








NavPress	es	el	ministerio	editorial	de	Los	Navegantes,
una	organización	cristiana	internacional	y	líder	en	el
desarrollo	espiritual.	NavPress	está	dedicada	a	ayudar
a	la	gente	a	crecer	espiritualmente	y	a	disfrutar	de
vidas	con	propósito	y	esperanza,	mediante	recursos
personales	y	de	grupo	que	están	fundamentados	en	la
Biblia,	que	son	culturalmente	pertinentes	y	altamente
prácticos.

Para	más	información,	visite	www.NavPress.com.

Disciplinas	espirituales	para	la	vida	cristiana

Un	recurso	de	NavPress	publicado	por	Tyndale	House	Publishers,	Inc.

Originally	published	in	the	U.S.A.	under	the	title	Spiritual	Disciplines	for	the
Christian	Life	by	Donald	S.	Whitney.	Copyright	©	1991,	2014	by	Donald	S.
Whitney.

Spanish	edition	©	2016	by	Tyndale	House	Publishers,	Inc.,	with	permission	of
NavPress.	All	rights	reserved.

Originalmente	publicado	en	inglés	en	EE.UU.	bajo	el	título	Spiritual	Disciplines
for	the	Christian	Life	por	Donald	S.	Whitney.	©	1991,	2014	por	Donald	S.
Whitney.



Edición	en	español	©	2016	por	Tyndale	House	Publishers,	Inc.,	con	permiso	de
NavPress.	Todos	los	derechos	reservados.

NAVPRESS	y	el	logotipo	de	NAVPRESS	son	marcas	registradas	de	NavPress,
Los	Navegantes,	Colorado	Springs,	CO.	La	ausencia	del	símbolo	®	con	relación
a	las	marcas	de	NavPress	u	otras	partes	no	indica	ausencia	de	registro	de	esas
marcas.	TYNDALE	y	el	logotipo	de	la	pluma	son	marcas	registradas	de	Tyndale
House	Publishers,	Inc.

Imagen	de	la	portada	por	Shutterstock.	Todos	los	derechos	reservados.

Traducción	al	español:	Adriana	Powell	Traducciones

El	texto	bíblico	sin	otra	indicación	ha	sido	tomado	de	la	Santa	Biblia,	Nueva
Traducción	Viviente,	©	Tyndale	House	Foundation,	2010.	Usado	con	permiso	de
Tyndale	House	Publishers,	Inc.,	351	Executive	Dr.,	Carol	Stream,	IL	60188,
Estados	Unidos	de	América.	Todos	los	derechos	reservados.

Los	versículos	bíblicos	indicados	con	NVI	han	sido	tomados	de	la	Santa	Biblia,
Nueva	Versión	Internacional®	NVI®.	©	1999	por	Biblica,	Inc.®	Usado	con
permiso.	Todos	los	derechos	reservados	mundialmente.

Los	versículos	bíblicos	indicados	con	DHH	han	sido	tomados	de	la	versión	Dios
habla	hoy	®,	©	1966,	1970,	1979,	1983,	1996	por	Sociedades	Bíblicas	Unidas.
Usado	con	permiso.	Todos	los	derechos	reservados.



Los	versículos	bíblicos	indicados	con	RVR60	han	sido	tomados	de	la	versión
Reina-Valera	©	1960	Sociedades	Bíblicas	en	América	Latina;	©	renovado	1988
Sociedades	Bíblicas	Unidas.	Usado	con	permiso.	Todos	los	derechos	reservados.

Los	versículos	bíblicos	indicados	con	RVC	han	sido	tomados	de	la	versión	Reina
Valera	Contemporánea	©	2009,	2011	por	Sociedades	Bíblicas	Unidas.	Usado
con	permiso.	Todos	los	derechos	reservados.

Los	versículos	bíblicos	indicados	con	LBLA	han	sido	tomados	de	LA	BIBLIA
DE	LAS	AMERICAS®,	©	1986,	1995,	1997	por	The	Lockman	Foundation.
Usado	con	permiso.	Todos	los	derechos	reservados.

El	versículo	bíblico	indicado	con	NASB	ha	sido	tomado	de	la	New	American
Standard	Bible®,	©	1960,	1962,	1963,	1968,	1971,	1972,	1973,	1975,	1977,
1995	por	The	Lockman	Foundation.	Usado	con	permiso.

Algunas	de	las	historias	anecdóticas	de	este	libro	son	de	la	vida	real	y	se
incluyen	con	el	permiso	de	las	personas	involucradas.	Todas	las	demás
ilustraciones	son	una	combinación	de	situaciones	reales,	y	cualquier	parecido
con	personas	vivas	o	fallecidas	es	pura	coincidencia.

Library	of	Congress	Cataloging-in-Publication	Data

ISBN	978-1-4964-1131-0

Build:	2017-10-11	16:17:42



CONTENIDO

Agradecimientos

Prólogo

Capítulo	1:	Las	Disciplinas	Espirituales...	para	la	piedad

Capítulo	2:	La	asimilación	de	la	Biblia	(Parte	1)...	para	la	piedad

Capítulo	3:	La	asimilación	de	la	Biblia	(Parte	2)...	para	la	piedad

Capítulo	4:	La	oración...	para	la	piedad

Capítulo	5:	La	adoración...	para	la	piedad

Capítulo	6:	La	evangelización...	para	la	piedad

Capítulo	7:	El	servicio...	para	la	piedad



Capítulo	8:	La	mayordomía...	para	la	piedad

Capítulo	9:	El	ayuno...	para	la	piedad

Capítulo	10:	El	silencio	y	el	retiro...	para	la	piedad

Capítulo	11:	Escribir	un	diario...	para	la	piedad

Capítulo	12:	Aprender...	para	la	piedad

Capítulo	13:	La	perseverancia	en	las	Disciplinas...	para	la	piedad

Notas

Acerca	del	autor

Índice	de	referencias	bíblicas

Índice	de	temas



AGRADECIMIENTOS

Doy	las	gracias	a	todos	los	pastores,	maestros,	líderes	de	estudios	bíblicos,
ministros	para	solteros,	estudiantes	universitarios	y	jóvenes,	y	todos	los	demás
discipuladores	de	todas	las	iglesias	locales	que	usaron	la	primera	edición	de	este
libro.

Gracias	a	todos	los	estudiantes	que	han	cursado	conmigo	la	clase	de	«Disciplinas
espirituales	personales»	en	el	seminario	y	que	leyeron	la	versión	original	de	este
libro	como	parte	del	estudio	del	curso.

Gracias	a	todos	los	alumnos	de	institutos,	universidades,	seminarios	y	otras
instituciones	educativas	que	lo	han	estudiado	como	libro	de	texto.

Gracias	a	todas	las	personas	que,	en	todo	el	mundo,	han	leído	el	libro	en	una	de
las	versiones	traducidas	a	otros	idiomas.

Gracias	a	todos	los	que	han	leído	un	ejemplar	digital	de	la	edición	original.

Gracias	a	quienes	han	escuchado	la	versión	en	audio	del	libro	en	inglés.

Gracias	a	los	muchos	amigos	dentro	y	fuera	de	NavPress	que	me	ayudaron	con
la	publicación	original	y	con	la	revisión	de	este	libro.	Yo	sé	quiénes	son.	Y	sobre
todo,	el	Señor	lo	sabe	(Hebreos	6:10).

Gracias	a	Caffy,	que	pacientemente	soportó	mucho	para	que	yo	pudiera	escribir
este	libro,	y	a	ambas,	Caffy	y	Laurelen	(que	no	había	nacido	cuando	lo	escribí
por	primera	vez),	que	pacientemente	soportaron	mucho	para	que	pudiera
revisarlo.

Me	siento	conmovido	y	honrado	por	todos	ustedes.

En	todos	los	casos,	que	el	Señor	traiga	muchos	frutos	duraderos	en	sus	vidas	por
medio	de	este	libro.



PRÓLOGO

Me	pidieron	que	escribiera	el	prólogo	de	este	libro	antes	de	verlo.	Ahora,
después	de	haberlo	leído,	creo	que	de	todas	maneras	me	habría	ofrecido	para	esta
tarea,	para	dejar	constancia	de	que	quiero	recomendar	a	todos	los	cristianos	que
lean	lo	que	Don	Whitney	escribió;	de	hecho,	que	lo	lean	tres	veces,	con	un
intervalo	de	un	mes	(definitivamente	no	menos,	e	idealmente,	creo	yo,	no	más)
entre	una	lectura	y	otra.	Esto	no	solo	le	permitirá	meterse	de	lleno	en	el	libro,
sino	que,	además,	le	brindará	una	imagen	realista	en	cuanto	a	su	seriedad,	o	la
falta	de	ella,	como	discípulo	de	Jesús.	Su	primera	lectura	le	mostrará	varias
cosas	en	particular	que	debería	empezar	a	hacer.	En	la	segunda	y	tercera	lecturas
(para	las	que	debería	elegir	una	fecha	el	día	que	haya	finalizado	la	lectura
anterior),	se	encontrará	examinando	lo	que	ha	hecho	y	cómo	le	fue	al	hacerlo.
Eso	le	hará	muy	bien,	aun	si	al	principio	el	descubrimiento	sea	un	poco
impactante.

Desde	que	Richard	Foster	tuvo	éxito	con	su	Alabanza	a	la	disciplina,	discutir	las
diversas	disciplinas	espirituales	se	ha	convertido	en	un	elemento	esencial	del
habla	cristiano	conservador	en	Estados	Unidos.	Esto	es	algo	bueno.	La	doctrina
de	las	disciplinas	(en	latín,	disciplinae,	que	significa	«cursos	de	aprendizaje	y
entrenamiento»)	realmente	es	la	reafirmación	y	la	prolongación	de	la	enseñanza
protestante	clásica	sobre	los	medios	de	la	gracia	(la	Palabra	de	Dios,	la	oración,
la	comunión,	la	Cena	del	Señor).	Las	bases	espirituales	de	Don	Whitney	se
afianzan,	afortunadamente,	en	la	sabiduría	de	la	Biblia	—como	explicaron	en
detalle	los	puritanos	y	los	maestros	evangélicos	más	antiguos—,	y	él	marca	el
camino	de	la	disciplina	con	un	estilo	firme.	Los	cimientos	que	pone	son
evangélicos,	no	legalistas.	En	otras	palabras,	nos	llama	a	buscar	la	piedad
practicando	las	disciplinas	con	gratitud	por	la	gracia	que	nos	ha	salvado,	no
como	un	esfuerzo	para	buscar	la	justicia	propia	o	mejorar	nuestra	condición.	Lo
que	él	edifica	sobre	estos	cimientos	es	tanto	beneficioso	como	sólido.	En	verdad,
nos	muestra	el	camino	de	la	vida.

Si,	entonces,	como	cristiano,	usted	realmente	quiere	ser	auténtico	con	su	Dios,	y
superar	la	etapa	de	andar	con	juegos	con	usted	mismo	y	con	él,	este	libro	le
proporciona	una	ayuda	práctica.	Hace	siglo	y	medio,	el	profesor	escocés
«Rabbi»	Duncan	mandó	a	sus	alumnos	a	leer	al	puritano	John	Owen	sobre	el



pecado	que	mora	en	nosotros,	con	la	advertencia:	«Pero,	caballeros,	prepárense
para	el	cuchillo».	Al	cederle	el	espacio	a	Don	Whitney,	yo	le	diría	a	usted:
«Ahora,	amigo,	prepárese	para	el	entrenamiento».	Y	encontrará	salud	para	su
alma.

—J.	I.	Packer



CAPÍTULO	1

LAS	DISCIPLINAS	ESPIRITUALES...	PARA	LA	PIEDAD

La	nuestra	es	una	época	indisciplinada.	Las	disciplinas	antiguas	se	vienen
abajo...	Sobre	todo,	se	hace	burla	de	la	disciplina	de	la	gracia	como	legalismo,
o	es	totalmente	ajena	para	una	generación	que,	en	gran	medida,	es	analfabeta
en	las	Escrituras.	Necesitamos	la	fuerza	resistente	del	carácter	cristiano	que

solo	puede	provenir	de	la	disciplina.

V.	RAYMOND	EDMAN

La	disciplina	sin	rumbo	es	un	trabajo	pesado.

Imagínese	a	Kevin,	de	seis	años,	cuyos	padres	lo	inscribieron	en	clases	de
música.	Todas	las	tardes,	después	de	la	escuela,	e	incitado	por	su	madre,	camina
encorvado	a	la	sala	y	rasguea	las	canciones	que	tiene	que	practicar	pero	que	no
le	gustan,	mientras	mira	a	sus	compañeros	que	juegan	al	béisbol	en	el	parque	al
otro	lado	de	la	calle.	Así	es	la	disciplina	sin	rumbo;	es	un	trabajo	pesado.

Ahora	imagine	que	a	Kevin	lo	visita	un	ángel	una	tarde	mientras	él	practica	la
guitarra.	En	una	visión,	es	transportado	al	Carnegie	Hall.	El	ángel	le	muestra	a
un	guitarrista	virtuoso	que	está	dando	un	concierto.	Generalmente	lo	aburre	la
música	clásica,	pero	Kevin	está	asombrado	por	lo	que	ve	y	escucha.	Los	dedos
del	músico	bailan	sobre	las	cuerdas	con	fluidez	y	elegancia.	Kevin	piensa	en	lo
ineptas	y	toscas	que	se	sienten	sus	propias	manos	cuando	se	detienen	y	vacilan
sobre	las	cuerdas.	El	virtuoso	mezcla	notas	nítidas	y	altas	en	un	aroma	musical
que	flota	desde	su	guitarra.	Kevin	recuerda	la	disonancia,	monótona	e	irritante,
que	sale	torpemente	de	la	suya.

Pero	Kevin	está	cautivado.	Su	cabeza	se	inclina	hacia	un	costado	mientras



escucha.	Absorbe	todo.	Nunca	imaginó	que	alguien	pudiera	tocar	así	la	guitarra.

—¿Qué	te	parece,	Kevin?	—pregunta	el	ángel.

La	respuesta	es	el	«¡Va-ya!»	suave	y	lento	de	un	niño	de	seis	años.

La	visión	se	esfuma	y	el	ángel	está	nuevamente	de	pie	frente	a	Kevin	en	la	sala
de	su	casa.

—Kevin	—dice	el	ángel—,	el	músico	maravilloso	que	viste	eres	tú	dentro	de
unos	años.	—Luego,	señalando	la	guitarra,	el	ángel	declara—:	¡Pero	tienes	que
practicar!

De	pronto,	el	ángel	desaparece	y	Kevin	se	encuentra	solo	con	su	guitarra.	¿Cree
usted	que	su	actitud	hacia	la	práctica	será	diferente	ahora?	Siempre	y	cuando
recuerde	en	qué	va	a	convertirse,	la	disciplina	de	Kevin	tendrá	un	rumbo,	una
meta	que	lo	encaminará	hacia	el	futuro.	Sí,	implicará	un	esfuerzo,	pero
difícilmente	podría	llamársele	trabajo	pesado.

Cuando	se	trata	de	la	disciplina	en	la	vida	cristiana,	muchos	creyentes	se	sienten
como	se	sentía	Kevin	con	respecto	a	la	práctica	de	la	guitarra:	es	una	disciplina
sin	rumbo.	La	oración	amenaza	ser	un	trabajo	pesado.	El	valor	práctico	de
meditar	en	las	Escrituras	parece	incierto.	El	verdadero	propósito	de	una
disciplina	como	el	ayuno	a	menudo	es	un	misterio.

Primero	tenemos	que	entender	en	qué	nos	convertiremos.	La	Biblia	dice	acerca
de	los	elegidos	de	Dios:	«Pues	Dios	conoció	a	los	suyos	de	antemano	y	los	eligió
para	que	llegaran	a	ser	como	su	Hijo»	(Romanos	8:29).	El	plan	eterno	de	Dios
asegura	que	cada	cristiano,	al	final,	llegará	a	ser	como	Cristo.	Seremos
transformados	«cuando	Cristo	venga»	de	manera	que	«seremos	como	él»	(1	Juan
3:2).	Si	usted	ha	nacido	de	nuevo	(vea	Juan	3:3-8),	eso	no	es	una	visión;	ese	es
usted,	cristiano,	tan	pronto	como	«Cristo	venga».

Entonces,	¿por	qué	hablar	de	disciplina?	Si	Dios	ha	predestinado	que	seamos
como	Cristo,	¿en	dónde	encaja	la	disciplina?	¿Por	qué	no	simplemente	nos
desplazamos	hasta	la	prometida	semejanza	a	Cristo	y	nos	olvidamos	de	la
disciplina?

Aunque	Dios	nos	concederá	la	semejanza	a	Cristo	cuando	Jesús	vuelva,	mientras
tanto,	él	quiere	que	crezcamos	hacia	ella.	No	debemos	simplemente	esperar	la



santidad;	debemos	buscarla.	«Busquen	la	paz	con	todos»,	se	nos	ordenó	en
Hebreos	12:14	(NVI),	«y	la	santidad,	sin	la	cual	nadie	verá	al	Señor».	Preste
especial	atención	a	lo	que	dice:	Sin	la	santidad,	es	decir,	la	semejanza	a	Cristo	o
la	piedad,	nadie	verá	al	Señor,	sin	importar	cuántas	veces	haya	ido	a	la	iglesia,
con	qué	frecuencia	se	haya	involucrado	en	actividades	religiosas	ni	cuán
espiritual	crea	que	es.

Es	crucial,	crucial,	entender	que	no	es	nuestra	búsqueda	de	la	santidad	lo	que	nos
habilita	para	ver	al	Señor.	Más	bien,	el	Señor	mismo	es	el	que	nos	habilita	para
ver	al	Señor,	no	las	cosas	buenas	que	hacemos.	Nosotros	no	podemos	producir	la
rectitud	suficiente	para	causarle	una	buena	impresión	a	Dios	y	ganar	la	entrada	al
cielo.	En	cambio,	podemos	presentarnos	ante	Dios	únicamente	con	la	rectitud
que	alguien	más,	Jesucristo,	logró.	Solo	Jesús	vivió	una	vida	lo	suficientemente
buena	para	ser	aceptado	por	Dios	y	ser	digno	de	entrar	al	cielo.	Y	pudo	hacerlo
porque	él	era	Dios	encarnado.	Tener	una	vida	perfecta	lo	habilitó	para	ser	el
sacrificio	que	el	Padre	acepta	en	representación	de	otros	que,	por	el	pecado,	se
descalifican	a	sí	mismos	para	el	cielo	y	para	tener	una	relación	con	Dios.	Como
prueba	de	que	Dios	aceptó	la	vida	y	el	sacrificio	de	Jesús,	Dios	lo	resucitó	de
entre	los	muertos.	En	otras	palabras,	Jesús	vivió	una	vida	perfectamente	recta,	en
completa	obediencia	a	los	mandamientos	de	Dios,	y	lo	hizo	para	darles	el	mérito
de	toda	esa	obediencia	y	rectitud	a	aquellos	que	no	habían	cumplido	con	toda	la
Ley	de	Dios,	y	murió	por	ellos	en	una	cruz	romana	para	recibir	el	castigo	que
merecían	por	todos	sus	pecados	contra	la	Ley	de	Dios.

Como	consecuencia,	todos	los	que	se	acercan	a	Dios	confiando	en	que	la	persona
y	la	obra	de	Jesús	arreglan	su	situación	con	Dios	reciben	al	Espíritu	Santo	(vea
Efesios	1:13-14).	La	presencia	del	Espíritu	Santo	hace	que	todos	aquellos	en	los
que	él	mora	tengan	nuevos	deseos	santos	que	antes	no	tenían.	Por	ejemplo,
desean	la	Santa	Palabra	de	Dios,	la	Biblia,	que	solía	resultarles	aburrida	o
irrelevante.	Tienen	nuevos	anhelos	santos,	como	el	anhelo	de	vivir	en	un	cuerpo
sin	pecado	y	de	tener	una	mente	que	ya	no	sea	tentada	por	el	pecado.	Ansían
vivir	en	un	mundo	santo	y	perfecto,	con	personas	santas	y	perfectas,	y	ver,	al	fin,
al	Único	al	que	los	ángeles	alaban	perpetuamente	diciendo:	«santo,	santo,	santo»
(Apocalipsis	4:8).	Esto	es	parte	del	corazón	de	todas	las	personas	en	las	que
habita	el	Espíritu	Santo.	Por	consiguiente,	cuando	el	Espíritu	Santo	vive	dentro
de	alguien,	esa	persona	comienza	a	valorar	y	a	buscar	la	santidad.	De	esa
manera,	como	vimos	en	Hebreos	12:14,	el	que	no	se	esfuerce	por	la	santidad,	no
verá	al	Señor.	La	razón	por	la	que	esa	persona	no	verá	al	Señor	en	la	eternidad	es
porque	ahora	no	conoce	al	Señor,	pues	quienes	lo	conocen	reciben	su	Espíritu



Santo,	y	todos	aquellos	en	quienes	mora	el	Espíritu	Santo	se	ven	impulsados	a
buscar	la	santidad.

Por	lo	tanto,	la	pregunta	apremiante	que	cada	cristiano	debería	hacerse	es:
«¿Cómo,	entonces,	debo	dedicarme	a	la	santidad,	la	santidad	sin	la	que	no	veré
al	Señor?	¿Cómo	puedo	llegar	a	ser	más	semejante	a	Jesucristo?».

En	1	Timoteo	4:7	encontramos	una	respuesta	clara:	«Disciplínate	a	ti	mismo	para
la	piedad»	(LBLA).	En	otras	palabras,	si	su	meta	es	la	piedad	—y	la	piedad	es	su
meta	si	el	Espíritu	Santo	mora	en	usted,	pues	él	hace	que	la	piedad	sea	su
propósito—	¿cómo	puede,	entonces,	perseguir	ese	propósito?	De	acuerdo	con
este	versículo,	usted	se	disciplina	a	sí	mismo	para	la	piedad.

Este	versículo	es	el	tema	de	todo	el	libro.	En	este	capítulo	intentaré	desarrollar
su	significado;	el	resto	del	libro	es	un	esfuerzo	por	aplicarlo	de	maneras
prácticas.	Me	referiré	a	las	formas	bíblicas	con	las	que	los	cristianos	se
disciplinan	a	sí	mismos	en	obediencia	a	este	versículo	como	Disciplinas
Espirituales.	Sostendré	que	el	único	camino	a	la	madurez	y	a	la	piedad	cristiana
(término	bíblico,	sinónimo	de	ser	como	Cristo	y	santidad)	pasa	por	la	práctica	de
las	Disciplinas	Espirituales.	Haré	énfasis	en	que	la	piedad	es	la	meta	de	las
Disciplinas	y	que,	cuando	recordamos	esto,	las	Disciplinas	Espirituales	se
convierten	en	un	deleite,	en	lugar	de	un	trabajo	pesado.

LAS	DISCIPLINAS	ESPIRITUALES:	¿QUÉ	SON?

Las	Disciplinas	Espirituales[1]	son	aquellas	prácticas	que	se	encuentran	en	las
Escrituras	que	promueven	el	crecimiento	espiritual	entre	los	que	creen	en	el
evangelio	de	Jesucristo.	Son	los	hábitos	de	devoción	y	cristianismo	experiencial
que	el	pueblo	de	Dios	ha	practicado	desde	los	tiempos	bíblicos.	Las	Disciplinas
podrían	describirse	de	varias	maneras.

En	primer	lugar,	la	Biblia	recomienda	las	Disciplinas	Espirituales	tanto
personales	como	interpersonales.	Este	libro	trata	sobre	las	Disciplinas
Espirituales	personales,	pero	estas	no	son	más	importantes	que	las	Disciplinas
Espirituales	interpersonales,	aunque	se	haga	énfasis	en	ellas	más	frecuentemente



en	gran	parte	de	la	literatura	sobre	el	crecimiento	espiritual[2].	De	manera	que,
aunque	ciertas	Disciplinas	se	practican	a	solas,	algunas	son	para	practicarlas	con
otras	personas.	Las	primeras	son	Disciplinas	Espirituales	personales,	y	las
segundas	son	Disciplinas	Espirituales	interpersonales.	Por	ejemplo,	los	cristianos
deben	leer	y	estudiar	la	Palabra	de	Dios	a	solas	(Disciplinas	Espirituales
personales),	pero	también	deben	escuchar	la	lectura	de	la	Biblia	y	estudiarla	con
la	iglesia	(Disciplinas	Espirituales	interpersonales).	Los	cristianos	tienen	que
adorar	a	Dios	en	privado,	pero	también	deben	adorarlo	públicamente	con	su
pueblo.	Algunas	Disciplinas	Espirituales,	por	su	naturaleza,	se	practican	a	solas,
como	el	llevar	un	diario,	el	retiro	y	el	ayuno	(aunque	a	veces	los	individuos
participen	en	un	ayuno	congregacional).	Otras	Disciplinas	son	congregacionales
por	naturaleza,	como	fraternizar,	escuchar	la	predicación	de	la	Palabra	de	Dios	y
la	participación	de	la	Cena	del	Señor,	todo	lo	cual	requiere	de	la	presencia	de
varias	personas.

Tanto	las	Disciplinas	personales	como	las	interpersonales	son	instrumentos	de
bendición	para	los	seguidores	de	Jesús	y	son	parte	del	crecimiento	en	la	piedad,
pues	la	Biblia	enseña	ambas.	Además,	Jesús	practicó	las	dos,	y	el	propósito	de
practicar	las	Disciplinas	es	llegar	a	ser	como	Jesús.	De	esa	manera,	por	ejemplo,
la	Biblia	nos	dice,	al	menos	en	cuatro	oportunidades,	que	Jesús	se	quedó	a	solas
para	orar	(Mateo	4:1;	14:23;	Marcos	1:35;	Lucas	4:42),	practicando,	de	este
modo,	las	Disciplinas	Espirituales	personales.	Además,	en	Lucas	4:16	se	nos
dice	que	«según	su	costumbre,	[Jesús]	entró	en	la	sinagoga	el	día	de	reposo»
(LBLA),	involucrándose	así	en	las	Disciplinas	Espirituales	interpersonales.

Tal	vez	cada	uno	de	nosotros	se	inclina	un	poco	más	hacia	las	Disciplinas	que	se
practican	individualmente,	o	a	las	que	se	practican	en	grupo.	Algunos,	por
ejemplo,	quizá	piensan	que	pueden	ser	todo	lo	que	Dios	quiere	que	sean	aun	sin
la	iglesia	local,	solo	practicando	fielmente	las	Disciplinas	Espirituales
personales.	Otros	quizá	se	engañen	creyendo	que	pueden	progresar
espiritualmente	lo	suficiente	si	se	comprometen	mucho	en	la	vida	de	su	iglesia	y
piensan	que,	de	alguna	manera,	su	participación	en	actividades	eclesiásticas
significativas	compensará	la	falta	de	una	vida	de	devoción	personal.	Sin
embargo,	inclinarnos	demasiado	hacia	nuestra	propia	predisposición	personal
nos	desestabilizará	y	deformará	nuestra	búsqueda	de	la	santidad.	Los	cristianos
son	individuos,	pero	también	son	parte	del	cuerpo	de	Cristo.	Experimentamos	a
Dios	y	crecemos	en	su	gracia	por	medio	de	las	Disciplinas	Espirituales
personales	así	como	de	las	interpersonales.	Entonces,	aunque	este	libro	trata	de
las	Disciplinas	Espirituales	personales,	entienda	que	la	semejanza	a	Cristo



también	requiere	la	búsqueda	de	Dios	a	través	de	las	Disciplinas	Espirituales
interpersonales.

Segundo,	las	Disciplinas	Espirituales	son	actividades,	no	actitudes.	Las
Disciplinas	son	prácticas,	no	atributos	del	carácter,	manifestaciones	de	la	gracia
o	«fruto	del	Espíritu»	(Gálatas	5:22-23,	NVI).	Las	Disciplinas	son	cosas	que
usted	hace,	como	leer,	meditar,	orar,	ayunar,	adorar,	servir,	aprender,	etcétera.	El
objetivo	de	practicar	una	Disciplina	en	particular,	desde	luego,	no	tiene	que	ver
tanto	con	hacer	como	con	ser,	es	decir,	ser	como	Jesús.	Pero	la	manera	bíblica	de
crecer	para	ser	más	como	Jesús	es	mediante	el	hacer	las	Disciplinas	Espirituales
bíblicas	con	la	motivación	apropiada.	Observe	nuevamente:	«Disciplínate	a	ti
mismo	para	la	piedad».	La	piedad	—ser	como	Jesús—	es	el	propósito,	pero	el
camino	dado	por	Dios	para	ese	propósito	es	a	través	de	determinadas	actividades
que	se	encuentran	en	las	Escrituras,	conocidas	como	las	Disciplinas	Espirituales.
Para	decirlo	de	otra	manera,	hay	prácticas	específicas	que	debemos	hacer
algunas	veces	que	cultivan,	en	general,	el	ser	como	Jesús	todo	el	tiempo.
Entonces,	ayunar	es	una	Disciplina	Espiritual	porque	es	algo	que	usted	hace.	El
gozo,	estrictamente	hablando,	no	es	una	Disciplina	Espiritual	porque	es	algo	que
usted	siente,	no	algo	que	hace.	El	ayuno	en	sí	no	es	el	objetivo;	más	bien,	el	gozo
es	parte	del	objetivo	de	ayunar	porque	el	gozo	es	una	cualidad	que	refleja	a
Cristo.	El	gozo	no	le	llega	si	usted	es	espiritualmente	pasivo;	más	bien,	el	gozo
se	cultiva;	pero	el	gozo	se	cultiva	con	las	cosas	que	usted	hace.	Y	las	«cosas	que
hace»	que	cultivan	el	gozo	que	refleja	a	Cristo	son	las	Disciplinas	Espirituales.

Tercero,	quiero	limitar	el	tema	de	este	libro	a	aquellas	Disciplinas	Espirituales
que	son	bíblicas;	es	decir,	a	las	prácticas	que	la	Biblia	enseña	o	expone.	Sin	esta
limitación,	nos	exponemos	a	llamar	Disciplina	Espiritual	a	cualquier	cosa	que
nos	guste.	En	ese	sentido,	alguien	podría	afirmar:	«La	jardinería	es	una
Disciplina	Espiritual	para	mí»,	o	«hacer	ejercicio	es	una	de	mis	Disciplinas
Espirituales»,	o	afirmar	que	algún	otro	pasatiempo	o	hábito	placentero	es	una
Disciplina	Espiritual	válida.	Uno	de	los	problemas	que	tiene	ese	enfoque	es	que
puede	tentar	a	las	personas	a	aseverar	algo	como:	«Quizá	a	usted	le	sirva	la
meditación	en	las	Escrituras,	pero	la	jardinería	es	tan	buena	para	mi	alma	como
la	Biblia	lo	es	para	la	suya».	Y	el	resultado	es	que	prácticamente	cualquier	cosa
puede	definirse	como	una	Disciplina	Espiritual	y,	peor	aún,	significa	que
nosotros	mismos	determinamos	cuáles	son	las	mejores	prácticas	para	nuestra
salud	espiritual	y	nuestra	madurez,	en	lugar	de	aceptar	las	que	Dios	ha	revelado
en	las	Escrituras.	Creo	que	se	puede	argumentar,	en	mayor	o	menor	grado	a
favor	de	cada	una,	que	las	siguientes	Disciplinas	Espirituales	personales	se



recomiendan	en	las	Escrituras:	el	estudio	de	la	Biblia,	la	oración,	la	adoración,	la
evangelización,	el	servicio,	la	mayordomía,	el	ayuno,	el	silencio	y	el	retiro,	el
escribir	un	diario	y	el	aprendizaje.	¿Es	una	lista	exhaustiva?	No,	no	me	atrevería
a	afirmarlo.	Un	sondeo	de	otras	publicaciones	sobre	el	tema	revelaría	otras
posibles	candidatas	a	considerarse	como	Disciplinas	Espirituales	bíblicas	que
practican	los	cristianos	individualmente.	Pero	sí	creo	que	puede	argumentarse
que	las	consideradas	en	estas	páginas	son	las	más	destacadas	en	las	Escrituras.

Cuarto,	este	libro	sostiene	que	las	Disciplinas	Espirituales	que	se	encuentran	en
las	Escrituras	son	suficientes	para	conocer	y	experimentar	a	Dios,	y	para	crecer
en	la	semejanza	a	Cristo.	Esto	se	basa	en	el	hecho	de	que	«Toda	la	Escritura	es
inspirada	por	Dios	y	útil	para	enseñar,	para	reprender,	para	corregir	y	para
instruir	en	la	justicia,	a	fin	de	que	el	siervo	de	Dios	esté	enteramente	capacitado
para	toda	buena	obra»	(2	Timoteo	3:16-17,	NVI).	Estos	versículos	nos	dicen	que
las	Escrituras,	por	ser	inspiradas	por	Dios,	dan	la	guía	que	los	cristianos
necesitamos	para	estar	«enteramente	[capacitados]	para	toda	buena	obra»,
incluyendo	la	buena	obra	de	buscar	la	piedad.	Así	que,	lo	menos	que	podemos
decir	de	cualquier	otra	cosa	que	una	persona	pueda	afirmar	sobre	los	beneficios
espirituales	que	recibe	de	una	práctica	que	no	está	en	la	Biblia,	es	que	esa
actividad	no	es	necesaria.	Si	fuera	necesaria	para	la	madurez	espiritual	y	para	el
progreso	en	la	santidad,	habría	sido	registrada	y	promovida	en	las	Escrituras.

Quinto,	las	Disciplinas	Espirituales	son	prácticas	derivadas	del	evangelio,	no
divorciadas	del	evangelio.	Cuando	las	Disciplinas	se	practican	correctamente,
nos	llevan	más	profundamente	en	el	evangelio	de	Jesús	y	sus	glorias;	no	nos
alejan	de	él,	como	si	hubiéramos	pasado	a	niveles	de	cristianismo	más
avanzados.	El	erudito	en	el	Nuevo	Testamento,	D.	A.	Carson,	lo	expresa
elocuentemente:

El	evangelio	no	es	un	tema	secundario	que	trata	del	punto	de	entrada	al	camino
cristiano,	que	va	seguido	de	una	gran	cantidad	de	material	que,	en	realidad,	da
lugar	a	la	transformación	de	la	vida.	Sectores	muy	grandes	del	evangelicalismo
simplemente	presuponen	que	ese	es	el	caso.	Se	argumenta	que	predicar	el
evangelio	es	proclamar	cómo	ser	salvos	de	la	condenación	de	Dios;	creer	en	el
evangelio	garantiza	que	usted	no	irá	al	infierno.	Pero	para	que	se	produzca	la
verdadera	transformación,	usted	necesita	llevar	muchos	cursos	de	discipulado,
cursos	de	enriquecimiento	espiritual,	cursos	de	«profundización»	en	las



disciplinas	espirituales	y	cosas	por	el	estilo.	Tiene	que	aprender	a	escribir	un
diario,	o	el	ascetismo,	o	el	estilo	de	vida	sencillo,	o	a	memorizar	las	Escrituras;
tiene	que	unirse	a	un	grupo	pequeño,	a	un	grupo	al	cual	rendirle	cuentas	o	[...]	a
un	estudio	bíblico.	Ni	por	un	momento	se	me	ocurriría	hablar	en	contra	del
potencial	beneficioso	que	tienen	todos	esos	pasos;	más	bien,	hablo	en	contra	de
la	tendencia	a	tratarlos	como	disciplinas	postevangelio,	disciplinas	divorciadas
de	lo	que	Dios	ha	hecho	en	Cristo	Jesús	en	el	evangelio	del	Señor	crucificado	y
resucitado.	[...]

No	lograr	ver	este	punto	tiene	consecuencias	enormes	y	nocivas.	[...]	En	primer
lugar,	si	el	evangelio	se	convierte	en	aquello	por	lo	que	entramos	al	reino,	pero
todo	el	asunto	de	la	transformación	pone	en	marcha	las	disciplinas	y	las
estrategias	postevangelio,	entonces	constantemente	estaremos	enfocando	la
atención	de	las	personas	lejos	del	evangelio,	lejos	de	la	cruz	y	de	la	resurrección.
Pronto,	el	evangelio	será	algo	que	asumimos	tranquilamente	que	es	necesario
para	la	salvación,	pero	no	lo	que	nos	entusiasma,	ni	lo	que	predicamos,	ni	el
poder	de	Dios.	Lo	que	realmente	importa	son	las	disciplinas	espirituales.	Por
supuesto,	cuando	le	señalamos	esto	a	alguien	para	quien	las	técnicas	y	las
disciplinas	son	de	suma	importancia,	es	probable	que	haya	una	indignación
instantánea.	Por	supuesto	que	creo	en	la	cruz	y	en	la	resurrección	de	Jesús,
dicen.	Y	sin	duda	lo	creen.	Pero	la	pregunta	sigue	siendo:	¿Con	qué	se
entusiasman?	¿En	qué	se	apoya	su	confianza?	¿De	qué	depende	la	esperanza	de
su	transformación?	Cuando	leo,	digamos,	a	Juliana	de	Norwich,	encuentro	una
muestra	de	hasta	dónde	se	puede	buscar	la	supuesta	espiritualidad,	al	estilo
medieval,	intentando	contactarse	directamente	con	Dios	aparte	de	la	dependencia
deliberada	en	la	muerte	sustitutoria	y	la	resurrección	de	Jesús,	que	son	las
mismísimas	cuestiones	que	el	apóstol	califica	como	lo	«más	importante».
Cuando	la	búsqueda	contemporánea	de	la	espiritualidad	se	distancia	del
evangelio	de	manera	similar,	está	tomando	un	giro	peligroso[3].

Sexto,	las	Disciplinas	Espirituales	son	medios,	no	fines.	El	fin,	es	decir,	el
propósito	de	practicar	las	Disciplinas,	es	la	piedad.	Mi	definición	de	piedad	es
intimidad	con	Cristo	y	conformidad	a	Cristo;	una	conformidad	que	es	tanto
interna	como	externa,	una	conformidad	creciente	al	corazón	de	Cristo	y	a	la	vida
de	Cristo.	Esta	semejanza	a	Cristo	es	el	objetivo,	la	razón	por	la	que	debemos
practicar	las	Disciplinas.	Si	nuestra	práctica	no	persigue	este	propósito,	el
cumplimiento	de	las	Disciplinas	Espirituales,	independientemente	de	lo



consistente	o	enérgico	que	sea,	es	inútil	y	no	es	más	que	la	cáscara	vacía	de	la
piedad.	Así	como	no	podemos	ser	piadosos	sin	practicar	las	Disciplinas,	es
posible	practicar	las	Disciplinas	sin	ser	piadosos,	si	las	vemos	como	fines	y	no
como	medios.	La	próxima	sección	del	capítulo	está	dedicada	a	desarrollar	este
aspecto	crucial	de	la	teología	que	está	detrás	de	la	práctica	de	las	Disciplinas
Espirituales.

Entonces,	las	Disciplinas	Espirituales	son	aquellas	actividades	personales	e
interpersonales	dadas	por	Dios	en	la	Biblia	como	los	medios	suficientes	que	los
creyentes	en	Jesucristo	deben	utilizar	en	su	búsqueda	de	la	piedad	llena	del
Espíritu	e	impulsada	por	el	evangelio,	es	decir,	la	intimidad	con	Cristo	y	la
conformidad	a	Cristo.

LAS	DISCIPLINAS	ESPIRITUALES:	EL	MEDIO	PARA	UNA
VIDA	PIADOSA

La	característica	más	importante	de	cualquier	Disciplina	Espiritual	es	su
propósito.	Así	como	es	de	poca	utilidad	practicar	las	escalas	en	la	guitarra	o	en	el
piano	dejando	a	un	lado	el	objetivo	único	de	tocar	música,	también	es	de	poca
utilidad	practicar	las	Disciplinas	Espirituales	dejando	a	un	lado	el	único
propósito	que	las	une	(vea	Colosenses	2:20-23;	1	Timoteo	4:8).	Ese	propósito	es
la	piedad.	Por	eso,	en	1	Timoteo	4:7	se	nos	dice	que	nos	disciplinemos	a
nosotros	mismos	«para	la	piedad»	(LBLA)[4].

Eso	es	lo	que	hicieron	los	héroes	piadosos	de	la	historia	cristiana.	Desde	los
tiempos	bíblicos	hasta	nuestros	días,	las	personas	piadosas	siempre	han	sido
personas	espiritualmente	disciplinadas.	Recuerde	a	algunos	héroes	de	la	historia
de	la	iglesia	como	Agustín,	Martín	Lutero,	Juan	Calvino,	John	Bunyan,	George
Whitefield,	Lady	Huntingdon,	Jonathan	y	Sarah	Edwards,	Charles	Spurgeon,
Lottie	Moon,	George	Müller,	Dawson	Trotman,	Jim	y	Elisabeth	Elliot,	y	Martyn
Lloyd-Jones.	¿Cómo	desarrollaron	semejante	reputación	de	ser	piadosos?	No	fue
como	si	Dios	los	hubiera	ungido	de	santidad	de	maneras	que	no	nos	ha
concedido	al	resto	de	nosotros.	Quizá	sea	cierto	que	él	bendijo	a	estos	creyentes
en	cuanto	a	la	productividad	en	el	ministerio	de	maneras	que	no	les	ha	concedido
a	muchos	otros;	pero	desde	el	punto	de	vista	de	la	sumisión	a	Cristo,	avanzaron



como	lo	hacen	todos	los	cristianos:	por	medio	de	las	Disciplinas	Espirituales.
Según	mi	propia	experiencia	cristiana	pastoral	y	personal,	puedo	decir	que	jamás
conocí	a	un	hombre	o	a	una	mujer	que	llegara	a	la	madurez	espiritual	salvo	a
través	de	la	disciplina.	La	piedad	se	logra	por	medio	de	la	disciplina.

En	realidad,	Dios	usa	tres	catalizadores	principales	para	cambiarnos	y
adaptarnos	a	la	semejanza	a	Cristo,	pero	solo	uno	de	ellos	está,	en	gran	parte,
bajo	nuestro	control.	Uno	de	los	catalizadores	que	Dios	utiliza	para
transformarnos	son	las	personas.	Dice	Proverbios	27:17:	«El	hierro	se	afila	con
hierro,	así	un	amigo	se	afila	con	su	amigo».	A	veces,	Dios	usa	a	nuestros	amigos
para	que	nos	enfoquemos	en	una	vida	más	semejante	a	Cristo,	y	a	veces	usa	a
nuestros	enemigos	para	pulir	nuestros	bordes	ásperos	e	impíos.	Padres,	hijos,
cónyuges,	compañeros	de	trabajo,	clientes,	maestros,	vecinos,	pastores:	Dios	nos
transforma	por	medio	de	estas	personas.

Otro	agente	de	cambio	que	Dios	usa	en	nuestra	vida	son	las	circunstancias.	El
clásico	texto	para	esto	es	Romanos	8:28:	«Sabemos	que	Dios	hace	que	todas	las
cosas	cooperen	para	el	bien	de	quienes	lo	aman	y	son	llamados	según	el
propósito	que	él	tiene	para	ellos».	Las	manos	de	la	Divina	Providencia	usan	las
presiones	económicas,	las	condiciones	físicas	e	incluso	el	clima	para	estimular	a
sus	elegidos	a	la	santidad.

Luego	está	el	catalizador	de	las	Disciplinas	Espirituales.	La	diferencia	entre	este
catalizador	y	los	dos	primeros	es	que	cuando	Dios	usa	las	Disciplinas,	obra
fundamentalmente	de	adentro	hacia	afuera.	Cuando	nos	transforma	por	medio	de
las	personas	y	las	circunstancias,	el	proceso	funciona	principalmente	de	afuera
hacia	adentro.	Las	Disciplinas	Espirituales	también	difieren	de	los	otros	dos
métodos	de	transformación	en	el	hecho	de	que	Dios	nos	concede	una	mayor
medida	de	elección	en	cuanto	a	la	participación	en	las	Disciplinas.	Muchas	veces
tenemos	poca	capacidad	de	elección	en	cuanto	a	las	personas	y	las	circunstancias
que	Dios	pone	en	nuestra	vida,	pero	podemos	decidir,	por	ejemplo,	si	hoy
leeremos	la	Biblia	o	ayunaremos.

Así	que,	por	un	lado,	reconocemos	que	hasta	la	autodisciplina	más	férrea,	por	sí
misma,	no	nos	hará	más	santos;	más	bien,	puede	hacernos	más	parecidos	a	los
fariseos.	El	crecimiento	en	la	santidad	es	un	regalo	de	Dios	(vea	Juan	17:17;	1
Tesalonicenses	5:23;	Hebreos	2:11).	Por	otro	lado,	eso	no	significa	que	no
tenemos	que	hacer	nada	para	procurar	la	santidad,	más	que	vivir	la	vida	que
queremos	hasta	que,	y	a	menos	que,	Dios	decida	hacernos	santos.	Lo	que



tenemos	que	hacer	es	disciplinarnos	a	nosotros	mismos	con	el	fin	de	alcanzar	la
piedad,	ejercitando	las	Disciplinas	Espirituales	que	Dios	nos	dio	como	el	medio
para	recibir	su	gracia	y	crecer	en	la	semejanza	a	Cristo.

En	Colosenses	1:28-29,	el	apóstol	Pablo	ilustró	cómo	estas	dos	cosas,	el	esfuerzo
del	cristiano	y	la	obra	de	Dios,	pueden	darse	simultáneamente	en	la	persona	en	la
que	mora	el	Espíritu	Santo.	En	este	texto,	Pablo	habló	de	su	trabajo	para	ayudar
a	los	creyentes	a	llegar	a	ser	«perfectos	en	su	relación	con	Cristo»,	declarando:
«Es	por	eso	que	trabajo	y	lucho	con	tanto	empeño,	apoyado	en	el	gran	poder	de
Cristo	que	actúa	dentro	de	mí»	(Colosenses	1:29).	Observe	que	Pablo	dijo	que	él
mismo	trabajaba	duramente,	pero	luego	afirmó	que	la	energía	para	esta	lucha
provenía	de	Cristo.	El	hecho	de	que	Pablo	tuviera	el	deseo	y	el	poder	para	el
ministerio	era	completamente	por	la	gracia	de	Dios	(vea	Filipenses	2:13).	Si	de
su	trabajo	resultaba	algún	fruto	perdurable,	Pablo	le	daba	toda	la	gloria	a	Dios.
Sin	embargo,	a	veces	seguramente	se	sentía	como	que	todo	el	esfuerzo	era	de
Pablo	y,	al	final	de	cada	día,	Pablo	era	el	que	estaba	agotado	por	el	trabajo.

Así	son	las	cosas	con	las	Disciplinas	Espirituales.	La	gracia	de	Dios	produce	el
deseo	y	el	poder	para	ellas.	Pero	los	cristianos	deben	practicar	personalmente	las
Disciplinas.	Por	ejemplo,	el	hambre	profunda	e	insaciable	por	la	Biblia	es	un	don
de	Dios,	pero	somos	nosotros	quienes	tenemos	que	dar	vuelta	a	las	páginas	y	leer
las	palabras.	Dios	no	arrastra	nuestro	cuerpo	pasivo	y	lo	pone	frente	al	escritorio,
ni	hace	que	nuestras	manos	abran	la	Biblia,	ni	hace	girar	nuestros	ojos	de	un	lado
al	otro	por	las	páginas,	sin	ningún	esfuerzo	de	nuestra	parte.

El	Nuevo	Testamento	fue	escrito	originalmente	en	el	idioma	griego.	La	palabra
traducida	como	«disciplina»	viene	de	la	palabra	griega	gumnasia,	de	la	cual	se
derivan	nuestros	términos	gimnasio	y	gimnasia.	Esta	palabra	significa	«ejercitar
o	disciplinar»,	que	es	el	motivo	por	el	que	la	versión	Reina-Valera	1960	traduce
1	Timoteo	4:7	como	«ejercítate	para	la	piedad»,	LBLA	como	«disciplínate	a	ti
mismo	para	la	piedad»	y	la	NTV	como	«entrénate	para	la	sumisión	a	Dios».	Es
una	palabra	sudorosa,	que	lleva	en	sí	el	olor	a	gimnasio.	Así	que,	piense	en	las
Disciplinas	Espirituales	como	ejercicios	espirituales.	Ir	a	su	lugar	favorito	para
orar	o	para	escribir	notas	en	su	diario,	por	ejemplo,	es	el	equivalente	espiritual	de
ir	a	un	gimnasio	y	usar	una	máquina	para	levantar	pesas.	Del	mismo	modo	que
las	disciplinas	físicas	como	esta	estimulan	la	fuerza	corporal,	las	Disciplinas
Espirituales	promueven	la	piedad.

Una	historia	bíblica	que	ilustra	otra	manera	de	pensar	en	el	rol	de	las	Disciplinas



Espirituales	está	en	Lucas	19:1-10.	Es	el	famoso	relato	de	la	conversión	de
Zaqueo,	el	cobrador	de	impuestos.	Como	era	tan	bajo	de	estatura,	Zaqueo	no
podía	ver	a	Jesús	entre	la	multitud.	Así	que	se	adelantó	y	se	subió	a	una	higuera
sicómoro	para	ver	a	Jesús	cuando	pasara.	Cuando	Jesús	llegó	al	lugar,	miró	hacia
arriba,	llamó	a	Zaqueo	por	su	nombre	y	le	dijo	que	bajara.	Ambos	se	fueron	a	la
casa	del	cobrador	de	impuestos,	donde	él	creyó	en	Jesús	para	su	salvación	y
decidió	entregar	la	mitad	de	sus	posesiones	a	los	pobres	y	devolver	con	intereses
todos	los	impuestos	que	había	tomado	ilegalmente.

Piense	en	las	Disciplinas	Espirituales	como	maneras	en	las	que	podemos
ponernos	espiritualmente	en	el	camino	de	la	gracia	de	Dios	y	buscarlo,	así	como
Zaqueo	se	colocó	físicamente	en	el	camino	de	Jesús	y	lo	buscó.	El	Señor,	por
medio	de	su	Espíritu,	todavía	recorre	ciertos	caminos,	caminos	que	él	mismo	ha
ordenado	y	revelado	en	las	Escrituras.	A	estos	caminos	los	llamamos	Disciplinas
Espirituales,	y	si	nos	ponemos	en	ellos	y	lo	buscamos	a	él	allí	por	fe,	podemos
esperar	encontrarlo.	Por	ejemplo,	cuando	vamos	a	la	Biblia	o	cuando	nos
dedicamos	a	cualquiera	de	las	Disciplinas	bíblicas,	mirando	por	fe	a	Dios	a
través	de	ellas,	podemos	esperar	experimentar	a	Dios.	Así	como	sucedió	con	este
cobrador	de	impuestos,	lo	encontraremos	dispuesto	a	tener	misericordia	de
nosotros	y	a	tener	comunión	con	nosotros.	Con	el	tiempo,	él	también	nos
transformará	de	un	nivel	de	la	semejanza	a	Cristo	a	otro	(vea	2	Corintios	3:18).
Así	que,	nuevamente,	por	medio	de	estas	prácticas	que	tienen	base	en	la	Biblia,
conscientemente	nos	colocamos	ante	Dios	con	la	expectativa	de	disfrutar	su
presencia	y	de	recibir	su	gracia	transformadora.

Tom	Landry,	el	entrenador	del	equipo	de	fútbol	americano	Dallas	Cowboys
durante	más	de	treinta	años,	dijo:	«El	trabajo	de	un	entrenador	de	fútbol	es	hacer
que	los	hombres	hagan	lo	que	no	quieren	hacer	para	lograr	lo	que	siempre	han
querido	ser»[5].	Casi	de	la	misma	manera,	los	cristianos	están	llamados	a
obligarse	a	sí	mismos,	por	el	poder	del	Espíritu,	a	hacer	lo	que	naturalmente	no
harían	—practicar	las	Disciplinas	Espirituales—	para	experimentar	aquello	que
el	Espíritu	les	hace	desear,	es	decir,	estar	con	Cristo	y	ser	como	Cristo.	Dicen	las
Escrituras:	«Disciplínate	a	ti	mismo	para	la	piedad».

LAS	DISCIPLINAS	ESPIRITUALES:	LA	VOLUNTAD	DE
DIOS	PARA	LOS	CRISTIANOS



El	idioma	original	de	las	palabras	«disciplínate	a	ti	mismo	para	la	piedad»	indica
claramente	que	es	una	orden	de	Dios,	no	simplemente	una	sugerencia.	La
santidad	no	es	una	opción	para	los	que	afirman	ser	hijos	del	Santísimo	(vea	1
Pedro	1:15-16),	y	el	medio	para	la	santidad,	es	decir,	las	Disciplinas	Espirituales,
tampoco	es	una	opción.

La	expectativa	de	una	espiritualidad	disciplinada	está	implícita	en	el
ofrecimiento	de	Jesús	en	Mateo	11:29:	«Pónganse	mi	yugo.	Déjenme
enseñarles».	Lo	mismo	es	cierto	en	esta	propuesta	de	discipulado:	«Entonces
dijo	a	la	multitud:	“Si	alguno	de	ustedes	quiere	ser	mi	seguidor,	tiene	que
abandonar	su	manera	egoísta	de	vivir,	tomar	su	cruz	cada	día	y	seguirme”»
(Lucas	9:23).	Estos	versículos	nos	dicen	que	ser	un	discípulo	de	Jesús	significa,
por	lo	menos,	aprender	de	él	y	seguirlo.	Eso	es	lo	que	hicieron	los	doce	apóstoles
de	Jesús:	lo	siguieron	a	todas	partes	y,	mientras	lo	hacían,	aprendían	de	él.	Pero
para	seguir	a	Jesús	se	requería	disciplina;	ellos	tenían	que	ir	adonde	él	iba,
cuando	él	lo	hacía.	Seguir	a	Jesús	hoy	día	y	aprender	de	él	todavía	involucra
disciplina	porque	usted	no	sigue	a	alguien	por	casualidad,	al	menos	no	por
mucho	tiempo,	ni	aprende	tanto	accidentalmente	como	lo	hace	por	medio	de	la
disciplina.	¿Es	usted	un	seguidor	disciplinado	de	Jesús?

El	hecho	de	que	la	disciplina	esté	en	el	corazón	del	discipulado	se	valida	en
2	Timoteo	1:7,	que	dice:	«Pues	Dios	no	nos	ha	dado	un	espíritu	de	temor	y
timidez	sino	de	poder,	amor	y	autodisciplina».	El	componente	clave	de	este
control	propio	en	el	seguidor	de	Jesús	es	la	autodisciplina	espiritual.	Además,
Gálatas	5:22-23	declara	que	una	evidencia	de	la	influencia	de	este	espíritu	de
control	propio	dado	por	Dios	es	un	mayor	control	propio	en	nuestra	vida,
especialmente	como	seguidores	y	aprendices	de	Jesús.

El	Señor	Jesús	no	solo	espera	estas	Disciplinas	Espirituales	bíblicas	de	quienes
lo	siguen,	sino	que	él	es	el	modelo	de	la	disciplina	para	el	propósito	de	una	vida
piadosa.	Si	nosotros	vamos	a	ser	como	Cristo,	tenemos	que	vivir	como	Cristo
vivió,	en	la	medida	en	que	podamos	hacerlo	como	seres	humanos	pecadores.
Nosotros	no	podemos	hacer	lo	que	Jesús	hizo	como	Dios,	pero	vivir	una	vida
cristiana	significa	que	debemos	buscar	seguir	su	ejemplo	humano	de	cómo	vive
una	persona	en	comunión	con	el	Padre.	Aunque	Jesús	es	mucho	más	que	nuestro
ejemplo	de	espiritualidad,	pues	también	es	nuestro	Señor,	nuestro	Rey,	nuestro
Salvador,	nuestro	Sustituto,	nuestra	Justicia,	nuestro	Juez	y	muchas	otras	cosas



para	nosotros,	también	es	nuestro	ejemplo	de	espiritualidad.	Y	cuando	pensamos
en	Jesús,	vemos	un	ejemplo	de	piedad	personal	disciplinada,	un	ejemplo	de
cómo	vivir	en	constante	comunión	con	Dios.

A	pesar	del	ejemplo	de	Jesús	y	de	la	enseñanza	del	Nuevo	Testamento	acerca	del
cristianismo	como	una	vida	de	espiritualidad	disciplinada,	muchos	cristianos
profesos	son	indisciplinados	espiritualmente,	y	parece	que	en	su	vida	tienen	poco
poder	y	pocos	frutos	semejantes	a	los	de	Cristo.	Sin	embargo,	muchos	de	esos
cristianos	son	notablemente	disciplinados	en	otras	áreas	de	su	vida.	He	visto
hombres	y	mujeres	que	se	autodisciplinan	con	fervor	para	sobresalir	en	su
profesión,	pero	que	se	disciplinan	muy	poco	«para	la	piedad».	Estoy	seguro	de
que	usted	ha	visto	personas	que	dedican	tiempo	a	aprender	a	tocar	un
instrumento,	sabiendo	que	se	requieren	innumerables	horas	para	adquirir	las
destrezas;	que	entrenan	mucho	para	mejorar	su	rendimiento	deportivo,	sabiendo
que	se	requiere	trabajo	para	llegar	a	ser	competentes;	que	se	comprometen	con
un	largo	plan	de	estudio	intensivo	para	obtener	un	título,	sabiendo	que	se
requiere	sacrificio	para	tener	éxito.	Y	luego,	muchas	de	esas	mismas	personas
renuncian	rápidamente	si	se	dan	cuenta	de	que	las	Disciplinas	Espirituales	no
son	fáciles,	como	si	llegar	a	ser	como	Jesús	no	requiriera	mucho	esfuerzo.

He	visto	cristianos	fieles	a	la	iglesia	de	Dios	que	muchas	veces	demuestran	un
entusiasmo	genuino	por	las	cosas	de	Dios	y	están	comprometidos	con	la
predicación	de	la	Palabra	de	Dios,	pero	que	trivializan	su	eficacia	para	el	reino
de	Dios	con	la	falta	de	disciplina.	Una	mujer	de	unos	sesenta	años	acudió	una
vez	a	mi	esposa	y	a	mí	en	busca	de	consejo;	había	pasado	toda	su	vida	en
iglesias	conservadoras	que	creen	en	la	Biblia.	A	lo	largo	de	las	décadas,	esta	fiel
obrera	había	servido	casi	en	cada	puesto	de	ministerio	voluntario	que	estaba
disponible	para	ella.	Pero,	en	medio	de	sus	lágrimas,	nos	confesó:	«Yo	sé	cómo
hacer	de	todo	en	la	iglesia,	pero	no	sé	cómo	leer	la	Biblia	y	orar».
Espiritualmente,	las	personas	como	ella	tienen	mucho	conocimiento	superficial.
No	existen	los	canales	profundos	y	desgastados	de	la	disciplina	de	estar	en
contacto	con	Dios.	Han	incursionado	en	todo,	pero	no	se	han	disciplinado	en
nada.

MÁS	PRÁCTICA



Es	peligroso	descuidar	las	Disciplinas	Espirituales.	El	peligro	más	grande	de
descuidar	las	Disciplinas	Espirituales	es	el	de	pasar	por	alto	a	Dios	para
siempre;	no	porque	la	devoción	personal	le	consiga	a	alguien	un	lugar	en	el
cielo,	sino	porque	es	lo	que	caracteriza	a	los	que	se	dirigen	hacia	allá.	En
otras	palabras,	algunos	que	fracasan	en	practicar	las	Disciplinas	las
descuidan	simplemente	porque	no	las	desean,	y	no	las	desean	porque	no
tienen	hambre	de	Dios.	No	conocen	a	Dios,	por	lo	que	los	medios	divinos	para
experimentar	y	disfrutar	a	Dios	personalmente	no	les	son	atractivos.	Para
ellos,	las	Disciplinas	Espirituales	son	deberes	religiosos	tediosos	que	deben
aguantar	tan	poco	como	su	conciencia	o	reputación	se	los	permita,	no	un
banquete	de	Dios	en	el	que	su	alma	hambrienta	anhela	alimentarse	lo	más
posible.

Para	los	que	sí	conocen	a	Dios	por	medio	del	evangelio	de	Cristo,	existe	otro
peligro	al	descuidar	las	Disciplinas.	El	fragmento	seleccionado	de	la	pluma	de
un	escritor	de	hace	muchos	años	ilustra	el	peligro.	Al	opinar	sobre	la	diferencia
entre	el	camino	disciplinado	y	el	indisciplinado,	escribió:

Nunca	se	ha	logrado	nada	sin	disciplina;	y	muchos	atletas	y	muchos	hombres	se
han	echado	a	perder	porque	abandonaron	la	disciplina	y	se	volvieron	cada	vez
más	inactivos.	Coleridge[6]	es	la	mayor	tragedia	de	la	indisciplina.	Jamás	una
mente	tan	genial	produjo	tan	poco.	Dejó	la	Universidad	de	Cambridge	para
incorporarse	al	ejército;	pero	abandonó	el	ejército	porque,	a	pesar	de	toda	su
erudición,	no	podía	almohazar	a	un	caballo;	volvió	a	Oxford	y	se	marchó	sin
graduarse.	Inició	un	periódico	llamado	The	Watchman	(El	Vigilante),	que	vivió
diez	ejemplares	y	después	dejó	de	existir.	De	él	se	ha	dicho:	«Se	perdía	en	las
visiones	del	trabajo	que	tenía	por	hacer,	que	siempre	quedaba	por	hacer.
Coleridge	tenía	todos	los	dones	poéticos,	excepto	uno:	el	don	del	esfuerzo
constante	y	concentrado».	Tenía	toda	clase	de	libros	en	su	cabeza	y	en	su	mente,
como	se	decía	a	sí	mismo:	«Completos,	salvo	por	la	transcripción».	«Estoy	en	la
víspera	—decía—	de	enviar	a	la	imprenta	dos	volúmenes	pequeños».	Pero	los
libros	nunca	se	escribieron	fuera	de	la	mente	de	Coleridge	porque	él	no	se
sometió	a	la	disciplina	de	sentarse	a	escribirlos.	Sin	disciplina,	nadie	ha
alcanzado	eminencia	alguna,	y	nadie	que	la	haya	alcanzado,	la	ha	mantenido
jamás	sin	disciplina[7].



Es	probable	que	de	sus	propias	observaciones	usted	pueda	nombrar	atletas,
músicos	o	estudiantes	que	exhibieron	un	potencial	enorme,	pero	que	no	lograron
vivir	a	la	altura	de	ese	potencial	que	Dios	les	dio	simplemente	porque	no
pudieron	disciplinarse	para	practicar.	Algo	parecido	puede	pasarles	a	los
cristianos	en	el	terreno	espiritual.	Aunque	pocos	podemos	tener	los	dones
intelectuales	o	poéticos	de	Coleridge,	todos	los	creyentes	hemos	recibido	dones
espirituales	(vea	1	Corintios	12:4-7).	No	obstante,	la	mera	presencia	de	los	dones
espirituales	no	garantiza	la	productividad	espiritual	más	de	lo	que	los	dones
mentales	de	Coleridge	aseguraban	la	producción	de	libros	y	poesía.	Como
sucede	con	los	dones	deportivos,	musicales	o	intelectuales,	los	dones	espirituales
tienen	que	desarrollarse	por	medio	de	la	disciplina	para	dar	frutos	espirituales.
Por	consiguiente,	el	peligro	de	descuidar	las	Disciplinas	Espirituales	es	el	peligro
de	producir	poco	fruto	espiritual,	y	que	la	vida	de	usted	signifique	poco	para	el
reino.

Hay	libertad	al	adoptar	las	Disciplinas	Espirituales.	Muchos	escuchan	el
término	Disciplinas	Espirituales	y	piensan	en	esclavitud	y	cargas,	en	cosas	que
tienen	que	hacer,	no	en	la	libertad.	Sin	embargo,	hay	una	libertad	en	la	vida
cristiana	que	no	viene	a	través	de	la	indolencia,	sino	de	la	disciplina.

Podemos	ilustrar	este	principio	observando	la	libertad	que	se	logra	al	dominar
cualquier	disciplina.	Por	ejemplo,	al	ver	a	un	guitarrista	consumado	puntear	y
rasguear	esas	seis	cuerdas,	casi	da	la	impresión	de	que	nació	con	el	instrumento
pegado	a	su	cuerpo.	Tiene	una	intimidad	y	una	libertad	con	la	guitarra	que	hace
que	tocarla	parezca	una	cosa	fácil.	Cualquiera	que	alguna	vez	haya	tratado	de
tocar	sabe	que	la	libertad	y	habilidad	musical	de	ese	tipo	solo	se	logran	después
de	décadas	de	práctica	disciplinada.	Asimismo,	la	libertad	que	genera	la
disciplina	no	se	ve	solamente	en	los	músicos	competentes,	sino	también	en	los
mediocampistas	estelares,	en	los	carpinteros	expertos,	en	los	ejecutivos	exitosos,
en	los	artesanos	habilidosos,	en	los	estudiantes	excelentes	y	en	las	mamás	que
diariamente	dirigen	bien	el	hogar	y	la	familia.

Libertad	por	medio	de	la	disciplina	es	la	idea	que	está	detrás	de	lo	que	ha	llegado
a	conocerse	como	«la	regla	de	las	diez	mil	horas»[8].	Es	una	observación	basada
en	la	investigación	que	dice	que	para	convertirse	en	un	experto	en	algo,	para	que
algo	llegue	a	ser	una	acción	instintiva,	usted	debe	llevar	a	cabo	esa	actividad
(como	tocar	la	guitarra)	por	lo	menos	durante	diez	mil	horas.	No	se	trata
solamente	de	repetir	una	tarea	idéntica,	como	tocar	la	misma	canción	durante
cuatro	horas	al	día,	cinco	días	a	la	semana,	cincuenta	semanas	al	año,	durante



diez	años;	más	bien,	también	debe	haber	un	esfuerzo	deliberado	y	continuo
(generalmente,	bajo	la	guía	de	otro)	para	mejorar	el	desempeño	general.	Por
consiguiente,	en	el	caso	del	músico,	ensayará	una	amplia	variedad	de	canciones,
estilos	y	ejercicios	con	tanta	regularidad	y	con	mayor	complejidad	en	cada
oportunidad,	que	dará	como	resultado	una	libertad	cada	vez	más	desarrollada
con	el	instrumento.

En	un	sentido,	podríamos	llamar	disciplina	al	«precio»	que	debemos	pagar	por	la
libertad.	Pero	Elisabeth	Elliot	es	más	concreta	cuando	explica	que	«la	libertad	y
la	disciplina	han	llegado	a	considerarse	como	mutuamente	excluyentes,	cuando,
de	hecho,	la	libertad	no	es	en	absoluto	lo	opuesto,	sino	la	recompensa	final,	de	la
disciplina»[9].	Así	que,	aunque	se	hace	énfasis	en	que	la	libertad	requiere
disciplina,	no	olvidemos	hacer	énfasis	en	que	la	disciplina	nos	recompensa	con
libertad.

¿Qué	es	esta	libertad	que	da	la	piedad?	Piense	nuevamente	en	nuestras
ilustraciones.	Por	ejemplo,	el	guitarrista	virtuoso	es	«libre»	para	tocar	un	arreglo
difícil	de	Segovia,	mientras	que	yo	no.	¿Por	qué?	Por	los	años	que	él	pasó
practicando	disciplinadamente.	De	manera	similar,	quienes	tienen	la	«libertad»
de	citar	las	Escrituras	son	los	que	se	han	disciplinado	para	memorizar	la	Palabra
de	Dios.	Podemos	experimentar	un	poco	de	libertad	del	letargo	espiritual
mediante	la	disciplina	del	ayuno.	O	podemos	sentir	un	poco	de	libertad	del
egocentrismo	al	involucrarnos	en	Disciplinas	como	la	adoración,	el	servicio	y	la
evangelización.	La	libertad	que	da	la	piedad	es	la	libertad	de	hacer	lo	que	Dios
nos	llama	a	hacer	a	través	de	las	Escrituras	y	la	libertad	de	expresar	los	atributos
del	carácter	de	Cristo	a	través	de	nuestra	propia	personalidad.	Este	tipo	de
libertad	es	la	«recompensa»	o	el	resultado	de	la	bendición	de	Dios	sobre	nuestro
compromiso	con	las	Disciplinas	Espirituales.

Pero	debemos	recordar	que	las	libertades	maduras	de	la	piedad	sustentada	por	la
disciplina	no	se	desarrollan	con	una	sola	lectura	de	la	Biblia,	o	con	incursionar
unas	cuantas	veces	en	algunas	de	las	otras	Disciplinas.	Las	Escrituras	nos
recuerdan	que	el	dominio	propio,	como	el	que	se	manifiesta	mediante	las
Disciplinas	Espirituales,	tiene	que	perseverar	antes	de	que	madure	y	se
transforme	en	el	fruto	maduro	de	la	piedad.	Observe	con	atención	la	secuencia
del	desarrollo	en	2	Pedro	1:6:	«al	dominio	propio,	perseverancia,	y	a	la
perseverancia,	piedad»	(LBLA).	El	puente	entre	el	dominio	propio	fortalecido
por	el	Espíritu	y	la	piedad	es	la	perseverancia.	El	dominio	propio	esporádico
produce	una	piedad	esporádica.	Pero	el	dominio	propio	con	perseverancia	da



como	resultado	una	más	constante	semejanza	a	Cristo.	La	verdadera	piedad	no
requiere	simplemente	diez	mil	horas,	sino	la	perseverancia	de	toda	una	vida.

Todos	los	cristianos	están	invitados	a	disfrutar	de	Dios	y	de	las	cosas	de	Dios	a
través	de	las	Disciplinas	Espirituales.	Todos	aquellos	en	quienes	mora	el
Espíritu	de	Dios	están	invitados	a	saborear	el	gozo	de	un	estilo	de	vida	con	las
Disciplinas	Espirituales	cristocéntricas	basadas	en	el	evangelio.

¿Se	acuerda	de	Kevin	y	su	guitarra?	El	trabajo	pesado	de	su	práctica	adquiriría
un	espíritu	completamente	nuevo	al	darse	cuenta	de	que	algún	día	tocaría	para
un	auditorio	lleno	en	el	Carnegie	Hall.	La	disciplina	de	la	práctica	se	convertiría
gradualmente	en	el	medio	para	uno	de	los	deleites	más	grandes	de	su	vida.

Cualquier	disciplina	sin	rumbo,	desde	practicar	guitarra	hasta	memorizar	la
Biblia,	es	un	trabajo	pesado.	Pero	las	Disciplinas	Espirituales	nunca	son	un
trabajo	pesado,	siempre	y	cuando	las	practiquemos	teniendo	en	mente	la	meta	de
la	piedad	(es	decir,	la	intimidad	con	Cristo	y	la	sumisión	a	Cristo).	Si	la	imagen
que	usted	tiene	de	un	cristiano	disciplinado	es	la	de	un	semirrobot	ceñudo,
reservado	y	triste,	no	entendió	la	idea.	Jesús	fue	el	Hombre	más	disciplinado	que
existió	y,	sin	embargo,	el	más	feliz	y	vivo	de	verdad.	Si	bien	él	es	más	que
nuestro	ejemplo,	aun	así	es	nuestro	ejemplo	de	disciplina.	Sigámoslo	hacia	el
gozo	por	medio	de	las	Disciplinas	Espirituales.	Concéntrese	en	la	persona	y	en	la
obra	de	Jesús	en	cada	una	de	las	Disciplinas.	A	través	de	ellas,	aprenda	de	Jesús,
contémplelo	y	disfrute	lo	que	él	es	y	lo	que	ha	hecho.	Por	medio	de	las
Disciplinas,	deje	que	las	verdades	del	evangelio	restauren	su	alma.	Involúcrese
en	las	Disciplinas	Espirituales	dadas	por	Dios	en	las	Escrituras,	para	que
continuamente	le	hagan	ver	su	necesidad	de	Cristo	y	la	provisión	infinita	de
gracia	y	misericordia	que	se	pueden	encontrar	por	la	fe	en	Jesucristo.



CAPÍTULO	2

LA	ASIMILACIÓN	DE	LA	BIBLIA	(PARTE	1)...	PARA	LA
PIEDAD

La	alternativa	a	la	disciplina	es	el	desastre.

VANCE	HAVNER

Hace	varios	años	tuve	el	privilegio	de	hacer	un	viaje	misionero	a	la	región	de	la
sabana	en	África	Oriental.	Cuatro	de	nosotros	de	la	iglesia	que	yo	pastoreaba
vivimos	en	tiendas	de	campaña	frente	al	edificio	incompleto	de	una	diminuta
iglesia	de	barro	y	ramas	a	nueve	kilómetros	y	medio	del	asentamiento	más
cercano.

He	estado	fuera	de	mi	país	lo	suficiente	como	para	saber	que	muchas	costumbres
que	yo	he	llegado	a	identificar	con	el	cristianismo	chocarán	en	algunos	puntos
con	la	cultura	de	nuestros	anfitriones.	Mis	experiencias	me	han	enseñado	a
esperar	tragarme	con	dificultad	algunas	de	mis	expectativas	de	estadounidense
(¡por	no	mencionar	algunas	otras	cosas!)	de	cómo	deben	vivir	los	cristianos.
Pero	no	estaba	preparado	para	algunos	de	los	encuentros	que	tuve	con	muchos
de	los	cristianos	profesos	de	ese	contexto	ecuatorial.	La	mentira,	el	robo	y	la
inmoralidad	eran	cosa	de	todos	los	días,	y	se	aceptaban	generalmente,	incluso
entre	los	líderes	de	la	iglesia.	El	entendimiento	teológico	era	tan	escaso	como	el
agua;	la	enfermedad	del	error	doctrinal	era	tan	común	como	la	malaria.

Pronto	descubrí	una	de	las	principales	razones	por	las	que	esta	iglesia	daba	la
impresión	de	que	había	sido	iniciada	por	misioneros	de	Corinto.	Nadie	tenía	una
Biblia:	ni	el	pastor,	ni	un	diácono,	nadie.	El	pastor	tenía	solo	media	docena	de
sermones,	todos	medio	desarrollados	de	lo	que	recordaba	de	algunas	historias
bíblicas.	Cada	seis	semanas,	volvía	al	mismo	sermón.	El	único	contacto



verdadero	con	las	Escrituras	se	producía	con	la	visita	ocasional	de	algún
misionero	(el	más	próximo	estaba	a	160	kilómetros	de	distancia),	o	cuando
predicaba	algún	trabajador	denominacional	de	la	zona.	Para	casi	todas	las
personas	de	la	iglesia,	estos	encuentros	indirectos	y	poco	frecuentes	con	la	Biblia
eran	lo	único	que	tenían.	Solo	un	hombre	tenía	cierto	grado	de	madurez
espiritual,	y	era	porque	había	vivido	la	mayor	parte	de	su	vida	en	otro	lugar	y
había	asistido	a	una	iglesia	que	enseñaba	la	Biblia.

Los	cuatro	reunimos	el	dinero	que	teníamos	y	compramos	Biblias	baratas	para
muchos	de	los	miembros	de	la	iglesia.	Después	de	la	visita	evangelística	de	cada
día,	dirigíamos	estudios	bíblicos	para	la	iglesia	en	la	tarde	y	nuevamente	en	la
noche,	a	la	luz	de	la	linterna.	Nos	fuimos	con	la	oración	de	que	el	Espíritu	Santo
hiciera	que	la	Palabra	de	Dios	se	arraigara	profundamente	en	esa	asamblea	seca
de	la	sabana.

Muchos	sacudimos	la	cabeza	con	lástima	por	esas	condiciones	tan	lamentables.
Sin	embargo,	la	realidad	es	que	muchos	de	nosotros	tenemos	más	Biblias	en
nuestros	hogares	que	las	que	tienen	iglesias	completas	de	algunas	partes	pobres	o
aisladas	del	mundo.	Sin	embargo,	una	cosa	es	no	estar	familiarizado	con	las
Escrituras	cuando	no	se	tiene	una	Biblia,	y	otra	cuando	se	tiene	un	estante	lleno.

Ninguna	Disciplina	Espiritual	es	más	importante	que	alimentarse	de	la	Palabra
de	Dios.	Nada	puede	reemplazarla.	Simplemente,	no	hay	una	vida	cristiana	sana
sin	la	dieta	de	la	leche	y	la	carne	de	las	Escrituras.	Las	razones	de	esto	son
obvias.	En	la	Biblia,	Dios	nos	habla	de	sí	mismo,	y	especialmente	de	Jesucristo,
la	encarnación	de	Dios.	La	Biblia	nos	revela	la	Ley	de	Dios	y	nos	muestra	cómo
todos	la	hemos	quebrantado.	Allí	nos	enteramos	cómo	murió	Cristo,	como	un
Sustituto	dispuesto	y	libre	de	pecado,	por	los	transgresores	de	la	Ley	de	Dios,	y
cómo	debemos	arrepentirnos	y	creer	en	él	para	estar	bien	con	Dios.	En	la	Biblia
aprendemos	los	caminos	y	la	voluntad	del	Señor.	En	las	Escrituras	nos
enteramos	de	la	manera	en	que	Dios	quiere	que	vivamos	y	de	lo	que	da	más
alegría	y	satisfacción	en	la	vida.	Nada	de	esta	información	eternamente	esencial
se	puede	encontrar	en	ninguna	otra	parte,	salvo	en	la	Biblia.	Por	lo	tanto,	si
queremos	conocer	a	Dios	y	ser	piadosos,	debemos	conocer	íntimamente	la
Palabra	de	Dios.

No	obstante,	muchos	de	los	que	bostezan	con	confianza	y	asienten	con	la	cabeza
en	armonía	con	estas	declaraciones	no	pasan	más	tiempo	con	la	Palabra	de	Dios
en	un	día	promedio	que	los	que	no	tienen	ninguna	Biblia.	Mi	experiencia



pastoral	es	testigo	de	la	validez	de	las	encuestas	que	revelan	que	grandes
cantidades	de	cristianos	profesos	apenas	saben	un	poco	más	de	la	Biblia	que	los
cristianos	pobres	que	viven	en	lugares	remotos	del	mundo,	que	no	poseen	ni	una
pizca	de	las	Escrituras.	Algún	bromista	ha	comentado	que	tendríamos	la	peor
tormenta	de	polvo	de	la	historia	si	todos	los	miembros	de	las	iglesias	que
descuidaban	sus	Biblias	las	desempolvaran	simultáneamente.

Así	que,	aunque	honremos	la	Palabra	de	Dios	con	nuestros	labios,	debemos
confesar	que	nuestro	corazón	—al	igual	que	nuestras	manos,	oídos,	ojos	y	mente
—	muchas	veces	está	lejos	de	ella.	Independientemente	de	lo	ocupados	que
lleguemos	a	estar	con	todas	las	cosas	cristianas,	debemos	recordar	que	la
costumbre	más	transformadora	que	tenemos	a	nuestra	disposición	es	asimilar
disciplinadamente	las	Escrituras.

La	asimilación	de	la	Biblia	no	solo	es	la	Disciplina	Espiritual	más	importante,
también	es	la	más	amplia.	En	realidad,	consiste	de	muchas	subdisciplinas.	Es
muy	parecida	a	una	universidad	que	consta	de	muchas	facultades,	cada	una
especializada	en	una	disciplina	diferente,	pero	todas	unidas	bajo	el	nombre
general	de	la	universidad.

Examinemos	las	«facultades»	o	subdisciplinas	de	la	asimilación	de	la	Biblia,
avanzando	de	la	menos	difícil	a	la	más	difícil.

ESCUCHAR	LA	PALABRA	DE	DIOS

La	más	fácil	de	las	Disciplinas	relacionadas	con	la	asimilación	de	la	Palabra	de
Dios	es	escucharla.	¿Por	qué	lo	considero	una	Disciplina?	Porque	si	no	nos
disciplinamos	para	escuchar	habitualmente	la	Palabra	de	Dios,	podemos
escucharla	únicamente	de	casualidad,	solo	cuando	tenemos	ganas	de	hacerlo,	o
no	la	escuchamos	en	absoluto.	Para	la	mayoría	de	nosotros,	disciplinarnos	para
escuchar	la	Palabra	de	Dios	significa,	fundamentalmente,	desarrollar	la
costumbre	de	asistir	fielmente	a	una	iglesia	que	cree	en	la	Biblia,	donde	la
Palabra	de	Dios	se	predica	fielmente.

Jesús	dijo	una	vez:	«Pero	aún	más	bendito	es	todo	el	que	escucha	la	palabra	de



Dios	y	la	pone	en	práctica»	(Lucas	11:28).	El	objetivo	no	es	solamente	escuchar
las	palabras	inspiradas	por	Dios.	El	propósito	de	todos	los	métodos	para	asimilar
la	Biblia	es	«conservarla»,	es	decir,	hacer	lo	que	Dios	dice	y,	de	esa	manera,
progresar	en	la	semejanza	a	Cristo.	Pero	el	método	de	asimilación	que	Jesús
estimula	en	este	versículo	es	escuchar	la	Palabra	de	Dios.

Otro	pasaje	que	enfatiza	la	importancia	de	escuchar	es	Romanos	10:17:	«Así	que
la	fe	viene	por	oír,	es	decir,	por	oír	la	Buena	Noticia	acerca	de	Cristo».	Eso	no
significa	que	una	persona	solamente	puede	llegar	a	la	fe	en	Cristo	si	escucha	las
Escrituras,	pues	muchos	se	han	convertido	en	creyentes	como	lo	hizo	Jonathan
Edwards	—y	como	lo	han	hecho	muchas	personas	con	discapacidad	auditiva—:
leyendo	la	Biblia.	Pero	este	versículo	se	enfoca	en	el	poder	de	escuchar.	No
obstante,	podemos	añadir	que	la	mayoría	de	los	que	se	convirtieron	mientras
leían	las	Escrituras,	como	Edwards,	también	se	parecen	a	él	en	el	hecho	de	que
muchas	veces	escucharon	la	proclamación	de	la	Palabra	de	Dios	antes	de	su
conversión.	Además,	así	como	este	pasaje	enseña	que	la	fe	en	Cristo	llega
primero	por	escuchar	la	Palabra	inspirada	acerca	de	Jesucristo,	para	los
cristianos	también	es	cierto	que	gran	parte	de	la	fe	que	necesitamos	para	la	vida
cotidiana	después	de	la	conversión	proviene	de	escuchar	el	mensaje	de	la	Biblia.
De	alguna	palabra	bíblica	sobre	la	provisión	de	Dios	puede	surgir	la	fe	que
necesita	una	familia	que	tiene	dificultades	económicas.	Escuchar	un	sermón
basado	en	la	Biblia	acerca	del	amor	de	Cristo	puede	ser	el	medio	que	Dios	utiliza
para	concederle	seguridad	de	fe	a	un	creyente	abatido.	Recientemente	escuché
un	mensaje	grabado	que	el	Señor	usó	para	darme	la	fe	para	perseverar	en	un
asunto	difícil.	Muchas	veces,	las	personas	que	se	disciplinan	para	escuchar	la
Palabra	de	Dios	son	las	que	reciben	los	dones	de	la	fe.

Hay	otras	maneras	en	las	que	podemos	disciplinarnos	a	escuchar	la	Palabra	de
Dios,	además	de	la	más	importante,	es	decir,	escucharla	en	la	predicación	como
parte	del	ministerio	de	la	iglesia	local.	La	más	notoria	de	estas	es	por	medio	de
alguna	forma	de	grabación	de	contenido	bíblico.	Se	puede	utilizar	de	maneras
creativas	y	en	momentos	como	cuando	se	viste,	cocina,	va	al	trabajo,	etcétera.	Si
usted	no	tiene	acceso	a	la	Internet	o	a	los	dispositivos	portátiles	con	contenido
bíblico	extraído	de	la	Internet,	tenga	en	cuenta	la	radio,	incluso	una	radio	de
onda	corta[1].

Otro	texto	digno	de	mencionar	sobre	este	tema	es	1	Timoteo	4:13.	Allí,	el
apóstol	Pablo	instruyó	a	su	joven	amigo	del	ministerio:	«Hasta	que	yo	llegue,
dedícate	a	leer	las	Escrituras	a	la	iglesia,	y	a	animar	y	a	enseñarles	a	los



creyentes».	Aunque	podría	explicarse	mucho	más,	basta	con	decir	que	eso	era
importante	para	el	ministerio	de	Pablo	e	importante	para	el	Señor,	quien	inspiró
estas	palabras	para	que	el	pueblo	de	Dios	escuchara	la	Palabra	de	Dios.	Ya	que
esto	es	así,	escucharla	debería	llegar	a	ser	una	prioridad	disciplinada	para
nosotros.	Si	alguien	dice:	«Yo	no	necesito	ir	a	la	iglesia	para	adorar	a	Dios;
puedo	adorarlo	en	el	campo	de	golf	o	en	el	lago	de	la	misma	manera,	si	no
mejor,	que	en	la	iglesia»,	podemos	estar	de	acuerdo	en	que	allí	se	puede	adorar	a
nuestro	Dios	omnipresente.	Pero	la	adoración	continua	a	Dios	no	se	puede
separar	de	la	Palabra	de	Dios,	la	cual	usted	no	espera	que	se	lea	en	voz	alta	ni
que	se	predique	en	el	campo	de	golf	ni	en	el	lago.	Tenemos	que	disciplinarnos
para	ir	a	escuchar	la	Palabra	de	Dios.

A	propósito,	si	usted	tiene	el	privilegio	de	leer	la	Palabra	de	Dios	al	pueblo	de
Dios,	ya	sea	a	toda	una	congregación	o	a	un	grupo	pequeño,	aprenda	a	leerla
bien.	Quizá	no	tenga	el	don	de	una	voz	extraordinaria,	pero	puede	aprender	a
leer	las	Escrituras	de	forma	expresiva.	Esta	es	una	habilidad	adquirida,	porque
nadie	lee	bien	en	voz	alta	de	forma	natural.	Hay	muchísimas	personas	que	leen
la	Biblia	en	público	de	una	forma	tan	monótona	y	sin	entusiasmo	que	suena
como	un	libro	que	nadie	querría	leer	por	su	cuenta.	Léala	como	lo	que	es:	la
Palabra	viva	del	Dios	vivo.	Practique	leer	el	pasaje	en	voz	alta.	Escúchelo	en	su
grabación	preferida	de	la	Biblia.	Use	el	tiempo	de	lectura	bíblica	durante	el
devocional	familiar	como	un	entrenamiento	permanente	para	leer	bien	a	otros.
Acabo	de	buscar	en	Internet	cómo	leer	bien	en	voz	alta.	Hay	abundantes
consejos	y	recursos	disponibles.	Decida	glorificar	a	Dios	siendo	un	excelente
lector	en	público	de	su	Palabra.	Muy	pocos	lo	hacen,	pero	provocan	un	impacto
al	hacerlo.

Un	breve	comentario	es	oportuno	aquí,	en	cuanto	a	prepararnos	para	escuchar	la
Palabra	de	Dios.	Si	usted	entra	a	la	típica	iglesia	evangélica	dos	minutos	antes
del	comienzo	del	servicio	de	adoración,	se	escucha	casi	como	si	hubiera	entrado
a	un	gimnasio	dos	minutos	antes	de	un	partido	de	baloncesto.	Una	parte	de	mi
corazón	pastoral	valora	las	cosas	buenas	representadas	cuando	las	personas	se
alegran	de	verse	y	de	charlar	unos	con	otros.	Hay	un	espíritu	de	reunión	familiar
en	el	ambiente	cuando	la	familia	de	Dios	se	reúne.	Pero	creo	que	una	parte	más
grande	de	mi	corazón	anhela	la	reverencia	y	el	espíritu	de	buscar	a	Dios	entre	los
que	llegan	a	escuchar	su	Palabra.

Por	algún	tiempo,	una	congregación	de	cristianos	coreanos	usó	el	edificio	de
nuestra	iglesia	para	su	servicio	a	media	semana.	Me	impresionaba	la	forma	en



que	entraban	al	centro	de	adoración.	Ya	sea	que	fueran	los	primeros	en	llegar	o
que	entraran	después	de	que	el	servicio	había	comenzado,	tan	pronto	como	se
sentaban	se	inclinaban	inmediatamente	para	orar	durante	varios	minutos	antes	de
acomodar	sus	pertenencias,	desabotonarse	el	abrigo	o	reconocer	la	presencia	de
cualquier	otra	persona.	Esto	servía	como	un	recordatorio	eficaz	para	su	propio
corazón,	y	para	los	demás,	de	cuál	era	el	propósito	principal	de	ese	momento.	A
la	mayoría	de	las	iglesias	que	conozco	no	les	vendría	mal	un	poco	más	de	esto.
Una	manera	de	llevarlo	a	la	práctica	es	celebrar	la	«reunión	familiar»	hasta	un
poco	antes	de	iniciar	la	adoración,	luego	llamar	a	un	tiempo	de	reflexión	y
concentración	en	silencio	un	par	de	minutos	antes	del	inicio	del	servicio.

De	manera	similar,	uno	de	los	puritanos	ingleses,	Jeremiah	Burroughs,	antes	de
morir	en	1646,	escribió	los	siguientes	consejos	en	cuanto	a	la	preparación	para	la
Disciplina	de	escuchar	la	Palabra	de	Dios:

En	primer	lugar,	cuando	vayan	a	escuchar	la	Palabra,	si	van	a	santificar	el
nombre	de	Dios,	sus	almas	tienen	que	apoderarse	de	lo	que	van	a	escuchar,	con
eso	que	lo	que	van	a	escuchar	es	la	Palabra	de	Dios.	[...]	Por	eso	se	dan	cuenta	de
que	el	Apóstol,	al	escribirles	a	los	tesalonicenses,	les	da	el	motivo	por	el	cual	la
Palabra	les	hizo	tanto	bien.	Fue	porque	la	escucharon	como	la	Palabra	de	Dios,
1	Tesalonicenses	2:13:	«Por	lo	tanto,	nunca	dejamos	de	darle	gracias	a	Dios	de
que	cuando	recibieron	su	mensaje	de	parte	nuestra,	ustedes	no	consideraron
nuestras	palabras	como	solo	ideas	humanas.	Tomaron	lo	que	dijimos	como	la
misma	palabra	de	Dios,	la	cual,	por	supuesto,	lo	es.	Y	esta	palabra	sigue
actuando	en	ustedes	los	que	creen»[2].

Así	que,	escuchar	la	Palabra	de	Dios	no	es	simplemente	escuchar	pasivamente;
es	una	Disciplina	que	se	debe	cultivar.

LEER	LA	PALABRA	DE	DIOS



Si	todavía	duda	que	los	cristianos	necesitan	que	se	les	exhorte	a	disciplinarse	en
leer	la	Biblia,	tenga	en	cuenta	esto:	el	periódico	USA	Today	dio	a	conocer	una
encuesta	que	reveló	que	solo	el	11	por	ciento	de	los	estadounidenses	lee	la	Biblia
todos	los	días.	Más	de	la	mitad	no	la	lee	ni	una	vez	al	mes,	o	no	la	lee	en
absoluto[3].

Naturalmente,	tratamos	de	consolarnos	mencionando	que	la	encuesta	incluía	a
todos	los	estadounidenses	y	no	solo	a	los	que	profesan	ser	cristianos.
Lamentablemente,	es	muy	poco	lo	que	podemos	consolarnos.	Una	investigación
realizada	menos	de	un	año	antes	por	el	Barna	Research	Group	entre	quienes
afirman	ser	«cristianos	nacidos	de	nuevo»	reveló	los	siguientes	números
desalentadores:	Solo	18	por	ciento	(menos	de	dos	de	cada	diez)	lee	la	Biblia
todos	los	días.	Lo	peor	de	todo,	23	por	ciento	(casi	uno	de	cada	cuatro	cristianos
profesos)	dice	que	nunca	lee	la	Palabra	de	Dios[4].	Las	encuestas	y	las
investigaciones	vienen	y	van,	pero	hay	pocos	motivos	para	creer	que	estos
números	fluctuarán	notablemente	con	el	paso	del	tiempo.	Reflexione	en	estas
estadísticas	a	la	luz	de	1	Timoteo	4:7:	«Disciplínate	a	ti	mismo	para	la	piedad»
(LBLA).

Jesús	preguntaba	frecuentemente	qué	entendía	la	gente	de	las	Escrituras,	y	a
veces	comenzaba	con	las	palabras:	«¿No	han	leído...?»	(Mateo	19:4;	Marcos
2:25).	Él	suponía	que	los	que	afirmaban	ser	el	pueblo	de	Dios	habrían	leído	la
Palabra	de	Dios.	Y	se	puede	argumentar	a	favor	de	que	esta	pregunta	implica	el
conocimiento	de	toda	la	Palabra	de	Dios.

Cuando	Jesús	dijo:	«La	gente	no	vive	solo	de	pan,	sino	de	cada	palabra	que	sale
de	la	boca	de	Dios»	(Mateo	4:4),	seguramente	pretendía	que,	por	lo	menos,
leyéramos	«cada	palabra»,	porque	¿cómo	podemos	vivir	«de	cada	palabra	que
sale	de	la	boca	de	Dios»	si	nunca	hemos	siquiera	leído	«cada	palabra	que	sale	de
la	boca	de	Dios»?

Dado	que	«toda	la	Escritura	es	inspirada	por	Dios	y	es	útil	para	enseñarnos	lo
que	es	verdad	y	para	hacernos	ver	lo	que	está	mal	en	nuestra	vida.	Nos	corrige
cuando	estamos	equivocados	y	nos	enseña	a	hacer	lo	correcto»	(2	Timoteo	3:16),
¿no	deberíamos	leerla?

Apocalipsis	1:3	nos	dice:	«Dios	bendice	al	que	lee	a	la	iglesia	las	palabras	de
esta	profecía	y	bendice	a	todos	los	que	escuchan	el	mensaje	y	obedecen	lo	que
dice,	porque	el	tiempo	está	cerca».	Dios	promete	que	los	que	leen	y	ponen



atención	a	su	Palabra	serán	bendecidos.	Pero	solamente	los	que	se	disciplinan
para	hacerlo	recibirán	esas	bendiciones.

Recuerde	que	el	motivo	principal	para	disciplinarnos	es	la	piedad.	Hemos
aprendido	que	las	Disciplinas	Espirituales	son	caminos	bíblicos	en	los	que
podemos	esperar	encontrar	la	gracia	transformadora	de	Dios.	La	Disciplina	más
importante	es	la	asimilación	de	la	Palabra	de	Dios.	Ningún	factor	es	más
influyente	para	hacernos	más	semejantes	al	Hijo	de	Dios	que	el	Espíritu	de	Dios
que	obra	a	través	de	la	Palabra	de	Dios.	Si	usted	desea	ser	transformado,	si
quiere	ser	más	semejante	a	Jesucristo,	disciplínese	para	leer	la	Biblia.

¿Con	qué	frecuencia	deberíamos	leerla?	El	predicador	británico	John	Blanchard,
en	su	libro	How	to	Enjoy	Your	Bible	(Cómo	disfrutar	de	su	Biblia),	responde:

No	cabe	duda	que	solo	tenemos	que	ser	realistas	y	sinceros	con	nosotros	mismos
para	saber	cada	cuánto	necesitamos	recurrir	a	la	Biblia.	¿Con	qué	frecuencia
tenemos	problemas,	tentaciones	y	presiones?	¡Todos	los	días!	Además,	¿cada
cuánto	necesitamos	enseñanza,	guía	y	más	ánimo?	¡Todos	los	días!	Si	reunimos
todas	estas	necesidades	palpables	en	un	tema	aún	mayor,	¿cada	cuánto
necesitamos	ver	el	rostro	de	Dios,	escuchar	su	voz,	sentirlo,	conocer	su	poder?
La	respuesta	a	todas	estas	preguntas	es	la	misma:	¡todos	los	días!	Como	lo
expresó	el	evangelista	estadounidense	D.	L.	Moody:	«El	hombre	no	puede	tomar
una	provisión	de	gracia	para	el	futuro,	así	como	no	puede	comer	lo	suficiente
para	los	próximos	seis	meses	o	guardar	aire	suficiente	en	sus	pulmones	en	una
sola	vez	para	vivir	durante	una	semana.	Día	a	día	debemos	recurrir	a	la
inagotable	reserva	de	la	gracia	de	Dios,	según	nuestra	necesidad»[5].

Aquí	tiene	las	tres	recomendaciones	más	prácticas	para	tener	un	éxito	constante
al	leer	la	Biblia.	Primero,	aparte	el	tiempo.	Quizá	una	de	las	principales	razones
por	la	que	los	cristianos	nunca	leen	la	Biblia	entera	es	el	desaliento.	Muchas
personas	nunca	han	leído	un	libro	de	mil	páginas	y	se	desaniman	por	la
extensión	total	de	la	Biblia.	¿Se	da	cuenta	de	que	las	lecturas	bíblicas	grabadas
han	demostrado	que	se	puede	leer	todo	el	libro	en	setenta	y	una	horas?	Eso	es
menos	tiempo	que	la	cantidad	de	horas	que	el	estadounidense	promedio	pasa
delante	del	televisor	cada	mes[6].	En	otras	palabras,	si	la	mayoría	de	las



personas	pudiera	intercambiar	el	tiempo	frente	al	televisor	por	la	lectura	de	la
Biblia,	terminaría	de	leerla	en	cuatro	semanas	o	menos.	Si	eso	no	le	parece
viable,	considere	esto:	En	no	más	de	quince	minutos	al	día,	usted	puede	leer	toda
la	Biblia	en	menos	de	un	año.	En	solo	cinco	minutos	al	día,	podría	leer	la	Biblia
entera	en	menos	de	tres	años.	Sin	embargo,	la	mayoría	de	los	cristianos	nunca
leen	toda	la	Biblia	ni	a	lo	largo	de	las	décadas	de	toda	su	vida.	De	manera	que
volvemos	a	la	idea	de	que	es,	principalmente,	una	cuestión	de	disciplina	y
motivación.

Disciplínese	para	apartar	el	tiempo.	Trate	de	hacerlo	a	la	misma	hora	todos	los
días.	Si	es	posible,	lea	la	Biblia	en	otro	momento	que	no	sea	justo	antes	de	irse	a
la	cama.	Es	valioso	leer	la	Biblia	antes	de	quedarse	dormido,	pero	si	ese	es	el
único	rato	del	día	en	el	que	puede	leer	las	Escrituras,	debería	tratar	de	encontrar
otro	momento.	Hay	al	menos	dos	motivos	para	esto.	Primero,	retendrá	muy	poco
de	lo	que	lee	si	está	cansado	y	soñoliento.	Y	segundo,	usted	probablemente	hace
muy	pocas	cosas	malas	mientras	duerme.	Necesita	encontrarse	con	Cristo	en	las
Escrituras	cuando	todavía	tendrá	un	impacto	en	su	día.

La	segunda	sugerencia	práctica	es	buscar	un	plan	de	lectura	bíblica.	No	hay	duda
de	que	las	personas	que	abren	la	Biblia	al	azar	cada	día	abandonan	pronto	la
disciplina.	Los	planes	de	lectura	bíblica	abundan	en	la	Internet.	Muchas	Biblias
de	estudio	contienen	un	programa	de	lectura	en	alguna	parte	entre	sus	páginas.
La	mayoría	de	las	iglesias	locales	también	puede	proveerle	una	guía	para	la
lectura	diaria.

Aparte	de	un	plan	específico,	si	lee	tres	capítulos	por	día	y	cinco	capítulos	los
domingos,	usted	tardará	un	año	en	completar	la	Biblia.	Lea	tres	del	Antiguo
Testamento	y	tres	del	Nuevo	Testamento	todos	los	días,	y	terminará	el	Antiguo
Testamento	una	vez	y	el	Nuevo	Testamento	cuatro	veces	en	un	período	de	doce
meses.

Mi	plan	favorito	incluye	leer	cinco	partes	distintas	de	la	Biblia	cada	día.
Empiezo	en	Génesis,	Josué,	Job,	Isaías	y	Mateo,	y	leo	la	misma	cantidad	de
capítulos	de	cada	sección.	Una	variante	de	este	plan	es	leer	en	tres	lugares	todos
los	días,	comenzando	con	Génesis,	Job	y	Mateo,	respectivamente.	Estas	tres
secciones	tienen	aproximadamente	la	misma	extensión,	de	manera	que	las
terminará	casi	al	mismo	tiempo.	La	gran	ventaja	de	un	proyecto	como	este	es	su
variedad.	Muchos	de	los	que	intentan	leer	la	Biblia	de	principio	a	fin	se
confunden	con	Levítico,	se	desaniman	con	Números	y	se	dan	completamente	por



vencidos	al	llegar	a	Deuteronomio.	Pero	cuando	lee	en	más	de	un	lugar	al	día,	la
variedad	le	facilita	mantener	el	dinamismo.

Aunque	no	lea	toda	la	Biblia	en	el	término	de	un	año,	mantenga	un	registro	de
qué	libros	ha	leído.	Cuando	haya	terminado,	ponga	una	marca	al	lado	de	cada
capítulo	cuando	lo	lea,	o	junto	al	título	del	libro	en	el	índice.	De	esa	manera,
independientemente	del	tiempo	que	le	lleve	hacerlo	o	en	qué	orden	los	lea,	usted
sabrá	cuando	haya	leído	cada	libro	de	la	Biblia.

La	tercera	sugerencia	es	que	cada	vez	que	lea,	busque	al	menos	una	palabra,	una
frase	o	un	versículo	para	meditar.	Analizaremos	la	meditación	más
detenidamente	en	el	próximo	capítulo,	pero	ahora	debe	darse	cuenta	de	que	sin	la
meditación,	podría	cerrar	su	Biblia	y	no	ser	capaz	de	recordar	una	sola	cosa	de	lo
que	leyó.	Si	pasa	eso,	es	probable	que	su	lectura	bíblica	no	haga	ningún	cambio
en	usted.	Aun	con	un	buen	plan,	puede	convertirse	en	una	tarea	rutinaria	en	lugar
de	una	Disciplina	de	gozo.	Tome	por	lo	menos	una	cosa	que	haya	leído	y	piense
profundamente	en	ella	por	unos	minutos.	Su	entendimiento	de	las	Escrituras	se
hará	más	profundo	y	sabrá	mejor	cómo	se	aplica	a	su	vida.	Y	mientras	más
ponga	en	práctica	la	verdad	de	las	Escrituras,	más	semejante	a	Jesús	llegará	a	ser.

Todos	deberíamos	tener	la	pasión	del	siguiente	hombre	por	la	lectura	de	la
Palabra	de	Dios.	Robert	L.	Sumner,	en	The	Wonder	of	the	Word	of	God	(La
maravilla	de	la	Palabra	de	Dios),	habla	de	un	hombre	de	la	ciudad	de	Kansas
City	que	había	resultado	gravemente	herido	en	una	explosión.	Su	rostro	estaba
muy	desfigurado,	y	él	perdió	la	vista	y	sus	dos	manos.	Cuando	el	accidente
ocurrió,	no	hacía	mucho	tiempo	que	había	llegado	a	ser	cristiano,	y	una	de	sus
mayores	decepciones	era	que	ya	no	podría	leer	la	Biblia.	Entonces	se	enteró	de
una	mujer	en	Inglaterra	que	leía	braille	con	sus	labios.	Con	la	esperanza	de	hacer
lo	mismo,	mandó	a	buscar	algunos	libros	de	la	Biblia	en	braille.	Pero	descubrió
que	las	terminaciones	nerviosas	de	sus	labios	habían	quedado	demasiado
dañadas	como	para	distinguir	los	caracteres.	Un	día,	mientras	se	llevaba	una	de
las	páginas	en	braille	a	los	labios,	su	lengua	tocó	casualmente	una	parte	del
relieve	de	los	caracteres	y	pudo	sentirlos.	Tan	rápido	como	un	destello,	se	dio
cuenta:	Puedo	leer	la	Biblia	usando	mi	lengua.	Cuando	Sumner	escribió	su	libro,
el	hombre	había	leído	cuatro	veces	la	Biblia	entera[7].	Si	él	pudo	hacer	eso,	¿se
puede	disciplinar	usted	para	leer	la	Biblia?



ESTUDIAR	LA	PALABRA	DE	DIOS

Si	leer	la	Biblia	puede	compararse	a	navegar	a	lo	ancho	de	un	lago	transparente
y	brillante	en	una	lancha	de	motor,	estudiar	la	Biblia	es	como	cruzar	lentamente
el	mismo	lago	en	un	barco	con	fondo	de	vidrio.	La	travesía	con	la	lancha	de
motor	provee	una	vista	panorámica	del	lago	y	una	vista	veloz	y	momentánea	de
sus	profundidades.	En	cambio,	el	estudio	en	el	barco	con	fondo	de	vidrio	lo	lleva
por	debajo	de	la	superficie	de	las	Escrituras	para	una	observación	sin	apuro	de	la
claridad	y	los	detalles	que	normalmente	se	les	escapan	a	los	que	solo	leen	el
texto.	Como	lo	expresó	el	escritor	Jerry	Bridges:	«La	lectura	nos	da	amplitud,
pero	el	estudio	nos	da	profundidad»[8].

Veamos	tres	ejemplos	de	una	disposición	para	estudiar	la	Palabra	de	Dios.	El
primero	es	Esdras,	el	personaje	del	Antiguo	Testamento:	«Esdras	había	decidido
estudiar	y	obedecer	la	ley	del	SEÑOR	y	enseñar	sus	decretos	y	ordenanzas	al
pueblo	de	Israel»	(Esdras	7:10).	La	secuencia	en	este	versículo	tiene	una
importancia	instructiva.	Esdras	1)	«había	decidido»,	2)	«estudiar»,	3)	«y
obedecer	la	ley	del	SEÑOR»,	4)	«y	enseñar	sus	decretos	y	ordenanzas	al	pueblo
de	Israel».	Antes	de	enseñar	la	Palabra	de	Dios	al	pueblo	de	Dios,	puso	en
práctica	lo	que	había	aprendido.	Pero	el	aprendizaje	de	Esdras	provenía	del
estudio	de	las	Escrituras.	Sin	embargo,	antes	de	estudiar,	primero	«había
preparado	su	corazón»	(RVR60)	para	estudiar.	En	otras	palabras,	Esdras	se
disciplinó	a	sí	mismo	para	estudiar	la	Palabra	de	Dios.

El	segundo	ejemplo	es	de	Hechos	17:11.	Los	misioneros	Pablo	y	Silas	a	duras
penas	habían	escapado	con	vida	de	Tesalónica,	después	de	que	su	exitosa	labor
evangelizadora	provocara	los	celos	de	los	judíos	que	había	allí.	Cuando
repitieron	el	mismo	procedimiento	en	Berea,	los	judíos	locales	reaccionaron	de
una	manera	diferente:	«Éstos	eran	de	sentimientos	más	nobles	que	los	de
Tesalónica,	de	modo	que	recibieron	el	mensaje	con	toda	avidez	y	todos	los	días
examinaban	las	Escrituras	para	ver	si	era	verdad	lo	que	se	les	anunciaba»	(NVI).
De	acuerdo	con	el	versículo	siguiente,	el	resultado	fue	que	«muchos	de	los
judíos	creyeron»	(versículo	12,	NVI).	La	disposición	de	examinar	las	Escrituras
aquí	se	elogia	como	un	carácter	noble.

Mi	ejemplo	favorito	de	un	espíritu	dispuesto	a	estudiar	la	verdad	de	Dios	está	en
2	Timoteo	4:13.	El	apóstol	Pablo	estaba	en	la	cárcel	y	estaba	escribiendo	el



último	capítulo	de	su	última	carta	del	Nuevo	Testamento.	Anticipando	la	llegada
de	Timoteo,	su	amigo	más	joven,	escribió:	«Cuando	vengas,	no	te	olvides	de
traer	el	abrigo	que	dejé	con	Carpo	en	Troas.	Tráeme	también	mis	libros	y
especialmente	mis	pergaminos».	Los	libros	y	los	pergaminos	que	Pablo	le	pedía
seguramente	incluían	copias	de	las	Escrituras.	En	su	confinamiento	frío	y
horrible,	el	apóstol	piadoso	pidió	dos	cosas:	un	abrigo,	para	ponérselo	y	calentar
su	cuerpo,	y	la	Palabra	de	Dios,	para	estudiar	y	calentar	su	mente	y	su	corazón.
Pablo	había	visto	el	cielo	(vea	2	Corintios	12:1-6)	y	a	Cristo	resucitado	(vea
Hechos	9:5);	había	experimentado	el	poder	del	Espíritu	Santo	para	los	milagros
(vea	Hechos	14:10)	y	hasta	para	escribir	las	Sagradas	Escrituras	(vea	2	Pedro
3:16);	sin	embargo,	siguió	estudiando	la	Palabra	de	Dios	hasta	que	murió.	Así
que,	si	Pablo,	con	todo	lo	que	sabía	de	primera	mano	sobre	el	cielo,	Jesús,	los
milagros	y	demás,	necesitaba	estudiar	la	Palabra	de	Dios,	seguramente	usted	y
yo	necesitamos	estudiarla,	y	deberíamos	disciplinarnos	para	hacerlo.

Entonces,	¿por	qué	no	lo	hacemos?	¿Por	qué	tantos	cristianos	descuidan	el
estudio	de	la	Palabra	de	Dios?	R.	C.	Sproul	lo	expresó	dolorosamente	bien:	«He
aquí	el	verdadero	problema	de	nuestra	negligencia.	Nosotros	fallamos	en	nuestro
deber	de	estudiar	la	Palabra	de	Dios	no	tanto	porque	sea	difícil	de	entender,	ni
porque	sea	pesada	y	aburrida,	sino	porque	es	un	trabajo.	Nuestro	problema	no	es
que	nos	falte	inteligencia	o	pasión;	nuestro	problema	es	que	somos
perezosos»[9].

Además	de	la	pereza,	parte	del	problema	para	algunos	puede	ser	la	inseguridad
de	cómo	estudiar	la	Biblia	o,	incluso,	de	dónde	empezar.	En	realidad,	empezar
no	es	tan	difícil.	La	diferencia	básica	entre	la	lectura	bíblica	y	el	estudio	bíblico
no	es	más	que	papel	y	lápiz	(o	algún	otro	medio	para	conservar	sus
pensamientos).	Anote	sus	comentarios	acerca	del	texto	mientras	lee	y	escriba	las
preguntas	que	se	le	ocurran.	Si	su	Biblia	tiene	referencias	cruzadas[10],	busque
las	que	se	relacionan	con	los	versículos	que	dan	lugar	a	sus	preguntas	y	después
tome	nota	de	sus	ideas.	Busque	alguna	palabra	clave	en	su	lectura	y	use	la
concordancia	que	está	al	final	de	la	mayoría	de	las	Biblias	para	analizar	las	otras
referencias	que	usan	la	palabra,	y	anote	una	vez	más	sus	conclusiones.	Otra
forma	de	comenzar	es	resumir	un	capítulo	o	un	párrafo	a	la	vez.	Cuando	termine
ese	capítulo,	pase	al	siguiente,	hasta	que	haya	resumido	todo	el	libro.	Pronto
tendrá	un	entendimiento	mucho	más	firme	sobre	una	porción	de	las	Escrituras
que	el	que	tenía	al	solo	leerla.

A	medida	que	avanza	en	el	estudio	del	Libro	de	Dios,	aprenderá	el	valor	que



tienen	los	estudios	detallados	de	palabras,	los	estudios	de	los	personajes,	los
estudios	temáticos	y	los	estudios	de	libros.	Descubrirá	una	nueva	riqueza	en	las
Escrituras	a	medida	que	aumenta	su	entendimiento	de	cómo	la	gramática,	la
historia,	la	cultura	y	la	geografía	que	rodean	al	texto	contribuyen	a	su
interpretación.

No	deje	que	el	sentimiento	de	insuficiencia	lo	aleje	del	deleite	de	aprender	de	la
Biblia	por	su	cuenta.	Hay	un	gran	número	de	libros	de	todo	tamaño	acerca	de
cómo	estudiar	la	Biblia.	Ellos	pueden	guiarlo	en	cuanto	a	métodos	y
herramientas	más	de	lo	que	yo	puedo	darle	en	este	capítulo.	No	se	conforme
solamente	con	el	alimento	espiritual	«predigerido»	por	otros.	Experimente	la
alegría	de	descubrir	el	entendimiento	bíblico	de	primera	mano,	a	través	de	su
propio	estudio	bíblico.

MÁS	APLICACIÓN

Si	su	crecimiento	en	la	piedad	se	midiera	por	la	calidad	de	su	asimilación	de	la
Biblia,	¿cuál	sería	el	resultado?	Esta	es	una	pregunta	importante,	porque	la
verdad	es	que	su	crecimiento	en	la	piedad	se	ve	enormemente	afectado	por	la
calidad	de	su	asimilación	de	la	Biblia.	En	la	magnífica	oración	de	despedida
de	Jesús	que	está	en	Juan	17,	Jesús	le	pidió	a	su	Padre	por	nosotros:	«Hazlos
santos	con	tu	verdad;	enséñales	tu	palabra,	la	cual	es	verdad»	(versículo	17).
El	plan	de	Dios	para	santificarnos,	es	decir,	para	hacernos	santos	y	piadosos,
se	logra	mediante	«la	verdad»,	su	Palabra.	Si	nos	conformamos	con	una
calidad	mediocre	de	asimilación	al	escuchar,	leer	y	estudiar	la	Palabra	de
Dios,	restringimos	seriamente	el	caudal	principal	de	la	gracia	santificadora	de
Dios	hacia	nosotros.

Mientras	digo	esto,	me	doy	cuenta	de	que	sería	fácil	provocar	sentimientos	de
culpa	en	todos	nosotros	(incluso	en	mí)	por	los	fracasos	pasados	en	cuanto	a	la
asimilación	de	la	Palabra	de	Dios.	Por	encima	de	todo,	recuerde	que	la	puerta	del
cielo	está	abierta	para	nosotros	no	por	las	obras	que	hacemos	(como	nuestra
asimilación	de	la	Palabra	de	Dios),	sino	por	la	obra	de	Dios	en	Jesucristo.	Más
allá	de	eso,	aplique	el	mensaje	de	Filipenses	3:13	a	cualquier	inconsistencia
anterior	con	su	asimilación	de	la	Biblia:	«olvido	el	pasado	y	fijo	la	mirada	en	lo



que	tengo	por	delante»	en	esa	área.

Esto	nos	lleva	a	una	pregunta	final	sobre	la	aplicación.

¿Qué	puede	hacer	para	mejorar	su	asimilación	de	la	Palabra	de	Dios?	A
menos	que	se	le	dificulte	providencialmente,	por	lo	menos	debería	unirse	a	un
grupo	de	creyentes	con	ideas	afines	para	escuchar	la	predicación	de	la
Palabra	de	Dios	cada	semana.	Muchas	iglesias	que	creen	en	la	Biblia	brindan
más	de	una	oportunidad	por	semana	para	escuchar	la	Palabra	de	Dios.	Quizá
quiera	considerar	las	grabaciones	de	la	Biblia,	así	como	la	enseñanza	bíblica
en	Internet	o	en	la	radio,	como	opciones	para	escuchar	cada	vez	más	la
Palabra	de	Dios.	Póngase	metas	para	intentar	seriamente	leer	la	Biblia	todos
los	días	y	terminar	con	regularidad	el	Libro	entero.	Además,	prácticamente	en
cualquier	lugar	donde	venden	libros	cristianos	tienen	libros	de	trabajo
asequibles	y	guías	de	estudio	de	todos	los	libros	de	la	Biblia	y	de	una	gran
cantidad	de	temas.	Además	de	ponerse	en	marcha	individualmente,	únase	a	un
grupo	de	estudio	bíblico	de	su	iglesia	o	de	su	barrio,	o	bien,	comience	usted	un
grupo	de	estudio.

Cualquiera	que	sea	la	forma	que	elija,	disciplínese	para	la	piedad	dedicándose	al
menos	a	una	manera	de	mejorar	su	asimilación	de	la	Palabra	Santa	de	Dios.	Los
que	usan	poco	su	Biblia	realmente	no	son	mucho	mejores	que	los	que	no	tienen
ninguna	Biblia.

Finalicemos	este	capítulo	con	una	valiosa	palabra	de	aliento	que	viene	de	un
folleto	útil,	Reading	the	Bible	(Cómo	leer	la	Biblia),	escrito	por	un	pastor	galés
llamado	Geoffrey	Thomas.	Siempre	que	él	escribe	sobre	leer	la	Biblia,	también
debemos	aplicar	sus	palabras	a	escucharla	y	estudiarla.

No	espere	dominar	la	Biblia	en	un	día,	en	un	mes	o	en	un	año.	Más	bien,	espere
quedar	desconcertado	frecuentemente	por	su	contenido.	No	todo	es	igualmente
claro.	Los	grandes	hombres	de	Dios	a	menudo	se	sienten	como	absolutos
novatos	cuando	leen	la	Palabra	de	Dios.	El	apóstol	Pedro	dijo	que	había	algunas
cosas	difíciles	de	entender	en	las	epístolas	de	Pablo	(2	Pedro	3:16).	Me	alegro	de
que	él	haya	escrito	esas	palabras	porque	yo	he	sentido	eso	frecuentemente.	Así
que,	no	espere	recibir	siempre	una	energía	emocional	o	un	sentimiento	de
silenciosa	paz	cuando	lee	la	Biblia.	Por	la	gracia	de	Dios,	puede	esperar	que	eso



sea	una	experiencia	frecuente,	pero	a	menudo	no	recibirá	ninguna	respuesta
emocional	en	absoluto.

Deje	que	la	Palabra	colme	su	corazón	y	su	mente	una	y	otra	vez	a	medida	que
pasan	los	años	y,	de	manera	imperceptible,	vendrán	grandes	cambios	en	su
actitud,	perspectiva	y	conducta.	Es	probable	que	usted	sea	el	último	en
reconocerlos.	A	menudo	se	sentirá	muy,	muy	pequeño,	porque	el	Dios	de	la
Biblia	llegará	a	ser	cada	vez	más	maravillosamente	grande	para	usted.	Así	que,
continúe	leyéndola	hasta	que	ya	no	pueda	leerla,	y	entonces	ya	no	necesitará	más
la	Biblia,	porque	cuando	sus	ojos	se	cierren	por	última	vez	al	morir	y	nunca	más
vuelvan	a	leer	la	Palabra	de	Dios	en	las	Escrituras,	volverá	a	abrirlos	ante	la
Palabra	de	Dios	en	persona,	a	ese	mismo	Jesús	de	la	Biblia	a	quien	ha	conocido
por	tanto	tiempo,	parado	frente	a	usted,	para	llevarlo	a	su	hogar	celestial	para
siempre[11].



CAPÍTULO	3

LA	ASIMILACIÓN	DE	LA	BIBLIA	(PARTE	2)...	PARA	LA
PIEDAD

El	crecimiento	cristiano	supone	disciplina.	La	rapidez	con	la	que	una	persona
crece	espiritualmente	y	el	grado	de	su	crecimiento	dependen	de	esta	disciplina.

Es	la	disciplina	del	método.

RICHARD	HALVERSON

Porque	está	leyendo	este	libro,	es	probable	que	usted	sea	una	persona	que,	por	lo
menos	en	cierta	medida,	ya	se	dedica	a	escuchar,	leer	y	estudiar	la	Palabra	de
Dios,	según	lo	propuesto	en	el	capítulo	anterior.	No	obstante,	también	hay	una
firme	posibilidad	de	que	usted	no	perciba	mucho	el	fruto	que	se	está
produciendo	en	su	vida	a	partir	de	estas	Disciplinas.	Su	experiencia	no	está	al
mismo	nivel	de	sus	expectativas;	entonces	quizá	llegue	a	la	conclusión	de	que
usted	es	el	problema,	que	tal	vez	usted	sea	un	cristiano	de	segunda.

La	realidad	es	que	es	posible	que	usted	no	sea	el	problema	en	absoluto.	El
problema	podría	ser,	simplemente,	su	método.	Por	ejemplo,	conozco	a	muchas
personas	que	leen	la	Biblia	todos	los	días;	incluso	es	posible	que	lean	varios
capítulos	de	la	Palabra	de	Dios	cada	mañana.	Pero	tan	pronto	como	cierran	la
Biblia,	la	mayoría	de	los	días	tendrían	que	reconocer	que	no	pueden	recordar
nada	de	lo	que	leyeron.

«Es	que	no	tengo	buena	memoria»,	concluyen	con	un	suspiro.	O	tal	vez	creen
que	no	pueden	recordar	lo	que	leyeron	porque	no	tienen	un	coeficiente
intelectual	elevado,	porque	no	tuvieron	una	buena	educación	o	porque	son
demasiado	viejos.	Bueno,	en	mis	clases	del	seminario	he	tenido	algunos	genios



de	veintidós	años	que	tenían	el	mismo	problema.	Por	lo	tanto,	yo	argumentaría
que,	en	la	mayoría	de	los	casos,	la	razón	por	la	que	las	personas	no	pueden
recordar	lo	que	leyeron	en	la	Biblia	no	es	su	edad,	su	capacidad	intelectual	o	su
preparación,	sino	su	método.

Además,	¿alguien	querrá	argumentar	que	las	personas	comunes	y	corrientes,	las
personas	que	no	tienen	más	que	un	intelecto	o	una	educación	promedio,	son
incapaces	de	sacar	provecho	de	la	Biblia	satisfactoriamente	y	de	manera
habitual?	Seguramente	que	no,	en	especial	porque	la	observación	confirma	que
lo	que	el	apóstol	Pablo	dijo	sobre	los	cristianos	de	Corinto	es	válido	para	los
cristianos	de	todas	partes:	«Recuerden,	amados	hermanos,	que	pocos	de	ustedes
eran	sabios	a	los	ojos	del	mundo	o	poderosos	o	ricos	cuando	Dios	los	llamó»
(1	Corintios	1:26).	En	otras	palabras,	dado	que	la	mayoría	de	las	personas	a
quienes	Dios	llama	no	son	«[sabias]	a	los	ojos	del	mundo»,	¿significa	eso	que	la
mayoría	de	los	cristianos	no	pueden	sacar	mucho	provecho	de	las	Escrituras	en
forma	individual?	No,	pues	sin	duda	Dios	quiere	que	todos	sus	hijos	crezcan	en
gracia	y	en	su	conocimiento	de	él	a	través	de	su	Palabra.

Entonces,	¿cuál	es	el	problema?	¿Por	qué	será	que	las	palabras	de	las	Escrituras
pueden	entrar	por	nuestros	oídos	u	ojos	y	luego	salir	de	nuestra	mente	con	tanta
rapidez	y	normalidad,	a	pesar	de	que	sea	profunda	nuestra	devoción	por	la
Biblia?	El	problema	es	que,	por	lo	general,	escuchar	y	leer	la	Biblia	no	son	en	sí
mismos	suficientes	para	recordar	lo	que	hemos	recibido.	Son	Disciplinas
inestimables	e	irremplazables,	pero	están	incompletas	sin	otras	Disciplinas	de	la
Palabra.	Mientras	que	escuchar	y	leer	siembran	la	semilla	de	las	Escrituras	en	la
tierra	de	nuestra	alma,	las	otras	Disciplinas	son	el	agua	y	el	sol	que	Dios	usa	para
producir	el	crecimiento	y	el	fruto	de	parecernos	a	Cristo	en	nuestra	vida.	Como
lo	han	indicado	las	páginas	anteriores,	estudiar	la	Biblia	es	una	manera	de	regar
y	calentar	la	semilla	plantada	al	escuchar	o	leer.	En	este	capítulo	hay	tres
Disciplinas	más,	importantes	para	asimilar	la	Palabra	de	Dios,	que,	cuando	se
practican	correctamente,	promueven	un	conocimiento	de	Dios	cada	vez	mayor	y
una	conformidad	más	entrañable	con	Cristo.

MEMORIZAR	LA	PALABRA	DE	DIOS:	BENEFICIOS	Y
MÉTODOS



Muchos	cristianos	consideran	que	la	Disciplina	Espiritual	de	memorizar	la
Palabra	de	Dios	es	algo	equivalente	al	martirio	contemporáneo.	Pídales	que
memoricen	versículos	bíblicos	y	reaccionan	casi	con	el	mismo	entusiasmo	que
ocasiona	pedir	voluntarios	para	enfrentarse	a	los	leones	de	Nerón.	¿Por	qué?
Quizá	porque	muchos	asocian	toda	memorización	con	los	esfuerzos	de
memorizar	que	les	exigían	en	la	escuela.	Era	una	tarea,	y	la	mayor	parte	era
aburrida	y	de	un	valor	limitado.	También,	frecuentemente	se	oye	la	excusa	de
que	se	tiene	mala	memoria.	Pero	¿qué	pasaría	si	yo	le	ofreciera	a	usted	mil
dólares	por	cada	versículo	que	pudiera	memorizar	en	los	próximos	siete	días?
¿Cree	que	podría	mejorar	su	actitud	hacia	la	memorización	de	las	Escrituras	y	su
capacidad	de	recordar?	Cualquier	recompensa	económica	sería	mínima
comparada	con	el	valor	acumulado	del	tesoro	de	la	Palabra	de	Dios	depositado
en	su	mente.

La	memorización	proporciona	poder	espiritual

Cuando	las	Escrituras	se	almacenan	en	su	mente,	están	disponibles	para	que	el
Espíritu	Santo	pueda	recordárselas	cuando	usted	más	lo	necesite.	Ese	es	el
motivo	por	el	que	el	autor	del	Salmo	119	escribió:	«He	guardado	tu	palabra	en
mi	corazón,	para	no	pecar	contra	ti»	(versículo	11).	Por	ejemplo,	una	cosa	es
mirar	o	pensar	en	algo	cuando	sabe	que	no	debe	hacerlo,	pero	hay	un	poder
adicional	contra	la	tentación	cuando	su	mente	puede	recordar	un	versículo
específico	como	Colosenses	3:2:	«Piensen	en	las	cosas	del	cielo,	no	en	las	de	la
tierra».

Cuando	el	Espíritu	Santo	trae	a	la	mente	un	versículo	preciso	como	ese,	es	un
ejemplo	de	lo	que	puede	querer	decir	Efesios	6:17	cuando	se	refiere	a	«la	espada
del	Espíritu,	la	cual	es	la	palabra	de	Dios».	Una	verdad	bíblica	oportuna	que	el
Espíritu	Santo	trae	a	su	conciencia	en	el	momento	indicado	puede	ser	el	arma
que	marque	la	diferencia	en	una	batalla	espiritual.

No	hay	mejor	ilustración	de	esto	que	el	enfrentamiento	de	Jesús	con	Satanás	en
el	solitario	desierto	de	Judea	(vea	Mateo	4:1-11).	Cada	vez	que	el	enemigo	le
lanzaba	una	tentación	a	Jesús,	él	la	rechazaba	con	la	Espada	del	Espíritu.	El
recuerdo	de	los	versículos	específicos	de	las	Escrituras,	motivado	por	el	Espíritu,



fue	lo	que	ayudó	a	Jesús	a	tener	la	victoria.	Una	de	las	formas	en	que	podemos
tener	más	victorias	espirituales	es	hacer	lo	que	Jesús	hizo:	memorizar	las
Escrituras	para	que	estén	disponibles	dentro	de	nosotros,	para	que	el	Espíritu
Santo	nos	las	haga	recordar	cuando	sea	necesario.

La	memorización	fortalece	su	fe

¿Qué	cristiano	no	quiere	que	su	fe	sea	fortalecida?	Algo	que	usted	puede	hacer
para	fortalecerla	es	disciplinarse	para	memorizar	las	Escrituras.	Recorramos
Proverbios	22:17-19,	que	dice:	«Escucha	las	palabras	de	los	sabios;	aplica	tu
corazón	a	mi	enseñanza.	Pues	es	bueno	guardar	estos	dichos	en	tu	corazón	y
tenerlos	siempre	a	flor	de	labios.	Yo	te	enseño	hoy	—sí,	a	ti—	para	que	confíes
en	el	SEÑOR».	El	«aplica	tu	corazón»	a	«las	palabras	de	los	sabios»	que	se
menciona	aquí	y	el	«guardar	estos	dichos	en	tu	corazón»	definitivamente	se
refieren	a	memorizar	las	Escrituras.	Observe	cuál	es	la	razón	que	se	da	aquí	para
guardar	las	palabras	sabias	de	las	Escrituras	en	su	corazón	y	tenerlas	«siempre	a
flor	de	labios».	Es	«para	que	confíes	en	el	SEÑOR».	Memorizar	las	Escrituras
fortalece	su	fe	porque	reafirma	la	verdad	repetidas	veces,	frecuentemente,	justo
cuando	usted	necesita	volver	a	escucharla.

Una	iglesia	que	pastoreaba	deseaba	construir	un	nuevo	centro	de	adoración.
Creíamos	que	en	nuestra	situación,	honraríamos	más	a	Dios	si	construíamos	el
edificio	sin	endeudarnos.	Hubo	momentos	en	los	que	mi	fe	en	la	provisión	del
Señor	empezó	a	sucumbir.	La	mayoría	de	las	veces,	lo	que	renovaba	mi	fe	era
recordar	la	promesa	de	Dios	en	1	Samuel	2:30:	«Honraré	a	los	que	me	honran».
Las	Escrituras	memorizadas	son	como	acero	que	refuerza	una	fe	decaída.

La	memorización	nos	prepara	para	dar	testimonio	y	consejería

En	el	día	de	Pentecostés	(el	festival	judío	que	se	estaba	celebrando	cuando	el
Espíritu	Santo	descendió	con	gran	poder	sobre	los	seguidores	de	Jesús),	de
repente	Dios	inspiró	al	apóstol	Pedro	para	que	se	pusiera	de	pie	y	le	predicara	a



la	multitud	acerca	de	Jesús.	Mucho	de	lo	que	dijo	consistía	de	citas	del	Antiguo
Testamento	(vea	Hechos	2:14-40).	Aunque	hay	una	diferencia	cualitativa	entre	el
sermón	excepcionalmente	inspirado	de	Pedro	y	nuestras	conversaciones	guiadas
por	el	Espíritu,	su	experiencia	ilustra	cómo	las	Escrituras	memorizadas	pueden
prepararnos	para	el	testificar	inesperadamente	o	para	las	oportunidades	de
aconsejar	que	se	nos	presentan.

Hace	poco,	mientras	le	hablaba	a	un	hombre	acerca	de	Jesús,	él	dijo	algo	que
trajo	a	mi	mente	un	versículo	que	había	memorizado.	Cité	el	versículo,	y	ese	fue
el	punto	decisivo	de	una	conversación	que	resultó	en	que	él	declarara	su	fe	en
Cristo.	A	menudo	me	pasa	algo	similar	en	las	conversaciones	de	consejería.	Pero
si	los	versículos	no	están	escondidos	en	el	corazón,	no	estarán	disponibles	para
utilizarlos	con	la	boca.

La	memorización	provee	un	medio	para	la	guía	de	Dios

El	salmista	escribió:	«Tus	leyes	me	agradan;	me	dan	sabios	consejos»	(Salmo
119:24).	Así	como	el	Espíritu	Santo	recupera	la	verdad	bíblica	del	banco	de
nuestra	memoria	a	fin	de	usarla	para	aconsejar	a	otros,	de	la	misma	manera	la
traerá	a	nuestra	mente	para	proporcionarnos	la	guía	oportuna.

Muchas	veces,	cuando	estoy	tratando	de	decidir	si	digo	lo	que	pienso	en	una
situación	determinada,	el	Señor	trae	a	mi	mente	Efesios	4:29:	«No	empleen	un
lenguaje	grosero	ni	ofensivo.	Que	todo	lo	que	digan	sea	bueno	y	útil,	a	fin	de	que
sus	palabras	resulten	de	estímulo	para	quienes	las	oigan».	Estoy	seguro	de	que	a
veces	malinterpreto	la	dirección	del	Espíritu	Santo,	¡pero	su	guía	difícilmente
podría	ser	más	clara	que	cuando	nos	recuerda	un	versículo	como	este!	Cuando
eso	sucede,	es	el	fruto	de	la	memorización	disciplinada	de	las	Escrituras.

La	memorización	estimula	la	meditación

Uno	de	los	beneficios	más	subestimados	de	memorizar	las	Escrituras	es	que



provee	material	para	la	meditación.	Cuando	se	aprende	de	memoria	un	versículo
bíblico,	se	puede	meditar	en	él	en	cualquier	lugar	y	en	cualquier	momento	del
día	o	de	la	noche.	Si	usted	ama	la	Palabra	de	Dios	tanto	como	para	memorizarla,
puede	llegar	a	ser	como	el	autor	del	Salmo	119:97,	que	exclamaba:	«¡Oh,	cuánto
amo	tus	enseñanzas!	Pienso	en	ellas	todo	el	día».	Ya	sea	que	esté	haciendo	una
cola,	dando	una	caminata,	conduciendo	el	auto,	tomando	el	tren,	esperando	en	el
aeropuerto,	limpiando	la	casa,	trabajando	en	el	jardín,	meciendo	a	un	bebé	o
comiendo,	puede	beneficiarse	de	la	Disciplina	Espiritual	de	la	meditación	si	ha
hecho	los	depósitos	de	la	memorización.

La	Palabra	de	Dios	es	la	«espada	del	Espíritu»,	pero	si	usted	no	tiene	una	Biblia
al	alcance,	el	arma	de	la	Palabra	tiene	que	estar	presente	en	el	arsenal	de	su
mente	para	que	el	Espíritu	la	empuñe.	Imagínese	que	está	en	medio	de	una
decisión	y	necesita	orientación,	o	que	lucha	con	una	tentación	difícil	y	necesita
vencerla.	El	Espíritu	Santo	entra	en	su	arsenal	mental	y	mira	alrededor	en	busca
de	las	armas	disponibles,	pero	lo	único	que	encuentra	es	un	Juan	3:16,	un
Génesis	1:1	y	una	gran	comisión.	Estas	son	espadas	excelentes,	pero	no	fueron
hechas	para	todas	las	batallas.	¿Cómo	empezamos	a	llenar	nuestro	propio	arsenal
espiritual	con	una	provisión	de	espadas	para	que	el	Espíritu	Santo	las	use?

Usted	puede	memorizar	las	Escrituras

La	mayoría	de	las	personas	creen	que	tienen	mala	memoria,	pero	no	es	cierto.
Como	ya	hemos	descubierto,	la	mayoría	de	las	veces,	la	memorización	es,	sobre
todo,	una	cuestión	de	motivación.	Si	usted	sabe	la	fecha	de	su	nacimiento,	su
número	telefónico	y	su	dirección,	y	puede	recordar	los	nombres	de	sus	amigos	y
familiares,	su	memoria	funciona	y	puede	memorizar	las	Escrituras.	La	pregunta
es,	entonces,	si	está	dispuesto	a	disciplinarse	para	hacerlo.

Cuando	Dawson	Trotman,	fundador	de	la	organización	cristiana	Los
Navegantes,	se	convirtió	a	la	fe	en	Cristo	en	1926,	empezó	a	memorizar	un
versículo	bíblico	al	día.	En	esa	época,	él	conducía	un	camión	para	una	maderera
de	Los	Ángeles.	Mientras	conducía	por	la	ciudad,	se	dedicaba	al	versículo	de	ese
día.	Durante	los	primeros	tres	años	de	su	vida	cristiana	memorizó	sus	primeros
mil	versículos.	Si	él	pudo	aprender	de	memoria	alrededor	de	trescientos



versículos	al	año	mientras	conducía,	nosotros	seguramente	podemos	encontrar	la
manera	de	memorizar	algunos.

Tenga	un	plan

Hay	muchos	buenos	recursos	de	memorización	bíblica	prediseñados	y
disponibles	en	formato	impreso	y	digital.	Pero	quizá	usted	prefiera	seleccionar
sus	propios	versículos	sobre	algún	tema	en	particular	que	el	Señor	esté
trabajando	en	su	vida	en	este	momento.	Si	su	fe	está	débil,	memorice	versículos
sobre	la	fe.	Si	está	luchando	contra	algún	hábito,	busque	versículos	que	lo
ayuden	a	experimentar	la	victoria	sobre	él.	Un	hombre	le	dijo	a	Dawson	Trotman
que	él	temía	que,	por	seguir	su	ejemplo	de	memorizar	las	Escrituras,	se	volvería
demasiado	orgulloso.	Trotman	le	respondió:	«¡Entonces	haga	que	sus	primeros
diez	versículos	sean	sobre	la	humildad!».	Otra	opción	es	memorizar	una	porción
de	las	Escrituras,	como	un	salmo,	en	lugar	de	versículos	aislados.

Si	está	usando	un	recurso	digital	para	que	lo	ayude	a	memorizar	las	Escrituras,
es	probable	que	este	le	proporcione	una	guía	completa	sobre	cómo	utilizarlo.
Pero	si	no,	o	para	complementar	el	uso	de	dicha	guía	digital,	los	siguientes
consejos	le	serán	útiles.

Escriba	los	versículos

Haga	una	lista	de	los	versículos,	en	la	pantalla	o	en	un	papel,	dejando	más	o
menos	dos	centímetros	de	espacio	entre	cada	uno,	o	escriba	cada	versículo	en
una	ficha	separada.

Dibuje	recordatorios	gráficos



Aquí	no	se	necesita	nada	elaborado,	tan	solo	algunas	líneas	o	dibujos	de	palitos
junto	a	cada	versículo,	o	algún	tipo	de	ilustración	o	gráfico	prediseñado,	si	se
hace	en	la	pantalla.	Eso	hace	que	el	versículo	sea	«visual»,	y	pone	en	práctica	el
principio	de	«una	imagen	vale	más	que	mil	palabras».	Una	simple	imagen	puede
recordarle	docenas	de	palabras.	Esto	es	particularmente	cierto	si	el	dibujo	ilustra
alguna	acción	que	se	describe	en	el	versículo.	Por	ejemplo,	con	el	Salmo	119:11,
podría	hacer	un	dibujo	rústico	de	un	corazón	con	una	Biblia	adentro,	que	le
recuerde	atesorar	la	Palabra	de	Dios	en	el	corazón.	Para	Efesios	6:17,	el	dibujo
de	una	espada	es	un	recordatorio	obvio.	Este	método	le	parecerá	particularmente
útil	cuando	memorice	una	porción	de	versículos	consecutivos.	Entiendo	que
probablemente	usted	no	sea	más	artista	que	yo,	pero	nadie	más	tiene	que	ver	las
ilustraciones,	y	definitivamente	pueden	facilitar	la	memorización	de	las
Escrituras.

Memorice	los	versículos	al	pie	de	la	letra

Existe	la	gran	tentación,	especialmente	cuando	empieza	a	aprender	un	versículo,
de	bajar	su	nivel.	No	se	conforme	con	aprenderlo	más	o	menos,	o	con	captar	la
«idea	principal».	Memorícelo	palabra	por	palabra.	Aprenda	la	cita	bíblica
también.	Si	no	tiene	un	nivel	de	medición	objetivo,	la	meta	no	está	clara	y	puede
tender	a	seguir	bajando	el	nivel	hasta	renunciar	completamente.	Además,	si	no
memoriza	el	versículo	exactamente,	perderá	la	confianza	para	usarlo	en	una
conversación	o	al	dar	testimonio.	Entonces,	a	pesar	de	que	memorizar	«cada	jota
y	tilde»	es	más	difícil	al	principio,	a	la	larga	será	más	fácil	y	más	productivo.	A
propósito,	los	versículos	que	usted	sabe	al	pie	de	la	letra	son	más	fáciles	de
repasar	que	los	que	no	sabe	con	tanta	exactitud.

Busque	un	método	para	rendir	cuentas

Por	nuestra	tendencia	a	la	pereza,	la	mayoría	de	nosotros	necesitamos	rendir
cuentas	con	la	memorización	de	las	Escrituras	más	que	con	otras	Disciplinas.
Cuanto	más	ocupados	estamos,	más	tendemos	a	excusarnos	de	este	compromiso.



Algunos,	como	hacía	Dawson	Trotman,	desarrollan	medios	personalizados	para
rendir	cuentas	con	esta	Disciplina,	que	los	mantienen	fieles.	Sin	embargo,	la
mayoría	de	los	cristianos	son	más	constantes	cuando	se	reúnen	o	hablan
regularmente	con	alguna	otra	persona,	no	siempre	otro	cristiano,	con	quien
repasan	sus	versículos.

Repase	y	medite	todos	los	días

Ningún	principio	de	memorización	de	las	Escrituras	es	más	importante	que	el
método	del	repaso.	Sin	el	repaso	adecuado,	con	el	tiempo	perderá	la	mayor	parte
de	lo	que	memoriza.	Pero	cuando	realmente	aprende	un	versículo,	puede
repasarlo	mentalmente	en	la	fracción	del	tiempo	que	necesitaría	para	decirlo	en
voz	alta.	Cuando	sepa	así	de	bien	el	versículo,	no	tendrá	que	repasarlo	más	de
una	vez	por	semana,	una	vez	por	mes	o	incluso	cada	seis	meses,	para	mantener
un	buen	filo	en	él.	No	obstante,	no	es	raro	que	al	llegar	a	cierto	punto	pase	el	80
por	ciento	de	su	tiempo	dedicado	a	memorizar	las	Escrituras	repasando
versículos.	No	se	lamente	de	tener	que	dedicar	tanto	tiempo	a	pulir	sus	espadas.
Más	bien,	¡alégrese	de	tener	tantas!

Incorporar	a	una	o	más	rutinas	el	repaso	de	los	versículos	bíblicos	aprendidos	de
memoria	aprovecha	la	regularidad	de	sus	hábitos	para	fortalecer	su	control	de	las
Escrituras.	Por	eso,	quizá	quiera	incluir	algunos	minutos	de	repaso	a	su	tiempo
devocional	diario.	O	tal	vez	descubra	que	puede	repasar	los	versículos	mientras
se	cepilla	los	dientes,	hace	ejercicio	o	va	al	trabajo.	Un	excelente	momento	para
repasar	sus	versículos	más	conocidos	es	antes	de	dormirse.	Como	no	necesita
tener	una	copia	escrita	de	los	versículos	frente	a	usted,	puede	repetirlos	y	meditar
en	ellos	mientras	se	adormece	o	incluso	cuando	se	le	dificulta	dormir.	Si	no
puede	mantenerse	despierto,	está	bien,	ya	que	de	todas	maneras	se	supone	que
debería	estar	durmiendo.	Si	no	puede	dormir,	introduce	en	su	mente	la
información	más	beneficiosa	y	pacífica	que	existe	y,	además,	aprovecha	bien	el
tiempo.

A	medida	que	finalizamos	esta	sección	de	la	Disciplina	de	memorizar	las
Escrituras,	recuerde	que	memorizar	versículos	no	es	un	fin	en	sí	mismo.	La	meta
no	es	ver	cuántos	versículos	podemos	aprender	de	memoria;	la	meta	es	la	piedad.



La	meta	es	memorizar	la	Palabra	de	Dios	para	que	pueda	transformar	nuestra
mente	y	nuestra	vida.

Jerry	Bridges	dijo	respecto	a	esto:

Estoy	muy	consciente	de	que	la	memorización	de	las	Escrituras	ha	caído	en
desuso	ampliamente	en	nuestros	días.	[...]	Pero	permítame	decir	con	la	mayor
gracia	y	firmeza	que	me	sea	posible:	No	podemos	buscar	la	santidad	eficazmente
si	no	almacenamos	la	Palabra	de	Dios	en	nuestra	mente,	donde	el	Espíritu	Santo
pueda	utilizarla	para	transformarnos.	[...]	Sé	que	requiere	esfuerzo	y	que	a	veces
es	desalentador	cuando	no	podemos	recordar	exactamente	un	versículo	que	nos
hemos	esforzado	mucho	por	aprender	de	memoria.	Sin	embargo,	la	verdad	es
que	todas	las	formas	de	disciplina	demandan	esfuerzo	y	con	frecuencia	son
desalentadoras.	Pero	la	persona	que	persevera	en	cualquier	disciplina,	a	pesar	del
gran	esfuerzo	y	los	momentos	desalentadores,	cosecha	el	premio	que	la
disciplina	tiene	la	intención	de	producir[1].

MEDITAR	EN	LA	PALABRA	DE	DIOS:	BENEFICIOS	Y
MÉTODOS

Un	triste	rasgo	de	nuestra	cultura	contemporánea	es	que	la	meditación	ha	llegado
a	identificarse	más	con	los	sistemas	de	pensamiento	no	cristianos	que	con	el
cristianismo	bíblico.	Aun	entre	los	creyentes,	la	práctica	de	la	meditación
muchas	veces	se	asocia	más	con	el	yoga,	la	meditación	trascendental,	la	terapia
de	relajación	o	alguna	práctica	de	la	Nueva	Era,	que	con	la	espiritualidad
cristiana.	Dado	que	la	meditación	es	tan	importante	en	muchos	grupos	y
movimientos	espiritualmente	falsos,	algunos	cristianos	se	sienten	incómodos	con
el	tema	en	general	y	desconfían	de	quienes	se	dedican	a	ella.	Sin	embargo,
debemos	recordar	que	la	meditación	es	un	mandato	de	Dios	y	que	las	personas
piadosas	de	la	Biblia	fueron	ejemplos	de	ella.	Solo	porque	una	secta	adopte	la
cruz	como	símbolo	no	quiere	decir	que	la	iglesia	tenga	que	dejar	de	usarla.	De	la
misma	manera,	no	debemos	descartar	ni	tenerle	miedo	a	la	meditación	bíblica
simplemente	porque	el	mundo	practica	algo	que	denomina	meditación.



La	clase	de	meditación	que	la	Biblia	estimula	difiere	de	las	otras	clases	de
meditación	de	muchas	maneras.	En	tanto	que	algunos	abogan	por	un	tipo	de
meditación	en	el	que	se	hace	todo	lo	posible	por	vaciar	la	mente,	la	meditación
cristiana	implica	llenar	la	mente	de	Dios	y	de	su	verdad.	Para	algunos,	la
meditación	es	un	intento	de	alcanzar	una	pasividad	mental	total,	pero	la
meditación	bíblica	requiere	una	actividad	mental	constructiva.	La	meditación
mundanal	emplea	técnicas	de	visualización	mental	cuyo	propósito	es	«crear	su
propia	realidad».	Mientras	que	la	historia	cristiana	siempre	ha	tenido	un	lugar	en
la	meditación	para	el	uso	santificado	de	la	imaginación	que	Dios	nos	dio,	la
imaginación	está	a	nuestro	servicio	para	ayudarnos	a	meditar	en	las	cosas	que
son	verdaderas	(vea	Filipenses	4:8).	Además,	en	lugar	de	«crear	nuestra	propia
realidad»	por	medio	de	la	visualización,	nosotros	conectamos	la	meditación	a	la
oración	a	Dios	y	a	la	acción	humana	responsable	y	llena	del	Espíritu	para
efectuar	cambios.

Además	de	estas	distinciones,	definamos	la	meditación	como	el	pensamiento
profundo	en	las	verdades	y	realidades	espirituales	reveladas	en	las	Escrituras,	o
en	la	vida	desde	una	perspectiva	bíblica,	con	el	objeto	de	entender,	practicar	y
orar.	La	meditación	va	más	allá	de	escuchar,	leer,	estudiar	y	aun	de	memorizar
como	un	medio	de	asimilación	de	la	Palabra	de	Dios.	Una	analogía	sencilla	sería
una	taza	de	té.	En	esta	analogía,	su	mente	es	la	taza	con	agua	caliente	y	la	bolsita
de	té	representa	su	asimilación	de	las	Escrituras.	Escuchar	la	Palabra	de	Dios	es
como	sumergir	la	bolsita	de	té	en	la	taza	una	vez.	El	agua	absorbe	algo	del	sabor
del	té,	pero	no	tanto	como	ocurriría	si	sumergiera	la	bolsita	por	más	tiempo.
Leer,	estudiar	y	memorizar	la	Palabra	de	Dios	son	como	las	zambullidas
adicionales	de	la	bolsita	de	té	en	la	taza.	Mientras	más	veces	entre	el	té	en	el
agua,	más	penetrante	será	su	efecto.	La	meditación,	sin	embargo,	es	como
sumergir	completamente	la	bolsita	y	dejarla	en	remojo	hasta	que	todo	el	sabor
intenso	del	té	se	haya	extraído	y	el	agua	esté	completamente	castaño-rojiza.
Meditar	en	las	Escrituras	es	dejar	que	la	Biblia	se	remoje	en	la	cabeza.	Por
consiguiente,	podemos	decir	que	así	como	el	té	tiñe	el	agua,	la	meditación	«tiñe»
nuestro	pensamiento.	Cuando	meditamos	en	las	Escrituras,	ellas	influyen	sobre
lo	que	pensamos	de	Dios,	de	los	caminos	de	Dios	y	de	su	mundo,	y	de	nosotros
mismos.	De	manera	similar,	así	como	la	bolsita	de	té	le	da	sabor	al	agua,	por
medio	de	la	meditación	constantemente	«saboreamos»	o	experimentamos	la
realidad	que	el	texto	enseña.	La	información	del	texto	se	convierte	en
experiencia	en	nuestro	corazón,	nuestra	mente	y	nuestra	vida.	La	lectura	de	la
Biblia	le	habla	al	creyente,	por	ejemplo,	del	amor	de	Dios.	Es	más	probable	que
la	meditación	convenza	a	la	persona	y,	de	las	maneras	bíblicas	apropiadas,	haga



que	sienta	que	Dios	la	ama.

Josué	1:8	y	la	promesa	de	éxito

En	Josué	1:8	hay	una	conexión	bíblica	específica	entre	el	éxito	y	la	práctica	de	la
meditación	en	la	Palabra	de	Dios.	Cuando	el	Señor	le	encargó	a	Josué	que
sucediera	a	Moisés	como	líder	de	su	pueblo,	le	dijo:	«Estudia	constantemente
este	libro	de	instrucción.	Medita	en	él	de	día	y	de	noche	para	asegurarte	de
obedecer	todo	lo	que	allí	está	escrito.	Solamente	entonces	prosperarás	y	te	irá
bien	en	todo	lo	que	hagas».

Debemos	recordar	que	la	prosperidad	y	el	éxito	de	los	que	el	Señor	hablaba	son
la	prosperidad	y	el	éxito	a	los	ojos	de	Dios	y	no	necesariamente	a	los	del	mundo.
Desde	la	perspectiva	del	Nuevo	Testamento,	sabemos	que	la	principal	aplicación
de	esta	promesa	serían	las	riquezas	eternas	y	el	éxito	centrado	en	Cristo,	la
prosperidad	del	alma	y	el	éxito	espiritual	(aunque	cierta	medida	de	éxito	por
nuestro	esfuerzo	humano	generalmente	también	ocurrirá	cuando	vivimos	de
acuerdo	a	la	sabiduría	de	Dios).	Sin	embargo,	habiendo	hecho	esta	salvedad,	no
perdamos	de	vista	la	relación	entre	la	meditación	en	la	Palabra	de	Dios	y	el	éxito
verdadero.

El	éxito	verdadero	se	les	promete	a	los	que	meditan	en	la	Palabra	de	Dios,	que
piensan	profundamente	en	las	Escrituras	no	solo	una	vez	al	día,	sino	en
momentos	a	lo	largo	del	día	y	la	noche.	Meditan	tanto	que	las	Escrituras	saturan
su	conversación.	El	fruto	de	su	meditación	es	la	acción.	Hacen	lo	que	encuentran
escrito	en	la	Palabra	de	Dios	y,	como	consecuencia,	Dios	hace	prosperar	su
camino	y	les	concede	el	éxito.	¿Por	qué?	Porque	esforzarse	por	«obedecer	todo
lo	que	allí	está	escrito»	en	la	Palabra	de	Dios	es	solo	una	de	las	maneras	bíblicas
de	describir	lo	que	el	Nuevo	Testamento	caracterizaría	como	la	búsqueda	de	la
semejanza	a	Cristo,	y	a	Dios	le	encanta	bendecir	la	conformidad	a	su	Hijo.
Desde	la	eternidad	pasada,	Dios	predestinó	que	todos	los	que	son	suyos	llegarán
a	ser	como	Cristo	(vea	Romanos	8:29).	Para	toda	la	eternidad	futura,	todos	los
que	están	en	Cristo	serán	glorificados	(vea	Romanos	8:30),	es	decir,	«seremos
como	él»	(1	Juan	3:2):	gente	sin	pecado,	perfecta,	que	refleja	la	gloria	de	Dios
para	siempre.	Así	que,	durante	nuestra	peregrinación	terrenal,	cuanto	más



obedezcamos	la	Palabra	de	Dios	—cuanto	más	lleguemos	a	ser	como	Cristo—
más	cumplimos	el	plan	eterno	de	Dios	de	hacernos	como	su	Hijo.	Por	eso	es	que
a	Dios	le	encanta	bendecir	la	obediencia.	Así	como	la	meditación	lleva	a	la
obediencia,	la	obediencia	resulta	en	la	bendición	de	Dios.	No	se	nos	dice	cuánto
de	esa	bendición	es	material	y	cuánto	espiritual,	o	qué	parte	de	esa	bendición	es
en	este	mundo	y	qué	parte	en	el	venidero,	pero	sabemos	que	Dios	sí	bendice	la
obediencia.

¿De	qué	manera	nos	cambia	la	Disciplina	de	la	meditación	y	nos	coloca	en	el
camino	de	la	bendición	de	Dios?	David	dijo	en	el	Salmo	39:3:	«Cuanto	más
pensaba,	más	me	enardecía».	La	palabra	hebrea	que	se	traduce	aquí	como
«pensaba»	está	relacionada	estrechamente	con	la	que	se	traduce	como	«meditar»
en	Josué	1:8.	Semejante	a	la	meditación	de	David	—que	provocó	que	el	fuego	de
su	enojo	ardiera	más—,	cada	vez	que	escuchamos,	leemos,	estudiamos	o
memorizamos	el	fuego	de	la	Palabra	de	Dios	(vea	Jeremías	23:29),	la	suma	de	la
meditación	se	transforma	en	un	fuelle	sobre	el	fuego	de	lo	que	hemos
encontrado,	que	hace	que	arda	más	intensamente	en	nuestra	experiencia	en	ese
momento.	Así	como	cuando	un	fuego	arde	con	mayor	intensidad	irradia	más	luz
y	más	calor,	cuando	nosotros	le	aplicamos	el	fuelle	de	la	meditación	al	fuego	de
la	Palabra	de	Dios,	vemos	más	luz	(percepción	y	entendimiento)	y	sentimos	más
calor	(pasión	por	la	acción	obediente).	Como	resultado	de	este	crecimiento	en	la
obediencia	de	ser	como	Cristo,	dice	el	Señor:	«Solamente	entonces	prosperarás	y
te	irá	bien	en	todo	lo	que	hagas»	(énfasis	añadido).

Además	de	un	fuelle	sobre	un	fuego,	la	meditación	también	puede	compararse
con	permanecer	cerca	del	fuego.	Imagine	que	usted	estuvo	afuera	en	un	día
helado,	y	luego	entra	adonde	hay	una	chimenea	con	fuego	vivo	y	caliente.
Mientras	camina	hacia	él,	usted	siente	mucho	frío.	Extiende	sus	manos	hacia	el
fuego	y	las	frota	enérgicamente	durante	los	dos	segundos	que	tarda	en	pasar	más
allá	del	resplandor	y	el	calor.	Cuando	llega	al	otro	lado	de	la	sala,	cae	en	cuenta:
Todavía	tengo	frío.	¿Qué	le	pasa?	¿Hay	algo	mal	dentro	de	usted?	¿Es	usted	solo
un	«receptor	de	calor»	de	segunda?	No,	el	problema	no	es	usted;	es	su	método.
Usted	no	se	quedó	cerca	del	fuego.	Si	quiere	calentarse,	tiene	que	permanecer
cerca	del	fuego	hasta	que	le	caliente	la	piel,	luego	los	músculos,	y	luego	sus
huesos,	hasta	que	haya	entrado	completamente	en	calor.

El	no	permanecer	es	la	razón	por	la	que	muchos	no	recuerdan	o	no	logran
calentar	su	corazón	cerca	del	fuego	de	la	Palabra	de	Dios.	Sus	ojos	tardan	dos
segundos	en	pasar	por	el	fuego	del	primer	versículo	del	capítulo	que	están



leyendo.	Luego	tardan	más	o	menos	dos	segundos	en	leer	el	versículo	dos.	Y
después,	otros	dos	segundos	mientras	sus	ojos	pasan	por	el	versículo	tres,	y	así
hasta	terminar	la	lectura.	No	importa	cuántos	episodios	de	dos	segundos	tenga
usted;	rara	vez	recordará	o	se	conmoverá	por	algo	que	mire	durante	dos
segundos.	Por	consiguiente,	es	probable	que	el	problema	no	sea	su	memoria	ni
su	corazón	frío,	sino	su	método.	Entonces,	¿por	qué	no	recuerda	lo	que	lee	en	la
Biblia?	¿Podría	ser	simplemente	que	no	deja	que	su	mente	piense	detenidamente
en	algo	que	ha	leído?	¿Y	por	qué	la	asimilación	de	la	Palabra	de	Dios	a	menudo
nos	deja	tan	fríos	y	parece	tener	tan	poco	éxito	en	nuestra	vida	espiritual?	El
pastor	puritano	Thomas	Watson	tiene	la	respuesta:	«El	motivo	por	el	que	salimos
tan	fríos	después	de	leer	la	palabra	es	porque	no	nos	calentamos	en	el	fuego	de	la
meditación»[2].

Salmo	1:1-3:	Las	promesas

Las	promesas	de	Dios	en	el	Salmo	1:1-3	en	relación	con	la	meditación	son	tan
generosas	como	las	de	Josué	1:8:

Qué	alegría	para	los	que

no	siguen	el	consejo	de	malos,

ni	andan	con	pecadores,

ni	se	juntan	con	burlones;

sino	que	se	deleitan	en	la	ley	del	SEÑOR

meditando	en	ella	día	y	noche.

Son	como	árboles	plantados	a	la	orilla	de	un	río,

que	siempre	dan	fruto	en	su	tiempo.



Sus	hojas	nunca	se	marchitan,

y	prosperan	en	todo	lo	que	hacen.

Nosotros	pensamos	en	lo	que	nos	deleitamos.	El	hombre	y	la	mujer	que	han
encontrado	el	deleite	romántico	piensan	el	uno	en	el	otro	a	toda	hora.	Cuando
nos	deleitamos	en	la	Palabra	de	Dios	(porque	es	la	revelación	de	Dios),
pensamos	en	ella;	es	decir,	meditamos	en	ella	varias	veces	a	lo	largo	del	día	y	la
noche.	Según	el	Salmo	1,	el	resultado	de	esa	meditación	es	la	estabilidad,	la
productividad,	la	perseverancia	y	la	prosperidad.	Un	escritor	lo	dijo	de	manera
concisa:	«Los	que	prosperan	de	la	mejor	manera	generalmente	son	los	que
meditan	por	el	mayor	tiempo»[3].

El	árbol	de	su	vida	espiritual	se	desarrolla	mejor	con	la	meditación,	porque	lo
ayuda	a	absorber	el	agua	de	la	Palabra	de	Dios	(vea	Efesios	5:26).	Limitarse	a
escuchar	o	leer	la	Biblia,	por	ejemplo,	puede	ser	como	cuando	una	lluvia	breve
cae	sobre	la	tierra	dura.	Independientemente	de	la	cantidad	o	de	la	intensidad	de
la	lluvia,	la	mayor	parte	se	escurre	y	es	poco	lo	que	penetra.	Por	el	contrario,	la
meditación	abre	el	suelo	del	alma	y	permite	que	el	agua	de	la	Palabra	de	Dios	se
filtre	profundamente.	El	resultado	es	una	productividad	extraordinaria	y
prosperidad	espiritual.

Considere	eso	nuevamente.	Muchos	que	leen	este	libro	son	personas	que
escuchan	mucho	de	la	Biblia	en	la	iglesia	y	tal	vez	luego	otra	vez	en	algún
estudio	bíblico	a	media	semana.	Es	posible	que	usted	escuche	frecuentemente
enseñanza	bíblica	grabada	y	música	cristiana	también.	Es	posible	que	lea	las
Escrituras	casi	todos	los	días	y	tal	vez	también	otros	libros	cristianos	como	este.
Como	consecuencia,	cada	semana	se	encuentra	con	una	cantidad	torrencial	de	la
verdad	de	Dios	(por	no	hablar	del	caudal	de	toda	otra	información	que	pasa	a
toda	velocidad	a	través	de	sus	ojos	y	sus	oídos).	Pero	si	no	absorbe	una	parte	del
agua	de	la	Palabra	de	Dios	que	encuentra,	no	estará	mucho	mejor	debido	al
contacto.	Escuchar	y	leer	la	Biblia	es	exponerse	a	las	Escrituras:	es	necesario,
pero	solo	es	el	punto	de	partida.	Después	de	exponernos	a	las	Escrituras,
necesitamos	absorberlas.	La	meditación	es	la	absorción	de	las	Escrituras.	Y	es	la
absorción	lo	que	lleva	a	la	experiencia	con	Dios	y	a	la	transformación	de	vida
que	anhelamos	cuando	acudimos	a	la	Biblia.	Sí,	queremos	escuchar	y	leer	la
Biblia,	a	menudo	y	mucho,	pero	sin	el	agregado	de	la	meditación,	como	advirtió



el	gran	hombre	de	oración	y	fe	George	Müller:	«La	simple	lectura	de	la	Palabra
de	Dios»	puede	convertirse	en	información	que	«solo	pasa	por	nuestra	mente,	así
como	el	agua	corre	por	una	cañería»[4].

El	autor	del	Salmo	119	estaba	seguro	de	que	él	era	más	sabio	que	todos	sus
enemigos	(vea	el	versículo	98).	Además,	dijo:	«Tengo	mejor	percepción	que	mis
maestros»	(versículo	99).	¿Es	porque	había	oído,	leído,	estudiado	o	memorizado
la	Palabra	de	Dios	más	que	todos	y	cada	uno	de	sus	enemigos	y	maestros?
Probablemente	no.	El	salmista	era	más	sabio,	no	necesariamente	por	tener	más
información,	sino	por	tener	un	mayor	entendimiento.	Pero	¿cómo	adquirió	más
sabiduría	y	entendimiento	que	cualquier	otro?	Su	explicación,	expresada	en	una
oración,	fue:

Tus	mandatos	me	hacen	más	sabio	que	mis	enemigos,

pues	me	guían	constantemente.

Así	es,	tengo	mejor	percepción	que	mis	maestros,

porque	siempre	pienso	en	tus	leyes.

(SALMO	119:98-99)

Creo	que	la	meditación	es	más	importante	aún	para	la	productividad	y	la
prosperidad	espiritual	en	nuestros	días	que	en	el	antiguo	Israel.	Aunque	el	aporte
total	de	la	Palabra	de	Dios	fuera	el	mismo	para	nosotros	que	para	los	de	la	época
del	salmista,	combinado	con	nuestra	asimilación	de	las	Escrituras,	nosotros
también	experimentamos	una	inundación	de	información	que	el	autor	del	Salmo
119	nunca	habría	imaginado.	Súmele	a	esto	algunas	de	nuestras
responsabilidades	adicionales	actuales	y	el	resultado	es	una	distracción	mental	y
una	disipación	que	superan	nuestra	capacidad	de	absorber	las	Escrituras.	Debido
a	la	avalancha	de	datos	que	existe	en	la	actualidad,	cada	cuantos	minutos	más
información	nueva	llega	a	ser	disponible	para	nosotros	que	la	que	Jonathan
Edwards	hubiera	encontrado	en	toda	su	vida	en	el	siglo	XVIII.	Hay	que



reconocer	que	él	tenía	muchas	responsabilidades	que	requerían	mucho	tiempo
(como	cuidar	a	su	caballo),	que	la	mayoría	de	las	personas	ya	no	necesitan	hoy.
Por	otro	lado,	¡no	tuvo	que	contestar	un	solo	teléfono	en	su	vida!	Pese	a	estas
inconveniencias,	su	mente,	como	la	del	salmista,	no	se	distraía	tanto	como	la
nuestra	por	la	información	y	el	entretenimiento	instantáneos	y	ubicuos.	Por	causa
de	estas	cosas,	para	nosotros	hoy	es	más	difícil	que	nunca	antes	concentrar
nuestros	pensamientos,	especialmente	en	Dios	y	en	las	Escrituras.

Entonces,	¿qué	hacemos?	No	podemos	volver	a	los	días	de	Edwards	a	menos
que	nos	mudemos	a	las	selvas	de	Papúa	Nueva	Guinea.	Y	aun	así,	hemos	vivido
demasiado	tiempo	en	la	era	de	la	información	como	para	escapar	de	su
influencia.	Sin	embargo,	podemos	reconstruir	un	orden	para	nuestros
pensamientos	y	recuperar	algo	de	la	capacidad	de	concentración,	especialmente
en	la	verdad	espiritual,	a	través	de	la	meditación	bíblica.	Pero	esto	requerirá
disciplina.

De	hecho,	esa	es	exactamente	la	manera	en	la	que	los	hombres	como	Jonathan
Edwards	se	disciplinaron	a	sí	mismos.	En	la	encantadora	biografía	que	escribió
Elisabeth	Dodds	sobre	Sarah,	la	esposa	de	Jonathan	Edwards,	la	autora	dijo	lo
siguiente	sobre	la	determinación	de	Jonathan	en	cuanto	a	la	meditación:

Cuando	era	más	joven,	Edwards	había	pensado	en	cómo	usar	el	tiempo	que	tenía
que	pasar	haciendo	viajes.	Después	de	mudarse	a	Northampton,	ideó	un	plan
para	sujetar	un	papelito	en	cierto	lugar	de	su	abrigo,	asignándole	un	número	al
papel	y	dándole	la	orden	a	su	mente	de	que	relacionara	un	tema	con	ese	trozo	de
papel.	Después	de	un	viaje	tan	largo	como	los	tres	días	de	regreso	desde	Boston,
estaba	repleto	de	papeles.	Al	volver	a	su	estudio,	se	quitaba	metódicamente	los
papeles	y	anotaba	los	pensamientos	que	cada	papelito	le	recordaba[5].

No	es	necesario	que	vayamos	por	ahí	repletos	de	papeles	como	un	puercoespín,
pero	podemos	ser	transformados	al	cambiar	nuestra	manera	de	pensar	(vea
Romanos	12:2)	a	través	de	la	meditación	disciplinada	en	las	Escrituras.	Es
posible	que	no	seamos	tan	fructíferos	o	tan	exitosos	espiritualmente	como	un
Jonathan	Edwards,	pero	podemos	ser	más	sabios	que	nuestros	enemigos,	tener
más	entendimiento	que	nuestros	maestros,	experimentar	todas	las	promesas	de



Josué	1:8	y	del	Salmo	1,	y	ser	más	piadosos	si	meditamos	bíblicamente.

Santiago	1:25:	Las	promesas	del	Nuevo	Testamento

Las	promesas	expansivas	que	Dios	da	a	quienes	meditan	en	su	Palabra	van	del
Antiguo	al	Nuevo	Testamento.	Por	ejemplo,	da	esta	seguridad:	«Pero	el	que	mira
atentamente	a	la	ley	perfecta,	la	ley	de	la	libertad,	y	permanece	en	ella,	no
habiéndose	vuelto	un	oidor	olvidadizo	sino	un	hacedor	eficaz,	este	será
bienaventurado	en	lo	que	hace»	(Santiago	1:25,	LBLA).	Observe	primero	que	la
promesa	no	es	solo	para	alguien	que	mira	«la	ley	perfecta»	de	Dios	como	un
lector	indiferente,	sino	en	vez	de	eso,	para	el	que	la	«mira	atentamente».	Eso	es
meditación

Observe	que	a	lo	opuesto	del	que	medita	se	le	llama	«oidor	olvidadizo».	No	hay
mucha	diferencia	entre	«[haberse]	vuelto	un	oidor	olvidadizo»	y	ser	un	lector
olvidadizo	de	la	Palabra	de	Dios,	que	es	en	lo	que	muchos	lectores	de	la	Biblia
tienen	que	admitir	que	se	han	convertido.	Entonces,	según	este	versículo,	¿por
qué	olvidamos	lo	que	leemos	en	la	Biblia?	¿Es	solamente	por	una	mala
memoria?	No,	es	la	falta	de	meditación.

Después,	Santiago	1:25	enseña	que	al	contemplar	meditativamente	las	Escrituras
usted	se	convierte	en	«un	hacedor	eficaz»	(LBLA)	de	las	Escrituras.	Recordemos
que	ese	es	el	objetivo.	La	obediencia	a	Dios,	o	sea,	ser	como	Cristo,	es	el	fin;	la
meditación	es	solo	uno	de	los	medios.	En	otras	palabras,	nuestro	propósito
principal	no	es	llegar	a	ser	más	competentes	o	disciplinados	con	la	meditación;
nuestro	propósito	es	la	piedad.

Y	entonces,	el	que	es	un	«hacedor	eficaz»,	que	está	llegando	a	ser	más	semejante
a	Jesús	—quien	fue	perfectamente	obediente	a	«la	ley	perfecta»	de	Dios—,	«será
bienaventurado	en	lo	que	hace».	¿Le	resulta	familiar?	Se	parece	muchísimo	a	la
promesa	del	Salmo	1:3	para	los	que	meditan	en	la	Palabra	de	Dios:	«Y	prosperan
en	todo	lo	que	hacen».	Hemos	visto	que	así	como	la	meditación	lleva	a	la
obediencia,	la	obediencia	da	como	resultado	la	bendición	de	Dios.	¿Desea	usted
la	bendición	de	Dios	para	su	vida?	Por	supuesto	que	sí.	De	acuerdo	con	los
textos	que	hemos	analizado,	la	bendición	de	Dios	está	relacionada	con	nuestra
obediencia	a	Dios.	No	ganamos	la	bendición	de	Dios	por	obedecer,	porque	sus



bendiciones	siempre	son	por	gracia.	De	hecho,	a	veces	Dios	nos	bendice	incluso
en	y	a	pesar	de	nuestra	desobediencia.	Pero	sabemos	que	no	podemos	esperar	la
bendición	de	Dios	por	separado	de	la	obediencia.	Así	que	la	pregunta	es:	¿qué
hará	que	seamos	más	obedientes	mañana	que	hoy?	¿El	solo	hecho	de	leer	la
Biblia?	Bueno,	como	vimos,	las	personas	pueden	leer	la	Biblia	todos	los	días	y,
básicamente,	permanecer	sin	cambios.	En	general,	no	es	la	mera	lectura	de	la
Biblia	lo	que	nos	convierte	en	«un	hacedor	eficaz»	de	ella,	sino	la	meditación.

Entonces,	¿cómo	meditamos	cristianamente?

Elija	un	pasaje	apropiado

La	manera	más	fácil	de	decidir	en	qué	meditar	es	eligiendo	el	versículo,	la	frase
o	la	palabra	que	más	le	impacte	del	pasaje	bíblico	que	leyó.	Entonces,	después
de	su	lectura,	vuelva	a	eso	que	le	llamó	la	atención	y	medite	en	ello.
Obviamente,	este	es	un	enfoque	subjetivo;	pero	cualquier	enfoque	va	a	ser
subjetivo	en	cierto	modo.	Además,	la	meditación	es	esencialmente	una	actividad
subjetiva,	hecho	que	subraya	la	importancia	de	fundamentarla	en	las	Escrituras,
el	recurso	perfectamente	objetivo[6].

Los	versículos	que	se	relacionan	claramente	con	sus	intereses	y	necesidades
personales	son	objetivos	claros	para	la	meditación.	Aunque	no	queremos	abordar
la	Biblia	simplemente	como	un	compendio	de	consejos	sabios,	una	colección	de
promesas	o	una	«hoja	de	respuestas»,	la	voluntad	de	Dios	es	que	le	prestemos
atención	a	las	cosas	que	él	ha	escrito	y	que	se	aplican	directamente	a	nuestras
circunstancias.	Si	ha	estado	luchando	con	su	vida	interior	y	lee	Filipenses,
entonces	probablemente	necesite	meditar	en	Filipenses	4:8:	«Y	ahora,	amados
hermanos,	una	cosa	más	para	terminar.	Concéntrense	en	todo	lo	que	es
verdadero,	todo	lo	honorable,	todo	lo	justo,	todo	lo	puro,	todo	lo	bello	y	todo	lo
admirable.	Piensen	en	cosas	excelentes	y	dignas	de	alabanza».	¿Tiene	en	mente
la	salvación	de	un	amigo	o	de	un	familiar?	Si	se	encuentra	con	Juan	4,	podría
sacar	provecho	meditando	sobre	la	forma	de	comunicarse	de	Jesús	y
estableciendo	un	paralelo	con	su	propia	situación.	¿Se	siente	distanciado	de	Dios
o	que	su	condición	espiritual	pasa	por	una	etapa	de	aridez?	Buscar	indicios	del
carácter	de	Dios	y	enfocarse	en	ellos	es	una	buena	elección.



Una	de	las	maneras	más	consistentemente	beneficiosas	para	seleccionar	un
pasaje	para	meditar	es	discernir	el	mensaje	principal	de	la	sección	de	su
encuentro	con	las	Escrituras,	y	meditar	en	su	significado	y	aplicación.	Por
ejemplo,	hace	poco	leí	Lucas	11.	En	la	versión	que	yo	estaba	usando,	ese
capítulo	tiene	diez	párrafos.	Elegí	una	sección,	la	de	los	versículos	5-13.	El	tema
principal	de	ese	párrafo	es	la	perseverancia	en	la	oración.	Reflexioné	en	esa	idea,
especialmente	como	está	descrita	en	los	versículos	9-10,	que	hablan	de	pedir,
buscar	y	llamar	a	la	puerta[7].

O	puede	limitar	el	foco	para	determinar	el	versículo	o	los	versículos	claves	del
pasaje	que	ha	leído.	Elegir	uno	de	ellos	como	su	tema	de	meditación	le	permite
centrar	la	atención	en	los	temas	principales,	las	grandes	ideas,	de	las	Escrituras.
Porque	independientemente	de	lo	conocido	que	pueda	ser	el	versículo	clave,
nunca	exploramos	del	todo	las	profundidades	de	las	grandes	verdades	de	la
Biblia.	Nunca	podemos	reflexionar	demasiado,	por	ejemplo,	en	temas	como	la
persona	y	la	obra	de	Jesús,	en	cualquier	aspecto	del	evangelio	o	en	los	atributos
de	Dios.

Entonces,	la	regla	general	para	su	asimilación	de	las	Escrituras	a	diario,
individualmente,	es	que	debe	incluir	la	lectura	tanto	como	la	meditación.	Lea
extensivamente,	como	un	capítulo	o	más;	luego	repase	lo	que	haya	leído	y
seleccione	algo	específico	del	pasaje	para	enfocar	en	eso	su	meditación.	Lea	a
gran	escala;	medite	en	algo	pequeño.

Seleccione	un	método	de	meditación

Meditar	no	es	cruzar	sus	brazos,	reclinarse	en	su	silla	y	quedarse	mirando	el
techo.	Eso	es	soñar	despierto,	no	meditar.	Soñar	despierto	no	siempre	es	una
pérdida	de	tiempo;	puede	ser	un	descanso	muy	necesario	y	merecido	para	la
mente,	tan	importante	como	la	relajación	es,	a	menudo,	para	el	cuerpo.	Nuestro
Padre	benévolo	no	siempre	está	aguijoneándonos	para	que	«produzcamos»	y,
como	he	escrito	en	otra	parte,	se	puede	soñar	despierto,	para	«no	hacer	nada,	y
hacerlo	para	la	gloria	de	Dios»[8].

A	diferencia	de	soñar	despierto,	donde	usted	deja	volar	su	mente,	con	la
meditación	enfoca	los	pensamientos.	Le	presta	atención	al	versículo,	a	la	frase,	a



la	palabra	o	a	la	enseñanza	de	las	Escrituras	que	eligió.	En	lugar	de	una	falta	de
rumbo	mental,	en	la	meditación	su	mente	está	encausada:	va	hacia	alguna	parte;
tiene	una	dirección.	El	método	de	meditación	que	elija	determinará	la	dirección
que	tome	su	mente.

A	continuación	hay	diecisiete	métodos	para	meditar	en	las	Escrituras.	Yo	uso
todos	de	vez	en	cuando,	y	ninguno	en	particular	todo	el	tiempo.	¿Por	qué
presento	tantos[9]?	Porque	es	probable	que	a	usted	le	resuenen	algunos	de	estos
métodos	más	que	otros,	mientras	que	las	inclinaciones	de	otra	persona	podrían
ser	precisamente	opuestas	a	las	suyas.	Y	porque,	como	a	mí,	es	probable	que	a
usted	le	guste	un	poco	de	variedad.

Método	de	meditación	#1:	Haga	énfasis	en	diferentes	palabras	del	texto

Este	método	toma	el	versículo	o	la	frase	de	las	Escrituras	y	le	da	vueltas	para
examinar	cada	faceta	como	si	fuera	un	diamante.

Una	meditación	sobre	las	palabras	de	Jesús	al	principio	de	Juan	11:25	sería	algo
así:

«Yo	soy	la	resurrección	y	la	vida».

«Yo	soy	la	resurrección	y	la	vida».

«Yo	soy	la	resurrección	y	la	vida».

«Yo	soy	la	resurrección	y	la	vida».

«Yo	soy	la	resurrección	y	la	vida».

«Yo	soy	la	resurrección	y	la	vida».

«Yo	soy	la	resurrección	y	la	vida».



Por	supuesto	que	el	sentido	no	es	simplemente	repetir	en	vano	cada	palabra	del
versículo	hasta	que	se	haya	hecho	énfasis	en	todas.	El	propósito	es	reflexionar
profundamente	en	la	luz	(verdad)	que	brilla	dentro	de	nuestra	mente	cada	vez
que	se	le	da	una	vuelta	al	diamante	de	las	Escrituras.	Es	simple	pero	efectivo.
Me	resulta	particularmente	útil	cuando	me	cuesta	concentrarme	en	un	pasaje.

Método	de	meditación	#2:	Reescriba	el	texto	con	sus	propias	palabras

Desde	los	primeros	días	de	su	educación	en	el	hogar,	el	padre	de	Jonathan
Edwards	le	enseñó	a	pensar	con	un	lápiz	en	la	mano,	costumbre	que	conservó	a
lo	largo	de	su	vida.	Meditar	con	lápiz	en	mano,	o	con	los	dedos	sobre	el	teclado,
puede	ayudarlo	a	enfocar	su	atención	en	el	asunto	en	cuestión	mientras	estimula
su	flujo	de	pensamientos.	Con	este	método,	imagine	que	está	enviando	el
versículo	que	eligió	en	un	mensaje	a	alguien.	¿Cómo	expresaría	exactamente	el
contenido	del	versículo,	pero	sin	utilizar	las	palabras	del	versículo?

Parafrasear	el	versículo	en	el	que	está	reflexionando	también	es	una	buena
manera	de	asegurarse	que	entiende	el	significado.	Tengo	un	amigo	que	dice	que,
para	él,	el	método	más	productivo	de	abrir	un	texto	es	parafrasear	versículos	al
estilo	del	Amplified	Bible	en	inglés.	El	solo	hecho	de	pensar	en	sinónimos	y	en
otras	maneras	de	replantear	el	sentido	de	una	parte	de	la	Palabra	de	Dios	es,	en	sí
mismo,	una	forma	de	meditación.

Método	de	meditación	#3:	Formule	un	principio	del	texto:	¿qué	enseña?

Si	bien	este	método	puede	servir	cuando	medita	en	una	parte	tan	corta	como	un
versículo,	o	tan	larga	como	un	capítulo,	es	especialmente	útil	cuando	se	enfoca
en	algo	más	que	solo	una	frase	o	dos.	Considérelo	una	especie	de	resumen	del
mensaje	principal	del	pasaje.	Este	método	puede	compararse	con	la	elaboración
de	la	presentación	de	una	tesis	sobre	la	sección	de	las	Escrituras	que	usted	ha
leído.	De	esa	manera,	un	principio	derivado	de	Mateo	6:9-13	puede	exponerse	de
la	siguiente	forma:	«Jesús	les	enseña	a	sus	seguidores	cómo	orar»,	y	el	principio



extraído	de	un	pasaje	largo	como	Lucas	8:19-56	podría	ser:	«Jesús	tiene
autoridad	sobre	la	creación,	sobre	los	demonios,	sobre	la	enfermedad	y	sobre	la
muerte».

Cuanto	más	memorablemente	pueda	exponer	el	principio,	mejor.	Eso	es	lo	que	el
Dr.	R.	G.	Lee	hizo	en	uno	de	los	sermones	estadounidenses	más	conocidos	del
siglo	XX.	Redujo	la	historia	de	Nabot,	Acab	y	Jezabel	del	Antiguo	Testamento	a
una	frase	inolvidable:	«El	día	de	pago,	¡algún	día!».	Una	vez	que	haya
desarrollado	el	principio,	dé	el	segundo	paso	y	piense	en	una	manera	de
reformularlo	en	una	frase	o	en	una	línea	que	luego	sea	fácil	de	recordar	cuando
se	pregunte:	«¿Cuál	era	el	versículo	en	el	que	medité	esta	mañana?».

Método	de	meditación	#4:	Piense	en	una	ilustración	del	texto:	¿qué	imagen	lo
explica?

La	ilustración	es	una	descripción	visual	que	explica,	clarifica	o	confirma	el
objeto	de	su	meditación.	Puede	ser	una	anécdota	personal,	un	acontecimiento	de
las	noticias	o	de	la	historia,	una	cita	textual,	una	analogía,	una	canción:	cualquier
cosa	que	arroje	luz	sobre	el	pasaje.	La	ilustración	es	la	terminación	de	una	frase
que	comienza	con	«Es	como...».

Jesús	solía	usar	ilustraciones	en	sus	enseñanzas.	En	Lucas	13:18-21	vemos:

Entonces	Jesús	dijo:	«¿A	qué	se	parece	el	reino	de	Dios?	¿Cómo	puedo
ilustrarlo?	Es	como	una	pequeña	semilla	de	mostaza	que	un	hombre	sembró	en
un	jardín;	crece	y	se	convierte	en	un	árbol,	y	los	pájaros	hacen	nidos	en	las
ramas».	También	preguntó:	«¿A	qué	otra	cosa	se	parece	el	reino	de	Dios?	Es
como	la	levadura	que	utilizó	una	mujer	para	hacer	pan.	Aunque	puso	solo	una
pequeña	porción	de	levadura	en	tres	medidas	de	harina,	la	levadura	impregnó
toda	la	masa».

Evidentemente,	en	algún	momento	previo	a	este	episodio,	él,	en	su	humanidad,



había	meditado	en	la	naturaleza	del	reino	de	Dios	y	llegó	a	estas	dos	analogías;	o
bien,	hizo	lo	contrario	y	una	vez	al	observar	un	árbol	que	tenía	nidos	y	otra	vez
al	ver	cómo	agregaban	levadura	a	la	harina,	se	preguntó	qué	verdad	bíblica	podía
ilustrar	cada	hecho.	El	apóstol	Pablo	usó	ilustraciones	en	1	Tesalonicenses	5:2-3,
como	lo	hizo	Santiago	en	Santiago	1:6.

Lo	primero	que	tiene	que	hacer	cuando	quiera	describir	un	pasaje	es	considerar
si	hay	una	historia	en	la	Biblia	que	ilustre	el	sentido	del	versículo	en	el	que
medita;	o,	si	usted	medita	en	una	historia,	si	en	alguna	parte	de	las	Escrituras	hay
un	versículo	suelto	que	resuma	el	sentido	de	esa	historia.	Si	el	versículo	que
considera	no	está	en	los	Evangelios,	piense	si	ilustra	algo	que	Jesús	dijo	o	hizo.

Otra	manera	de	usar	este	método	es	invertirlo	y	preguntar	qué	puede	ilustrar	este
texto	en	particular.	Por	ejemplo,	¿es	una	ilustración	de	otro	pasaje	de	las
Escrituras,	o	de	algo	en	las	palabras	o	los	hechos	de	Jesús?

Método	de	meditación	#5:	Busque	cómo	aplicar	el	texto

El	resultado	de	la	meditación	debe	ser	la	aplicación.	Como	masticar	sin	tragar,	la
meditación	está	incompleta	sin	algún	tipo	de	aplicación.	Esto	es	tan	importante
que	toda	la	próxima	sección	de	este	capítulo	está	dedicada	a	aplicar	la	Palabra	de
Dios.	Así	que	pregúntese:	«¿Cómo	debo	responder	a	este	texto?	¿Qué	querrá
Dios	que	yo	haga	como	consecuencia	de	mi	encuentro	con	esta	parte	de	su
Palabra?	La	Biblia	nos	dice	que	pongamos	en	práctica	la	Palabra	(Santiago
1:22);	por	lo	tanto,	¿cómo	debería	cumplir	esta	parte	de	ella?	¿Hay	algo	que
empezar,	detener,	confesar,	orar,	creer	o	decirle	a	alguien?»

Si	se	dice	a	sí	mismo:	«No	cerraré	mi	Biblia	hasta	que	sepa	por	lo	menos	una
cosa	que	el	Señor	quiere	que	yo	haga	con	este	versículo»,	meditará.

Método	de	meditación	#6:	Pregunte	de	qué	manera	señala	el	texto	a	la	ley	o	al
evangelio



Una	forma	de	pensar	de	la	Biblia	es	que	nos	presenta	la	Ley	de	Dios	y	el
evangelio	de	Dios.	La	ley	(básicamente,	el	Antiguo	Testamento)	consiste	en	qué
requiere	nuestro	Dios	santo	y	justo	de	las	personas	para	que	tengan	la
justificación	necesaria	para	vivir	con	él	en	el	cielo.	El	evangelio	(básicamente,	el
Nuevo	Testamento)	es	la	Buena	Noticia	de	que	nuestro	Dios	amoroso	y
misericordioso	ha	proporcionado,	por	medio	de	Jesús,	la	justificación	que	él
requiere	en	su	ley.	Con	este	método	de	meditación,	usted	busca	de	qué	manera	el
pasaje	en	el	que	está	meditando	apunta	hacia	algún	aspecto	de	la	ley,	del
evangelio	o	de	ambos.

Con	un	versículo	como	el	Salmo	23:1,	por	ejemplo,	«El	SEÑOR	es	mi	pastor»,
podríamos	decir	que	señala	al	evangelio	en	el	hecho	que	Jesús	dijo	de	sí	mismo:
«Yo	soy	el	buen	pastor.	El	buen	pastor	da	su	vida	en	sacrificio	por	las	ovejas»
(Juan	10:11).	Pero	¿por	qué	necesitamos	un	pastor,	y	por	qué	el	Buen	Pastor	tuvo
que	dar	su	vida	por	las	ovejas?	Porque	—y	aquí	el	Salmo	23:1	también	puede
señalar	indirectamente	a	la	ley—	todos	nosotros	somos	como	ovejas	que	se	han
apartado	de	la	Ley	de	Dios.	Como	dice	Isaías	53:6:	«Todos	nosotros	nos	hemos
extraviado	como	ovejas;	hemos	dejado	los	caminos	de	Dios	para	seguir	los
nuestros.	Sin	embargo,	el	SEÑOR	puso	sobre	él	los	pecados	de	todos	nosotros».

Tal	vez	no	siempre	sea	tan	fácil	trazar	las	líneas	hacia	otros	textos	o	ver
conexiones	con	la	ley	y	el	evangelio	como	lo	es	en	el	Salmo	23.	Pero,	con	un
poco	de	práctica,	verá	que	se	volverá	mucho	más	perceptivo	a	los	grandes	temas
de	las	Escrituras,	aun	cuando	esté	considerando	una	parte	muy	pequeña	de	ellas.

Método	de	meditación	#7:	Pregunte	de	qué	manera	señala	el	texto	a	algo
acerca	de	Jesús

Este	método	es	similar	al	anterior,	pero	se	enfoca	totalmente	en	la	persona	y	en
la	obra	de	Jesucristo.	Después	de	su	resurrección,	cuando	Jesús	iba	por	el
camino	a	Emaús	con	dos	creyentes,	dice	que	«comenzando	por	Moisés	y	por
todos	los	profetas,	les	explicó	lo	que	se	refería	a	él	en	todas	las	Escrituras»
(Lucas	24:27,	NVI).	Fundamentalmente,	este	enfoque	a	la	meditación	intenta
hacer	lo	mismo;	es	decir,	examina	el	texto	para	ver	cómo	puede	indicar	algo
acerca	de	quién	es	Jesús	o	de	lo	que	él	hizo.



Entonces	puede	buscar	de	qué	manera	Jesús	cumplió	o	encarnó	el	texto	(como
vimos	en	el	Salmo	23:1)	o,	a	la	inversa,	de	qué	forma	es	él	lo	pura	y
perfectamente	opuesto	a	ello	(si	habla	del	pecado).	Fíjese	si	lo	que	está
considerando	se	parece	en	algún	aspecto	a	lo	que	Jesús	llevó	a	cabo	por	medio
de	su	vida	o	de	su	muerte,	o	que	logrará	algún	día	cuando	regrese.	Como	Jesús
nos	enseñó,	entrenémonos	para	pensar	cristocéntricamente	en	el	pasaje	que
tenemos	por	delante.

Método	de	meditación	#8:	Averigüe	qué	pregunta	se	responde	o	qué	problema
se	resuelve	con	el	texto

En	este	enfoque,	usted	observa	el	texto	que	tiene	enfrente	como	la	respuesta	a
una	pregunta	o	la	solución	a	un	problema.	Con	ese	supuesto,	usted	plantea:
«¿Cuál	es	la	pregunta?»	o	«¿Cuál	es	el	problema?».	Si	medita	en	«Jesús	lloró»
(Juan	11:35),	¿qué	pregunta	responde	eso?	¿Qué	le	parece:	«¿Era	Jesús
completamente	humano?»?	Bueno,	«Jesús	lloró».	Eso	no	responde	todo	en
cuanto	a	la	pregunta,	pero	sí	le	dice	algo	importante	sobre	su	humanidad.	Si
medita	sobre	Juan	3:16	y	considera	que	ese	versículo	es	la	solución	a	un
problema,	¿cuál	es	el	problema?	Una	manera	de	enunciar	el	problema	podría	ser:
«¿Cuál	es	el	plan	de	Dios	para	dar	la	vida	eterna?».

Método	de	meditación	#9:	Ore	mientras	lee	el	texto

Este	método	en	especial	puede	ayudarle	a	expresar	el	espíritu	del	salmista	en	el
Salmo	119:18:	«Abre	mis	ojos,	para	que	vea	las	verdades	maravillosas	que	hay
en	tus	enseñanzas».	El	Espíritu	Santo	es	el	Gran	Guía	a	la	verdad	de	Dios	(vea
Juan	14:26).	Además,	la	meditación	cristiana	va	más	allá	de	la	concentración
atenta	de	los	humanos	o	de	la	energía	mental	creativa.	Cuando	usted	usa	un
versículo	bíblico	para	orar,	somete	su	mente	a	la	iluminación	del	Espíritu	Santo
en	el	pasaje	e	intensifica	su	percepción	espiritual.	La	Biblia	fue	escrita	bajo	la
inspiración	del	Espíritu	Santo;	ore	pidiendo	que	él	ilumine	su	meditación.



Recientemente	medité	en	el	Salmo	119:50:	«Este	es	mi	consuelo	en	la	aflicción:
que	tu	palabra	me	ha	vivificado»	(LBLA).	Oré	usando	este	texto	como	base,	de
esta	manera:

Señor,	tú	conoces	la	aflicción	por	la	que	estoy	pasando	en	este	momento.	Tu
Palabra	promete	consolarme	en	mi	aflicción.	Tu	Palabra	puede	vivificarme	en	mi
aflicción.	Yo	realmente	creo	que	es	verdad.	Tu	Palabra	me	ha	vivificado	en	la
aflicción	en	el	pasado,	y	confieso	mi	fe	en	ti	de	que	me	vivificará	en	esta
experiencia.	Te	ruego	que	me	vivifiques	ahora	por	medio	del	consuelo	de	tu
Palabra.

Mientras	oraba	este	texto,	el	Espíritu	Santo	empezó	a	recordarme	verdades	de	las
Escrituras	acerca	de	la	soberanía	de	Dios	sobre	su	iglesia,	su	providencia	sobre
las	circunstancias	de	mi	vida,	su	poder,	su	presencia	y	su	amor	constantes,
etcétera.	En	ese	tiempo	prolongado	de	meditación	y	oración,	mi	alma	se	vivificó
y	sentí	que	el	Consolador	me	confortó.

La	meditación	bíblica	siempre	debe	incorporar	dos	partes:	el	cristiano	y	el
Espíritu	Santo.	Usar	un	texto	bíblico	para	orar[10]	es	una	invitación	que	el
cristiano	le	hace	al	Espíritu	Santo	para	que	mantenga	su	luz	divina	sobre	las
palabras	de	las	Escrituras,	a	fin	de	que	le	haga	ver	lo	que	usted	no	puede	ver	sin
él.

Método	de	meditación	#10:	Memorice	el	texto

Como	se	mencionó	antes	en	este	capítulo,	«la	memorización	estimula	la
meditación».	Dicho	de	otro	modo,	cuando	usted	memoriza	un	versículo,	piensa
en	él.	La	repetición	mental	del	texto	que	la	memorización	requiere	fomenta
simultáneamente	la	reflexión	en	él.	Después	de	aprender	de	memoria	un	texto	de
las	Escrituras,	usted	puede	meditar	en	él	cuando	va	a	su	trabajo,	cuando	camina,
cuando	está	cocinando,	cuando	se	queda	dormido	o	en	cualquier	otro	momento
que	elija.



La	persona	más	constante	y	diligente	para	memorizar	pasajes	de	las	Escrituras
que	yo	he	conocido	personalmente	es	el	Dr.	Andrew	Davis,	quien	escribió:	«No
hay	disciplina	más	útil	para	este	minucioso	proceso	de	la	meditación	de
versículo	por	versículo	que	la	memorización.	La	memorización	no	es	lo	mismo
que	la	meditación,	pero	es	casi	imposible	que	alguien	pueda	memorizar	un
pasaje	de	la	Biblia	sin	profundizar	un	poco	en	su	entendimiento	de	esos
versículos.	Además,	una	vez	que	se	ha	memorizado	el	pasaje,	está	a	su
disposición	toda	una	vida	de	reflexión»[11].

Método	de	meditación	#11:	Cree	una	expresión	artística	del	texto

Esta	forma	de	abordar	el	pasaje	consiste	en	darle	una	expresión	tangible	a	sus
meditaciones	con	un	boceto	o	alguna	otra	manifestación	material	de	sus
pensamientos.	Podría	componer	una	canción	o	un	poema	basado	en	el	texto.
Como	nos	anima	el	Salmo	96:1:	«¡Canten	al	SEÑOR	una	nueva	canción!	¡Que
toda	la	tierra	cante	al	SEÑOR!».	No	hace	falta	que	sea	laboriosa	o	larga,	y	no
importa	si	es	de	una	sola	nota,	como	un	canto	llano.	Muchas	veces,	podría	ser
completamente	espontánea.	Jonathan	Edwards	escribió	que	frecuentemente	esta
era	su	práctica:	«Mientras	caminaba	solo	en	el	bosque	y	en	lugares	solitarios
para	meditar,	hablar	a	solas,	orar	y	conversar	con	Dios;	[...]	era	siempre	mi
manera,	en	momentos	como	esos,	de	expresar	cantando	mis
contemplaciones»[12].	Usted	puede	hacer	lo	mismo.	De	manera	impulsiva,
improvise	una	melodía	y	cante	el	texto	y/o	sus	pensamientos	al	respecto	como
«una	nueva	canción»	para	el	Señor	mientras	reflexiona	en	su	Palabra.

Método	de	meditación	#12:	Examine	el	texto	con	las	preguntas	de	Filipenses
4:8

Hace	poco,	meditaba	en	Filipenses	4:8:	«Y	ahora,	amados	hermanos,	una	cosa
más	para	terminar.	Concéntrense	en	todo	lo	que	es	verdadero,	todo	lo	honorable,
todo	lo	justo,	todo	lo	puro,	todo	lo	bello	y	todo	lo	admirable.	Piensen	en	cosas
excelentes	y	dignas	de	alabanza».	Se	me	ocurrió	que	las	indicaciones	que	se	dan



allí	para	meditar	en	estas	cosas	podrían	dar	una	guía	para	meditar	en	cualquier
versículo	de	las	Escrituras,	así	como	para	meditar	en	«la	vida».	Como	resultado,
y	después	de	consultar	varias	traducciones	de	Filipenses	4:8,	elaboré	una	serie	de
preguntas	con	base	en	el	versículo.

¿Qué	es	verdadero	en	esto,	o	qué	verdad	ejemplifica?

¿Qué	tiene	esto	de	honorable?

¿Qué	tiene	esto	de	justo	o	correcto?

¿Qué	tiene	esto	de	puro,	o	cómo	ejemplifica	la	pureza?

¿Qué	es	bello	en	esto?

¿Qué	tiene	esto	de	admirable?

¿Qué	tiene	esto	de	excelente	(es	decir,	que	supera	a	otros	de	su	clase)?

¿Qué	tiene	esto	de	digno	de	alabanza?

Entonces,	ya	sea	que	medite	en	un	versículo	o	en	una	historia	bíblica,	o	en	algo
de	su	vida	—circunstancias,	un	acontecimiento,	una	experiencia,	un	encuentro
con	alguien,	una	parte	de	la	creación—	de	hecho,	cuando	piense	en	cualquier
cosa,	las	preguntas	de	Filipenses	4:8	pueden	ser	una	guía	útil.

Método	de	meditación	#13:	Haga	las	preguntas	de	Joseph	Hall	acerca	del
texto

Joseph	Hall	(1574–1656)	fue	un	devoto	obispo	anglicano	de	Norwich,	Inglaterra.
Su	libro	del	año	1606,	The	Art	of	Divine	Meditation	(El	arte	de	la	meditación
divina),	fue	uno	de	los	libros	más	vendidos	e	influyentes	de	su	época.	En	este
clásico	devocionario	puritano,	abordó	y	dio	ejemplos	del	uso	de	diez	preguntas



útiles	para	meditar	en	las	Escrituras.	Las	preguntas	de	Hall	me	parecen
sumamente	estimulantes	para	el	pensamiento	cuando	me	estoy	preparando	para
predicar	o	escribir	o	hacer	cualquier	tipo	de	presentación,	pero	especialmente
cuando	hago	mi	meditación	devocional	en	las	Escrituras.	Las	he	modificado	y
ampliado	un	poco	para	hacerlas	más	claras	para	los	lectores	contemporáneos.

¿En	qué	está	meditando?	(Defina	y/o	describa	lo	que	es).

¿Cómo	se	divide	o	qué	partes	lo	componen?

¿Qué	lo	ocasiona?

¿Qué	produce	esto;	es	decir,	cuáles	son	sus	frutos	y	efectos?

¿Cuál	es	su	lugar,	ubicación	o	uso?

¿Cuáles	son	sus	cualidades	y	suplementos?

¿Qué	es	lo	contrario,	contradictorio	o	diferente	a	esto?

¿Qué	se	compara	a	esto?

¿Cuáles	son	sus	títulos	o	sus	nombres?

¿Cuáles	son	los	testimonios	o	ejemplos	en	las	Escrituras	al	respecto?

La	primera	pregunta	es	la	más	difícil,	pero	también	es	la	más	importante,	pues	la
respuesta	llega	a	ser	«lo»	que	tratan	las	preguntas	siguientes.	Entonces,	si	el
versículo	en	el	que	medita	es,	por	ejemplo,	Romanos	8:28,	su	respuesta	a	la
primera	pregunta	podría	ser	algo	como:	«El	control	de	Dios	sobre	todas	las	cosas
para	el	bien	de	su	pueblo».	Luego,	«sus	divisiones	o	partes»	(de	la	segunda
pregunta)	incluirían	«el	control	de	Dios»,	«todas	las	cosas»,	«el	bien»	y	«su
pueblo»,	porque	estas	son	las	«divisiones	o	partes»	de	«lo»	que	se	definió	como
respuesta	a	la	primera	pregunta.

Es	posible	que	le	sea	útil	guardar	una	copia	de	estas	preguntas	dentro	de	su



Biblia	y	digitalmente,	en	lugares	que	siempre	estén	a	su	disposición.

¿Son	demasiadas	diez	preguntas	para	una	sola	ocasión	de	meditación?	Entonces,
haga	una	o	dos	por	día,	usando	tal	vez	este	método	para	meditar	en	un	solo
versículo	a	lo	largo	de	la	semana.	Sean	muchas	o	pocas,	en	la	meditación
frecuentemente	es	mucho	más	fácil	responder	preguntas	específicas	sobre	el
texto	que	pensar	en	él	sin	ningún	tipo	de	guía.	Por	este	motivo,	además	de	las
provistas	anteriormente,	usted	puede	elaborar	otras	listas	de	preguntas	para	usar
durante	la	meditación.	Cuando	tenga	sueño	o	esté	cansado	o	distraído,	buscar	las
respuestas	a	las	preguntas	concretas	lo	ayudará	a	reducir	la	divagación	mental
que	se	produce	cuando	no	hay	un	método	particular	que	lo	ayude	a	enfocarse	en
el	texto.

Método	de	meditación	#14:	Establezca	y	descubra	un	mínimo	de	nuevas
perspectivas	acerca	del	texto

Con	este	método,	usted	determina	desde	el	principio	que	no	dejará	de	meditar	en
su	texto	hasta	que	descubra	por	lo	menos	cierta	cantidad	de	ideas	en	él.	La
primera	vez	que	yo	lo	hice,	meditaba	en	Hebreos	12:29:	«Porque	nuestro	Dios	es
un	fuego	que	todo	lo	consume».	Decidí	seguir	poniéndole	atención	al	versículo
hasta	que	encontrara	como	mínimo	diez	perspectivas.	En	este	caso,	decidí	pensar
en	diez	comparaciones	entre	Dios	y	el	fuego.	Las	primeras	fueron	bastante
fáciles:	«Dios	es	luz»,	dice	la	Biblia	en	1	Juan	1:5,	y	el	fuego	emana	luz.
También,	Dios	es	el	Juez	supremo,	y	en	la	Biblia,	el	fuego	a	veces	es	el
instrumento	del	juicio	de	Dios.	Pero	después	de	unas	cuatro	comparaciones
rápidas	entre	Dios	y	el	fuego,	comenzó	a	complicarse.	Pero	ahí	es	donde	empecé
a	ir	más	allá	de	lo	que	era	bastante	simple	u	obvio,	para	llegar	a	lo	que	requería
una	reflexión	mayor.	Solamente	entonces	percibí	que	superaba	lo	que	ya	me	era
conocido.	Si	no	hubiera	fijado	la	meta	en	diez,	me	habría	detenido	más	o	menos
en	cuatro	en	esa	ocasión,	porque	ahí	es	donde	apareció	el	desafío	mental.	Pero,	a
menudo,	necesito	esa	clase	de	desafío	mental	para	profundizar	en	la	Palabra	de
Dios.

Al	menos	cuatro	de	mis	amigos	han	confirmado	una	tarea	legendaria	que	cada
uno	experimentó	en	una	clase	del	seminario	sobre	los	métodos	de	estudio	bíblico



que	enseñaba	el	profesor	Howard	Hendricks	en	el	Seminario	Teológico	de
Dallas.	Él	les	decía	a	sus	alumnos	que	para	la	siguiente	clase	regresaran	con,	por
lo	menos,	veinticinco	observaciones	sobre	Hechos	1:8.	Cuando	lo	hacían,	les
pedía	que	la	siguiente	vez	regresaran	con	veinticinco	observaciones	más	acerca
de	ese	versículo.	Finalmente,	les	daba	la	tarea	de	que	hicieran	tantas
observaciones	como	les	fuera	posible,	además	de	las	primeras	cincuenta.	La
mayoría	creía	que,	en	ese	punto,	prácticamente	habían	agotado	Hechos	1:8,	hasta
que	Hendricks	exhortaba	a	la	clase	diciéndoles:	«Ah,	por	cierto,	el	récord
histórico	es	de	más	de	seiscientas».

No	todo	versículo	de	la	Biblia	es	tan	fértil	como	Hechos	1:8.	Sin	embargo,	este
método	se	basa	en	la	creencia	de	que	una	mente	infinita	ha	inspirado	cada	texto
de	las	Escrituras	y,	por	esa	razón,	siempre	hay	algo	más	para	ver	que	lo	que
usted	ya	ha	visto,	más	allá	de	lo	bien	que	usted	crea	conocer	determinado
versículo.	Tal	vez	sea	una	observación,	una	idea	o	una	aplicación,	pero	es	casi
seguro	que	en	ese	texto	hay	algo	que	usted	no	ha	observado	o	expresado	antes.

Método	de	meditación	#15:	Busque	una	relación	o	un	denominador	común
entre	todos	los	párrafos	o	los	capítulos	que	lee

Si	lee	un	capítulo	que	tiene,	digamos,	tres	párrafos,	busque	la	relación	entre	los
tres.	En	Lucas	15,	por	ejemplo,	hay	una	oveja	perdida,	una	moneda	perdida	y	un
hijo	perdido.	A	todos	se	les	encuentra	y	hay	regocijo.	En	Marcos	5,	leemos	que
Jesús	demuestra	su	divinidad	al	ejercer	autoridad	sobre	el	reino	espiritual,	las
enfermedades	y	la	muerte.

Si	lee	en	más	que	un	libro	de	la	Biblia,	busque	un	denominador	común	en	todo
lo	que	lee.	¿Puede	ver,	por	ejemplo,	a	Jesús	en	los	diferentes	capítulos	que	está
leyendo?	¿O	cómo	se	relaciona	cada	uno	con	el	evangelio?	¿O	qué	le	dice	cada
capítulo	acerca	de	la	«crisis	actual»	de	su	vida?	Es	posible	que	al	final	llegue	a	la
conclusión	de	que	uno	o	más	de	los	capítulos	que	ha	leído	no	tiene
absolutamente	ninguna	aplicación	para	su	crisis	actual.	Aunque	así	sea,	es
beneficioso	explorar	mentalmente	las	Escrituras,	examinando	y	reflexionando	en
ellas	de	una	manera	mucho	más	detallista	que	la	mera	lectura.



Método	de	meditación	#16:	Pregunte	cómo	le	habla	el	texto	a	su	problema	o	su
interrogante	actual

Suponga	que	el	problema	actual	en	su	vida	es	financiero.	Después	de	que	haya
terminado	su	lectura	bíblica,	repase	lo	que	leyó	y	busque	todos	los	versículos
que	aborden	o	puedan	aplicarse	a	las	finanzas.	Después,	considere	lo	que	dice	el
pasaje,	quizá	usando	el	texto	para	orar	o	utilizando	alguno	de	los	métodos
previos	para	meditar	más.	Si	la	preocupación	inmediata	en	su	vida	tiene	que	ver
con	su	familia,	busque	los	versículos	que	tengan	algo	que	decir	acerca	de	las
relaciones	personales.	Si	está	batallando	con	una	interrogante	persistente,	vuelva
a	revisar	todo	lo	que	leyó	en	los	últimos	minutos,	y	analice	si	hay	algo	que	el
Espíritu	Santo	pueda	iluminar	con	relación	a	la	respuesta.	Cuando	le	pida	al
Autor	de	las	Escrituras:	«Abre	mis	ojos,	para	que	vea	las	verdades	maravillosas
que	hay	en	tus	enseñanzas»	(Salmo	119:18),	es	posible	que	se	sorprenda	por	los
textos	que	él	usa	para	darle	la	percepción,	el	entendimiento	o	la	aplicación	en
cuanto	a	su	asunto	o	interrogante.

Método	de	meditación	#17:	Use	el	mapeo	de	meditación

El	mapeo	de	meditación	aplica	los	principios	del	mapeo	mental	a	un	texto	de	las
Escrituras.	Si	le	resulta	desconocida	la	idea	del	mapeo	mental	o	de	métodos
similares,	tal	vez	quiera	explorar	brevemente	el	tema	en	la	Internet.	Es	un	tema
que	se	puede	entender	rápidamente,	especialmente	si	encuentra	ejemplos	de
mapas	mentales	básicos[13].	En	esencia,	un	mapa	mental	es	un	esquema	que
resume	información	de	una	manera	más	visualmente	atractiva	y	fácil	de	recordar
que	las	palabras	en	líneas.	La	idea	que	quiere	explorar	se	coloca	en	el	centro	de
una	página.	Luego,	a	medida	que	surgen	las	ideas,	se	conectan	a	la	imagen
central	por	medio	de	líneas	que	parten	de	ella.	Las	subcategorías	se	conectan	de
manera	similar	a	las	ideas	principales,	con	ramas	más	delgadas,	y	así
sucesivamente.	Se	recomienda	encarecidamente	el	uso	de	imágenes	simples,
símbolos	y	colores.

Suponga	que	va	a	usar	este	método	para	meditar	en	Romanos	8:28.	Empezaría
poniendo	las	palabras	del	versículo	en	el	centro	de	la	hoja,	quizá	dibujando	un



círculo,	un	recuadro	o	una	«nube»	alrededor	de	ellas.	La	primera	rama
importante	que	radiaría	del	dibujo	central	sería	sobre	«Y	sabemos»	y,	a	medida
que	le	prestara	atención	a	cómo	«sabemos»,	así	como	a	la	conexión	que	este
versículo	tiene	con	el	contexto	inmediato,	conectaría	sus	ideas	con	líneas	o	con
ramas	más	finas	a	esa	primera	rama.	La	siguiente	rama	grande	podría	ser	acerca
de	«los	que	aman	a	Dios».	De	este	primer	nivel	de	ramas	saldrían	menores	para
«¿Quiénes	son?»	y	«Amar	a	Dios».	Después,	podría	tener	otra	rama	grande	para
«todas	las	cosas»,	otra	para	«ayudan	a	bien»,	etcétera.	Cada	rama	principal
tendría	tanto	fruto	como	sus	meditaciones	produzcan.

En	lo	personal,	este	es	uno	de	mis	favoritos.	No	es	una	manera	diferente	de
pensar,	sino	una	manera	diferente	de	escribir	lo	que	se	piensa.	A	medida	que	las
ideas	nuevas	frecuentemente	fluyen	de	los	enfoques	nuevos,	descubrí	que	este
método	de	meditar	en	las	Escrituras	me	ayuda	a	mantenerme	enfocado	en	el
texto	bíblico	mientras	estimula	mi	proceso	mental	de	lo	que	estoy	mirando.

No	se	apure:	¡dedíquele	tiempo!

¿De	qué	sirve	leer	uno,	tres	o	más	capítulos	de	las	Escrituras	si,	después	de	haber
terminado,	lo	único	que	descubre	es	que	no	puede	recordar	ni	una	cosa	de	lo	que
ha	leído?	Es	mejor	leer	una	pequeña	porción	de	las	Escrituras	y	meditar	en	ella,
que	leer	una	sección	extensa	sin	meditación.

El	escocés	Maurice	Roberts	escribió:

Nuestra	era	ha	sido	tristemente	deficiente	en	lo	que	podría	llamarse	grandeza
espiritual.	Esto	tiene	su	raíz	en	la	enfermedad	moderna	de	la	superficialidad.
Somos	demasiado	impacientes	para	meditar	en	la	fe	que	profesamos.	[...]	Lo	que
contribuye	a	una	fe	cristiana	firme	no	es	el	examen	rápido	y	ajetreado	de	los
libros	religiosos	o	el	descuidado	apuro	por	cumplir	con	las	obligaciones
religiosas.	Más	bien,	la	meditación	pausada	en	las	verdades	del	evangelio	y	la
exposición	de	nuestra	mente	a	esas	verdades	es	lo	que	produce	el	fruto	de	un
carácter	santificado[14].



Lea	menos	(si	es	necesario)	para	meditar	más.	Aunque	muchos	cristianos
necesitan	encontrar	el	tiempo	para	incrementar	su	lectura	bíblica,	es	posible	que
algunos	pasen	todo	el	tiempo	que	pueden	leyendo	la	Biblia.	Si	no	puede	ampliar
su	horario	para	meditar	en	la	lectura	bíblica,	lea	menos	para	tener	un	poco	de
tiempo	tranquilo	para	la	meditación.	Aunque	encuentre	momentos	a	lo	largo	del
día	en	los	cuales	medite	en	la	Palabra	de	Dios	(vea	Salmo	119:97),	la	mejor
meditación	generalmente	ocurre	cuando	forma	parte	de	su	principal	encuentro
diario	con	la	Biblia.

Que	nuestra	experiencia	con	la	meditación	bíblica	sea	tan	gozosa	y	productiva
como	la	de	Jonathan	Edwards,	quien	escribió	estas	líneas	en	su	diario	después	de
su	conversión:	«Frecuentemente,	parecía	ver	mucha	luz	expuesta	en	cada
oración	y	que	se	comunicaba	un	alimento	tan	estimulante,	que	no	podía
arreglármelas	para	leer;	muchas	veces	me	extendía	mucho	en	una	frase	para	ver
las	maravillas	que	contenía	y,	aun	así,	casi	todas	las	frases	parecían	estar	llenas
de	maravillas»[15].

APLICAR	LA	PALABRA	DE	DIOS:	BENEFICIOS	Y
MÉTODOS

Dios	dejó	muy	claro	todo	lo	esencial	de	la	Biblia,	es	decir,	aquellas	cosas	que
son	fundamentales	para	conocerlo.	Aun	así,	algunas	partes	de	la	Biblia	son
difíciles	de	entender.	Incluso	el	apóstol	Pedro	dijo	de	las	cartas	de	Pablo:
«Algunos	de	sus	comentarios	son	difíciles	de	entender»	(2	Pedro	3:16).	Sin
embargo,	a	pesar	de	nuestros	esfuerzos	ocasionales	para	entender	partes	de	las
Escrituras,	entender	la	Biblia	no	es	nuestro	problema	principal.	Mucho	más
frecuentemente,	nuestra	dificultad	está	en	saber	cómo	aplicar	a	la	vida	cotidiana
las	partes	de	la	Palabra	de	Dios	que	entendemos	claramente.	¿Qué	dice	de	cómo
criar	a	mis	hijos?	¿De	qué	forma	deberían	influir	las	Escrituras	en	mis	decisiones
y	relaciones	en	el	trabajo?	¿Cuál	es	la	perspectiva	bíblica	sobre	la	próxima
decisión	que	tengo	que	tomar?	¿Cómo	puedo	conocer	mejor	a	Dios?	Estas	son
las	clases	de	preguntas	que	frecuentemente	hacen	los	lectores	de	la	Biblia,	y	así
demuestran	la	urgencia	de	aprender	la	Disciplina	de	aplicar	la	Palabra	de	Dios.



El	valor	de	aplicar	la	Palabra	de	Dios

La	Biblia	promete	la	bendición	de	Dios	a	los	que	aplican	la	Palabra	de	Dios	a	su
vida.	La	declaración	clásica	del	Nuevo	Pacto	sobre	el	valor	de	integrar	lo
espiritual	con	lo	concreto	es	Santiago	1:22-25:

No	solo	escuchen	la	palabra	de	Dios;	tienen	que	ponerla	en	práctica.	De	lo
contrario,	solamente	se	engañan	a	sí	mismos.	Pues	si	escuchas	la	palabra	pero	no
la	obedeces,	sería	como	ver	tu	cara	en	un	espejo;	te	ves	a	ti	mismo,	luego	te
alejas	y	te	olvidas	cómo	eres.	Pero	si	miras	atentamente	en	la	ley	perfecta	que	te
hace	libre	y	la	pones	en	práctica	y	no	olvidas	lo	que	escuchaste,	entonces	Dios	te
bendecirá	por	tu	obediencia.

La	afirmación	similar	de	Jesús	es	concisa	y	poderosa:	«Ahora	que	saben	estas
cosas,	Dios	los	bendecirá	por	hacerlas»	(Juan	13:17).

Estos	versículos	nos	dicen	que	puede	haber	un	peligroso	engaño	al	escuchar	la
Palabra	de	Dios.	Sin	minimizar	la	suficiencia	de	las	Escrituras	ni	el	poder	del
Espíritu	Santo	para	obrar	a	través	del	encuentro	más	casual	con	la	Biblia,
muchas	veces	nos	podemos	engañar	en	cuanto	al	impacto	de	las	Escrituras	en
nuestra	vida.	Según	Santiago	1:22-25,	podemos	sentir	la	verdad	de	Dios	con
tanto	poder	que	lo	que	el	Señor	quiere	que	hagamos	llega	a	ser	tan	claro	para
nosotros	como	el	rostro	que	vemos	en	el	espejo	cuando	nos	levantamos	en	la
mañana.	Pero	si	no	aplicamos	la	verdad	cuando	la	encontramos,	sin	importar
cuán	maravillosa	haya	sido	la	experiencia	de	descubrir	la	verdad,	nos	engañamos
a	nosotros	mismos	si	creemos	que	se	nos	bendecirá	por	prestarle	atención	a	la
Biblia	en	esas	ocasiones.	Dios	«bendecirá	por	[su]	obediencia»	al	que	hace	lo
que	las	Escrituras	dicen.

El	que	Dios	bendiga	a	alguien	por	su	obediencia	equivale	a	las	promesas	de
bendición,	éxito	y	prosperidad	que	se	dan	en	Josué	1:8	y	en	el	Salmo	1:1-3	a	los
que	meditan	en	la	Palabra	de	Dios.	Eso	se	debe	a	que	la	meditación	debería,



finalmente,	llevar	a	la	aplicación,	a	la	obediencia	como	la	de	Cristo.	Cuando
Dios	instruyó	a	Josué	que	meditara	en	su	Palabra	día	y	noche,	le	dijo	que	el
propósito	de	meditar	era	«para	que	cuides	de	hacer	todo	lo	que	en	él	está	escrito»
(LBLA).	La	promesa	de	«entonces	prosperarás	y	te	irá	bien	en	todo	lo	que
hagas»	se	cumpliría	no	solo	como	resultado	de	la	meditación,	sino	como
bendición	de	Dios	por	la	aplicación	que	se	forjó	con	la	meditación.

Espere	descubrir	una	aplicación

Debido	a	que	la	voluntad	de	Dios	para	usted	es	que	sea	hacedor	de	su	Palabra,
puede	confiar	en	que	él	quiere	que	usted	encuentre	una	aplicación	cada	vez	que
acude	a	las	Escrituras.	Por	la	misma	razón,	puede	creer	que	el	Espíritu	Santo	está
dispuesto	a	ayudarlo	a	dar	cuerpo	a	sus	percepciones.	Por	lo	tanto,	abra	el	Libro
con	expectación.	Anticipe	el	descubrimiento	de	una	respuesta	práctica	a	la
verdad	de	Dios.	Acudir	a	la	Biblia	con	la	fe	de	que	encontrará	una	aplicación
para	ella	marca	una	gran	diferencia,	comparado	con	creer	que	no	la	encontrará.

El	ministro	y	escritor	puritano	Thomas	Watson,	cuya	influencia	fue	tan	grande
que	Charles	Spurgeon	lo	llamó	«la	madre	nodriza	de	los	gigantescos	hombres	de
fe	evangélicos»[16],	estimuló	la	anticipación	de	la	aplicación	cuando	dijo:

Tomen	cada	palabra	como	si	fuera	dicha	para	ustedes.	Cuando	la	Palabra	truene
en	contra	del	pecado,	piensen	de	esta	manera:	«Dios	se	refiere	a	mis	pecados»;
cuando	presione	cualquier	deber:	«Dios	se	refiere	a	mí	con	esto».	Muchos	alejan
las	Escrituras	de	sí,	como	si	les	concerniera	solamente	a	los	que	vivieron	en	la
época	en	que	fue	escrita;	pero	si	ustedes	tienen	la	intención	de	sacar	provecho	de
la	Palabra,	llévenla	a	casa	para	ustedes	mismos:	una	medicina	no	hará	ningún
bien	si	no	se	aplica[17].

Debido	a	que	Dios	inspiró	las	Escrituras,	crea	que	lo	que	lee	fue	destinado	para
usted,	al	menos	de	alguna	manera	que	se	asocia	con	Cristo,	así	como	para	los
primeros	que	recibieron	el	mensaje.	Sin	esa	actitud,	rara	vez	percibirá	la



aplicación	de	un	pasaje	de	las	Escrituras	a	su	situación	personal.

Entienda	el	texto

Una	mala	comprensión	del	significado	de	un	versículo	lleva	a	aplicaciones
equivocadas	del	mismo.	Por	ejemplo,	algunos	han	aplicado	la	orden	de
Colosenses	2:21,	«¡No	toques	esto!	¡No	pruebes	eso!	¡No	te	acerques	a
aquello!»,	para	prohibir	casi	todo	lo	imaginable.	En	tanto	que	puede	haber
buenos	motivos	para	abstenerse	de	algunas	de	las	cosas	en	contra	de	las	cuales	se
usa	este	versículo,	el	texto	se	aplica	incorrectamente	cuando	se	utiliza	de	esa
manera,	porque	su	significado	se	interpreta	mal.	Cuando	se	toma	en	su	contexto,
queda	claro	que	estas	palabras	eran,	en	realidad,	las	consignas	de	un	grupo
ascético	que	el	apóstol	Pablo	denunciaba	como	enemigo	del	evangelio.	Así	que,
si	usted	leyera	este	versículo	y	pensara	que	tal	vez	se	aplica	a	su	necesidad	de
bajar	de	peso,	quizá	le	agradaría	saber	que	esa	es	una	aplicación	inválida	de	una
interpretación	incorrecta.	(No	obstante,	un	cambio	de	dieta	podría	ser	la
aplicación	personal	a	la	cual	el	Espíritu	Santo	lo	guíe	al	leer	1	Corintios	9:27).

Thomas	Watson	tenía	razón	cuando	dijo:	«Tomen	cada	palabra	como	si	fuera
dicha	para	ustedes».	Pero	no	podemos	hacerlo	hasta	que	entendamos	qué
propósito	tenía	para	quienes	lo	escucharon	primero.	Si	usted	toma	cada	palabra
del	llamado	de	Dios	a	Abram	en	Génesis	12:1-7	como	si	se	hubieran	dicho	para
usted,	pronto	se	mudaría	a	Israel.	Pero	si	entiende	ese	llamado	particular	como
exclusivo	para	Abram,	todavía	puede	descubrir	las	verdades	eternas	que	hay	en
él	y	aplicar	cada	palabra	a	sí	mismo.	¿Ha	seguido	el	llamado	de	Dios	de	acudir	a
Cristo?	¿Está	dispuesto	a	obedecer	la	voluntad	de	Dios	donde	sea	que	él	lo
llame:	a	un	trabajo	nuevo,	a	un	lugar	nuevo,	al	campo	misionero,	y	así
sucesivamente?

Tenemos	que	entender	cómo	se	aplicó	un	pasaje	cuando	se	dio	por	primera	vez,
antes	de	que	podamos	comprender	cómo	se	aplica	ahora.	Cuando	Jesús	dijo:
«Hoy	estarás	conmigo	en	el	paraíso»	(Lucas	23:43),	su	aplicación	inmediata	era
para	el	ladrón	que	estaba	en	la	cruz	junto	a	él.	Sin	embargo,	debido	a	que	estas
palabras	son	parte	de	las	Escrituras,	y	porque	«toda	la	Escritura	es	inspirada	por
Dios	y	es	útil»	(2	Timoteo	3:16),	el	Señor	pretende	que	tengan	aplicación	para



todos	los	creyentes.	Obviamente,	la	aplicación	contemporánea	no	es	que	cada
cristiano	se	morirá	hoy	y	estará	con	Jesús	en	el	paraíso.	Pero	una	forma	en	la	que
podemos	aplicar	este	texto	tiene	que	ver	con	prepararse	para	la	muerte.	Estamos
conscientes	de	que	es	posible	que	la	muerte	llegue	hoy	y	entonces	nos
examinamos	en	cuanto	a	nuestra	preparación	para	ella.	También	podemos	aplicar
el	texto	con	relación	a	la	presencia	de	Cristo.	Como	cristianos,	Cristo	siempre
está	presente	dentro	de	nosotros;	por	consiguiente,	él	está	con	nosotros	hoy,
aunque	todavía	no	estemos	en	el	paraíso.	¿Cómo	cambia	sus	oraciones	o	su
perspectiva	del	resto	del	día	una	fresca	percatación	de	la	presencia	de	Cristo?

La	promesa	de	Jesús	al	ladrón	es	un	ejemplo	de	cómo	no	todas	las	promesas	se
hicieron	para	que	se	aplicaran	hoy	en	exactamente	la	misma	manera	que	en	el
contexto	original.	Aun	así,	muchas	otras	promesas	son	generales,	universales	y
perpetuas	en	su	aplicación.	Un	ejemplo	obvio	es	Juan	3:16.	Otro	es	Romanos
10:9.	¿Cómo	podemos	saber	qué	pasajes	deberían	aplicarse	de	alguna	manera
distinta	al	contexto	original?	Aquí	es	donde	el	conocimiento	creciente	de	las
Escrituras	a	través	de	oír,	leer	y,	en	particular,	estudiar	la	Biblia	genera
dividendos.	Porque	mientras	mejor	entendamos	la	Biblia,	más	preparados
estaremos	para	aplicarla.

Ahora	bien,	yo	sostengo	que	la	mayor	parte	de	las	Escrituras	es	clara	y	directa	en
su	significado	básico.	Nuestro	problema	sigue	siendo	más	la	falta	de	acción	que
de	comprensión.	Hay	que	entender	las	palabras	de	las	Escrituras	para	ponerlas	en
práctica,	pero	si	no	las	aplicamos,	en	realidad	no	las	entendemos.

Medite	para	discernir	la	aplicación

Ya	hemos	observado	que	la	meditación	no	es	un	fin	en	sí	misma.	Sin	embargo,
pensar	profundamente	en	las	verdades	y	realidades	espirituales	de	las	Escrituras
es	la	clave	que	a	menudo	se	descuida	para	ponerlas	en	práctica.	Los	datos	de	la
información	bíblica	se	convierten	en	aplicación	práctica	por	medio	de	la
meditación.

Si	leemos,	escuchamos	o	estudiamos	la	Palabra	de	Dios	sin	meditar	en	ella,	no
debería	sorprendernos	que	sea	tan	difícil	aplicar	las	Escrituras	a	situaciones
concretas.	Tal	vez	hasta	podríamos	entrenar	a	un	loro	para	que	aprenda	cada



versículo	de	las	Escrituras	que	nosotros	mismos	hemos	memorizado,	pero	si	no
aplicamos	esos	versículos	a	la	vida,	no	serán	de	mucho	más	valor	perdurable
para	nosotros	que	para	el	loro.	¿De	qué	manera	se	convierte	la	Palabra
memorizada	en	la	Palabra	aplicada?	Eso	ocurre	por	medio	de	la	meditación.

La	mayor	parte	de	la	información,	incluso	la	información	bíblica,	pasa	por
nuestra	mente	como	el	agua	por	un	colador.	Generalmente	nos	llega	tanta
información	cada	día	que	retenemos	muy	poca.	Pero	cuando	meditamos,	la
verdad	permanece	y	percola.	Podemos	oler	su	aroma	más	plenamente	y	sentir
mejor	el	sabor.	A	medida	que	reposa	en	nuestro	cerebro,	llegan	nuevas
perspectivas.	La	meditación	calienta	el	corazón,	y	la	verdad	fría	se	derrite	y	se
convierte	en	acción	apasionada.

El	Salmo	119:15	lo	explica	de	esta	manera:	«Estudiaré	tus	mandamientos	y
reflexionaré	sobre	tus	caminos».	A	través	de	la	meditación	en	la	Palabra	de	Dios
fue	que	el	salmista	entendió	cómo	considerar	los	caminos	de	Dios	para	vivir;	es
decir,	cómo	ser	un	hacedor	de	ellos.	Para	nosotros	no	es	distinto.	La	manera	de
determinar	cómo	se	aplica	cualquier	parte	de	las	Escrituras	a	situaciones	reales
de	la	vida	es	meditar	en	esa	parte	de	las	Escrituras.

Haga	preguntas	orientadas	a	la	aplicación	del	texto

Como	observamos	anteriormente,	hacer	preguntas	acerca	del	texto	es	una	de	las
mejores	maneras	de	meditar.	Mientras	más	preguntas	haga	y	responda	sobre	un
versículo	de	las	Escrituras,	más	lo	entenderá	y	verá	con	más	claridad	cómo
aplicarlo.

Aquí	hay	algunos	ejemplos	de	preguntas	orientadas	a	la	aplicación	que	pueden
ayudarlo	a	convertirse	en	un	hacedor	de	la	Palabra	de	Dios:

¿Revela	este	texto	algo	que	yo	debería	creer	acerca	de	Dios?

¿Revela	este	texto	algo	por	lo	cual	yo	debería	alabar	a	Dios,	agradecerle	o
confiar	en	él?



¿Me	revela	el	texto	algo	por	lo	cual	debería	orar	para	mí	mismo	o	para	otros?

¿Me	revela	el	texto	algo	acerca	de	lo	cual	yo	debería	tener	una	actitud	nueva?

¿Me	revela	el	texto	algo	sobre	lo	que	debería	tomar	una	decisión?

¿Me	revela	el	texto	algo	que	yo	debería	hacer	por	Cristo,	por	otros	o	por	mí
mismo?

Hay	veces	en	las	que	un	versículo	de	las	Escrituras	tendrá	una	aplicación	tan
evidente	para	su	vida	que	prácticamente	saltará	de	la	página,	lo	tomará	de	los
hombros	y	lo	apremiará	para	que	usted	haga	lo	que	dice.	Sin	embargo,	la
mayoría	de	las	veces	hay	que	interrogar	al	versículo	y	hacerle	preguntas
pacientemente	hasta	que	aparezca	claramente	una	respuesta	realista.

Responda	específicamente

Un	encuentro	con	Dios	a	través	de	su	Palabra	debe	resultar	en	por	lo	menos	una
respuesta	específica.	En	otras	palabras,	después	de	que	haya	concluido	su	tiempo
de	asimilación	bíblica,	usted	debería	poder	especificar	por	lo	menos	una
respuesta	definitiva	que	haya	dado	o	que	dará	a	lo	que	ha	encontrado.	Esa
respuesta	podría	ser	un	acto	explícito	de	fe,	adoración,	alabanza,	gratitud	u
oración.	Puede	manifestarse	pidiéndole	perdón	a	alguien	o	dando	una	palabra	de
aliento.	La	respuesta	puede	implicar	renunciar	a	un	pecado	o	producir	un	acto	de
amor.	Independientemente	de	cuál	sea	la	naturaleza	de	esa	respuesta,
comprométase	conscientemente	a	hacer	por	lo	menos	una	acción,	siguiendo	la
asimilación	de	la	Palabra	de	Dios.

¿Qué	tan	importante	es	esto?	¿Cuántas	veces	ha	cerrado	su	Biblia	y	de	repente	se
da	cuenta	de	que	no	puede	recordar	nada	de	lo	que	ha	leído?	¿En	cuántos
estudios	bíblicos	ha	participado	y	cuántos	sermones	ha	escuchado	que	no	han
dejado	en	su	vida	ninguna	huella	en	absoluto	de	las	Escrituras?	He	conocido	a
personas	que	estaban	hasta	en	seis	estudios	bíblicos	por	semana;	aun	así,
solamente	crecían	en	conocimiento	y	no	en	la	semejanza	a	Cristo	porque	no



aplicaban	lo	que	aprendían.	A	pesar	de	todo	lo	que	asimilaban	de	la	Biblia,	su
vida	de	oración	no	era	fuerte,	no	influenciaban	con	el	evangelio	a	las	personas
perdidas	y	su	vida	familiar	era	muy	tensa.	Si	empezamos	a	disciplinarnos	para
determinar,	por	lo	menos,	una	respuesta	específica	al	texto	antes	de	alejarnos	de
él,	creceremos	mucho	más	rápidamente	en	la	gracia.	Si	no	tenemos	esta	clase	de
aplicación,	no	somos	hacedores	de	la	Palabra	de	Dios.

MÁS	APLICACIÓN

¿Va	a	iniciar	un	plan	para	memorizar	la	Palabra	de	Dios?	Si	ha	sido	cristiano
por	mucho	tiempo,	es	probable	que	ya	haya	memorizado	mucho	más	de	las
Escrituras	de	lo	que	se	da	cuenta.	Uno	de	los	versículos	que	tal	vez	sepa	es
Filipenses	4:13:	«Pues	todo	lo	puedo	hacer	por	medio	de	Cristo,	quien	me	da
las	fuerzas».	¿Usted	cree	que	este	versículo	es	verdad?	¿Cree	que	el	«todo»
que	se	menciona	allí	incluye	la	memorización	de	las	Escrituras?	Ya	que	puede
hacerlo,	¿lo	hará?	¿Cuándo	empezará?

¿Va	a	cultivar	la	Disciplina	de	meditar	en	la	Palabra	de	Dios?	Pensar
ocasionalmente	acerca	de	Dios	no	es	meditar.	William	Bridge	dijo:	«Un
hombre	puede	pensar	en	Dios	todos	los	días	y	no	meditar	en	Dios	ningún
día»[18].	Dios	nos	llama	a	través	de	las	Escrituras	a	desarrollar	la	práctica	de
morar	con	él	en	nuestros	pensamientos.

A	estas	alturas,	estoy	seguro	de	que	usted	se	da	cuenta	de	que	cultivar	la
disciplina	de	la	meditación	implica	un	compromiso	de	tiempo.	William	Bridge,
uno	de	los	primeros	y	mejores	escritores	evangélicos	del	tema	de	la	meditación,
anticipó	este	problema	de	dedicar	tiempo	a	meditar:

«Oh	—dice	alguien—,	yo	pensaría	en	Dios	y	meditaría	en	Dios	con	todo	mi
corazón,	pero	el	trabajo	de	la	meditación	es	un	trabajo	de	tiempo,	requerirá
tiempo,	y	no	tengo	tiempo;	mis	manos	están	tan	llenas	de	negocios,	y	tan	llenas
de	ocupaciones,	que	no	tengo	tiempo	para	este	trabajo.	La	meditación	no	es	un
pensamiento	pasajero,	sino	un	trabajo	de	tiempo,	y	pedirá	tiempo,	y	yo	no	tengo



tiempo».	Por	lo	tanto,	anote	lo	que	dice	David	en	el	Salmo	[119,	RVR60]:
«Inclina	mi	corazón	a	tus	testimonios».	¿Cómo?	«Aparta	mis	ojos,	que	no	vean
la	vanidad».	La	manera	de	hacer	que	el	corazón	se	incline	a	los	testimonios	de
Dios	es	quitando	los	ojos	de	estas	vanidades	externas.	Por	lo	tanto,	¿meditará	en
Dios	y	en	las	cosas	de	Dios?	Entonces	tengan	cuidado	de	que	sus	corazones,	y
sus	manos,	no	estén	demasiado	llenos	del	mundo	y,	por	lo	tanto,	de	sus
ocupaciones.	[...]

Amigos,	hay	un	arte,	y	una	habilidad	divina	de	meditación,	que	ninguno	puede
enseñar	sino	solamente	Dios.	¿Les	gustaría	tenerla?	Entonces,	vayan	a	Dios,	y
suplíquenle	a	Dios	estas	cosas[19].

La	pregunta	que	naturalmente	tendemos	a	hacer	a	estas	alturas	es:	«¿Vale	la	pena
este	compromiso	de	mi	tiempo	para	la	Disciplina	de	la	meditación?».	No	puedo
dar	una	respuesta	mejor	que	la	de	William	Bridge:

Es	una	ayuda	para	el	conocimiento;	de	esa	manera,	su	conocimiento	aumenta.
Por	lo	tanto,	la	memoria	se	fortalece.	Por	lo	tanto,	sus	corazones	se	vivifican.	Por
lo	tanto,	serán	librados	de	pensamientos	pecaminosos.	Por	lo	tanto,	sus
corazones	se	adaptarán	a	cada	deber.	Por	lo	tanto,	crecerán	en	la	gracia.	Por	lo
tanto,	llenarán	todos	los	rincones	y	las	grietas	de	su	vida,	y	sabrán	cómo	invertir
su	tiempo	libre	y	mejorarlo	para	Dios.	Por	lo	tanto,	sacarán	bien	del	mal.	Y	por
lo	tanto,	conversarán	con	Dios,	tendrán	comunión	con	Dios	y	disfrutarán	a	Dios.
E	insisto,	¿no	hay	suficiente	provecho	aquí	para	endulzar	la	travesía	de	sus
pensamientos	en	la	meditación?[20].

Cuando	uno	considera	lo	que	las	Escrituras	dicen	acerca	de	la	meditación,	y
cuando	evalúa	los	testimonios	de	algunos	de	los	hombres	y	mujeres	más
piadosos	de	la	historia	cristiana,	son	innegables	la	importancia	y	el	valor	de	la
meditación	cristiana	para	progresar	en	el	crecimiento	cristiano.

Reflexione	en	una	cita	más	sobre	el	tema.	Presenta	un	desafío	para	la	meditación
de	Richard	Baxter,	el	escritor	más	práctico	de	todos	los	escritores	puritanos.	Me
uno	a	él	para	hacerle	este	desafío	en	cuanto	al	cultivo	de	la	Disciplina	de	la



meditación:

Si,	mediante	estos	instrumentos,	usted	no	ve	un	crecimiento	en	todas	las	gracias,
y	no	supera	la	estatura	de	los	cristianos	comunes,	y	no	es	más	servicial	en	su
lugar,	y	más	precioso	a	los	ojos	de	todas	las	personas	perceptivas;	si	su	alma	no
disfruta	más	de	la	comunión	con	Dios,	y	su	vida	no	está	más	llena	de	consuelo,	y
no	la	tiene	mejor	preparada	para	la	hora	de	la	muerte:	entonces	deseche	estas
indicaciones	y	grite	para	siempre	que	soy	un	impostor[21].

¿Demostrará	ser	alguien	que	«aplica»	la	Palabra?	Usted	ha	leído	muchos
versículos	de	la	Palabra	de	Dios	en	este	capítulo.	¿Qué	hará	como	respuesta	a
estos	pasajes	de	las	Escrituras?

La	mayoría	de	nosotros	consideraría	que	somos	hacedores	de	la	Palabra	y	no
simplemente	oidores.	Pero	«demuéstrelo»,	como	dice	el	comienzo	de	Santiago
1:22	en	una	traducción	de	la	Biblia	en	inglés:	«Demuestren	que	son	hacedores	de
la	palabra»[22].	¿Cómo	demostrará	que	es	un	hacedor	de	la	Palabra	de	Dios
como	se	le	ha	expuesto	aquí?

La	Disciplina	de	la	asimilación	de	la	Biblia,	especialmente	la	Disciplina	de
aplicar	la	Palabra	de	Dios,	será	difícil	frecuentemente	y	por	muchas	razones,	de
las	cuales	la	oposición	espiritual	no	es	la	menos	importante.	J.	I.	Packer	dice
algo	que	deja	que	pensar:

Si	yo	fuera	el	diablo,	uno	de	mis	primeros	objetivos	sería	impedirle	a	la	gente
que	profundizara	en	la	Biblia.	Sabiendo	que	es	la	Palabra	de	Dios,	que	enseña	a
los	hombres	a	conocer,	amar	y	servir	al	Dios	de	la	Palabra,	debo	hacer	todo	lo
posible	por	rodearla	del	equivalente	espiritual	a	las	fosas,	los	arbustos	espinosos
y	las	trampas	para	hombres,	para	ahuyentar	a	las	personas.	[...]	A	toda	costa,
debo	desear	impedirles	que	usen	su	mente	de	una	forma	disciplinada	para
entender	la	magnitud	de	su	mensaje[23].



A	pesar	de	la	dificultad	y	de	la	oposición	espiritual,	¿está	usted	dispuesto,	cueste
lo	que	cueste,	a	empezar	a	usar	su	mente	«de	una	manera	disciplinada»	para
alimentarse	de	la	Palabra	de	Dios	«para	la	piedad»?



CAPÍTULO	4

LA	ORACIÓN...	PARA	LA	PIEDAD

Los	protestantes	somos	un	pueblo	indisciplinado.	Esa	es	la	razón	de	una	buena
parte	de	la	escasez	de	entendimiento	espiritual	y	de	la	grave	falta	de	poder

moral.

ALBERT	EDWARD	DAY

El	receptor	de	señales	de	radio	más	grande	del	mundo	está	en	Nuevo	México.
Los	pilotos	lo	llaman	«el	plantío	de	hongos».	Su	verdadero	nombre	es	Karl	G.
Jansky	Very	Large	Array	(Conjunto	Muy	Grande	Karl	G.	Jansky).	El	«VLA»
(por	sus	siglas	en	inglés)	es	una	sucesión	de	veintisiete	discos	satelitales	enormes
a	lo	largo	de	sesenta	y	un	kilómetros	de	vías	férreas.	Juntas,	las	parabólicas
emulan	un	único	telescopio	del	tamaño	de	Washington,	D.	C.	Los	astrónomos
llegan	de	todas	partes	del	mundo	para	analizar	las	imágenes	ópticas	de	los	cielos
compuestas	por	el	VLA	a	partir	de	las	señales	de	radio	que	recibe	del	espacio.
¿Por	qué	es	necesario	un	aparato	tan	gigante?	Porque	las	ondas	radiales,	muchas
veces	emitidas	por	fuentes	que	están	a	millones	de	años	luz	de	distancia,	son
muy	débiles.	La	energía	total	de	todas	las	ondas	radiales	que	se	han	registrado
alguna	vez	apenas	equivale	a	la	fuerza	de	un	solo	copo	de	nieve	al	caer	al	suelo.

¡Qué	enormes	distancias	recorren	las	personas	para	buscar	un	débil	mensaje	del
espacio,	mientras	que	Dios	ha	hablado	tan	claramente	a	través	de	su	Hijo	y	de	su
Palabra!	Con	grandes	esfuerzos,	a	través	de	los	ojos	de	los	telescopios	y	de	los
oídos	electrónicos	del	VLA,	recorren	la	oscuridad	infinita	en	busca	de	una
posible	palabra	proveniente	de	algún	lugar	del	universo.	Al	mismo	tiempo,
nosotros	«confiamos	aún	más	en	el	mensaje	que	proclamaron	los	profetas.
Ustedes	deben	prestar	mucha	atención	a	lo	que	ellos	escribieron,	porque	sus
palabras	son	como	una	lámpara	que	brilla	en	un	lugar	oscuro	hasta	que	el	Día



amanezca	y	Cristo,	la	Estrella	de	la	Mañana,	brille	en	el	corazón	de	ustedes»
(2	Pedro	1:19).

Pero	Dios	no	solo	nos	habló	clara	y	poderosamente	por	medio	de	Cristo	y	de	las
Escrituras;	también	tiene	un	Oído	Muy	Grande	continuamente	abierto	para
nosotros.	Él	escucha	todas	las	oraciones	de	sus	hijos,	aun	cuando	nuestras
oraciones	sean	más	débiles	que	un	copo	de	nieve.	Por	esa	razón,	de	todas	las
Disciplinas	Espirituales,	la	oración	se	ve	superada	en	importancia	solo	por	la
asimilación	de	la	Palabra	de	Dios.

Sin	embargo,	y	pese	a	la	importancia	en	segundo	lugar	que	tiene	la	oración,	las
encuestas	estadísticas	y	la	experiencia	parecen	coincidir	en	que	un	gran
porcentaje	de	cristianos	profesos	pasan	poco	tiempo	en	oración	prolongada.	Si
bien	pueden	expresar	una	frase	de	oración	ocasionalmente	a	lo	largo	del	día,	casi
nunca	pasan	más	de	unos	pocos	minutos,	si	apenas	eso,	conversando	a	solas	con
Dios.

Es	muy	fácil	hacer	sentir	culpables	a	las	personas	por	fracasar	en	la	oración	y	ese
no	es	el	propósito	de	este	capítulo.	Pero	tenemos	que	aceptar	el	hecho	de	que
para	ser	como	Jesús	debemos	orar.

LA	ORACIÓN	SE	ESPERA

Me	doy	cuenta	de	que	decir	que	se	espera	que	oremos	puede	hacer	que	los	hijos
de	una	época	no	conformista	y	antiautoritaria	se	alarmen	un	poco.	Sin	embargo,
quienes	se	han	sometido	a	la	autoridad	de	Cristo	y	de	la	Biblia	saben	que	la
voluntad	de	Dios	es	que	oremos.	Pero	también	creemos	que	su	voluntad	es
buena.

Jesús	espera	que	oremos

No	piense	en	la	oración	como	un	requisito	impersonal.	Dese	cuenta	de	que	es



una	persona,	el	Señor	Jesucristo,	con	toda	autoridad	y	con	todo	amor,	quien
espera	que	oremos.	Estos	extractos	de	sus	palabras	muestran	que	él	en	persona
espera	que	oremos:

Mateo	6:5:	«Cuando	ores...»

Mateo	6:6:	«Pero	tú,	cuando	ores...»

Mateo	6:7:	«Cuando	ores...»

Mateo	6:9:	«Ora	de	la	siguiente	manera...»

Lucas	11:9:	«Así	que	les	digo,	sigan	pidiendo	[...];	sigan	buscando	[...];	sigan
llamando...».

Lucas	18:1:	«Jesús	les	contó	una	historia	a	sus	discípulos	para	mostrarles	que
siempre	debían	orar».

Imagine	que	Jesús	se	le	apareciera	personalmente	a	usted,	como	lo	hizo	al
apóstol	Juan	en	la	isla	de	Patmos	en	Apocalipsis	1,	y	le	dijera	que	espera	que
usted	ore.	¿No	llegaría	a	ser	más	fiel	en	la	oración,	sabiendo	específicamente	que
Jesús	espera	eso	de	usted?	Bueno,	las	palabras	de	Jesús	citadas	más	arriba	son	su
voluntad	para	usted	de	la	misma	manera	que	si	él	lo	llamara	por	su	nombre	y	se
las	dijera	cara	a	cara.

La	Palabra	de	Dios	lo	deja	bien	en	claro

Además	de	las	palabras	de	Jesús,	la	expectativa	inequívoca	de	Dios	en	el	resto
del	Nuevo	Testamento	es	que	oremos.

Colosenses	4:2:	«Manténganse	constantes	en	la	oración»	(DHH).	Las
personas	que	se	mantienen	«constantes	en	la	oración»	han	consagrado	su	vida



para	parecerse	a	Cristo,	una	vida	en	la	que	la	oración	es	una	prioridad
continua.	Cuando	usted	hace	de	algo	una	prioridad,	cuando	se	sacrifica	por
eso,	cuando	le	dedica	tiempo,	sabe	que	está	consagrado	a	eso.	Dios	espera	que
los	cristianos	se	consagren	a	la	oración.

1	Tesalonicenses	5:17:	«Oren	sin	cesar»	(NVI).	Mientras	que	«manténganse
constantes	en	la	oración»	hace	énfasis	en	la	oración	como	actividad,	«oren	sin
cesar»	nos	recuerda	que	la	oración	es	también	una	relación.	La	oración	es,	en
un	sentido,	la	expresión	de	una	relación	continua	del	cristiano	con	el	Padre.

Este	versículo,	entonces,	no	significa	que	no	debamos	hacer	nada	más	que	orar,
pues	la	Biblia	espera	muchas	otras	cosas	de	nosotros,	además	de	la	oración,
incluyendo	tiempos	de	descanso	cuando	no	podemos	orar	conscientemente.	Pero
sí	significa	que	si	hablar	con	y	pensar	en	Dios	no	pueden	estar	en	el	primer	plano
de	su	mente,	siempre	deberían	estar	a	un	costado	y	listos	para	tomar	el	lugar	de
aquello	en	lo	que	esté	concentrándose.	Podría	considerar	el	orar	sin	cesar	como
comunicarse	con	Dios	por	medio	de	la	línea	uno,	mientras	además	recibe
llamadas	en	otra	línea.	Incluso	cuando	esté	hablando	en	la	otra	línea,	nunca
pierde	conocimiento	de	la	necesidad	de	devolverle	su	atención	al	Señor.	De
manera	que	orar	sin	cesar	quiere	decir	que	usted	realmente	nunca	deja	de
conversar	con	Dios;	simplemente	tiene	interrupciones	frecuentes.

Podría	haber	escogido	otros	pasajes	del	Nuevo	Pacto	que	indican	que	Dios
espera	que	oremos,	pero	estos	dos	son	especialmente	significativos	porque	son
mandatos	directos.	Esto	significa	que	tener	muy	poco	tiempo,	demasiadas
responsabilidades,	demasiados	niños,	demasiado	trabajo,	muy	poco	deseo,	muy
poca	experiencia,	etcétera,	no	son	excusas	que	nos	eximen	de	la	expectativa	de
que	oremos.	Dios	nos	da	épocas	en	la	vida	en	las	que	las	prioridades	cambian,
así	como	cambia	el	tiempo	que	disponemos	para	ellas[1];	sin	embargo,	en	cada
época,	Dios	espera	que	cada	cristiano	se	consagre	a	la	oración	y	a	orar	sin	cesar.

Un	hombre	de	oración	y	reformador	de	la	iglesia,	Martín	Lutero,	expresó	de	la
siguiente	manera	la	expectativa	de	Dios	por	la	oración:	«Así	como	la	ocupación
de	los	sastres	es	hacer	ropa	y	la	de	los	zapateros	es	reparar	zapatos,	de	igual
manera,	la	ocupación	de	los	cristianos	es	orar»[2].

Pero	tenemos	que	ver	la	expectativa	de	orar	no	solo	como	un	llamado	divino,
sino	también	como	una	invitación	real.	Como	nos	dijo	el	autor	de	Hebreos:	«Así
que	acerquémonos	con	toda	confianza	al	trono	de	la	gracia	de	nuestro	Dios.	Allí



recibiremos	su	misericordia	y	encontraremos	la	gracia	que	nos	ayudará	cuando
más	la	necesitemos»	(Hebreos	4:16).	Podemos	ser	pesimistas	en	cuanto	a	la
oración	y	ver	la	expectativa	de	orar	solamente	como	una	obligación,	o	podemos
ser	optimistas	y	ver	el	mandato	de	orar	como	una	oportunidad	de	recibir	la
misericordia	y	la	gracia	de	Dios.

Mi	esposa,	Caffy,	espera	que	la	llame	cuando	viajo.	Esa	expectativa	es	una
expectativa	de	amor.	Ella	solicita	que	la	llame	porque	quiere	tener	noticias	sobre
mí.	La	expectativa	de	Dios	de	que	oremos	es	así.	Su	mandato	de	que	oremos	es
una	orden	de	amor.	En	su	amor,	desea	comunicarse	con	nosotros	y	bendecirnos.

Dios	también	espera	que	oremos	de	la	misma	manera	que	un	general	espera
tener	noticias	de	sus	soldados	que	están	en	la	batalla.	Un	escritor	nos	recuerda
que	«la	oración	es	un	walkie-talkie	para	la	guerra,	no	un	intercomunicador
doméstico	para	tener	más	conveniencias»[3].	Dios	espera	que	usemos	el	walkie-
talkie	de	la	oración	porque	ese	es	el	instrumento	que	él	ordenó	no	solo	para	la
vida	piadosa,	sino	también	para	la	guerra	espiritual	entre	su	reino	y	el	reino	de	su
enemigo.	Abandonar	la	oración	es	pelear	la	batalla	con	nuestros	propios
recursos,	en	el	mejor	de	los	casos,	y	perder	el	interés	en	la	batalla,	en	el	peor	de
los	casos.

No	olvidemos	que	esta	expectativa	de	orar	es	una	expectativa	del	evangelio.	En
otras	palabras,	la	oración	no	es	tanto	un	deber	como	un	privilegio,	y	no	es	tanto
un	privilegio	como	una	expresión	de	la	vida.	Esperamos	que	los	niños	se
comuniquen,	aun	si	lo	único	que	puedan	hacer	sea	llorar,	porque	están	vivos.
Así,	Dios	espera	que	sus	hijos	se	comuniquen	porque	recibieron	la	vida	eterna	y
han	«recibido	el	espíritu	de	adopción,	por	el	cual	clamamos:	¡Abba,	Padre!»
(Romanos	8:15,	RVR60).	El	apóstol	Pablo	lo	reiteró	en	Gálatas	4:6:	«Debido	a
que	somos	sus	hijos,	Dios	envió	al	Espíritu	de	su	Hijo	a	nuestro	corazón,	el	cual
nos	impulsa	a	exclamar	“Abba,	Padre”».	Los	hijos	de	Dios,	movidos	por	los
impulsos	del	Espíritu	Santo,	quieren	hablar	con	su	Padre	celestial.

Además,	sabemos	lo	siguiente:	Jesús	oraba.	Lucas	nos	dijo:	«Así	que	Jesús
muchas	veces	se	alejaba	al	desierto	para	orar»	(Lucas	5:16).	Si	Jesús	necesitaba
orar,	¿cuánto	más	necesitamos	orar	nosotros?	La	oración	se	espera	de	nosotros
porque	la	necesitamos.	No	seremos	como	Jesús	sin	ella.

Entonces,	¿por	qué	tantos	creyentes	confiesan	que	no	oran	cómo	deberían?	A
veces,	el	problema	es	principalmente	falta	de	disciplina:	nunca	planifican	la



oración;	nunca	asignan	tiempo	solo	para	orar.	Aunque	de	la	boca	para	afuera	se
dice	dar	prioridad	a	la	oración,	en	realidad	siempre	parece	quedar	fuera	por
causa	de	actividades	más	urgentes.

Muchas	veces	no	oramos	porque	dudamos	que	realmente	pasará	algo	si	lo
hacemos.	Por	supuesto,	no	lo	reconocemos	públicamente.	Pero	si	nos
sintiéramos	seguros	de	que	habría	resultados	visibles	a	los	sesenta	segundos	de
cada	oración,	habría	agujeros	en	las	rodillas	de	cada	par	de	pantalones	de	los
cristianos	del	mundo.	Obviamente,	la	Biblia	nunca	promete	esto,	aunque	Dios	sí
promete	contestar	la	oración.	Puesto	que	la	oración	involucra	comunicación	en	el
ámbito	espiritual,	muchas	oraciones	se	responden	de	maneras	que	no	se	pueden
ver	en	el	ámbito	material.	Muchas	oraciones	reciben	respuestas	de	maneras
distintas	a	lo	que	pedimos.	Por	diversas	razones,	después	de	que	abrimos	los	ojos
no	siempre	vemos	una	prueba	tangible	de	nuestras	oraciones.	Cuando	no
estamos	alerta,	esto	nos	tienta	a	dudar	del	poder	de	Dios	a	través	de	la	oración.

No	sentir	la	cercanía	de	Dios	también	puede	desalentar	la	oración.	Existen	esos
momentos	maravillosos	en	los	que	el	Señor	parece	estar	tan	cerca	que	casi
esperamos	escuchar	una	voz	audible.	En	tales	momentos	de	preciosa	intimidad
con	Dios	nadie	necesita	que	le	den	un	codazo	para	orar.	Pero	normalmente	no
nos	sentimos	así.	De	hecho,	a	veces	no	podemos	sentir	en	absoluto	la	presencia
de	Dios.	En	tanto	que	es	cierto	que	nuestra	práctica	de	oración	(así	como	todos
los	aspectos	de	nuestra	vida	cristiana)	debería	estar	regida	por	la	verdad	de	las
Escrituras	más	que	por	nuestros	sentimientos,	aun	así,	la	fragilidad	de	nuestras
emociones	a	menudo	erosiona	el	deseo	de	orar.	Cuando	el	deseo	de	orar	se
debilita,	podemos	encontrar	muchas	otras	cosas	que	hacer	aparte	de	orar.

Cuando	hay	poca	conciencia	de	la	necesidad	real,	hay	poca	oración	real.	Algunas
circunstancias	nos	ponen	de	rodillas.	Pero	hay	períodos	en	los	que	la	vida	parece
bastante	manejable.	Si	bien	es	cierto	que	Jesús	dijo:	«Separados	de	mí,	no
pueden	hacer	nada»	(Juan	15:5),	esta	verdad	nos	llega	al	alma	con	más	poder	en
algunas	ocasiones	que	en	otras.	Podemos	vivir	durante	días	con	orgullo	y
autosuficiencia,	como	si	la	oración	fuera	necesaria	solamente	cuando	se	presenta
algo	demasiado	grande	para	poder	manejarlo	por	nosotros	mismos.	Hasta	que
nos	demos	cuenta	de	lo	peligrosa	e	insensata	que	es	esta	actitud,	la	expectativa
que	tiene	Dios	de	nuestra	oración	podrá	parecer	irrelevante.

Cuando	nuestra	percepción	de	la	grandeza	de	Dios	y	del	evangelio	es	vaga,
nuestras	vidas	de	oración	son	insignificantes.	Cuanto	menos	pensamos	en	la



naturaleza	y	el	carácter	de	Dios,	y	cuanto	menos	recordamos	lo	que	Jesucristo
hizo	por	nosotros	en	la	cruz,	menos	queremos	orar.	Hoy,	mientras	conducía	el
auto,	escuché	un	programa	de	radio	en	el	que	el	invitado,	un	astrofísico,	hablaba
de	los	millardos	de	galaxias	que	hay	en	el	universo.	Medité	en	esto	solo	un
momento,	y	automáticamente	empecé	a	alabar	y	a	orar.	¿Por	qué?	Fui
nuevamente	consciente	de	lo	grande	que	es	Dios	en	verdad.	Cuando	me	acuerdo
de	que	Cristo	me	salvó,	cuando	pienso	en	la	vergüenza	que	soportó	de	tan	buena
gana	por	mi	bien,	y	cuando	recuerdo	todo	lo	que	significa	esa	salvación,	la
oración	no	es	difícil.	Si	esta	clase	de	pensamientos	es	poco	frecuente,	la	oración
con	significado	también	será	poco	frecuente.

LA	ORACIÓN	SE	APRENDE

Otra	razón	por	la	que	muchos	cristianos	oran	tan	poco	es	porque	no	han
aprendido	acerca	de	la	oración.	Si	el	mandamiento	de	orar	lo	desalienta	porque
siente	que	no	sabe	cómo	orar	bien,	el	hecho	de	que	la	oración	se	aprende	debería
darle	esperanza.	Eso	quiere	decir	que	está	bien	comenzar	la	vida	cristiana	con
poco	conocimiento	o	experiencia	sobre	la	oración.	Sin	importar	cuán	débil	o
fuerte	sea	su	vida	de	oración	en	este	momento,	usted	puede	aprender	a
robustecerla	aún	más.

Hay	un	sentido	en	que	un	hijo	de	Dios	no	necesita	que	se	le	enseñe	a	orar,	tanto
como	un	bebé	no	necesita	que	se	le	enseñe	a	llorar.	Pero	llorar	por	las
necesidades	básicas	es	una	comunicación	mínima,	y	pronto	debemos	superar	esa
etapa	de	la	infancia.	La	Biblia	dice	que	tenemos	que	orar	para	la	gloria	de	Dios,
en	su	voluntad,	en	fe,	en	el	nombre	de	Jesús,	con	persistencia	y	aún	más.	El	hijo
de	Dios	aprende	a	orar	así,	poco	a	poco,	de	la	misma	manera	que	un	niño	en
edad	de	crecimiento	aprende	a	hablar.	Para	orar	como	se	espera,	para	orar	como
un	cristiano	en	crecimiento	y	para	orar	eficazmente,	tenemos	que	decir	como	los
discípulos	en	Lucas	11:1:	«Señor,	enséñanos	a	orar».

Orando



Si	alguna	vez	ha	aprendido	un	idioma	extranjero,	sabe	que	lo	aprende	mejor
cuando,	de	hecho,	tiene	que	hablarlo.	Lo	mismo	es	válido	con	el	«idioma
extranjero»	de	la	oración.	Hay	muchos	buenos	recursos	para	aprender	a	orar,
pero	la	mejor	manera	de	aprender	a	orar	es	orando.

Andrew	Murray[4],	ministro	sudafricano	y	autor	de	With	Christ	in	the	School	of
Prayer	(Escuela	de	la	oración),	escribió:	«Leer	un	libro	sobre	la	oración,
escuchar	conferencias	y	hablar	sobre	ella	es	muy	bueno,	pero	no	le	enseñará	a
orar.	No	se	consigue	nada	sin	ejercicio,	sin	práctica.	Yo	podría	escuchar	a	un
profesor	de	música	tocar	la	música	más	bella	durante	un	año,	pero	eso	no	me
enseñará	a	tocar	un	instrumento»[5].

El	Espíritu	Santo	les	enseña	cómo	orar	mejor	a	las	personas	que	oran.	Esa	es	una
de	las	aplicaciones	de	Juan	16:13	cuando	Jesús	dijo:	«Cuando	venga	el	Espíritu
de	verdad,	él	los	guiará	a	toda	la	verdad».	Así	como	un	avión	se	guía	más
fácilmente	cuando	está	volando	que	cuando	está	en	tierra	con	sus	motores
apagados,	el	Espíritu	Santo	nos	guía	mejor	cuando	estamos	volando	en	la
oración,	que	cuando	no	la	hacemos.

Meditando	en	las	Escrituras

Este	es	uno	de	los	conceptos	más	convincentes	de	la	oración	que	he	aprendido	en
mi	vida,	y	reafirma	la	importancia	y	el	valor	de	la	meditación	que	presenté	en	el
capítulo	anterior.	He	aquí	la	verdad	simple	pero	extraordinariamente	poderosa:	la
meditación	es	el	eslabón	perdido	entre	la	asimilación	de	la	Biblia	y	la	oración.
Muy	frecuentemente	separadas,	las	dos	deberían	estar	unidas.	Normalmente,
leemos	la	Biblia,	la	cerramos	y	hacemos	el	cambio	a	la	oración.	Pero	muchas
veces	parece	que	el	mecanismo	entre	ambas	no	engrana.	De	hecho,	después	de
avanzar	hacia	adelante	durante	nuestro	tiempo	en	la	Palabra,	el	cambio	a	la
oración	a	veces	se	siente	como	regresar	a	neutro,	o	incluso	a	dar	marcha	atrás.
En	lugar	de	eso,	debería	ser	una	transición	suave,	casi	imperceptible,	entre	el
aporte	de	las	Escrituras	y	la	salida	de	la	oración,	para	que	nos	acerquemos	aún
más	a	Dios	en	esos	momentos.	Esto	sucede	cuando	insertamos	el	vínculo	de	la
meditación	entre	ambas.



Al	menos	dos	versículos	bíblicos	enseñan	esto	con	un	ejemplo.	En	el	Salmo	5:1,
David	oró:	«Oh	SEÑOR,	óyeme	cuando	oro;	presta	atención	a	mi	gemido».	La
palabra	hebrea	que	se	traduce	como	«gemido»	también	se	puede	traducir	como
«meditación».	De	hecho,	esta	misma	palabra	se	usa	con	ese	sentido	en	otro
pasaje,	el	Salmo	19:14:	«Que	las	palabras	de	mi	boca	y	la	meditación	de	mi
corazón	sean	de	tu	agrado,	oh	SEÑOR,	mi	roca	y	mi	redentor».	Observe	que
ambos	versículos	son	oraciones,	súplicas	a	Dios	que	se	componían	de	las
«palabras»	de	David	(como	esperaríamos	en	la	oración),	pero	que	también
involucran	«meditación».	En	cada	caso,	la	meditación	era	un	catalizador	que
catapultaba	a	David	de	reflexionar	en	la	verdad	de	Dios	a	hablar	con	Dios.	En
5:1,	él	había	estado	meditando	y	entonces	David	le	pidió	al	Señor	que	lo	oyera	y
que	prestara	atención	a	su	meditación.	En	el	Salmo	19	encontramos	una	de	las
declaraciones	más	conocidas	de	las	Escrituras	que	se	haya	escrito	en	cualquier
parte,	comenzando	con	las	famosas	palabras	del	versículo	7	(LBLA):	«La	ley	del
SEÑOR	es	perfecta,	que	restaura	el	alma».	Esta	parte	continúa	a	través	del
versículo	11,	y	David	le	dio	forma	a	su	oración	en	el	versículo	14	como	resultado
de	estas	palabras	y	su	meditación.

El	proceso	funciona	de	la	siguiente	manera:	después	de	recibir	un	pasaje	de	las
Escrituras,	la	meditación	nos	permite	tomar	lo	que	Dios	dijo	y	pensar
profundamente	en	eso,	asimilarlo	y	luego	hablar	con	Dios	sobre	el	pasaje	en	una
oración	significativa.	Como	consecuencia,	oramos	por	lo	que	hemos	encontrado
en	la	Biblia,	pero	ahora	personalizado	mediante	la	meditación.	No	solo	tenemos
algo	sustancial	que	decir	en	oración,	así	como	la	seguridad	de	que	estamos
orando	a	Dios	los	pensamientos	de	Dios,	sino	que	además	pasamos	sin	ninguna
dificultad	hacia	la	oración,	incluso	con	más	pasión	por	lo	que	estamos	orando.

Cuando	la	oración	se	aviva	por	medio	de	la	meditación,	se	convierte	en	una
conversación	más	real	con	una	persona	real,	que	es	exactamente	de	lo	que	se
trata	la	oración.	Dios	nos	habla	en	su	Palabra,	y	nosotros	le	hablamos	a	él	en
respuesta	a	lo	que	él	ha	dicho[6].	Luego,	cuando	hemos	terminado,	volvemos	a
escuchar	lo	que	la	otra	persona	dice,	tal	como	en	una	conversación	real,	lo	cual
significa	que	consideramos	las	siguientes	palabras	que	Dios	dijo	en	su	Palabra.
De	esta	manera	el	proceso	continúa,	cada	parte	guiada	por	las	palabras	siempre
nuevas	de	las	Escrituras	y	sin	repetir	las	frases	desgastadas	de	oraciones
anteriores,	hasta	que	debamos	concluir	ese	tiempo	de	oración[7].

Quienes	mejor	parecen	haber	conocido	este	secreto	fueron	los	puritanos	ingleses
que	vivieron	desde	más	o	menos	el	año	1550	hasta	el	1700.	Permítame	citar	a



varios	escritores	puritanos,	no	solo	para	mostrar	cuán	notablemente	común	era
entre	ellos	esta	relación	entre	la	meditación	y	la	oración	que	ahora	nos	resulta
rara,	sino	también	para	sujetar	firmemente	esta	verdad	a	su	vida	de	oración.	Hay
mucho	a	qué	aferrarse	en	esta	colección	de	clavos	bien	clavados.

Richard	Baxter,	pastor	y	autor	del	clásico	que	aún	sigue	publicándose,	The
Reformed	Pastor	(El	pastor	renovado),	escribió:

En	nuestras	meditaciones,	entremezclar	el	soliloquio	y	la	oración,	a	veces
hablando	a	nuestro	propio	corazón	y	a	veces	a	Dios,	es,	por	lo	que	entiendo,	el
paso	más	alto	que	podemos	dar	en	esta	obra	celestial.	No	debemos	imaginar	que
sería	bueno	dedicarse	tan	solo	a	la	oración	y	dejar	de	lado	la	meditación,	pues
son	deberes	diferentes	y	ambas	se	tienen	que	realizar.	Necesitamos	de	una	tanto
como	de	la	otra	y,	por	lo	tanto,	nos	perjudicaremos	si	descuidamos	a	cualquiera
de	las	dos.	Además,	la	combinación	de	ambas,	como	la	música,	será	más
cautivadora,	ya	que	una	sirve	para	darle	vida	a	la	otra.	Hablarnos	a	nosotros
mismos	durante	la	meditación	debe	preceder	a	hablarle	a	Dios	en	oración[8].

John	Owen,	el	capellán	de	Oliver	Cromwell	y	el	teólogo	más	influyente	de	los
puritanos,	dijo:	«Ore	mientras	piensa.	Acepte	de	corazón	cada	destello	de	luz	y
de	verdad	que	llegue	a	su	mente.	Dele	gracias	a	Dios	y	ore	por	cada	cosa	que	lo
impacte	poderosamente»[9].

El	pastor	puritano	y	comentarista	de	la	Biblia,	Matthew	Henry,	comentó	sobre	el
Salmo	19:14:	«Las	oraciones	de	David	no	eran	solamente	sus	palabras,	sino	sus
meditaciones;	así	como	la	meditación	es	la	mejor	preparación	para	la	oración,	de
igual	manera,	la	oración	es	el	mejor	tema	de	la	meditación.	La	meditación	y	la
oración	van	juntas»[10].

Uno	de	los	predicadores	y	pastores	puritanos	más	prolíficos	fue	Thomas	Manton.
En	un	sermón	sobre	la	meditación	de	Isaac	en	el	campo	(vea	Génesis	24:63),
señaló	directamente	a	la	meditación	como	la	conexión	entre	la	asimilación	de	la
Biblia	y	la	oración.	Escribió:



La	meditación	es	un	tipo	de	deber	intermedio	entre	la	Palabra	y	la	oración,	y
considera	a	ambas.	La	Palabra	alimenta	la	meditación	y	la	meditación	alimenta
la	oración.	Estos	deberes	siempre	deben	ir	de	la	mano;	la	meditación	debe	ir
después	de	oír	y	preceder	a	la	oración.	Oír	y	no	meditar	es	infructuoso.	Podemos
oír	y	oír,	pero	es	como	meter	cosas	en	una	bolsa	con	agujeros.	[...]	Es	una
imprudencia	orar	y	no	meditar.	Lo	que	asimilamos	mediante	la	Palabra,	lo
digerimos	con	la	meditación	y	lo	liberamos	en	la	oración.	Estos	tres	deberes
deben	ser	ordenados	de	manera	que	ninguno	excluya	a	otro.	Las	oraciones	de	los
hombres	son	infértiles,	áridas	y	débiles	porque	ellos	no	se	ejercitan	en	sus
pensamientos	santos[11].

William	Bates,	un	ministro	puritano	de	«talentos	y	piedad	distinguidos»[12],
dijo:	«¿Cuál	es	la	razón	por	la	que	nuestros	deseos,	como	una	flecha	disparada
por	un	arco	débil,	no	llegan	a	su	blanco?	Solo	esta:	no	meditamos	antes	de	la
oración.	[...]	El	gran	motivo	por	el	que	nuestras	oraciones	son	infructuosas	es
porque	no	meditamos	antes	de	ellas»[13].

Entre	los	mejores	escritos	prácticos	puritanos	están	los	que	salieron	de	la	pluma
de	William	Bridge.	Sobre	la	meditación,	él	afirmó	lo	siguiente:

Como	es	la	hermana	de	la	lectura,	también	es	la	madre	de	la	oración.	Aunque	el
corazón	del	hombre	esté	muy	poco	dispuesto	a	la	oración,	si	tan	solo	entra	en	la
meditación	de	Dios	y	en	las	cosas	de	Dios,	su	corazón	pronto	dará	como
resultado	la	oración.	[...]	Comience	leyendo	u	oyendo.	Continúe	con	la
meditación;	termine	con	la	oración.	[...]	La	lectura	sin	la	meditación	es
infructuosa;	la	meditación	sin	la	lectura	es	dañina;	meditar	y	leer	sin	orar	por
ambas	no	da	bendición[14].

En	su	libro	From	Mind	to	Heart	(De	la	mente	al	corazón),	el	escritor	inglés
contemporáneo	Peter	Toon	sintetiza	la	enseñanza	de	los	puritanos	acerca	de	estas
cosas:



Leer	la	Biblia	y	no	meditar	era	visto	como	un	ejercicio	infructuoso:	mejor	leer
un	capítulo	y	meditar	después,	que	leer	varios	capítulos	y	no	meditar.	Asimismo,
meditar	y	no	orar	era	como	prepararse	para	correr	una	carrera	y	nunca	abandonar
la	línea	de	salida.	Los	tres	deberes	de	leer	las	Escrituras,	meditar	y	orar	iban	de
la	mano	y,	si	bien	cada	uno	podía	realizarse	ocasionalmente	por	sí	solo,	como
deberes	formales	para	con	Dios,	se	realizaban	mejor	juntos[15].

Alrededor	de	dos	siglos	después	de	los	puritanos,	llegó	un	individuo	reconocido
como	uno	de	los	hombres	de	oración	más	ungidos	por	Dios	que	haya	visto	el
mundo:	George	Müller.	Durante	los	dos	últimos	tercios	del	siglo	XIX,	dirigió	un
orfanato	en	Bristol,	Inglaterra.	Únicamente	con	oración	y	fe,	sin	difundir	sus
necesidades	ni	contraer	deudas,	alimentó,	vistió,	albergó	y	educó	a	más	de	diez
mil	huérfanos	—hasta	dos	mil	a	la	vez—	y	apoyó	la	obra	misionera	en	todo	el
mundo.	Cientos	de	millones	de	dólares	(al	valor	de	hoy)	llegaron	a	sus	manos	sin
que	él	los	pidiera,	y	son	legendarias	sus	decenas	de	miles	de	respuestas
documentadas	a	la	oración.

Cualquiera	que	haya	oído	la	historia	de	George	Müller	piensa	en	el	secreto	de	su
efectividad	en	la	oración.	Aunque	algunos	argumentan	que	el	«secreto»	de
Müller	era	una	cosa,	y	otros	argumentan	que	era	otra,	yo	creo	que	finalmente
debemos	atribuir	su	vida	de	oración	extraordinariamente	exitosa	a	la	soberanía
de	Dios.	Pero	si	buscamos	algo	transferible	de	su	vida	a	la	nuestra,	voto	por	algo
que	nunca	supe	que	fuera	reconocido	como	su	«secreto».

En	la	primavera	de	1841,	George	Müller	hizo	un	descubrimiento	sobre	la
relación	entre	la	meditación	y	la	oración	que	transformó	su	vida	espiritual.	Él
describió	de	esta	manera	su	nuevo	entendimiento:

Antes	de	este	tiempo,	mi	costumbre	había	sido,	por	lo	menos	durante	los	diez
años	anteriores,	como	cosa	habitual,	dedicarme	a	la	oración	después	de	vestirme
por	la	mañana.	Ahora	vi	que	lo	más	importante	era	dedicarme	a	la	lectura	de	la
Palabra	de	Dios	y	a	meditar	en	ella,	para	que,	de	este	modo,	mi	corazón	fuera
consolado,	animado,	advertido,	amonestado,	instruido;	y	para	que	así,	por	medio
de	la	Palabra	de	Dios,	mientras	meditaba	en	ella,	mi	corazón	llegara	a	una
comunión	experiencial	con	el	Señor.



Por	lo	tanto,	empecé	a	meditar	en	el	Nuevo	Testamento	desde	el	principio,
temprano	por	la	mañana.	Lo	primero	que	hice	(después	de	pedirle	al	Señor	en
pocas	palabras	su	bendición	sobre	su	preciosa	Palabra)	fue	empezar	a	meditar	en
la	Palabra	de	Dios,	escudriñando	cada	versículo	como	si	fuera	a	obtener	una
bendición	de	cada	uno;	no	para	el	ministerio	público	de	la	Palabra,	no	para
predicar	sobre	lo	que	había	meditado,	sino	para	conseguir	el	alimento	para	mi
propia	alma.

El	resultado	que	he	descubierto	casi	invariablemente	es	este:	que	después	de
algunos	minutos,	mi	alma	ha	sido	dirigida	hacia	la	confesión,	a	la	acción	de
gracias,	a	la	intercesión	o	a	la	súplica;	de	manera	que,	aunque	no	me	proponía
entregarme	a	la	oración	sino	a	la	meditación,	resultó	ser	que	casi	inmediatamente
me	dedicaba	a	la	oración.	Cuando	había	estado	un	rato	confesándome,
intercediendo	o	suplicando,	o	había	dado	gracias,	continuaba	con	las	siguientes
palabras	o	el	siguiente	versículo,	y	volvía	a	la	oración	por	mí	mismo	o	por	los
demás,	conforme	a	lo	que	me	guiara	la	Palabra,	pero	siempre	manteniendo	frente
a	mí	ese	alimento	para	mi	alma	como	objeto	de	mi	meditación.	El	resultado	de
esto	es	que	siempre	hay	mucha	confesión,	gratitud,	súplica	o	intercesión
mezcladas	con	mi	meditación,	y	que	mi	ser	interior,	casi	siempre,	está	siendo
debidamente	alimentado	y	fortalecido,	y	que	para	la	hora	del	desayuno,	con
escasas	excepciones,	en	mi	corazón	hay	por	lo	menos	paz,	sino	también	alegría.

La	diferencia,	entonces,	entre	mi	antigua	costumbre	y	la	actual	es	esta:	antes,
cuando	me	levantaba,	empezaba	a	orar	lo	antes	posible	y,	generalmente,	pasaba
todo	mi	tiempo	hasta	el	desayuno	en	oración,	o	casi	todo	el	tiempo.	En	cualquier
caso,	casi	siempre	comenzaba	con	la	oración.	[...]	Pero	¿cuál	era	el	resultado?	A
menudo,	pasaba	un	cuarto	de	hora,	media	hora	o	hasta	una	hora	de	rodillas	antes
de	ser	consciente	de	haber	obtenido	consuelo,	aliento,	humildad	para	el	alma,
etcétera;	y	frecuentemente,	después	de	padecer	mucho	porque	mi	mente
divagaba	los	primeros	diez	o	quince	minutos,	o	hasta	media	hora,	solo	entonces
realmente	empezaba	a	orar.

Ahora	casi	no	sufro	de	esa	manera.	Porque	mi	corazón	se	alimenta	de	la	verdad	y
es	dirigido	a	la	comunión	experiencial	con	Dios,	le	hablo	a	mi	Padre	y	a	mi
Amigo	(vil	como	soy	e	indigno	de	ello)	sobre	las	cosas	que	él	ha	puesto	delante
de	mí	en	su	preciosa	Palabra.	Ahora	muchas	veces	me	asombra	no	haberme
percatado	antes	de	esto.	[...]	Sin	embargo,	ahora,	desde	que	Dios	me	lo	enseñó,
me	resulta	muy	claro	que	lo	primero	que	el	hijo	de	Dios	tiene	que	hacer,	mañana
tras	mañana,	es	conseguir	el	alimento	para	su	ser	interior.



Entonces,	¿cuál	es	el	alimento	para	el	ser	interior?	No	es	la	oración,	sino	la
Palabra	de	Dios;	y,	nuevamente,	no	simplemente	leer	la	Palabra	de	Dios	para	que
pase	por	nuestra	mente	como	pasa	el	agua	a	través	de	una	cañería,	sino	teniendo
en	cuenta	lo	que	leímos,	sopesándolo	y	aplicándolo	a	nuestro	corazón.

Cuando	oramos,	le	hablamos	a	Dios.	Entonces,	para	que	la	oración	continúe	por
cualquier	lapso	de	tiempo	de	cualquier	otra	manera	que	no	sea	la	formal,
requiere,	en	términos	generales,	una	medida	de	fortaleza	o	de	deseo	piadoso	y,
por	lo	tanto,	el	período	en	el	que	este	ejercicio	del	alma	puede	realizarse	de	la
manera	más	eficaz	es	después	de	que	el	ser	interior	se	haya	alimentado	mediante
la	meditación	en	la	Palabra	de	Dios,	donde	descubrimos	que	nuestro	Padre	nos
habla	para	animarnos,	consolarnos,	instruirnos,	hacernos	humildes,
amonestarnos.	Por	lo	tanto,	podemos	meditar	provechosamente	con	la	bendición
de	Dios	aunque	seamos	muy	débiles	espiritualmente;	no,	cuanto	más	débiles
seamos,	más	necesitamos	la	meditación	para	fortalecer	nuestro	ser	interior.	Así
que	hay	mucho	menos	que	temer	de	divagar	mentalmente	que	de	entregarnos	a
la	oración	sin	haber	tenido	tiempo	previamente	para	la	meditación.

Me	extiendo	tanto	en	este	punto	en	particular	debido	al	inmenso	provecho
espiritual	y	la	renovación	que	soy	consciente	que	yo	mismo	he	sacado	de	él,	y
afectuosa	y	solemnemente	les	ruego	a	mis	hermanos	creyentes	que	reflexionen
en	este	asunto.	Por	la	bendición	de	Dios,	le	atribuyo	a	esta	modalidad	la	ayuda	y
la	fuerza	que	he	tenido	de	parte	de	Dios	para	atravesar	en	paz	las	pruebas	más
profundas,	de	diversas	maneras,	que	nunca	antes	había	tenido;	y	ahora	que	tengo
alrededor	de	catorce	años	de	intentarlo	de	esta	forma,	puedo,	en	el	temor	de
Dios,	recomendarla	plenamente[16].

¿Cómo	aprendemos	a	orar?	¿Cómo	aprendemos	a	orar	como	David,	los
puritanos	y	George	Müller?	Aprendemos	a	orar	meditando	en	las	Escrituras,
pues	la	meditación	es	la	pieza	faltante	entre	la	asimilación	de	la	Biblia	y	la
oración.

Orando	con	otros



Los	discípulos	aprendieron	a	orar	no	solo	escuchando	las	enseñanzas	de	Jesús
acerca	de	la	oración,	sino	también	acompañándolo	cuando	oraba.	No	olvidemos
que	las	palabras:	«Señor,	enséñanos	a	orar»	no	surgieron	simplemente	como	una
idea	al	azar.	Este	pedido	vino	después	de	un	tiempo	en	el	que	los	discípulos
acompañaron	a	Jesús	en	oración	(vea	Lucas	11:1).	De	manera	similar,	podemos
aprender	a	orar	orando	con	otras	personas,	quienes	pueden	ser	el	modelo	de	la
oración	verdadera	para	nosotros.

Y	no	me	refiero	solamente	a	buscar	palabras	y	frases	nuevas	para	usarlas	en	la
oración.	Como	con	todo	lo	que	aprendemos	por	medio	del	ejemplo,	podemos
adquirir	algunas	malas	costumbres,	así	como	buenas.	He	escuchado	a	personas
que	parece	que	nunca	hacen	una	oración	original.	Cada	vez	que	oran,	dicen	las
mismas	cosas.	Es	obvio	que	se	limitan	a	articular	las	frases	brillantes	que
recolectaron	como	frutas	aquí	y	allá	de	las	oraciones	de	otras	personas	a	lo	largo
de	los	años.	Pero	Jesús	dijo	que	no	usemos	«repeticiones	sin	sentido»	(Mateo
6:7,	LBLA)	cuando	oremos.	Las	oraciones	que	acumulan	un	montón	de
repeticiones	sin	sentido	rara	vez	parecen	sinceras.	Dios	no	es	el	público	al	que
están	dirigidas.	En	realidad,	a	lo	que	apunta	la	oración	es	simplemente	a	cumplir
una	función	o	a	impresionar	a	las	demás	personas	que	están	presentes.

Otros	creyentes	pueden	enseñarnos	mucho	cuando	oramos	con	ellos.	Pero
oramos	con	ellos	para	aprender	principios	de	la	oración,	no	frases	para	orar.	Un
hermano	en	Cristo	puede	enseñarnos	a	darle	las	razones	bíblicas	al	Señor	de	por
qué	debería	ser	respondida	una	oración.	Otro	puede	mostrarnos,	por	medio	del
ejemplo,	cómo	orar	a	través	de	pasajes	bíblicos.	Al	orar	con	un	intercesor	fiel,
podemos	aprender	a	orar	por	las	misiones.	Orar	regularmente	con	otros	puede
ser	una	de	las	aventuras	más	enriquecedoras	de	su	vida	cristiana.	Muchos	de	los
grandes	movimientos	de	Dios	tuvieron	sus	orígenes	en	un	pequeño	grupo	de
personas	que	él	reunió	para	empezar	a	orar.

Leyendo	sobre	la	oración

Simplemente	está	mal	leer	acerca	de	la	oración	en	lugar	de	orar.	Pero	si	lee	sobre
la	oración	además	de	orar,	eso	enriquece	su	formación	en	la	oración.	«El	hierro
con	hierro	se	afila	y	un	hombre	aguza	a	otro»,	dice	Proverbios	27:17	(LBLA).



Lea	las	lecciones	que	aprendieron	los	veteranos	de	las	trincheras	de	la	oración	y
deje	que	ellos	afilen	sus	armas	para	la	batalla	de	la	oración.	«El	que	con	sabios
anda,	sabio	se	vuelve»,	nos	recuerda	Proverbios	13:20	(NVI).	Leer	los	libros	de
sabios	hombres	y	mujeres	de	la	oración	nos	da	el	privilegio	de	«caminar»	con
ellos	y	aprender	los	conocimientos	que	Dios	les	dio	en	cuanto	a	cómo	orar.

Hemos	aprendido	por	experiencia	propia	que	otros	pueden	ver	en	un	pasaje	de
las	Escrituras	cosas	que	nosotros	no	podemos,	o	que	pueden	explicar	una
doctrina	conocida	de	una	manera	nueva	que	profundiza	nuestro	entendimiento	de
la	misma.	Asimismo,	leer	lo	que	otros	han	aprendido	de	la	oración	gracias	a	su
estudio	de	las	Escrituras	y	su	peregrinaje	en	la	gracia	puede	ser	un	instrumento
de	Dios	para	enseñarnos	lo	que,	de	otra	manera,	nunca	aprenderíamos	por	cuenta
propia.	¿Quién	no	ha	aprendido	sobre	la	oración	con	fe	después	de	leer	sobre	la
vida	de	oración	de	George	Müller,	o	no	se	ha	sentido	motivado	a	la	oración
después	de	leer	la	vida	y	el	diario	de	David	Brainerd?	Espero	que	leer	este
mismo	capítulo	sobre	la	Disciplina	de	la	oración	lo	convenza	de	que	usted	puede
aprender	a	orar	leyendo	acerca	de	la	oración.

Permítame	agregar	unas	palabras	de	aliento.	Sin	importar	lo	difícil	que	pueda
parecerle	la	oración	ahora,	si	persevera	en	aprender	a	orar,	siempre	podrá
disfrutar	de	la	esperanza	de	una	vida	de	oración	aún	más	fuerte	y	fructífera	por
delante.

LA	ORACIÓN	OBTIENE	RESPUESTA

Me	encanta	cómo	se	dirigió	David	al	Señor	en	el	Salmo	65:2:	«porque	tú
respondes	a	nuestras	oraciones».

Quizá	ningún	principio	para	la	oración	se	dé	más	por	sentado	que	este:	que	la
oración	obtiene	respuesta.	Trate	de	leer	esta	promesa	de	Jesús	como	si	fuera	la
primera	vez	que	lo	hace:	«Sigue	pidiendo	y	recibirás	lo	que	pides;	sigue
buscando	y	encontrarás;	sigue	llamando,	y	la	puerta	se	te	abrirá.	Pues	todo	el	que
pide,	recibe;	todo	el	que	busca,	encuentra;	y	a	todo	el	que	llama,	se	le	abrirá	la
puerta»	(Mateo	7:7-8).



Andrew	Murray	comenta	atrevidamente,	pero	yo	creo	que	con	razón,	sobre	la
promesa	de	Cristo:

«Pide	y	recibirás;	todo	el	que	pide,	recibe».	Esta	es	la	ley	inalterable	y	eterna	del
reino:	si	usted	pide	y	no	recibe,	será	porque	debe	haber	algo	incorrecto	o
insuficiente	en	la	oración.	No	se	rinda;	deje	que	la	Palabra	y	el	Espíritu	le
enseñen	a	orar	correctamente;	pero	no	abandone	la	confianza	que	él	procura
suscitar:	todo	el	que	pide,	recibe.	[...]	Por	lo	tanto,	deje	que	cada	novato	de	la
escuela	de	Cristo	reciba	la	palabra	del	Maestro	con	toda	simplicidad.	[...]
Tengamos	cuidado	de	no	debilitar	la	Palabra	con	nuestra	sabiduría	humana[17].

Debido	a	que	Dios	responde	las	oraciones,	cuando	«pedimos	y	no	recibimos»,
debemos	considerar	la	posibilidad	de	que	haya	«algo	incorrecto	o	insuficiente»
en	nuestra	oración.	Tal	vez	Dios	efectivamente	haya	respondido,	pero	no	de	una
manera	obvia.	Es	posible	que	nuestras	oraciones	no	muestren	nada	equivocado,
pero	aún	no	vemos	la	respuesta	porque	Dios	tiene	la	intención	de	que
perseveremos	orando	por	el	asunto	durante	algún	tiempo	más.	Aun	así,	debemos
aprender	a	examinar	nuestras	oraciones.	¿Estamos	pidiendo	cosas	que	están
fuera	de	la	voluntad	de	Dios	o	que	no	lo	glorificarían?	¿Estamos	orando	por
motivos	egoístas?	¿Estamos	fallando	en	hacerle	frente	a	la	clase	de	pecado
desvergonzado	que	hace	que	Dios	deje	en	suspenso	nuestras	oraciones?	No
obstante,	a	pesar	de	lo	que	veamos	como	respuesta	a	nuestras	oraciones,	no	nos
acostumbremos	tanto	a	nuestros	defectos	al	orar	y	a	la	percepción	de	pedir	sin
recibir,	al	punto	de	que	disminuya	nuestra	fe	en	la	fuerza	de	la	promesa	de	Jesús.
La	oración	obtiene	respuesta.

Mi	esposa,	Caffy,	sirve	a	Dios	como	artista	y	dibujante	independiente	desde	el
estudio	que	tenemos	en	casa.	Aunque	ha	producido	cientos	de	ilustraciones	para
una	variedad	de	organizaciones	cristianas,	todos	sus	trabajos	son	ocasionales.	A
menudo	oramos	pidiéndole	al	Señor	que	abra	puertas	de	oportunidad	para	su
obra	artística.	Como	no	tenía	nada	en	su	mesa	de	dibujo,	hace	poco	le	dije	que
debería	empezar	a	orar	por	algunos	proyectos	nuevos.	Al	día	siguiente,	antes	de
almorzar,	Caffy	me	llamó	y	me	dijo:	«Por	favor,	¡deja	de	orar	para	que	el	Señor
me	dé	trabajo	artístico!	¡Esta	mañana	recibí	tantas	llamadas	encargándome
trabajos	que	me	llevará	meses	terminarlo	todo!».	Nunca	había	recibido	tanto



trabajo	tan	rápidamente.	Había	una	cantidad	de	cosas	por	las	que	yo	había	estado
orando	(no	solo	relacionadas	conmigo	mismo,	sino	con	mi	iglesia	y	los	demás)
que	el	Señor	podría	haber	elegido	responder.	No	sé	por	qué	le	agradó	escoger	esa
petición	particular.	¿Estas	múltiples	oportunidades	eran	realmente	respuestas	a	la
oración,	o	solo	una	colección	de	coincidencias	providenciales?	Solo	Dios	lo	sabe
con	certeza.	Pero	estoy	de	acuerdo	con	el	hombre	que	dijo:	«Si	esto	es	una
coincidencia,	seguramente	tengo	muchas	más	coincidencias	cuando	oro	que
cuando	no	oro».

Dios	no	se	burla	de	nosotros	prometiéndonos	responder	las	oraciones.	C.	H.
Spurgeon	dijo:

No	puedo	imaginar	que	usted	atormente	a	sus	hijos	entusiasmándolos	con	un
deseo	que	no	tiene	la	intención	de	satisfacer.	Sería	algo	muy	mezquino	ofrecer
limosnas	a	los	pobres,	y	luego,	cuando	ellos	extendieran	la	mano	para	recibirlas,
usted	se	burlara	de	su	pobreza	negándoselas.	Sería	sumar	crueldad	a	las	miserias
de	los	enfermos	si	los	llevaran	al	hospital	y	los	abandonaran	allí	para	que
murieran	desatendidos	y	desamparados.	Cuando	Dios	lo	guía	a	orar,	él	quiere
que	usted	reciba[18].

Por	medio	de	los	pasajes	bíblicos	sobre	la	oración	y	a	través	de	su	Espíritu,	Dios
efectivamente	lleva	a	su	pueblo	a	orar.	No	nos	lleva	a	orar	para	frustrarnos
cerrándonos	la	puerta	del	cielo	en	la	cara.	Disciplinémonos	para	orar	y	aprender
acerca	de	la	oración	para	que	podamos	ser	más	como	Jesús	al	experimentar	la
alegría	de	la	oración	respondida.

MÁS	APLICACIÓN

Debido	a	que	la	oración	se	espera,	¿va	a	orar?	Lo	desafío	directamente	con
esto	porque	pienso	que	necesitamos	tomar	algunas	decisiones	conscientes	en
cuanto	a	nuestra	vida	de	oración.	Es	tiempo	de	que	las	intenciones	generales



hacia	la	oración	se	conviertan	en	planes	específicos.	Un	pastor	que	concuerda
con	esto	escribe	lo	siguiente:

A	menos	que	yo	esté	muy	equivocado,	uno	de	los	principales	motivos	por	el	que
tantos	hijos	de	Dios	no	tenemos	una	vida	de	oración	significativa	no	es	tanto
porque	no	la	queramos,	sino	porque	no	la	planificamos.	Si	usted	quiere	irse
cuatro	semanas	de	vacaciones,	no	se	levanta	un	domingo	en	la	mañana	y	dice:
«¡Oigan!	¡Vámonos	hoy!».	No	tendrá	nada	preparado.	No	sabrá	adónde	ir.	No
tiene	nada	planeado.	Pero	así	es	como	muchos	nos	comportamos	con	la	oración.
Nos	levantamos	día	tras	día	y	nos	damos	cuenta	de	que	los	momentos
significativos	de	oración	deberían	ser	parte	de	nuestra	vida,	pero	no	tenemos
nada	preparado.	No	sabemos	adónde	ir.	No	tenemos	nada	planeado.	Sin	tiempo,
sin	lugar,	sin	procedimiento.	Todos	sabemos	que	lo	opuesto	a	planificar	no	es	el
maravilloso	caudal	de	experiencias	profundas	y	espontáneas	en	la	oración.	Lo
opuesto	a	la	planificación	es	la	rutina.	Si	no	planea	las	vacaciones,
probablemente	se	quedará	en	su	casa	y	mirará	televisión.	El	caudal	natural	no
planificado	de	la	vida	espiritual	se	hunde	hasta	lo	más	profundo	de	los	altibajos.
Hay	una	carrera	por	correr	y	una	lucha	por	pelear.	Si	quiere	que	su	vida	de
oración	se	renueve,	debe	planificar	para	verlo	ocurrir[19].

Para	el	propósito	de	la	piedad,	¿va	a	orar?	¿Hoy?	¿Hará	planes	para	orar
mañana?	¿Los	días	siguientes?

Ya	que	la	oración	se	aprende,	¿aprenderá	a	orar	hoy?	Aprender	más	de	la
oración	suele	ser	de	ayuda	para	mejorar	su	vida	de	oración.	Pero	así	como	con
la	práctica	de	la	oración,	aprender	de	la	oración	también	demanda	cierta
planificación.	¿Aprenderá	a	orar	conectando	su	lectura	bíblica	a	la	oración
por	medio	de	la	meditación?	¿Tiene	un	plan	para	orar	con	otras	personas?
¿Está	dispuesto	a	aprender	más	sobre	la	oración	con	la	lectura?	¿Qué	leerá?
Los	libros	sobre	el	tema,	así	como	biografías	de	los	grandes	guerreros	de	la
oración,	abundan.	Además	de	tener	en	cuenta	alguna	de	las	fuentes	citadas	en
este	capítulo,	pídale	recomendaciones	a	su	pastor	o	a	algún	amigo	cristiano
que	se	dedica	a	la	oración.	Entonces,	¿cuándo	empezará?

Dado	que	la	oración	obtiene	respuesta,	¿orará	persistentemente?	Recuerde



que,	en	el	idioma	griego	del	texto	original,	las	palabras	pidiendo,	buscando	y
llamando	de	Mateo	7:7-8	están	en	el	tiempo	presente	continuo.	Eso	quiere
decir	que	muchas	veces	tenemos	que	orar	persistentemente	antes	de	que	llegue
la	respuesta.	Empezando	con	Lucas	18:1,	Jesús	contó	una	parábola	completa
«para	mostrarles	que	siempre	debían	orar	y	nunca	darse	por	vencidos».	A
veces,	no	persistir	en	la	oración	delata	nuestra	falta	de	seriedad	sobre	lo	que
estamos	pidiendo,	para	empezar.	En	otras	ocasiones,	Dios	quiere	que
insistamos	en	la	oración	para	fortalecer	nuestra	fe	en	él.	La	fe	nunca	crecería
si	todas	las	oraciones	fueran	contestadas	inmediatamente.	La	oración
persistente	también	tiende	a	desarrollar	una	gratitud	más	profunda.	Así	como
la	alegría	por	el	nacimiento	de	un	bebé	es	mayor	por	causa	de	los	meses	de
espera,	igual	es	la	alegría	por	una	respuesta	después	de	orar	larga	y
persistentemente.	Y	así	como	la	generación	que	mide	el	tiempo	en
nanosegundos	odia	reconocer	su	necesidad	de	ella,	Dios	moldea	una	paciencia
como	la	de	Cristo	dentro	de	nosotros	cuando	demanda	que	persistamos	en	la
oración.

George	Müller	observó:

La	gran	falla	de	los	hijos	de	Dios	es	que	no	continúan	en	la	oración,	no	insisten
en	la	oración,	no	perseveran.	Si	desean	alguna	cosa	para	la	gloria	de	Dios,
deberían	orar	hasta	conseguirla.	¡Oh,	qué	bueno,	tierno,	misericordioso	y
condescendiente	es	Aquel	con	quien	tenemos	relación!	¡Él	me	ha	dado,	indigno
como	soy,	inmensamente	más	de	todo	lo	que	le	había	pedido	o	imaginado[20]!

¿Escuchamos	testimonios	como	ese	tan	pocas	veces	porque	muy	pocos
perseveran	en	la	oración?	La	búsqueda	perseverante	de	Dios	en	oración	promete
recompensar	cualquier	cantidad	de	frustración	y	desánimo	con	la	oración.	No
deje	que	el	enemigo	lo	tiente	al	cinismo	silencioso	en	cuanto	a	la	voluntad	y	la
capacidad	de	Dios	para	responder.	Deje	que	el	amor	por	Dios	haga	que
prevalezca	la	oración	a	él,	quien	lo	ama,	aun	cuando	sus	juicios	son	insondables
y	sus	caminos,	inescrutables	(vea	Romanos	11:33).

Hagamos	una	pausa	y	orientémonos.	Aunque	Dios	escucha	todo,	incluso	cada
oración	y	cada	pensamiento,	no	escucha	nuestras	oraciones	con	vistas	a



responderlas	(vea	Isaías	59:2)	hasta	que	nos	arrepintamos	y	acudamos	a	él	por
medio	de	la	fe	en	Jesucristo	y	en	lo	que	él	ha	hecho	(vea	Juan	14:6).	En	vez	de
depender	de	nuestra	sinceridad	o	espiritualidad	para	hacer	que	Dios	nos	escuche,
confiamos	en	la	justicia	de	Cristo.	El	evangelio	nos	enseña	que	Dios	nos	recibe
«en	su	Amado»	(Efesios	1:6,	NVI),	y	por	eso	siempre	vamos	a	nuestro	Padre	en
el	nombre	de	su	Hijo,	orando	con	la	ayuda	del	Espíritu	Santo.	La	oración	tiene
que	seguir	siendo	una	Disciplina	porque,	incluso	teniendo	el	deseo	de	orar	dado
por	Dios,	es	fácil	distraerse	del	hábito	de	orar	por	la	presión	de	las
responsabilidades.	Pero	mediante	la	gracia	de	Dios	en	el	evangelio,	nuestras
oraciones	siempre	son	bien	recibidas.

Sin	embargo,	en	última	instancia,	este	llamado	a	disciplinarnos	para	orar	es
«para	la	piedad».	Donde	hay	oración,	hay	piedad.	Expresivo	como	de	costumbre,
Spurgeon	lo	dijo	con	estas	palabras:	«Así	como	la	luna	afecta	las	mareas
oceánicas,	así	también	la	oración	[...]	afecta	las	mareas	de	la	piedad»[21].

Las	personas	consagradas	a	la	oración	se	convierten	en	personas	piadosas,	pues
la	oración	devota	a	Dios	cultiva	la	piedad	en	toda	la	vida.	Mi	experiencia	en	el
ministerio	está	de	acuerdo	con	las	palabras	de	J.	C.	Ryle:	«¿Cuál	es	la	razón	por
la	que	algunos	creyentes	son	mucho	más	brillantes	y	santos	que	otros?	Creo	que
la	diferencia,	en	diecinueve	casos	de	veinte,	surge	de	sus	diferentes	hábitos	de	la
oración	a	solas.	Creo	que	los	que	no	son	eminentemente	santos	oran	poco,	y
quienes	son	eminentemente	santos	oran	mucho»[22].

¿Quiere	ser	como	Cristo?	Entonces	haga	lo	que	él	hacía:	disciplínese	para	ser
una	persona	de	oración.



CAPÍTULO	5

LA	ADORACIÓN...	PARA	LA	PIEDAD

La	verdadera	autodisciplina	espiritual	mantiene	a	los	creyentes	dentro	de
límites,	pero	nunca	les	impone	ataduras;	su	efecto	es	agrandar,	expandir	y

liberar.

D.	G.	KEHL

Una	de	las	experiencias	más	tristes	de	mi	niñez	sucedió	el	día	de	mi	décimo
cumpleaños.	Las	invitaciones	para	el	festejo	se	enviaron	por	correo	con
anticipación	a	ocho	amigos.	Sería	el	mejor	cumpleaños	de	mi	vida.	Todos
vinieron	a	mi	casa	después	de	la	escuela.	Jugamos	afuera	al	fútbol	y	al
baloncesto	hasta	que	oscureció.	Mi	papá	cocinó	salchichas	y	hamburguesas	a	la
parrilla	mientras	que	mi	madre	le	daba	los	toques	finales	al	pastel	de
cumpleaños.	Después	de	que	comimos	todo	el	glaseado,	el	helado	y	la	mayor
parte	del	pastel,	llegó	el	momento	de	los	regalos.	Sinceramente,	ahora	no	puedo
recordar	ninguno	de	los	regalos,	pero	sí	recuerdo	lo	bien	que	la	estaba	pasando
con	los	chicos	que	me	los	dieron.	Como	yo	no	tenía	hermanos,	la	mejor	parte	de
todo	el	evento	era	simplemente	juntarme	con	los	otros	muchachos.

El	punto	culminante	de	esa	gran	fiesta	era	el	regalo	que	yo	tenía	para	ellos.	Nada
era	demasiado	bueno	para	mis	amigos;	el	costo	no	importaba.	Yo	iba	a	pagarles
la	entrada	al	acontecimiento	más	emocionante	de	nuestro	pequeño	pueblo:	el
partido	de	baloncesto	de	la	escuela	secundaria.	Todavía	puedo	vernos	riéndonos
y	desparramándonos	de	la	camioneta	de	mis	padres	aquella	noche	fría	y
corriendo	escaleras	arriba	hacia	el	gimnasio.	Parado	en	la	ventanilla,	pagando	las
nueve	entradas	de	veinticinco	centavos	y	rodeado	por	mis	amigos,	ese	fue	uno	de
esos	momentos	simples	pero	sublimes	de	la	vida.	La	imagen	que	tenía	en	mente
era	el	final	perfecto	del	cumpleaños	de	un	chico	de	diez	años.	Con	cuatro	amigos



de	un	lado	y	cuatro	del	otro,	me	sentaría	en	el	medio	mientras	comíamos
palomitas	de	maíz;	nos	daríamos	puñetazos	alegremente	y	aclamaríamos	a
nuestros	héroes	de	la	secundaria.	Mientras	entrábamos,	recuerdo	haberme
sentido	más	feliz	que	Jimmy	Stewart	en	la	escena	final	de	¡Qué	bello	es	vivir!

Entonces,	el	momento	dorado	se	hizo	pedazos.	Una	vez	adentro,	todos	mis
amigos	se	dispersaron,	y	nunca	más	volví	a	verlos	por	el	resto	de	la	noche.	No
hubo	un	«Gracias»	por	la	fiesta,	la	comida	o	las	entradas.	Ni	siquiera	un	«Feliz
cumpleaños,	pero	me	voy	a	sentar	aquí	con	otra	persona».	Sin	una	palabra	de
agradecimiento	o	despedida,	todos	se	fueron	y	no	miraron	hacia	atrás.	Así	que
pasé	el	resto	de	mi	décimo	cumpleaños	en	las	gradas,	solo,	envejeciendo	en
soledad.	Por	lo	que	recuerdo,	fue	un	partido	lamentable.

No	cuento	esta	anécdota	para	que	se	compadezcan	de	mí	por	un	recuerdo
doloroso	de	la	infancia,	sino	porque	me	hace	evocar	cómo	solemos	tratar	a	Dios
en	la	adoración.	A	pesar	de	que	asistimos	a	un	evento	en	el	que	él	es	el	Invitado
de	Honor,	es	posible	que	le	entreguemos	un	regalo	de	rutina,	que	le	cantemos
algunas	canciones	habituales	y	que	después	lo	abandonemos	completamente
mientras	nos	concentramos	en	los	demás	y	disfrutamos	el	desempeño	de	los	que
tenemos	frente	a	nosotros.	Como	mis	amigos	de	diez	años,	podemos	irnos	sin
que	nos	remuerda	la	conciencia,	sin	percatarnos	de	nuestra	insensibilidad,
convencidos	de	que	hemos	cumplido	bien	una	obligación.

Jesús	mismo	subrayó	y	obedeció	el	mandamiento	del	Antiguo	Testamento:
«Adora	al	SEÑOR	tu	Dios»	(vea	Mateo	4:10).	Es	el	deber	(y	el	privilegio)	de
todas	las	personas	adorar	a	su	Creador.	Dice	el	Salmo	95:6:	«Vengan,	adoremos
e	inclinémonos.	Arrodillémonos	delante	del	SEÑOR,	nuestro	creador».	Está
claro	que	Dios	espera	que	lo	adoremos.	¡Ese	es	nuestro	propósito!	La	piedad	sin
la	adoración	a	Dios	es	impensable.	Pero	quienes	buscan	la	piedad	deben
percatarse	de	que	se	puede	adorar	a	Dios	en	vano.	Jesús	citó	otro	pasaje	del
Antiguo	Testamento	para	advertir	en	contra	de	adorar	vanamente	a	Dios:	«Este
pueblo	me	honra	con	los	labios,	pero	su	corazón	está	lejos	de	mí.	En	vano	me
adoran»	(Mateo	15:8-9,	NVI).	Observe	que	Dios	llamó	«adoración»	a	su
actividad.	«Este	pueblo»	creía	que	estaba	honrando	a	Dios.	Pero	Dios	la	rechazó
por	ser	una	adoración	«en	vano».

¿Cómo	podemos	adorar	a	Dios	sin	adorarlo	en	vano?	En	lugar	de	eso,	¿cómo
podemos	«[ofrecer]	a	Dios	un	servicio	aceptable»	(Hebreos	12:28,	LBLA)?
Tenemos	que	aprender	una	parte	esencial	de	la	búsqueda	de	asemejarnos	a



Cristo:	la	Disciplina	Espiritual	de	la	adoración	bíblica.

LA	ADORACIÓN...	ES	ENFOCARSE	EN	Y	RESPONDER	A
DIOS

Es	difícil	definir	bien	la	adoración.	Observémosla	a	primera	vista.	En	Juan
20:28,	cuando	Jesús	resucitado	se	le	apareció	a	Tomás	y	le	mostró	las	heridas	en
sus	manos	y	en	su	costado,	se	produjo	la	adoración	cuando	Tomás	le	dijo:	«¡Mi
Señor	y	mi	Dios!».	En	Apocalipsis	4:8,	leemos	acerca	de	cuatro	seres	vivientes
alrededor	del	trono	que	adoraban	a	Dios	día	y	noche	sin	cesar	y	decían:	«Santo,
santo,	santo	es	el	Señor	Dios,	el	Todopoderoso,	el	que	siempre	fue,	que	es,	y	que
aún	está	por	venir».	Luego,	en	el	versículo	11,	los	veinticuatro	ancianos	que
estaban	alrededor	del	trono	de	Dios	en	el	cielo	lo	adoran	poniendo	sus	coronas	a
sus	pies	y	diciendo:	«Tú	eres	digno,	oh	Señor	nuestro	Dios,	de	recibir	gloria	y
honor	y	poder.	Pues	tú	creaste	todas	las	cosas,	y	existen	porque	tú	las	creaste
según	tu	voluntad».	En	el	capítulo	siguiente,	miles	y	miles	de	ángeles,	ancianos
y	seres	vivientes	que	están	alrededor	del	trono	celestial	de	Jesucristo,	el	Cordero
de	Dios,	claman	a	viva	voz	adorando:	«Digno	es	el	Cordero	que	fue	sacrificado,
de	recibir	el	poder	y	las	riquezas	y	la	sabiduría	y	la	fuerza	y	el	honor	y	la	gloria	y
la	bendición»	(5:12).	Inmediatamente	después	llega	la	adoración	de	«toda
criatura»,	diciendo:	«Bendición	y	honor	y	gloria	y	poder	le	pertenecen	a	aquel
que	está	sentado	en	el	trono	y	al	Cordero	por	siempre	y	para	siempre»	(5:13).

Ahora,	describamos	lo	que	hemos	visto.	En	inglés,	la	palabra	«adoración»,
worship,	proviene	de	la	palabra	sajona	weorthscype,	que	luego	se	transformó	en
worthship.	(Worth	significa	«valor»).	Adorar	a	Dios	significa	atribuirle	el	valor
adecuado	a	Dios,	magnificar	su	mérito	de	recibir	alabanza	o,	mejor	dicho,
acercarse	y	dirigirse	a	Dios	porque	él	es	digno.	Como	el	Dios	santo	y
todopoderoso,	el	Creador	y	Sustentador	del	universo,	el	Juez	Soberano	a	quien
debemos	rendirle	cuentas,	él	es	digno	de	toda	la	valía	y	el	honor	que	podamos
darle	e	infinitamente	más.	Observe,	por	ejemplo,	cómo	los	que	están	alrededor
del	trono	de	Dios	en	Apocalipsis	4:11	y	5:12	se	dirigían	a	Dios	como	«digno»	de
tantas	cosas.

Cuanto	más	nos	centramos	en	Dios,	más	entendemos	y	agradecemos	su	infinita



valía.	En	la	medida	que	lo	entendemos	y	apreciamos,	no	podemos	evitar
responderle.	Así	como	la	vista	de	un	atardecer	indescriptible	o	la	vista
impresionante	de	la	cima	de	una	montaña	provocan	una	reacción	espontánea,	no
podemos	encontrarnos	con	la	dignidad	de	Dios	sin	responder	adorándolo.	Si
usted	pudiera	ver	a	Dios	en	este	momento,	entendería	su	absoluta	dignidad	de	tal
manera	que	instintivamente	caería	en	adoración	ante	él.	Por	eso	leemos	en
Apocalipsis	que	los	que	están	alrededor	del	trono	y	lo	ven,	inclinan	su	rostro
hasta	el	piso	en	adoración,	y	aquellos	seres	más	cercanos	a	él	están	tan
asombrados	por	su	dignidad	que	por	toda	la	eternidad	incesantemente	lo	adoran
con	la	letanía:	«Santo,	santo,	santo».	Así	que,	aunque	podría	matizarla	mucho
más,	la	defino	simplemente	de	esta	manera:	La	adoración	es	centrarse	en	Dios	y
responderle.

Todavía	no	estamos	en	el	cielo	para	ver	de	esta	manera	al	Señor	y	concentrarnos
visualmente	en	él.	Entonces,	¿cómo	se	nos	revela	el	Dios	invisible	a	nosotros
aquí,	para	que	podamos	concentrarnos	en	él?	Primero,	se	reveló	a	sí	mismo	de
un	modo	general	por	medio	de	la	creación	(vea	Romanos	1:20);	por	lo	tanto,	la
respuesta	correcta	al	atardecer	imponente	o	a	la	vista	espectacular	de	la	montaña
es	adorar	al	Creador	de	semejante	belleza	y	majestad.	Segundo,	y	más
concretamente,	Dios	se	ha	revelado	perfectamente	a	sí	mismo	a	través	de	su
Palabra	escrita,	la	Biblia	(vea	2	Timoteo	3:16;	2	Pedro	1:20-21),	y	de	su	Palabra
encarnada,	Jesucristo	(vea	Juan	1:1,	14;	Hebreos	1:1-2).	En	respuesta,	nosotros
debemos	buscar	a	Dios	por	medio	de	Cristo,	como	está	revelado	en	la	Biblia.
Cuando	lo	hacemos	de	esa	manera	y	el	Espíritu	Santo	abre	los	ojos	de	nuestro
entendimiento,	vemos	a	Dios	revelado	en	las	Escrituras	y	respondemos	con
adoración.

Por	ejemplo,	acabamos	de	leer	en	la	Biblia	(vea	Apocalipsis	4:8)	que	Dios	es
santo.	Mientras	meditamos	en	esto	y	empezamos	a	descubrir	más	de	qué
significa	que	Dios	sea	santo,	el	Espíritu	Santo	provoca	que	el	deseo	de	adorarlo
nos	abrume.	¿Exactamente	cómo	descubrimos	más	de	qué	significa	que	Dios	sea
santo?	La	Biblia,	que	es	la	fuente	más	confiable	y	autorizada	del	mundo	en
cuanto	a	información	sobre	la	santidad	de	Dios,	nos	lo	dice.	Para	aprender	más
de	la	Biblia	sobre	cómo	es	la	santidad	de	Dios,	entre	los	lugares	que	nos	fijamos
están	los	pasajes	sobre	Jesús,	porque	el	Dios	santo	se	revela	más	claramente	en
Jesucristo,	quien	es	Dios	en	persona.	Si	por	medio	de	la	meditación	nos
enfocamos	en	la	persona	y	en	la	obra	de	Cristo	como	la	encontramos	en	la
Biblia,	entenderemos	más	del	Dios	santo	porque	Jesús	«nos	lo	ha	dado	a
conocer»	(Juan	1:18,	NVI).	En	la	medida	que	verdaderamente	comprendamos



más	a	Dios,	a	su	vez	le	responderemos	más	en	adoración.

Es	por	eso	que	toda	adoración	a	Dios	(pública,	familiar[1]	y	privada),	debe
basarse	en	la	Biblia	e	incluir	mucho	de	ella.	La	Biblia	nos	revela	a	Dios	para	que
podamos	enfocarnos	en	él,	y	en	la	medida	en	que	nos	enfoquemos	en	él,	lo
adoraremos.	De	manera	que,	si	hay	poca	revelación	de	Dios,	nos	enfocaremos
poco	en	él.	Y	si	nos	enfocamos	poco	en	Dios,	habrá	poca	adoración	a	Dios.	Al
contrario,	mucha	revelación	de	Dios	alienta	que	nos	enfoquemos	mucho	en	Dios,
lo	cual,	a	su	vez,	provoca	que	adoremos	mucho	a	Dios.

La	lectura	bíblica	y	la	predicación	son	fundamentales	en	la	adoración	pública
porque	son	las	presentaciones	de	Dios	más	claras,	directas	y	amplias	de	la
reunión.	Por	las	mismas	razones,	la	asimilación	bíblica	y	la	meditación	son	el
centro	de	la	adoración	a	solas.	Durante	la	adoración,	también	debemos	cantar
canciones	saturadas	de	la	Biblia[2]	como	declaración	musical	de	la	verdad	de
Dios	y	como	respuesta	bíblica	(de	alabanza	y	de	acción	de	gracias)	a	la
revelación	de	Dios.	La	oración	expresa	de	una	manera	bíblica	nuestra	devoción
por	adorar	a	Dios	y	nuestra	dependencia	de	él	conforme	a	cómo	se	le	revela	en	la
Biblia;	así	también	lo	hace	la	ofrenda.	Dios	ha	ordenado	el	bautismo	y	la	Cena
del	Señor	como	elementos	de	adoración	pública	y,	de	un	modo	visual,	ellos
también	proclaman	y	nos	recuerdan	la	verdad	revelada	divinamente.	Todos	los
elementos	de	la	adoración	indicados	en	las	Escrituras	nos	ayudan	a
concentrarnos	en	Dios.

Dado	que	adorar	es	concentrarse	en	Dios	y	responderle,	independientemente	de
qué	otra	cosa	estemos	haciendo,	si	no	estamos	pensando	en	Dios,	no	estamos
adorándolo.	Usted	puede	escuchar	un	sermón	que	sea	bíblicamente	sólido,	pero
si	no	está	atento	a	lo	que	se	dice	de	Dios	o	a	lo	que	Dios	está	diciéndole	a	usted,
no	está	adorando.	Puede	estar	cantando	«Santo,	santo,	santo»,	pero	si	no	está
pensando	en	Dios	mientras	canta,	no	está	adorando.	Puede	estar	escuchando	la
oración	de	alguien,	pero	si	no	está	orando	con	esa	persona	y	pensando	en	Dios,
no	está	adorando.	En	un	sentido,	podemos	decir	que	todas	las	cosas	que	se	hacen
en	obediencia	al	Señor,	aun	las	cosas	cotidianas	en	el	trabajo	o	en	la	casa,	son
actos	de	adoración.	Pero	estas	no	sustituyen	la	adoración	a	Dios	basada	en	la
Biblia,	que	se	concentra	directamente	en	él	y	excluye	cualquier	otra	actividad.

La	adoración	muchas	veces	incluye	palabras	y	acciones,	pero	las	trasciende	y
llega	hasta	el	centro	de	la	mente	y	el	corazón.	La	adoración	es	la	concentración	y
la	respuesta	del	alma	con	el	foco	puesto	en	Dios;	es	estar	absorto	con	Dios.	Así



que,	no	importa	qué	diga,	cante	o	haga	en	algún	momento;	únicamente	adora	a
Dios	cuando	él	es	el	centro	de	su	atención.	Pero	siempre	que	se	concentre	en	el
infinito	valor	de	Dios,	responderá	en	adoración	tan	cierto	como	que	la	luna
refleja	al	sol.	Esta	clase	de	adoración	no	es	en	vano.	La	adoración	tampoco	es	en
vano	cuando...

LA	ADORACIÓN...	SE	HACE	EN	ESPÍRITU	Y	EN	VERDAD

El	pasaje	más	profundo	sobre	la	adoración	que	hay	en	el	Nuevo	Testamento	es
Juan	4:23-24.	Allí,	Jesús	dijo:	«Se	acerca	el	tiempo	—de	hecho,	ya	ha	llegado—
cuando	los	verdaderos	adoradores	adorarán	al	Padre	en	espíritu	y	en	verdad.	El
Padre	busca	personas	que	lo	adoren	de	esa	manera.	Pues	Dios	es	Espíritu,	por
eso	todos	los	que	lo	adoran	deben	hacerlo	en	espíritu	y	en	verdad».

Antes	de	que	podamos	adorar	en	espíritu	y	en	verdad,	debemos	tener	dentro	de
nosotros	a	Aquel	que	es	el	«Espíritu	de	verdad»	(Juan	14:17,	NVI),	es	decir,	el
Espíritu	Santo.	Él	vive	únicamente	dentro	de	los	que	se	acercan	a	Cristo	en
arrepentimiento	y	en	fe.	Sin	él,	la	verdadera	adoración	no	se	produce.	Como
declara	1	Corintios	12:3:	«Nadie	puede	decir	que	Jesús	es	el	Señor	excepto	por
el	Espíritu	Santo».	Eso	no	significa	que	una	persona	no	pueda	decir	las	palabras
«Jesús	es	el	Señor»	al	margen	del	Espíritu	Santo,	porque	cualquiera	que	pueda
hablar	puede	pronunciar	la	frase.	Pero	sí	significa	que	nadie	puede	decir	«Jesús
es	el	Señor»	como	una	confesión	genuina	de	su	obediencia	a	Cristo	en
adoración,	a	menos	que	sea	por	el	poder	regenerador	y	la	presencia	del	Espíritu
Santo	que	mora	en	esa	persona.	Él	es	Aquel	que	nos	revela	a	Dios,	el	que	nos
condena	por	nuestro	pecado	contra	Dios	y	quien	hace	irresistible	a	Cristo	y	su
poder	salvador.	El	Espíritu	Santo	abre	las	mentes	a	la	verdad	de	las	Escrituras	y
despierta	los	corazones	que	estaban	muertos	hacia	Dios.	Él	motiva	que	las	almas
que	eran	frías	en	la	adoración	se	enciendan	con	pasión	por	Cristo.

Tener	al	Espíritu	Santo	morando	dentro	de	nosotros	no	garantiza	que	siempre
adoraremos	en	espíritu	y	en	verdad,	pero	su	presencia	sí	significa	que	podemos
hacerlo.	Adorar	a	Dios	en	espíritu	implica	adorarlo	de	adentro	hacia	afuera.
También	requiere	sinceridad	en	nuestros	actos	de	adoración.	Sin	importar	qué
tan	espiritual	sea	la	canción	que	esté	cantando,	o	qué	tan	poética	sea	la	oración



que	esté	emitiendo,	si	no	son	sinceras,	no	son	adoración;	son	hipocresía.

El	equilibrio	para	adorar	en	espíritu	es	adorar	en	verdad.	Adorar	en	verdad	es
adorar	de	acuerdo	con	la	verdad	de	las	Escrituras.	En	primer	lugar,	adoramos	a
Dios	de	acuerdo	con	cómo	está	revelado	en	la	Biblia,	no	como	nosotros
querríamos	que	él	fuera.	Lo	adoramos	en	función	a	la	verdad	de	quién	dice	él
que	es:	el	Dios	de	misericordia	y	justicia,	de	amor	y	de	ira,	quien	de	igual
manera	recibe	en	el	cielo	y	condena	al	infierno.	En	segundo	lugar,	adorar
conforme	a	la	verdad	de	las	Escrituras	significa	adorar	a	Dios	de	las	maneras	que
él	aprobó	en	la	Biblia.	En	otras	palabras,	en	la	adoración	a	Dios,	debemos	hacer
lo	que	Dios	dice	en	la	Biblia	que	debemos	hacer	en	adoración[3].

Habiendo	argumentado	a	favor	de	adorar	a	Dios	en	respuesta	a	la	verdad	de	las
Escrituras,	quiero	avanzar	y	decir	más	acerca	de	adorar	en	espíritu.	Ya	sea	que	se
dedique	a	la	adoración	en	público,	en	familia	o	a	solas,	tenga	en	cuenta	que,	a
menos	que	el	corazón	esté	conectado,	no	hay	electricidad	para	adorar.	Un	pastor
y	escritor	lo	dijo	sin	rodeos:	«Donde	los	sentimientos	por	Dios	están	muertos,	la
adoración	está	muerta»[4].	Así	es	como	lo	ilustró:

Adorar	es	una	manera	de	devolverle	a	Dios	con	alegría	el	reflejo	del	resplandor
de	su	valía.	Esto	no	puede	realizarse	solamente	mediante	acciones	impuestas.
Solamente	puede	hacerse	cuando	el	afecto	espontáneo	brota	en	el	corazón.

Medite	la	analogía	de	un	aniversario	de	casamiento.	El	mío	es	el	21	de
diciembre.	Imagine	que	ese	día	llevara	a	casa	una	docena	de	rosas	rojas	de	tallo
largo	para	Noël.	Cuando	ella	me	recibe	en	la	puerta,	le	extiendo	las	rosas,	y	ella
dice:	«Ay,	Johnny,	son	hermosas,	gracias»,	y	me	da	un	gran	abrazo.	Entonces
imagine	que	yo	levanto	la	mano	y	le	digo	tranquilamente:	«De	nada;	es	mi
deber».

¿Qué	pasa?	¿El	ejercicio	del	deber	no	es	algo	noble?	¿Acaso	no	honramos	a	los
que	sirven	de	acuerdo	a	su	deber?	No	mucho.	No	si	no	le	ponen	el	corazón.	Las
rosas	por	obligación	son	una	expresión	contradictoria.	Si	no	estoy	motivado	por
el	afecto	espontáneo	por	ella	como	persona,	las	rosas	no	la	honran.	A	decir
verdad,	la	menosprecian.	Son	una	manera	muy	débil	de	tapar	el	hecho	de	que
ella	no	es	digna	o	no	es	tan	hermosa	a	mis	ojos	para	despertar	mi	afecto.	Lo
único	que	puedo	mostrarle	es	una	expresión	calculada	de	deber	matrimonial.	[...]



El	verdadero	deber	de	la	adoración	no	es	el	deber	externo	de	decir	o	hacer	la
liturgia.	Es	el	deber	interno,	la	orden:	«Deléitate	en	el	SEÑOR»	(Salmo	37:4).
[...]

La	razón	de	que	este	sea	el	verdadero	deber	de	la	adoración	es	que	honra	a	Dios,
mientras	que	el	cumplimiento	vacío	del	ritual	no	lo	hace.	Si	llevo	a	mi	esposa	a
cenar	en	nuestro	aniversario	y	ella	me	pregunta:	«¿Por	qué	haces	esto?»,	la
respuesta	que	más	la	honrará	es:	«Porque	nada	me	hace	más	feliz	que	estar
contigo».

«Es	mi	deber»,	es	deshonroso	para	ella.

«Me	hace	feliz»,	es	un	honor.

¿Cómo	honraremos	a	Dios	en	adoración?	¿Diciendo:	«Es	mi	deber»?	¿O
diciendo:	«Me	hace	feliz»[5]?

Así	que	debemos	adorar	en	espíritu	y	en	verdad,	con	el	corazón	y	con	la	cabeza,
con	emoción	y	con	el	pensamiento.	Si	adoramos	haciendo	demasiado	hincapié
en	el	espíritu,	seremos	sensibleros	y	débiles	en	la	verdad,	y	adoraremos
principalmente	de	acuerdo	con	los	sentimientos.	Eso	puede	llevar	a	cualquier
parte,	desde	el	extremo	de	la	tolerancia	perezosa	e	irreflexiva	en	la	adoración	al
reguero	de	pólvora	espiritual	incontrolable	en	el	otro	extremo.	Pero	si	ponemos
demasiado	énfasis	en	la	adoración	en	verdad	y	minimizamos	la	adoración	en
espíritu,	nuestra	adoración	será	tensa,	sombría	y	fríamente	predecible.

En	realidad,	estas	verdades	equilibradas	de	adorar	en	espíritu	y	en	verdad	se
complementan	mutuamente.	Es	útil	darse	cuenta	de	ello	porque,	sinceramente,
de	vez	en	cuando	todo	cristiano	intenta	ofrecer	el	sacrificio	de	la	adoración,	pero
se	da	cuenta	de	que	no	hay	ningún	fuego	en	el	altar	del	corazón.	La	meditación
en	la	verdad,	si	se	hace	apropiadamente,	puede	suscitar	las	emociones	de	la
adoración	y	ayudarnos	a	adorar	en	espíritu.	A	la	inversa,	el	tipo	de	corazón	justo
para	Dios,	dispuesto	a	adorar	en	espíritu,	ama	la	verdad	de	Dios	y	anhela	ser
guiado	por	la	verdad.	Entonces,	aunque	en	lo	personal	nos	inclinemos	más	hacia
el	espíritu	o	hacia	la	verdad	en	la	adoración,	debemos	tener	ambos.	Jesús	dijo
algo	muy	parecido	en	Marcos	12:30	cuando	anunció	que	el	mandamiento	más
importante	implica	amar	a	Dios	con	todo	el	corazón,	así	como	con	toda	la	mente.
La	adoración	que	emana	de	los	corazones	estimulados	por	la	verdad	y	se	expresa



con	pensamientos	sinceros	hacia	Dios	no	será	rechazada	como	adoración	en
vano.

Pero	¿qué	pasa	si	padecemos	un	largo	período	de	sequía	espiritual	en	el	que
prácticamente	todas	las	supuestas	experiencias	de	adoración	no	parecen	más	que
un	ejercicio	de	hipocresía?	¿Por	qué	continuar	con	la	disciplina	si	nos	sentimos
atascados	en	una	rutina	de	adoración	en	vano?	¿Deberíamos	dejar	de	asistir	a	la
adoración	o	descontinuar	los	devocionales	diarios	si	parece	que	no	podemos
mantener	el	equilibrio	adecuado	de	espíritu	y	verdad?

No,	no	deberíamos	dejar	de	practicar	las	formas	de	la	adoración	aunque	no
tengamos	los	sentimientos	de	adoración.	Hay	algunas	cosas	en	las	que	tenemos
que	perseverar	hasta	cuando	no	tengamos	ganas	de	hacerlas,	solo	porque	es	lo
correcto.	Recuerde	que	aun	nuestra	«mejor»	adoración	es	imperfecta	en	algunos
sentidos,	por	más	mínimas	que	puedan	parecer	esas	imperfecciones.	Pero	no
recomendamos	dejar	la	adoración	porque	esté	defectuosa	de	alguna	manera.	Es
más,	el	«avance»	en	la	recuperación	del	gozo	y	la	libertad	en	la	adoración
probablemente	vendrán	en	el	contexto	de	la	adoración.	Las	personas	a	menudo
me	cuentan	que	no	tenían	ganas	de	venir	a	la	iglesia	para	un	culto	en	particular,
pero	que	se	disciplinaron	a	sí	mismas	para	asistir,	y	algo	pasó	durante	ese	rato
que	las	reanimó	y	les	devolvió	la	perspectiva	espiritual.

Todo	creyente	debe	atravesar	algunos	desiertos	espirituales	en	su	peregrinación	a
la	ciudad	celestial.	Algunos	lugares	áridos	podrán	cruzarse	en	una	hora	o	en
pocos	días.	No	obstante,	de	vez	en	cuando	tendrá	que	viajar	durante	semanas	con
el	alma	casi	marchita.	Persevere	en	la	adoración.	Clame	a	Dios	pidiéndole	que	le
dé	un	conocimiento	renovado	de	los	«ríos	de	agua	viva»	(en	referencia	al
Espíritu	Santo)	que	en	Juan	7:38	Jesús	prometió	que	brotarían	en	todo	el	que
creyera	en	él.	Pero	no	deje	de	adorar;	nunca	se	dé	por	vencido	en	el	desierto.
Usted	no	sabe	qué	tan	amplio	es,	y	podría	estar	a	punto	de	terminar	de
atravesarlo.

LA	ADORACIÓN...	SE	ESPERA	TANTO	EN	PÚBLICO	COMO
EN	PRIVADO



Según	Hebreos	10:25,	Dios	espera	que	su	pueblo	participe	regularmente	en
reuniones	de	adoración	con	otros	creyentes,	y	advierte	específicamente	que	«no
dejemos	de	congregarnos,	como	hacen	algunos».	Así	que	el	centro	de	la
Disciplina	de	la	adoración	implica	desarrollar	el	hábito	de	congregarse	fielmente
con	otros	cristianos	con	el	propósito	primordial	de	adorar	a	Dios.

La	iglesia	de	Jesucristo	no	es	una	colección	de	aislacionistas.	El	Nuevo
Testamento	describe	a	la	iglesia	con	metáforas	como	«rebaño»	(Hechos	20:28),
«cuerpo»	(1	Corintios	12:12),	«templo»	(Efesios	2:21)	y	«familia»	(Efesios
2:19),	y	cada	una	implica	una	relación	entre	las	partes	individuales	y	el	todo.	Si
usted	expresa	y	vive	el	cristianismo	casi	siempre	a	nivel	individual	(es	decir,
excluyendo	la	dinámica	de	grupo),	significa	que	innecesariamente	y	de	manera
pecaminosa	se	perderá	gran	parte	de	la	bendición	y	del	poder	de	Dios.	Hebreos
10:25	enseña	que	los	que	dejan	la	«costumbre»	disciplinada	de	congregarse	con
otros	cristianos	desarrollan	un	hábito	poco	cristiano.

«Congregarse»	indiscutiblemente	significa	reunirse	en	la	presencia	física	de
otros	creyentes.	No	solo	es	que	las	palabras	mismas	no	permiten	otra
interpretación,	sino	que,	cuando	esta	carta	fue	escrita	para	los	hebreos,	no	había
otra	manera	de	interpretar	esta	frase.	Así	que	no	podemos	autoconvencernos	de
que	nos	«reunimos»	con	otros	cristianos	cuando	por	algún	medio	electrónico	los
vemos	adorar	en	otra	parte.	Hay	buenas	razones	a	favor	de	la	idea	de	facilitar	el
acceso	a	distancia	en	vivo	o	con	videos	grabados	de	la	adoración	en	la	iglesia,
pero	ninguna	de	ellas	incluye	la	idea	de	que	el	ministerio	en	los	medios	sustituye
la	asistencia	a	la	iglesia	de	las	personas	que	pueden	ir.

Además,	la	bendición	de	una	vida	devocional	constante,	personal	y	de	gran
calidad	no	lo	exime	de	adorar	con	otros	creyentes.	Sus	experiencias	devocionales
podrían	estar	a	la	altura	de	las	de	Jonathan	Edwards	o	de	George	Müller,	pero
usted	necesita	la	adoración	colectiva	tanto	como	la	necesitaban	ellos	y	esos
cristianos	judíos	de	Hebreos	10:25.	Hay	un	elemento	de	la	adoración	y	de	la	vida
cristiana	que	nunca	puede	experimentarse	en	la	adoración	a	solas	ni	observando
la	adoración	de	otros.	Hay	algunas	gracias	y	bendiciones	que	nuestro	Padre	nos
da	únicamente	cuando	nos	«congregamos»	con	otros	creyentes	como	familia	de
Dios.

El	predicador	puritano	David	Clarkson	explicó	esto	en	un	sermón	instructivo
sobre	«La	adoración	pública	debe	ser	preferida	por	encima	de	la	privada»:



Las	cosas	más	maravillosas	hechas	en	el	mundo	actualmente	se	originaron	en	los
mandatos	públicos	[es	decir,	en	la	adoración	pública],	aunque	su	cotidianidad	y
su	naturaleza	espiritual	las	hagan	parecer	menos	maravillosas.	[...]	Aquí,	el
Señor	les	transmite	vida	a	unos	huesos	secos,	y	resucita	a	los	muertos	de	su
tumba	y	del	sepulcro	del	pecado.	[...]	Aquí,	los	muertos	escuchan	la	voz	del	Hijo
de	Dios	y	de	sus	mensajeros,	y	los	que	la	escuchan	viven	de	verdad.	Aquí,	les	da
la	vista	a	los	que	nacieron	ciegos;	el	efecto	del	evangelio	predicado	es	abrir	los
ojos	de	los	pecadores	y	llevarlos	de	la	oscuridad	a	la	luz.	Aquí,	él	sana	con	una
palabra	a	las	almas	enfermas,	que	de	otra	manera	serían	incurables	para	la
máxima	ayuda	de	los	hombres	y	de	los	ángeles.	[...]	Aquí,	desaloja	a	Satanás	y
expulsa	espíritus	inmundos	del	alma	de	los	pecadores	que	durante	mucho	habían
estado	poseídos	por	ellos.	Aquí,	él	derriba	principados	y	potestades,	vence	a	los
poderes	de	las	tinieblas	y	hace	que	Satanás	caiga	del	cielo	como	un	rayo.	Aquí,
tuerce	todo	el	curso	de	la	naturaleza	del	alma	de	los	pecadores,	hace	que	las
cosas	viejas	pasen	y	que	todas	las	cosas	sean	hechas	nuevas.	Estas	son
maravillas,	y	se	les	consideraría	como	tal	si	no	fueran	la	obra	común	del
ministerio	público.	Ciertamente,	es	verdad	que	el	Señor	no	se	ha	limitado	a	obrar
estas	cosas	maravillosas	solamente	en	público;	pero	el	ministerio	público	es	el
único	medio	común	a	través	del	cual	él	las	realiza[6].

Por	otro	lado,	no	importa	cuán	gratificantes	o	suficientes	parezcan	nuestras
celebraciones	habituales	de	adoración	pública:	hay	experiencias	con	Dios	que	él
nos	da	solamente	en	nuestra	adoración	personal.	Jesús	participó	fielmente	en	la
adoración	pública	en	la	sinagoga	cada	sábado	(vea	Lucas	4:16)	y	en	las
reuniones	establecidas	en	Israel	en	el	templo	de	Jerusalén.	Pero,	además	de	eso,
Lucas	observó	que	Jesús	«solía	retirarse	a	lugares	solitarios	para	orar»	(Lucas
5:16,	NVI).	Como	lo	expuso	el	conocido	comentarista	puritano	Matthew	Henry:
«La	adoración	pública	no	nos	eximirá	de	la	adoración	en	secreto»[7].

¿Cómo	podemos	adorar	a	Dios	en	público	una	vez	por	semana	cuando	no	nos
preocupamos	por	adorarlo	a	solas	durante	la	semana?	¿Podemos	esperar	que	la
llama	de	nuestra	adoración	a	Dios	arda	vivamente	en	público	en	el	día	del	Señor,
cuando	apenas	titila	por	él	en	secreto	los	demás	días?	¿Será	que	nuestra
experiencia	de	adoración	colectiva	muchas	veces	nos	deja	insatisfechos	porque
no	buscamos	satisfacer	la	adoración	en	privado?	Dice	el	pastor	galés	Geoffrey



Thomas:	«No	hay	manera	de	que	los	que	descuidan	la	adoración	en	secreto
puedan	reconocer	la	comunión	con	Dios	en	los	cultos	públicos	del	día	del
Señor»[8].

Sin	embargo,	no	debemos	olvidar	que	Dios	espera	que	lo	adoremos	a	solas	para
poder	bendecirnos.	Reducimos	a	lo	mínimo	nuestro	gozo	cuando	descuidamos	la
adoración	cotidiana	a	Dios	en	privado.	¡Es	una	bendición	increíble	que	Dios	no
limite	nuestro	acceso	a	él	y	el	disfrute	de	su	presencia	a	solo	una	vez	por
semana!	Cada	día	nos	esperan	la	fuerza,	la	dirección,	el	ánimo,	el	perdón,	el
gozo	y	todo	lo	que	es	Dios.	Usted,	como	cristiano,	nunca	vivirá	un	día	sin	una
invitación	a	tener	una	mayor	intimidad	con	Jesucristo	ese	día.

Piense	en	esto:	El	Señor	Jesucristo	está	dispuesto	a	reunirse	en	privado	con	usted
durante	todo	el	tiempo	que	quiera;	¡está	dispuesto,	y	hasta	deseoso,	de
encontrarse	con	usted	cada	día!	Imagínese	como	uno	de	los	miles	que	siguió	a
Jesús	a	todas	partes	durante	la	mayoría	de	los	últimos	tres	años	de	su	vida
terrenal.	¿Puede	imaginar	lo	emocionado	que	se	sentiría	si	uno	de	sus	discípulos
le	dijera:	«El	Maestro	me	envió	para	decirle	que	está	dispuesto	a	reunirse	con
usted	en	privado	en	el	momento	que	usted	esté	listo,	y	durante	todo	el	tiempo
que	quiera	pasar	con	él,	y	lo	estará	esperando	cada	día»?	¡Qué	privilegio!	¿Quién
se	hubiera	quejado	de	estas	expectativas?	Bueno,	ese	privilegio	y	expectativa
maravillosos	realmente	le	pertenecen	a	usted:	hoy,	mañana	y	siempre.	Ejerza	este
privilegio	y	cumpla	esta	expectativa	para	la	gloria	y	el	gozo	de	Dios	para
siempre.

LA	ADORACIÓN...	ES	UNA	DISCIPLINA	PARA	SER
CULTIVADA

Jesús	dijo:	«Adora	al	SEÑOR	tu	Dios»	(Mateo	4:10).	Para	adorar	a	Dios	a	lo
largo	de	toda	la	vida,	hay	que	tener	disciplina.	Sin	disciplina,	nuestra	adoración	a
Dios	será	débil	e	irregular.	Desde	luego,	la	adoración	tiene	que	ser	mucho	más
que	disciplina,	más	que	la	simple	expresión	adecuada	de	las	palabras	y	las
formas	correctas.	De	manera	que,	cuando	digo	que	la	adoración	es	concentrarse
en	Dios	y	responderle,	espero	transmitir	mi	convicción	de	que	la	verdadera
adoración	siempre	rebosa	evidencias	de	las	«huellas	del	corazón».	La	adoración



no	se	puede	calcular	ni	producir.	En	cambio,	es	provocada;	es	la	respuesta	de	un
corazón	provocada	por	la	belleza,	la	gloria	y	el	encanto	del	objeto	en	el	que	se
concentra	la	mente:	el	Dios	santo.	Sin	embargo,	también	consideramos	a	la
adoración	una	Disciplina,	una	Disciplina	que	debe	ser	cultivada,	como	deben
serlo	todas	las	relaciones	para	que	sigan	siendo	sanas	y	maduren.

La	adoración	es	una	Disciplina	Espiritual	en	tanto	que	es	un	fin	así	como	un
instrumento.	La	adoración	a	Dios	es	un	fin	en	sí	misma	porque	adorar,	según	lo
hemos	definido,	es	concentrarse	en	Dios	y	responderle.	No	hay	una	meta	más
elevada	ni	un	deleite	espiritual	más	grande	que	concentrarse	en	Dios	y
responderle.	Pero	la	adoración	también	es	un	instrumento	en	el	sentido	de	que	es
un	medio	para	la	piedad.	Cuanto	más	adoremos	verdaderamente	a	Dios,	más
llegaremos	a	ser	como	él,	a	través	y	por	medio	de	la	adoración.

La	adoración	hace	que	los	creyentes	sean	más	piadosos	porque	las	personas	se
transforman	en	lo	que	se	enfocan.	Imitamos	aquello	en	lo	que	pensamos.	Los
niños	simulan	que	son	los	héroes	en	los	que	piensan.	Los	adolescentes	se	visten
como	las	estrellas	deportivas	o	los	músicos	populares	que	admiran.	Pero	estas
tendencias	no	desaparecen	cuando	llegamos	a	la	edad	adulta.	Los	que	se
concentran	en	«llegar	a	la	cima»	leen	libros	de	los	que	están	«en	la	cima»,	y
luego	copian	el	estilo	de	sus	negocios	y	los	«secretos»	de	su	éxito.	Para	dar	un
ejemplo	a	un	nivel	más	obsceno,	los	que	se	concentran	en	la	pornografía	tienden
a	imitar	lo	que	ven.	Fijarse	más	en	el	mundo	que	en	el	Señor	nos	hace	más
mundanos	que	piadosos.	Pero	si	queremos	ser	piadosos,	debemos	enfocarnos	en
Dios.	La	piedad	requiere	una	adoración	disciplinada.

«Pero	lo	he	intentado	—puede	gritar	alguno	con	frustración—,	¡y	a	mí	no	me
funcionó!	Asisto	a	la	iglesia	fielmente.	He	intentado	la	rutina	diaria	de	la	lectura
bíblica	y	la	oración,	pero	no	conseguí	los	resultados	que	esperaba.	A	pesar	de
todo	lo	que	estoy	haciendo,	parece	que	no	estoy	creciendo	mucho	en	la	piedad».

Practicar	estrictamente	una	rutina	no	es	lo	mismo	que	practicar	correctamente
una	Disciplina	Espiritual.	Que	yo	lea	la	Biblia	todos	los	días	no	me	hace
automáticamente	más	piadoso,	así	como	leer	el	Wall	Street	Journal	todos	los	días
no	me	hace	un	hombre	de	negocios.	Si	no	experimentamos	el	crecimiento
espiritual	que	deseamos	en	el	momento	que	lo	deseamos,	eso	no	refuta	la
eficacia	de	los	medios	de	Dios	(es	decir,	las	Disciplinas	Espirituales)	para	llegar
a	ser	como	Cristo.	Así	que	si	usted	está	desanimado	porque	su	santificación	va	a
paso	de	tortuga,	busque	el	consejo	de	aquellas	personas	que	sí	parecen	crecer	en



la	piedad	a	través	de	la	adoración	pública	y	personal.	Hable	con	un	cristiano
maduro	cuya	vida	devocional	valga	la	pena.	Repase	algunas	de	las	secciones
anteriores	de	este	libro,	particularmente	las	que	tratan	sobre	la	meditación	y	la
oración.	El	desarrollo	de	cualquier	disciplina,	desde	golpear	una	pelotita	de	golf
hasta	tocar	el	piano,	casi	siempre	requiere	ayuda	externa	de	personas	que	tienen
más	experiencia.	Así	que	no	se	sorprenda	porque	necesita	ayuda	para	desarrollar
las	Disciplinas	que	llevan	a	parecerse	a	Cristo,	y	no	tenga	miedo	de	pedirla.

Describiendo	al	hombre	contemporáneo,	alguien	dijo:	«Adora	su	trabajo,	trabaja
durante	sus	ratos	de	distracción	y	se	distrae	durante	la	adoración».	Para	desafiar
esto,	¿cultivará	usted	la	Disciplina	de	la	adoración?

MÁS	APLICACIÓN

¿Se	comprometerá	usted	con	la	Disciplina	de	la	adoración	diaria?	A.	W.	Tozer
dijo:	«Si	se	rehúsa	a	adorar	a	Dios	siete	días	por	semana,	tampoco	lo	adorará
en	un	día	a	la	semana»[9].	No	nos	engañemos.	La	verdadera	adoración,	como
actividad	de	una	vez	a	la	semana,	no	existe.	No	podemos	esperar	que	la
adoración	fluya	de	nuestros	labios	el	día	del	Señor	si	la	mantenemos
contenida	en	nuestro	corazón	durante	la	semana.	Las	aguas	de	la	adoración
nunca	deberían	dejar	de	fluir	de	nuestro	corazón,	porque	Dios	siempre	es	Dios
y	siempre	es	digno	de	adoración.	Pero	el	flujo	de	la	adoración	debería
canalizarse	por	lo	menos	a	diario	hacia	una	experiencia	de	adoración
perceptible.

Cada	vez	más	personas	parecen	contentarse	con	practicar	las	Disciplinas
Espirituales	personales	y	dejan	de	adorar	con	otros	creyentes.	Creen	que	su	vida
devocional	privada	es	superior	a	cualquier	otra	cosa	que	experimentan	en	la
adoración	colectiva;	por	eso	descuidan	el	ministerio	público	de	la	Palabra	de
Dios.	Esté	alerta	al	peligro	de	un	desequilibrio	como	ese.	Sin	embargo,	en	mi
ministerio	pastoral	he	encontrado	muchos	más	cristianos	profesos	que	se
inclinan	hacia	el	otro	extremo.	Se	disciplinan	fielmente	para	concurrir	a	la
adoración	colectiva,	pero	desatienden	la	práctica	habitual	de	adorar	a	Dios	en
privado.	En	su	camino	a	la	piedad,	quizá	caen	más	en	este	peligro	que	en
cualquier	otro.	Hacen	pocos	avances	hacia	la	semejanza	a	Cristo	simplemente



porque	no	se	disciplinan	a	sí	mismos	en	este	mismo	punto.	No	deje	que	eso	le
pase	a	usted.

¿Incluirá	adoración	real	en	sus	actos	de	adoración?	Lo	que	dice	David
Clarkson	sobre	la	adoración	pública	sirve	para	todos	los	actos	de	adoración,
tanto	públicos	como	privados:

Lo	que	hace	cuando	adora	en	público,	hágalo	con	todas	sus	fuerzas.	Libérese	de
todo	ese	temperamento	flojo,	indiferente	y	tibio	que	es	tan	odioso	para	Dios.	[...]
Considere	que	no	es	suficiente	presentar	su	cuerpo	delante	del	Señor.	[...]	La
adoración	física	no	es	sino	la	carcasa	de	la	adoración;	la	adoración	del	alma	es	el
alma	de	la	adoración.	Los	que	se	acercan	solo	de	labios	encontrarán	a	Dios
bastante	lejos	de	ellos;	no	solo	los	labios,	la	boca	y	la	lengua,	sino	la	mente,	el
corazón	y	el	afecto;	no	solo	las	rodillas,	las	manos	y	los	ojos,	sino	el	corazón,	la
conciencia	y	la	memoria	deben	ponerse	al	servicio	de	Dios	en	la	adoración
pública.	David	no	solo	dice:	«Mi	carne	te	anhela»,	sino	también	«Mi	alma	tiene
sed	de	ti».	Entonces	el	Señor	se	acercará	cuando	todo	su	ser	lo	espere;	entonces
encontraremos	al	Señor	cuando	lo	busquemos	con	todo	nuestro	corazón[10].

El	acto	de	adorar	sin	adorar	de	verdad	es	una	experiencia	miserable	e	hipócrita.
Entonces,	si	la	adoración	lo	cansa,	usted	no	está	adorando	en	realidad.	Dios	no
es	agotador.	Imagine	a	uno	de	los	seres	que	adoran	permanentemente	alrededor
del	trono	de	Dios	quejándose:	«¡Estoy	cansado	de	esto!».	Ese	pensamiento
nunca	les	cruzó	por	la	mente	en	toda	la	eternidad	pasada,	ni	se	les	ocurrirá	jamás
en	la	eternidad	por	venir.	En	vez	de	eso,	leemos	que	están	tan	infinitamente
abrumados	por	la	gloria	de	Dios	que	lo	adoran	«día	y	noche	[...]	sin	cesar»
(Apocalipsis	4:8,	NVI).	Obviamente,	todavía	no	podemos	ver	y	experimentar	en
adoración	todo	lo	que	ellos	tienen	el	privilegio	de	disfrutar,	pero	podemos
aprender	de	ellos	que	la	adoración	sin	sentido	es	un	contrasentido.	Porque	el
objeto	de	nuestra	adoración	es	el	glorioso	y	majestuoso	Dios	de	los	cielos,
cuando	la	adoración	se	vuelve	vacía,	el	problema	lo	tiene	el	sujeto	(o	sea,
nosotros)	y	no	el	objeto	(es	decir,	Dios).

Así	que	«vengan,	adoremos»	(Salmo	95:6)	al	único	Dios	verdadero	que	ha
ordenado	la	Disciplina	Espiritual	de	adorarlo	—en	público,	en	familia	y	a	solas



—	como	uno	de	los	medios	más	abundantes	de	recibir	la	gracia	para	parecernos
más	a	Cristo.	Pues	en	la	medida	que	crecemos	en	la	adoración	a	Dios,	crecemos
en	la	semejanza	a	Cristo.

Pero	recuerde	que	Cristo,	quien	de	hecho	es	el	ejemplo	de	todo	lo	que	Dios
quiere	que	lleguemos	a	ser,	es	mucho	más	que	nuestro	ejemplo.	Él	tuvo	que	vivir
y	morir	para	hacernos	adoradores	que	complacieran	a	Dios.	Nuestra	adoración
solo	se	vuelve	aceptable	cuando	nos	acercamos	a	Dios	por	medio	de	fe	en	la
justicia	de	Jesús.	Así,	por	la	fe	en	el	Cristo	de	Dios	y	de	acuerdo	a	la	Palabra	de
Dios,	como	nos	exhorta	Hebreos	12:28	(LBLA),	«ofrezcamos	a	Dios	un	servicio
aceptable»,	no	la	adoración	que	Jesús	condenó	como	«adoración	en	vano».



CAPÍTULO	6

LA	EVANGELIZACIÓN...	PARA	LA	PIEDAD

La	fe	disciplinada	es	una	fe	que	probablemente	perdure	y	lleve	a	la	fe	en	otros.

ALISTER	E.	MCGRATH

Solo	el	completo	éxtasis	de	perderse	en	la	adoración	a	Dios	es	tan	vivificante	y
embriagante	como	hablarle	a	alguien	acerca	de	Jesucristo.

Algunos	de	los	momentos	más	gratificantes	de	mi	vida	han	sido	durante	viajes
misioneros	en	los	que	no	he	hecho	más	que	hablar	de	Cristo	durante	todo	el	día,
en	las	calles	y	en	los	hogares,	con	una	persona	o	con	un	grupo	tras	otro.	Lo
mismo	pasa	en	mi	propia	ciudad:	nada	me	emociona	más	que	conversar	acerca
de	Cristo	con	alguien	que	no	lo	conoce.	Mi	experiencia	no	es	inusual;	hablar	de
Jesús	con	alguien	puede	ser	una	experiencia	intensamente	gratificante	para
cualquier	creyente.

Sin	embargo,	nada	causa	tanta	ansiedad	más	rápidamente	entre	un	grupo	de
cristianos	como	yo,	que	hablar	de	nuestra	responsabilidad	de	evangelizar.
Conozco	a	muchos	creyentes	que	se	sienten	seguros	de	estar	obedeciendo	al
Señor	cuando	se	trata	de	su	asimilación	de	las	Escrituras	o	de	sus	ofrendas	o	de
su	servicio,	pero	no	conozco	a	un	solo	cristiano	que	pueda	decir	con	valentía:
«Evangelizo	tanto	como	debo».

La	evangelización	es	un	tema	amplio,	y	no	intentaré	ahondar	en	él	en	este
capítulo.	La	idea	principal	que	quiero	transmitirle	hoy	es	que	la	piedad	requiere
que	nos	disciplinemos	en	la	práctica	de	la	evangelización.	Estoy	convencido	de
que	el	motivo	principal	por	el	que	muchos	de	nosotros	no	damos	testimonio	de
Cristo	con	eficacia,	y	relativamente	sin	miedo,	es	simplemente	porque	no	nos



disciplinamos	a	hacerlo.

LA	EVANGELIZACIÓN	ES	ALGO	QUE	SE	ESPERA	DE
NOSOTROS

La	mayoría	de	los	que	están	leyendo	este	libro	no	necesitan	convencerse	de	que
Jesús	espera	que	sus	seguidores	practiquen	la	evangelización.	Él	no	pretende	que
todos	los	cristianos	utilicen	los	mismos	métodos	de	evangelización,	pero	sí
espera	que	todos	los	cristianos	evangelicemos.

Antes	de	continuar,	definamos	nuestros	términos.	¿Qué	es	la	evangelización?	Si
quisiéramos	definirla	a	fondo,	diríamos	que	la	evangelización	es	presentarle	a
Jesucristo,	mediante	el	poder	del	Espíritu	Santo,	a	los	pecadores,	para	que	ellos
logren	confiar	en	Dios	a	través	de	él,	recibirlo	como	Salvador	y	servirle	como	a
su	Rey	en	la	comunión	de	su	iglesia[1].

Si	queremos	ser	más	concisos,	podríamos	definir	la	evangelización	del	Nuevo
Testamento	como	la	comunicación	del	evangelio.	Cualquier	persona	que	relate
fielmente	los	elementos	esenciales	de	la	salvación	de	Dios	a	través	de	Jesucristo
está	evangelizando.	La	evangelización	se	produce	ya	sea	que	las	palabras	del
evangelio	sean	dichas,	escritas	o	grabadas;	enseñadas	a	una	persona	o	a	una
multitud.

El	propio	Señor	Jesucristo	nos	ha	encargado	dar	testimonio.	Tome	nota	de	su
autoridad	en	los	siguientes	pasajes:

«Por	lo	tanto,	vayan	y	hagan	discípulos	de	todas	las	naciones,	bautizándolos	en
el	nombre	del	Padre	y	del	Hijo	y	del	Espíritu	Santo.	Enseñen	a	los	nuevos
discípulos	a	obedecer	todos	los	mandatos	que	les	he	dado.	Y	tengan	por	seguro
esto:	que	estoy	con	ustedes	siempre,	hasta	el	fin	de	los	tiempos»	(Mateo	28:19-
20).

«Entonces	les	dijo:	“Vayan	por	todo	el	mundo	y	prediquen	la	Buena	Noticia	a



todos”»	(Marcos	16:15).

«Y	les	dijo:	“[...]	que	en	su	nombre	se	predicara	el	arrepentimiento	para	el
perdón	de	los	pecados	a	todas	las	naciones,	comenzando	desde	Jerusalén”»
(Lucas	24:46-47,	LBLA).

«Una	vez	más	les	dijo:	“La	paz	sea	con	ustedes.	Como	el	Padre	me	envió	a	mí,
así	yo	los	envío	a	ustedes”»	(Juan	20:21).

«Pero	recibirán	poder	cuando	el	Espíritu	Santo	descienda	sobre	ustedes;	y	serán
mis	testigos,	y	le	hablarán	a	la	gente	acerca	de	mí	en	todas	partes:	en	Jerusalén,
por	toda	Judea,	en	Samaria	y	hasta	los	lugares	más	lejanos	de	la	tierra»	(Hechos
1:8).

Estos	mandamientos	no	les	fueron	dados	únicamente	a	los	apóstoles.	Por
ejemplo,	quienes	vivimos	en	Estados	Unidos	podemos	decir	que	los	apóstoles
jamás	vinieron	a	esta	nación.	Para	que	el	mandamiento	de	Jesús	fuera	cumplido,
y	para	que	los	ciudadanos	de	Estados	Unidos	oyeran	acerca	de	Cristo,	el
evangelio	debió	llegarnos	a	través	de	otros	cristianos	que	comprendieron	que	a
ellos	también	se	les	había	encargado	ir	a	«todas	las	naciones».	Y	los	apóstoles
nunca	irán	a	su	hogar,	a	su	vecindario	o	al	lugar	donde	usted	trabaja.	Para	que	la
gran	comisión	se	cumpla	allí,	para	que	Cristo	tenga	un	testigo	en	ese	«lugar
remoto»	de	la	tierra,	un	cristiano	como	usted	deberá	disciplinarse	para	hacerlo.

Algunos	cristianos	creen	que	la	evangelización	es	un	don,	y	que	solo	aquellos
que	lo	poseen	son	responsables	de	evangelizar.	Recurren	a	Efesios	4:11-12	como
respaldo:	«Y	él	mismo	constituyó	a	unos,	apóstoles;	a	otros,	profetas;	a	otros,
evangelistas;	a	otros,	pastores	y	maestros,	a	fin	de	perfeccionar	a	los	santos	para
la	obra	del	ministerio,	para	la	edificación	del	cuerpo	de	Cristo»	(RVR60).	Dios	sí
les	da	a	algunos	un	ministerio	como	evangelistas,	pero	él	llama	a	todos	los
creyentes	a	ser	sus	testigos,	y	les	brinda	tanto	el	poder	de	dar	testimonio	como
un	mensaje	poderoso.	Así,	mientras	que	Dios	llama	a	cada	creyente	a	dar
testimonio,	solamente	llama	a	unos	pocos	al	ministerio	vocacional	de
evangelista.	Tal	como	cada	cristiano,	independientemente	de	su	don	espiritual	o
de	su	ministerio,	debe	amar	a	los	demás,	así	cada	creyente	debe	evangelizar	ya
sea	que	tenga	o	no	el	llamado	a	ser	un	evangelista.

Considere	nuestra	responsabilidad	de	evangelización	personal	desde	la



perspectiva	de	1	Pedro	2:9	(NVI):	«Pero	ustedes	son	linaje	escogido,	real
sacerdocio,	nación	santa,	pueblo	que	pertenece	a	Dios».	Muchos	cristianos	están
familiarizados	con	esta	parte	del	versículo,	pero	¿conoce	usted	el	resto?
Continúa	diciendo	que	estos	privilegios	son	suyos,	cristiano,	«para	que
proclamen	las	obras	maravillosas	de	aquel	que	los	llamó	de	las	tinieblas	a	su	luz
admirable».	Generalmente	consideramos	que	este	versículo	establece	la	doctrina
del	sacerdocio	de	todos	los	creyentes.	Pero,	de	la	misma	manera,	podemos
identificarlo	como	una	exhortación	para	que	todos	los	creyentes	sean	profetas.
Dios	espera	que	cada	uno	de	nosotros	«[proclame]	las	obras	maravillosas»	de
Jesucristo.

LA	EVANGELIZACIÓN	TIENE	PODER

Si	es	tan	claro	para	la	mayoría	de	los	cristianos	que	debemos	evangelizar,	¿cómo
se	explica	que	casi	todos	los	cristianos	parecen	desobedecer	ese	mandamiento
tan	a	menudo?

Algunos	creen	que	necesitan	meses	de	entrenamiento	especializado	para	dar
testimonio	de	manera	eficaz.	Temen	no	poder	hablar	con	alguien	acerca	de
Cristo	hasta	sentirse	seguros	de	su	conocimiento	de	la	Biblia	y	de	su	habilidad
para	lidiar	con	potenciales	preguntas	u	objeciones.	Sin	embargo,	ese	nivel	de
confianza	nunca	llega.	¿Qué	pasaría	si	el	ciego	a	quien	Jesús	sanó	en	Juan	9
hubiera	pensado	igual?	¿Acaso	alguna	vez	se	habría	sentido	preparado	para	dar
testimonio	a	los	fariseos	entendidos	y	críticos?	Sin	embargo,	apenas	horas,	o
quizá	minutos,	después	de	haber	conocido	a	Jesús,	les	contó	valientemente	lo
que	sabía	acerca	de	él.

Algunas	veces	no	somos	capaces	de	hablar	de	Cristo	porque	tememos	que	las
personas	piensen	que	somos	extraños	y	nos	rechacen.	En	la	facultad	de	derecho,
me	hice	amigo	de	otro	estudiante.	Cuando	me	di	cuenta	de	que	él	no	era
cristiano,	sentí	la	obligación	de	compartir	el	evangelio	con	él.	Me	esforzaba	por
reflejar	el	carácter	de	Cristo	al	estar	con	él,	y	oraba	pidiendo	oportunidades	para
darle	testimonio.	Uno	de	los	últimos	días	del	año	escolar,	al	sonar	el	primer
timbre,	me	sorprendió	preguntándome:	«¿Por	qué	estás	siempre	tan	alegre?».	A
pesar	de	que	la	clase	estaba	por	comenzar,	podría	haberle	dado	a	mi	amigo	un



testimonio	claro,	aunque	no	fuera	más	que	una	frase.	Podría	haber	contestado:
«A	causa	de	Jesucristo».	O	podría	haber	dicho:	«Me	encantaría	contarte	por	qué
después	de	clase».	Pero	cuando	la	oportunidad	que	tanto	había	pedido	finalmente
llegó,	me	quedé	paralizado	por	temor	a	que	pensara	mal	de	mí	y	de	mi	fe,	y	solo
respondí:	«No	sé».

En	algunos	casos,	podemos	rastrear	el	origen	de	nuestra	fobia	a	evangelizar	al
método	de	dar	testimonio	que	se	nos	pide	utilizar.	Si	este	requiere	abordar	a
alguien	que	no	conocemos	y	comenzar	una	conversación	acerca	de	Cristo,	la
mayoría	de	personas	estarán	aterradas	y	lo	demostrarán	con	su	ausencia.	Si	bien
unos	pocos	lo	disfrutan,	la	gran	mayoría	tiembla	al	imaginarse	yendo	de	puerta
en	puerta	para	compartir	el	evangelio.	Incluso	los	métodos	que	invitan	a	dar
testimonio	a	los	amigos	y	la	familia,	si	incluyen	un	abordaje	forzado,	polémico	o
poco	natural,	nos	llenan	de	miedo	de	compartir	la	mejor	noticia	del	mundo	con
quienes	más	amamos.

Nunca	lo	oí	decir,	pero	creo	que	la	seriedad	de	la	evangelización	es	el	principal
motivo	por	el	que	nos	asusta.	Nos	damos	cuenta	de	que	al	hablar	de	Cristo	con
alguien,	están	en	juego	el	cielo	y	el	infierno.	El	destino	eterno	de	esa	persona
parece	inminente	frente	a	nosotros.	E	incluso	cuando	creemos	con	razón	que	el
resultado	del	encuentro	descansa	en	manos	de	Dios	y	que	no	tenemos	que	rendir
cuentas	de	la	respuesta	de	esa	persona	frente	al	evangelio,	aún	sentimos	un	deber
solemne	de	comunicar	el	mensaje	fielmente,	así	como	un	pavor	santo	de	decir	o
hacer	algo	que	pueda	ser	una	piedra	de	tropiezo	para	la	salvación	de	esa	persona.
Muchos	cristianos	se	sienten	muy	poco	preparados	para	tal	desafío,	o
simplemente	tienen	muy	poca	fe	y	titubean	al	entablar	esta	conversación	de
eterna	importancia.

Un	investigador	ofrece	otra	explicación	para	el	temor	de	los	cristianos	a
evangelizar:

El	motivo	dominante	detrás	de	la	creciente	renuencia	de	los	cristianos	a
compartir	su	fe	con	los	no	creyentes	concierne	a	la	experiencia	misma	de
compartir	la	fe.	Al	preguntarles	a	los	cristianos	acerca	de	sus	actividades	de
testimonio,	descubrimos	que	nueve	de	cada	diez	individuos	que	intentan	explicar
sus	creencias	y	teología	a	otros	salen	de	esas	experiencias	con	la	sensación	de
haber	fracasado.	[...]	La	realidad	del	comportamiento	humano	es	que	la	mayoría



de	personas	evitan	aquellas	actividades	en	las	que	se	perciben	a	sí	mismos	como
fracasos.	Como	criaturas	en	búsqueda	del	placer	y	la	comodidad,	ponemos
énfasis	en	aquellas	dimensiones	y	actividades	en	las	que	nos	sentimos	más
capaces	y	seguros.	Así,	a	pesar	del	mandato	divino	de	compartir	la	Palabra,
muchos	cristianos	redirigen	sus	energías	a	áreas	de	actividad	espiritual	que	son
más	satisfactorias	y	en	las	que	tienen	mayores	probabilidades	de	alcanzar	el
éxito[2].

¿Qué	es	el	éxito	en	la	evangelización?	¿Cuando	la	persona	a	la	que	usted	da
testimonio	se	vuelve	a	Cristo?	Ciertamente,	eso	es	lo	que	esperamos	que	suceda.
Pero	si	medimos	el	éxito	evangélico	únicamente	por	las	conversiones,	¿somos	un
fracaso	cuando	compartimos	el	evangelio	y	las	personas	se	niegan	a	creer?
¿Consideramos	a	Cristo	un	«fracaso	de	evangelización»	cuando	personas	como
el	joven	rico	se	alejaron	de	él	y	de	su	mensaje	(vea	Marcos	10:21-22)?	Por
supuesto	que	no.	Por	lo	tanto,	tampoco	nosotros	lo	somos	cuando	presentamos	a
Cristo	y	su	mensaje,	y	la	gente	lo	rechaza	sin	creer.	Es	necesario	que
comprendamos	que	compartir	el	evangelio	es	una	evangelización	exitosa.
Debemos	sentir	pasión	por	las	almas	y	rogarle	a	Dios	con	lágrimas	en	los	ojos
para	ver	a	más	personas	convertidas,	pero	solo	Dios	puede	producir	el	fruto	de	la
evangelización	llamado	conversión.

En	este	aspecto,	somos	como	el	servicio	postal.	Ellos	miden	el	éxito	a	partir	de
la	entrega	esmerada	y	precisa,	no	por	la	respuesta	de	quien	lo	recibe.	Cada	vez
que	compartimos	el	evangelio	(que	incluye	el	llamado	al	arrepentimiento	y	a
creer),	hemos	tenido	éxito.	En	el	verdadero	sentido,	toda	evangelización	bíblica
es	una	evangelización	exitosa,	independientemente	del	resultado.

El	poder	de	la	evangelización	es	el	Espíritu	Santo.	A	partir	del	instante	en	que	él
mora	en	nosotros,	nos	brinda	el	poder	para	dar	testimonio.	Jesús	recalcó	esto	en
Hechos	1:8	cuando	dijo	«Pero	recibirán	poder	cuando	el	Espíritu	Santo
descienda	sobre	ustedes;	y	serán	mis	testigos,	y	le	hablarán	a	la	gente	acerca	de
mí	en	todas	partes:	en	Jerusalén,	por	toda	Judea,	en	Samaria	y	hasta	los	lugares
más	lejanos	de	la	tierra».	Jesús	espera	que	cada	cristiano	evangelice	porque	el
Espíritu	le	da	poder	a	cada	uno	para	hacerlo.	Pero,	a	menudo,	los	cristianos
malinterpretan	ese	poder.	El	Espíritu	no	otorga	el	mismo	poder	a	todos	los
cristianos	para	evangelizar	del	mismo	modo;	más	bien,	a	cada	creyente	se	le	ha
otorgado	el	poder	para	ser	testigo	de	Jesucristo.	La	evidencia	de	que	a	usted	se	le



ha	otorgado	el	poder	para	testificar	es	una	vida	transformada.	El	mismo	poder
del	Espíritu	Santo	que	cambió	su	vida	para	Cristo	es	el	poder	para	dar	testimonio
de	Cristo.	Por	lo	que,	si	Dios	por	medio	de	su	Espíritu	lo	ha	transformado	en	un
seguidor	de	Jesús,	esté	seguro	de	esto:	Dios	le	ha	otorgado	el	poder	mencionado
en	Hechos	1:8.	Esto	significa	que	usted	tiene	el	poder	para	compartir	el
evangelio	con	las	personas,	en	maneras	y	con	métodos	que	son	compatibles	con
su	personalidad,	su	don	espiritual,	sus	oportunidades,	etcétera.	Tener	el	poder	de
Hechos	1:8	significa	también	que	Dios	fortalecerá	su	vida	y	sus	palabras	para
compartir	el	evangelio	en	formas	que	muchas	veces	no	percibirá.	Para	ponerlo
de	otro	modo,	el	Espíritu	Santo	puede	concederle	gran	poder	a	su	testimonio	en
un	encuentro	de	evangelización	sin	darle	a	usted	ninguna	percepción	o	sensación
de	poder.

El	Espíritu	Santo	no	solo	le	da	poder	a	las	personas	que	comparten	el	evangelio;
el	evangelio	que	compartimos	también	tiene	incorporado	en	sí	mismo	el	poder
del	Espíritu	Santo.	Dijo	el	apóstol	Pablo	en	Romanos	1:16:	«No	me	avergüenzo
del	evangelio	porque	es	poder	de	Dios	para	salvación	a	todo	aquel	que	cree;	al
judío	primeramente,	y	también	al	griego»	(RVR60).	Es	por	eso	que	la	gente	se
convierte,	ya	sea	que	escuchen	el	evangelio	de	un	maestro	adolescente	en	una
clase	de	escuela	dominical	o	de	un	evangelista	con	un	doctorado,	entrenado	en	el
seminario;	sea	que	lo	lean	en	el	libro	de	un	erudito	de	Oxford	como	C.	S.	Lewis
o	en	un	tratado	sencillo.	Dios	bendice	al	evangelio	más	que	a	cualquier	otra
palabra.

Eso	no	significa	que	el	evangelio	sea	una	especie	de	varita	mágica	que	podemos
agitar	sobre	los	no	creyentes	y	el	poder	de	Dios	saldrá	disparado
automáticamente	y	convertirá	a	quien	lo	escuche.	Probablemente	usted	sea	como
yo	y	haya	oído	el	evangelio	muchas	veces	antes	de	ser	salvo.	Indudablemente,
puede	pensar	en	varias	personas	que	han	oído	el	evangelio	repetidas	veces	y	no
han	experimentado	el	nuevo	nacimiento.	Dios	debe	también	conceder	fe	(vea
Efesios	2:8-9)	junto	con	la	proclamación	del	evangelio,	«porque	es	poder	de
Dios	para	salvación	a	todo	aquel	que	cree»	(énfasis	añadido).	Sin	embargo,	es	a
través	del	evangelio	que	Dios	otorga	el	poder	para	creer.	Ese	es	el	significado	de
Romanos	10:17:	«Así	que	la	fe	viene	por	oír,	es	decir,	por	oír	la	Buena	Noticia
acerca	de	Cristo».

Cuando	usted	comparte	el	evangelio,	comparte	el	«poder	de	Dios	para	salvación
a	todo	aquel	que	cree».	Compartir	el	evangelio	es	como	ir	repartiendo	pararrayos
durante	una	tormenta	eléctrica.	Usted	no	sabe	cuándo	caerá	el	relámpago	o	a



quién	le	caerá,	pero	sabe	sobre	qué	caerá:	sobre	el	pararrayos	del	evangelio.	Y
cuando	lo	haga,	el	pararrayos	de	esa	persona	estará	cargado	con	el	poder	de
Dios,	y	él	o	ella	creerá.

Es	por	eso	que	podemos	estar	confiados	que	algunos	creerán	si	compartimos	el
evangelio	fielmente	y	con	tenacidad.	El	evangelio	es	el	poder	de	Dios	para
salvación	y	no	nuestra	propia	elocuencia	o	persuasión.	Dios	tiene	a	sus
escogidos	a	quienes	llamará	y	a	quienes	ha	escogido	llamar	a	través	del
evangelio	(vea	Romanos	8:29-30;	10:17).	De	otro	modo,	nos	desesperaríamos
cuando	las	personas	rechazaran	el	evangelio,	y	su	incredulidad	nos	convencería
de	dejar	de	evangelizar.	Pero	el	poder	para	que	las	personas	se	reconcilien	con
Dios	viene	a	través	del	mensaje	del	Hijo	de	Dios.	Si	nosotros	damos	ese
mensaje,	podemos	estar	seguros	de	que	algunos	responderán.

Vivir	una	vida	abiertamente	devota	a	Cristo	también	revela	un	poder	que
aumenta	la	evangelización.	Este	poder,	aunque	le	parezca	raro,	puede	ser
ilustrado	con	uno	de	mis	restaurantes	favoritos	de	barbacoa.	Su	mejor	publicidad
no	es	a	través	del	típico	medio	que	apunta	a	la	vista	o	al	oído.	Su	mejor
publicidad	está	dirigida	al	olfato.	El	humo	fuerte	y	picante	de	la	carne	sazonada
de	cerdo	y	de	res	flota	a	lo	largo	de	cuatro	carriles	de	la	carretera.	Todos	los	días,
los	conductores	que	pasan	por	ahí	se	interesan	en	el	«mensaje»	del	restaurante
simplemente	debido	a	su	fragante	aroma.

Pablo	describió	el	poder	de	la	piedad	de	esa	manera	en	2	Corintios	2:14-17
(RVR60):

Mas	a	Dios	gracias,	el	cual	nos	lleva	siempre	en	triunfo	en	Cristo	Jesús,	y	por
medio	de	nosotros	manifiesta	en	todo	lugar	el	olor	de	su	conocimiento.	Porque
para	Dios	somos	grato	olor	de	Cristo	en	los	que	se	salvan,	y	en	los	que	se
pierden;	a	estos	ciertamente	olor	de	muerte	para	muerte,	y	a	aquellos	olor	de
vida	para	vida.	Y	para	estas	cosas,	¿quién	es	suficiente?	Pues	no	somos	como
muchos,	que	medran	falsificando	la	palabra	de	Dios,	sino	que	con	sinceridad,
como	de	parte	de	Dios,	y	delante	de	Dios,	hablamos	en	Cristo.

El	Señor	empodera	la	vida	(vea	los	versículos	14-16)	y	las	palabras	(vea	el
versículo	17)	del	creyente	fiel	con	un	poder	de	atracción	espiritual,



convirtiéndolos	en	un	aroma	fragante	que	atrae	a	las	personas	al	mensaje	de	su
Hijo.

El	más	poderoso	testimonio	cristiano	permanente	siempre	ha	sido	comunicar	la
Palabra	de	Dios	por	medio	de	alguien	que	viva	la	Palabra	de	Dios.	Hace	algunos
años,	Caffy	comenzó	un	estudio	bíblico	para	mujeres	en	nuestro	hogar,	animada
por	dos	nuevas	creyentes.	A	la	segunda	reunión	trajeron	a	Janet,	una	amiga	en
común	que	era	muy	cínica	sobre	el	tema.	Tiempo	después,	en	una	canción	acerca
de	su	peregrinaje	espiritual,	escribió:	«El	sexo,	las	drogas	y	el	rock	and	roll	eran
mi	trinidad».	Sus	ideas	se	habían	confundido	aún	más	al	involucrarse	en	un
culto.	Pero	esa	noche	comenzó	algo	que	solo	Janet	percibió.	Meses	después	nos
contó	que,	a	partir	de	ese	primer	encuentro,	el	aroma	de	la	vida	cristiana	de
Caffy,	especialmente	en	su	propio	hogar,	combinado	con	la	carne	de	la	Palabra
de	Dios	en	el	estudio	bíblico,	hicieron	que	quisiera	probar	más.	Quería	más	de
ese	mensaje	aromático	que	había	cambiado	la	vida	de	las	personas	de	una	forma
tan	bella.	En	la	actualidad,	Janet	es	un	fresco	y	vivo	«grato	olor	de	Cristo	para
Dios	en	los	que	se	salvan,	y	en	los	que	se	pierden».

Debido	a	la	naturaleza	del	Espíritu	Santo	y	de	las	Sagradas	Escrituras,	la
evangelización	tiene	poder.

LA	EVANGELIZACIÓN	ES	UNA	DISCIPLINA

La	evangelización	es	un	desbordamiento	natural	de	la	vida	cristiana.	Cada
cristiano	debería	ser	capaz	de	hablar	de	lo	que	el	Señor	ha	hecho	por	él	o	ella	y
de	lo	que	él	significa	para	él	o	ella.	Pero	la	evangelización	es	también	una
Disciplina	en	el	hecho	de	que	debemos	disciplinarnos	para	buscar	situaciones
donde	podamos	evangelizar;	es	decir,	no	podemos	simplemente	esperar	que
surjan	las	oportunidades	para	dar	testimonio.

Jesús	dijo	en	Mateo	5:16:	«Hagan	brillar	su	luz	delante	de	todos,	para	que	ellos
puedan	ver	las	buenas	obras	de	ustedes	y	alaben	al	Padre	que	está	en	el	cielo»
(NVI).	«Hacer»	brillar	su	luz	delante	de	otros	no	significa	otra	cosa	que
sencillamente,	«No	hagan	nada	que	evite	que	su	luz	brille».	Piense	en	su
exhortación	como	algo	más	proactivo,	algo	como:	«Dejen	que	la	luz	de	las



buenas	obras	brille	en	su	vida;	dejen	que	la	evidencia	del	cambio	que	honra	a
Dios	irradie	de	ustedes.	¡Dejen	que	comience!	¡Denle	lugar!».

Entonces,	¿por	qué	no	damos	testimonio	de	una	manera	más	activa?	Como	se
mencionó	antes,	algunos	le	echan	la	culpa	a	una	falta	de	entrenamiento	adecuado
para	compartir	su	fe.	Ciertamente,	yo	desearía	que	muchas	personas	más
pudieran	disfrutar	las	ventajas	de	una	buena	instrucción	acerca	de	los	detalles
específicos	de	compartir	el	evangelio.	Pero	si	consideramos	nuevamente	al	ciego
que	Jesús	sanó	en	Juan	9:25,	nos	daremos	cuenta	de	que	no	podemos	atribuir	el
no	testificar	a	la	falta	de	entrenamiento.	A	pesar	de	haber	creído	en	Jesús	tan	solo
unos	minutos	antes	y	de	no	tener	ningún	entrenamiento,	estuvo	dispuesto	a
contarles	a	otros	lo	que	Jesús	había	hecho	por	él	(«Lo	que	sé	es	que	yo	antes	era
ciego,	¡y	ahora	puedo	ver!»).	Por	lo	cual,	cualquier	cristiano	que	ha	oído	una
predicación	bíblica,	que	ha	participado	en	estudios	bíblicos	y	que	ha	leído	las
Escrituras	y	literatura	cristiana	durante	un	tiempo,	debería	tener	la	suficiente
comprensión	del	mensaje	básico	del	cristianismo	como	para	compartirlo	con	los
demás.	Si	hemos	comprendido	el	evangelio	para	nuestra	propia	conversión,
seguramente	debemos	conocerlo	lo	suficiente	(incluso	si	aún	no	sabemos	mucho
más	acerca	de	la	fe)	como	para	decirle	a	alguien	más	cómo	convertirse.

Debemos	reconocer	también	la	objeción	habitual	que	dice	que	las	personas	no
testifican	debido	a	su	falta	de	tiempo.	Entre	el	trabajo,	la	familia	y	las
responsabilidades	de	la	iglesia,	simplemente	no	nos	queda	tiempo	para	«salir	a
testificar».	Antes	de	aceptar	esta	objeción	para	la	evangelización,	consideremos
lo	siguiente:	¿Realmente	queremos	decir	que	estamos	demasiado	ocupados	para
cumplir	la	Gran	Comisión	de	Jesucristo	de	hacer	discípulos	(vea	Mateo	28:19-
20)?	¿Esperamos	que	en	el	Juicio	Final	Jesús	nos	eximirá	de	la	responsabilidad
más	grande	que	nos	dio	simplemente	porque	digamos	«no	tuve	tiempo»?

Comencemos	reconociendo	que	fue	Dios	quien	nos	dio	no	solo	la	mayoría	de,	si
no	es	que	todas,	las	responsabilidades	que	ocupan	nuestro	tiempo.	Y,	solo	como
hipótesis,	aceptemos	como	un	hecho	la	afirmación	de	que	no	tenemos	más
espacio	en	nuestra	agenda	para	sumarle	ninguna	otra	actividad	programada.
Incluso	si	Dios	hubiera	puesto	cada	una	de	las	actividades	en	nuestra	lista	de
pendientes,	él	es	también	el	Autor	de	la	Gran	Comisión.	Él	sigue	teniendo	la
intención	de	que	cada	uno	de	sus	seguidores	encuentre	la	manera	de	compartir	el
evangelio	con	los	no	creyentes.	En	cualquier	contexto	que	el	Señor	nos	lleve	a
vivir	la	vida,	él	nos	llama	a	buscar	maneras	de	cumplir	con	la	Gran	Comisión
allí,	sin	importar	lo	limitado	que	ese	contexto	pueda	ser.	Criar	a	los	hijos	en	«la



disciplina	e	instrucción	que	proviene	del	Señor»	(Efesios	6:4)	es	una	de	las
maneras	de	cumplir	con	la	Gran	Comisión.	Sostener	económicamente	la	obra	de
una	iglesia	y	de	sus	misioneros	es	otra	manera.	Pero	¿qué	pasa	con	los	no
creyentes	fuera	de	nuestras	familias?	¿Y	quién	llevará	adelante	el	ministerio	de
evangelización	de	una	iglesia	sino	personas	como	usted,	que	forman	parte	de	esa
iglesia?

¿Acaso	el	motivo	principal	para	no	dar	testimonio	es	la	simple	falta	de
disciplinarnos	a	hacerlo?	Sí,	existen	esas	maravillosas	oportunidades	no
planificadas	que	Dios	brinda	para	dar	«razón	de	la	esperanza	que	hay	en
ustedes»	(1	Pedro	3:15,	NVI).	Sin	embargo,	sostengo	que	si	no	hacemos	de	la
evangelización	una	Disciplina	Espiritual,	la	mayoría	de	los	cristianos	raramente
compartiremos	el	evangelio.

Como	pastor,	podría	pasar	veinticuatro	horas	al	día,	siete	días	a	la	semana,	con
cristianos	y	jamás	culminar	el	trabajo.	Sumando	la	preparación	del	sermón,	la
consejería,	las	reuniones	de	comités,	los	estudios	bíblicos,	las	visitas
hospitalarias	y	demás,	podría	invertir	todo	mi	tiempo	exclusivamente	con
creyentes	profesos	(excepto	en	casos	de	grupos	grandes	o	en	casos	donde	los	no
creyentes	piden	tener	una	reunión	conmigo	en	privado).	Y	debido	a	que	mi
ministerio	con	el	pueblo	de	Dios	jamás	se	termina,	podría	«justificar»	tan
fácilmente	como	cualquier	otro	mi	falta	de	contacto	personal	con	los	que	no
creen	en	Cristo.	Pero	¿qué	potencial	de	ganar	no	creyentes	para	Cristo	podría	yo
tener	si	jamás	me	encontrara	con	no	creyentes?	Ninguno.	¿Cuándo	compartiría	el
evangelio	con	una	persona	perdida	excepto	como	parte	de	mi	trabajo?	Nunca.
Eso	no	está	bien.

Los	pastores	u	otros	que	trabajan	a	diario	en	iglesias	y	organizaciones	e
instituciones	cristianas	no	son	los	únicos	en	esta	situación.	El	ama	de	casa
cristiana,	por	ejemplo,	que	rara	vez	tiene	la	oportunidad	de	ver	a	alguien	más	que
a	sus	hijos	y	a	sus	amigos	de	la	iglesia,	puede	vivir	con	el	mismo	dilema.

Alguien	dirá:	«¡No	es	mi	problema!	En	mi	trabajo,	todo	el	día	estoy	rodeado	de
las	personas	más	mundanas	que	usted	pueda	imaginar».	Suponiendo	que	no	va	a
compartir	el	evangelio	durante	las	horas	de	trabajo,	¿cuándo	lo	hará?	El	punto	no
es	cuántos	no	creyentes	vea	cada	día,	sino,	más	bien,	con	qué	frecuencia	usted
está	con	ellos	en	un	contexto	apropiado	para	compartir	el	evangelio.	Más	allá	de
las	discusiones	importantes	relativas	al	trabajo	que	pueda	tener	durante	el	día,
¿con	qué	frecuencia	tiene	conversaciones	trascendentales	con	sus	compañeros	de



trabajo	en	las	que	puedan	tocar	temas	espirituales?	Si	nunca	tiene	una
oportunidad	de	hablar	acerca	de	Jesús,	no	importa	con	cuántos	no	creyentes	se
encuentre:	su	potencial	para	la	evangelización	no	es	mucho	mejor	que	el	mío.

Es	por	eso	que	digo	que	la	evangelización	es	una	Disciplina	Espiritual.	A	menos
que	nos	disciplinemos	para	la	evangelización,	fácilmente	podemos	excusarnos
de	compartir	el	evangelio	alguna	vez	con	los	demás.

Note	la	terminología	utilizada	en	Colosenses	4:5-6,	que	indica	que	tanto	el
pensamiento	disciplinado	como	la	planificación	deben	incluirse	en	la
evangelización:	«Vivan	sabiamente	entre	los	que	no	creen	en	Cristo	y
aprovechen	al	máximo	cada	oportunidad.	Que	sus	conversaciones	sean	cordiales
y	agradables,	a	fin	de	que	ustedes	tengan	la	respuesta	adecuada	para	cada
persona»	(énfasis	añadido).	Debemos	pensar	en	la	evangelización	cada	vez	que
hablamos	con	los	no	creyentes,	sabiamente	«aprovechando	al	máximo	cada
oportunidad»	(versículo	5).	Saber	cómo	responder	a	las	personas	como
individuos	implica	reflexión	y	preparación.	Estos	principios	pueden	aplicarse	de
tantas	maneras	diferentes	como	tengamos	oportunidades	de	testificar.	En
general,	respaldan	la	idea	de	que,	además	de	su	elemento	espontáneo,	la
evangelización	es	una	Disciplina	Espiritual.

Para	mí,	eso	significa	que	debo	disciplinarme	para	estar	con	los	no	creyentes.
Algunas	veces,	Caffy	y	yo	programamos	una	comida	con	algunos	vecinos	que	no
conocen	a	Cristo.	Nos	aseguramos	de	llevar	comida	o	un	regalo	de	bienvenida	a
la	nueva	familia	de	la	cuadra	y	dedicamos	tiempo	a	conocerlos,	o	nos	ponemos
en	contacto	con	algún	vecino	que	está	en	crisis.	Intento	concentrarme	en	los	no
creyentes	durante	los	eventos	sociales	de	nuestra	iglesia,	a	pesar	de	que	tengo
más	en	común	con	los	cristianos	que	están	allí	y	a	menudo	disfruto	más	de	sus
conversaciones.	Nuevamente,	el	objetivo	no	solo	es	codearme	con	los	no
creyentes,	sino	conversar	con	ellos	de	modo	que	sus	corazones	y	sus	mentes
puedan	abrirse	al	evangelio.

La	evangelización	disciplinada	también	puede	significar	tomar	un	café	o
almorzar	periódicamente	con	vecinos	o	compañeros	de	trabajo	y	aprender	a
hacerles	buenas	preguntas	acerca	de	su	vida	personal.	Las	mismas	oportunidades
pueden	surgir	de	eventos	deportivos	o	sociales	patrocinados	por	la	empresa,	o
durante	períodos	informales	en	viajes	de	trabajo	con	compañeros.	A	través	de	la
conversación	y	de	una	buena	disposición	a	escuchar,	usted	podrá	descubrir	sus
necesidades	profundas	y,	eventualmente,	explorar	con	ellos	su	necesidad	más



profunda,	la	necesidad	de	Cristo.

Ya	sea	con	alguna	persona	con	quien	se	encuentra	frecuentemente	o	con	alguien
a	quien	acaba	de	conocer,	la	mejor	manera	que	he	encontrado	de	llevar	la
conversación	a	temas	espirituales	es	preguntándole	cómo	puedo	orar	por	él	o
ella.	Aunque	esa	pregunta	sea	común	para	los	cristianos,	la	mayoría	de	los	no
cristianos	no	conoce	a	nadie	que	ore	por	ellos.	A	menudo	he	visto	a	no	creyentes
profundamente	conmovidos	por	esta	inusual	(para	ellos)	expresión	de	interés.
Durante	siete	años	tuve	un	vecino	con	quien	no	había	podido	hablar	acerca	de
Dios.	Pero	la	primera	vez	que	le	dije	que	oraba	con	frecuencia	por	él	y	que
quería	saber	cómo	podía	orar	más	específicamente,	comenzó	a	revelar	algunos
problemas	familiares	que	yo	ni	siquiera	sabía	que	existían.	Una	vez,	recorrí	mi
vecindario	preguntando	las	necesidades	por	las	cuales	mi	iglesia	podría	orar
durante	una	reunión	especial	esa	misma	noche.	En	casi	todas	las	casas	me
sorprendí	con	las	respuestas	de	la	gente	y	su	apertura	sin	precedentes	para	hablar
de	temas	espirituales.	Unos	días	o	semanas	después,	estuvieron	dispuestos	a
responder	preguntas	de	seguimiento	acerca	de	sus	pedidos	de	oración,	que	a	su
vez	llevaba	a	menudo	a	una	oportunidad	para	compartir	el	evangelio.

Lo	principal	en	relación	a	estas	posibilidades	es	que	usted	deberá	disciplinarse
para	generarlas;	no	surgirán	de	la	nada.	Usted	deberá	disciplinarse	para
preguntarles	a	sus	vecinos	cómo	puede	orar	por	ellos	o	cuándo	puede	compartir
una	comida	con	ellos.	Tendrá	que	disciplinarse	para	reunirse	con	sus	compañeros
de	trabajo	durante	su	tiempo	libre.	Muchas	de	esas	oportunidades	para
evangelizar	no	se	darán	si	usted	se	queda	esperando	a	que	ocurran
espontáneamente.	El	mundo,	la	carne	y	el	diablo	harán	su	mayor	esfuerzo	para
que	eso	no	ocurra.	Sin	embargo,	usted,	respaldado	por	el	poder	invencible	del
Espíritu	Santo,	puede	asegurarse	de	que	estos	enemigos	del	evangelio	no	ganen.

Como	mencioné	anteriormente,	no	quiero	dar	la	impresión	de	que	la	Disciplina
de	la	evangelización	exige	que	todos	compartamos	el	evangelio	de	la	misma
manera.	A	lo	largo	de	este	capítulo,	usted	puede	haber	contemplado	ciertos
métodos	de	evangelización	que	le	parecen	simplemente	pavorosos.	Pero
probablemente	el	estilo	preconcebido	de	evangelización	al	que	usted	le	teme	no
sea	la	mejor	manera	que	puede	utilizar	para	hacer	discípulos	de	Cristo.

En	su	primera	carta,	el	apóstol	Pedro	dividió	los	dones	espirituales	en	dos
categorías	amplias:	dones	para	servir	y	dones	para	hablar	(vea	1	Pedro	4:10-11).
Algunos	descubren	que	evangelizan	de	mejor	manera	a	través	del	servicio	a	los



demás;	otros	prefieren	hablar.	La	evangelización	de	servicio	puede	incluir
organizar	una	cena	y	vivir	el	evangelio	ante	sus	invitados.	Al	ver	los	rasgos
distintivos	en	su	hogar	y	su	vida	familiar,	pueden	surgir	oportunidades
inmediatas	o	eventuales	para	expresar	el	evangelio.	Quizá	pueda	hacer	una
comida	o	asar	unas	hamburguesas	para	abrir	las	puertas	de	su	hogar	para	que	su
cónyuge	comparta	su	fe.	Se	dice	que	cada	familia	enfrenta	una	«crisis»	cada	seis
meses.	Durante	ese	período	de	enfermedad,	cambio	de	trabajo,	crisis	económica,
nacimiento,	muerte,	etcétera,	ser	un	siervo	a	la	imagen	de	Cristo	para	esa	familia
muchas	veces	demuestra	la	realidad	de	su	fe	de	un	modo	que	despierta	su
interés.	Por	medio	del	servicio,	usted	podrá	tener	la	oportunidad	de	regalar	una
Biblia	o	alguna	otra	lectura	de	evangelización,	o	iniciar	una	conversación	sobre
el	evangelio	de	una	manera	imaginativa.

Conozco	una	iglesia	donde	las	personas	suelen	tener	reuniones	caseras	de
evangelización.	Invitan	a	sus	vecinos,	compañeros	de	trabajo	y	amigos	a	sus
hogares	con	el	propósito	expreso	de	oír	a	un	invitado	hablar	de	Jesucristo	y
responder	a	sus	preguntas	acerca	del	cristianismo	y	de	la	Biblia.	Puede	que	los
dueños	de	casa	no	se	sientan	seguros	de	su	habilidad	para	articular	el	evangelio,
especialmente	ante	un	grupo,	pero	al	servir	por	medio	de	la	hospitalidad,	están
generando	una	oportunidad	para	la	evangelización	a	través	de	alguien	cuya
fortaleza	es	la	presentación	oral	del	evangelio.	Al	abrir	su	hogar	y	trabajar	junto
con	otros	creyentes,	se	produce	una	evangelización	que	no	hubiera	sucedido	de
otro	modo.	Pero	esta	clase	de	evangelización	de	servicio	requiere	tanta	disciplina
como	cualquier	otra.	Requiere	la	disciplina	para	fijar	una	fecha,	invitar	a	las
personas,	preparar	la	comida,	orar	por	el	encuentro,	etcétera.	Sin	tal	disciplina,	la
evangelización	de	servicio	nunca	sucede.

Por	otro	lado,	algunos	son	más	eficientes	comunicando	el	evangelio
directamente.	Como	he	indicado,	si	usted	es	mejor	hablando	que	sirviendo,
podría	trabajar	junto	con	alguien	que	se	especialice	en	la	evangelización	de
servicio,	de	manera	que	generen	más	oportunidades	de	dar	testimonio	de	las	que
hayan	tenido	antes.	Sin	embargo,	así	como	los	que	sirven	podrían	necesitar
servir	para	generar	la	oportunidad	de	hablar	del	evangelio	ellos	mismos,	así
también	es	posible	que	aquellos	cuya	fortaleza	está	en	comunicar	necesiten
disciplinarse	para	servir	más,	a	fin	de	tener	más	oportunidades	de	hablar.	En
resumen,	los	que	hablan	a	menudo	necesitan	servir	primero	para	poder	expresar
verbalmente	el	evangelio,	y	quienes	evangelizan	con	su	servicio	en	algún
momento	deben	hablar	las	palabras	del	evangelio.	Independientemente	de	lo
tímidos	o	no	capacitados	que	nos	sintamos	en	cuanto	a	la	evangelización,	bajo



ninguna	circunstancia	debemos	autoconvencernos	de	que	no	podemos	compartir
verbalmente	el	evangelio.

Conozco	la	historia	de	un	hombre	que	se	hizo	creyente	durante	una	campaña	de
evangelización	en	una	ciudad	del	noroccidente	de	los	Estados	Unidos.	Cuando	se
lo	contó	a	su	jefe,	este	exclamó:	«¡Eso	es	genial!	¡Soy	cristiano,	y	he	estado
orando	por	ti	durante	años!».

El	nuevo	creyente	se	sintió	alicaído:	«¿Por	qué	nunca	me	contaste	que	eras
cristiano?	Fuiste	la	razón	misma	por	la	cual	no	me	había	interesado	en	el
evangelio	todos	estos	años».

A	lo	que	el	jefe	respondió:	«¿Cómo	es	posible?	Me	he	esforzado	mucho	para
vivir	una	vida	cristiana	a	tu	lado».

«Esa	es	la	cuestión	—respondió	el	empleado—.	Vivías	una	vida	tan	perfecta	sin
decirme	que	era	Cristo	quien	marcaba	la	diferencia,	que	me	convencí	a	mí
mismo	de	que	si	tú	podías	vivir	una	vida	tan	buena	y	feliz	sin	Cristo,	yo	también
podía	hacerlo».

La	Biblia	dice	en	1	Corintios	1:21	(RVR60)	que	le	«agradó	a	Dios	salvar	a	los
creyentes	por	la	locura	de	la	predicación».	A	menudo,	el	mensaje	de	la	cruz
vivido	y	demostrado	es	lo	que	Dios	utiliza	para	abrir	un	corazón	al	evangelio,
pero	es	a	través	del	mensaje	proclamado	de	la	cruz	(por	palabra	hablada	o
escrita)	que	el	poder	de	Dios	salva	a	quienes	creen	en	su	contenido.	Sin	importar
lo	bien	que	vivamos	el	evangelio	(y	debemos	vivirlo	bien	para	no	entorpecer	su
recepción),	tarde	o	temprano	debemos	comunicar	el	contenido	del	evangelio
para	que	una	persona	pueda	convertirse	en	discípulo	de	Jesús.	El	ejemplo	del
cristianismo	no	salva	a	nadie;	más	bien,	es	el	mensaje	del	cristianismo	—el
evangelio—	que	es	el	«poder	de	Dios	para	salvación»	(Romanos	1:16,	RVR60).

Antes	de	cerrar	esta	sección,	quiero	enfatizar	que	la	Disciplina	de	la
evangelización	también	se	aplica	al	apoyo	a	las	misiones.	Por	las	mismas
razones	que	debemos	disciplinarnos	a	nosotros	mismos	para	compartir	el
mensaje	de	Cristo	a	quienes	nos	rodean,	también	debemos	disciplinarnos	a
ayudar	a	quienes	están	cumpliendo	la	Gran	Comisión	en	lugares	lejanos.
Disciplinarnos	para	respaldar	a	las	misiones	a	través	de	la	ofrenda,	la	oración,	el
estar	informados	y	el	estar	dispuestos	a	ir	si	Dios	nos	llama	(o	dejar	que	nuestros
hijos	vayan	si	Dios	los	llama	a	ellos)	es	parte	de	la	búsqueda	de	la	piedad.



MÁS	APLICACIÓN

Ya	que	la	evangelización	es	algo	que	se	espera	de	usted,	¿obedecerá	al	Señor	e
irá	a	testificar?	De	algún	modo,	por	supuesto,	todo	cristiano	testifica
constantemente.	Con	nuestras	palabras	y	nuestra	vida	testificamos	—bien	o
pobremente—	del	poder	de	Jesucristo.	Pero	a	lo	que	me	refiero	ahora	es	a	dar
testimonio	intencionalmente	y	no	al	azar.

¿Está	usted	dispuesto	a	obedecer	a	Jesucristo	y	a	dar	testimonio
intencionalmente?	La	evangelización	intencional	estará	necesariamente	adaptada
a	sus	dones	espirituales,	sus	talentos,	su	personalidad,	su	horario,	su	situación
familiar,	su	ubicación,	etcétera.	Pero	considerando	todo	eso,	cada	creyente	debe
darse	cuenta	de	que	es	pecaminoso	no	buscar	maneras	de	difundir	el	mensaje
acerca	de	nuestro	Señor	Jesús.

Espero	que	no	se	lleve	la	impresión	de	que,	como	escribí	este	capítulo	y
compartí	algunas	experiencias,	soy	un	ejemplo	consistente	de	evangelización
dinámica	y	audaz.	Además	del	fracaso	que	he	admitido	en	las	páginas	anteriores,
podría	enumerar	muchas	otras	ocasiones	cuando	debí	hablar	de	Jesús	y	no	lo
hice,	generalmente	por	temor.	Creo	que	podemos	descubrir	soluciones	a	largo
plazo	para	nuestra	inconsistencia	y	nuestra	habitual	falta	de	dar	testimonio	si	nos
disciplinamos	para	la	evangelización.

Ya	que	la	evangelización	tiene	poder,	¿creerá	usted	que	Dios	puede	usar	sus
palabras	para	la	salvación	de	los	demás?	Dios	bendice	las	palabras,	las
palabras	del	evangelio.	Fueron	las	palabras	del	Señor	Jesús,	las	palabras	de
Pedro	y	las	palabras	de	Pablo	lo	que	Dios	bendijo	en	las	conversiones	de	la
gente	de	la	época	del	Nuevo	Testamento,	y	aún	hoy	son	las	palabras	lo	que	él
bendice.	Él	bendecirá	las	palabras	de	usted	cuando	contengan	las	palabras	de
su	poderoso	evangelio.

Hay	quienes	temen	dar	testimonio	porque	no	confían	lo	suficiente	en	su	poder	de
persuasión	o	en	su	capacidad	de	responder	a	todas	las	posibles	objeciones	al
evangelio.	Pero	el	poder	de	la	evangelización	no	está	en	nuestras	capacidades,
sino	en	el	evangelio	de	Dios.	Tal	vez	nunca	se	imaginó	que	un	no	creyente



pudiera	realmente	nacer	de	nuevo	al	escucharlo	a	usted	hablarle	de	Cristo.	Eso
no	es	humildad;	es	duda,	una	negación	de	la	bendición	de	Dios	sobre	su
evangelio	solamente	porque	es	usted	quien	lo	comunica.	No	dude	del	poder	de
Dios	para	derramar	bendición	sobre	sus	palabras	cuando	usted	hable	de	Cristo.

Durante	toda	su	vida,	John	Bunyan,	autor	de	El	progreso	del	peregrino,	sostuvo
que	un	punto	decisivo	para	su	acercamiento	a	Cristo	fue	el	oír	la	conversación	de
dos	mujeres	pobres	que	hablaban	de	las	cosas	de	Dios	estando	sentadas	en	un
portal	lleno	de	sol.	Crea	que,	de	la	misma	manera,	el	Señor	puede	utilizar	lo	que
usted	diga	como	el	catalizador	en	una	conversación.

Detengámonos	un	momento	para	asegurarnos	que	no	estamos	dando	algo	por
sentado:	¿Conoce	usted	las	palabras	del	evangelio?	Intente	este	experimento
usted	mismo	primero	y,	luego,	si	se	atreve,	en	su	iglesia,	su	clase	o	su	grupo
pequeño	para	revelar	la	claridad	sobre	el	evangelio.	Distribuya	hojas	de	papel	y
luego	pregunte	a	las	personas	del	grupo	cuántas	veces	creen	haber	oído	el
evangelio.	Algunos,	si	han	profesado	la	fe	en	Cristo	durante	muchos	años,	quizá
respondan	que	lo	han	oído	cientos	o	incluso	miles	de	veces.

«¡Bien!	—diga	usted—.	Por	favor,	ahora	escriba	el	evangelio	en	esa	hoja	de
papel».

Entonces	vea	cómo	las	personas	se	paralizan	y	lo	observan	fijamente	como	si	les
hubiera	pedido	que	enumeren	las	capitales	de	todos	los	países	del	mundo.

«¿Acaso	no	dijeron	que	han	oído	el	evangelio	muchas	veces?	Y	para	volverse
cristiano,	cada	uno	de	ustedes	tuvo	que	oír	el	evangelio	y	creerlo	para	ser	salvo,
¿verdad?	Porque	no	pueden	ser	salvos	por	un	evangelio	que	no	entienden	o	en	el
que	no	creen.	Por	favor,	simplemente	escriban	en	un	párrafo	o	dos	el	mensaje
que	las	personas	deben	escuchar	para	reconciliarse	con	Dios	e	ir	al	cielo».

Esté	preparado	para	un	silencio	incómodo	y	muchas	hojas	de	papel	en	blanco,	a
pesar	de	contar	con	la	presencia	de	sus	mejores	y	más	devotos	miembros.

¿Cómo	le	iría	a	usted?	¿Puede	hablar	de	manera	sencilla	pero	clara	acerca	de
cómo	las	personas	han	roto	la	Ley	de	un	Dios	santo	que	los	creó,	y	cómo	están
bajo	la	condenación	de	él	por	causa	de	su	pecado?	¿Puede	contarles	cómo	Dios
en	su	misericordia	envió	a	su	Hijo	Jesús,	quien	sostuvo	la	Ley	de	Dios	a	la
perfección	y	estuvo	dispuesto	a	darles	a	los	demás	el	crédito	de	su	obediencia?
¿Puede	contarles	cómo	Jesús	estuvo	dispuesto	a	sacrificarse	a	sí	mismo	en	la



cruz	en	reemplazo	de	los	pecadores?	¿Puede	decirles	cómo	Dios	levantó	a	Jesús
de	los	muertos,	demostrando	su	aceptación	del	sacrificio	de	Jesús	y
convalidando	así	todo	lo	que	Jesús	dijo	e	hizo?	¿Puede	instar	a	las	personas	a
arrepentirse	de	sus	pecados	y	del	vivir	para	sí	mismos	y	a	creer	que	la	vida	y	la
muerte	de	Jesús	pueden	reconciliarlas	con	Dios	y	darles	la	vida	eterna?	Si	usted
cree	todas	estas	cosas	para	sí	mismo,	entonces	puede	compartirlas	para	que	otros
las	crean.

Creo	que	hay	muchos	cristianos	que	pueden	articular	claramente	el	evangelio	y
quieren	hablarles	a	otros	acerca	del	Señor,	pero	no	lo	hacen	por	miedo	a	que	el
pecado	diario	visible	en	su	vida	debilite	la	integridad	de	su	testimonio.	Esa	clase
de	pensamiento	dicta:	¿Cómo	puedo	dar	testimonio	a	mi	jefe	tras	haberlo	irritado
tantas	veces?	O	quizá:	Jamás	podré	hablarle	a	mi	vecina	del	poder	de	Cristo	ya
que	me	ha	visto	gritándole	a	mis	hijos.

Si	Dios	no	utilizara	a	personas	como	estas	(¡como	nosotros!)	para	que	fueran	sus
testigos,	no	habría	testigos	humanos.	Ya	que	no	existen	las	personas	perfectas,
no	existen	los	testigos	perfectos.	Esto	no	cambia	el	hecho	de	que	cuando
nuestras	vidas	se	asemejen	más	a	Cristo,	nuestras	palabras	sobre	Cristo	serán
más	convincentes.	Necesitamos	hacer	lo	posible	para	eliminar	cualquier	pecado
que	haga	que	nuestras	palabras	parezcan	vacías.	Pero	mientras	intentamos
hacerlo,	debemos	estar	convencidos	de	que	no	podemos	demorar	el	dar
testimonio	hasta	alcanzar	la	perfección	sin	pecado.	De	ese	modo,	jamás
compartiríamos	el	evangelio.	Parte	de	la	belleza	de	nuestro	mensaje	es	que	Dios
salva	a	los	pecadores:	pecadores	como	nosotros.	De	hecho,	el	Espíritu	Santo
puede	convertir	una	ocasión	de	pecado	en	una	oportunidad	para	hablar	acerca	del
Salvador.	Conozco	cristianos	que	regresaron	a	quienes	observaron	su	pecado	o
que	fueron	víctimas	del	mismo,	y	tras	confesar	su	pecado	y	pedir	perdón,
pudieron	dar	un	testimonio	poderoso.	Tal	evidencia	de	una	vida	cambiada	capta
la	atención	de	un	no	creyente.	Ese	jefe	supervisa	a	otros	empleados	que	lo
irritan;	esa	vecina	ve	a	otras	personas	que	les	gritan	a	sus	hijos.	Pero	cuando
usted	se	humilla	y	reconoce	que	se	equivocó	y	pide	perdón,	se	diferencia	de	las
otras	personas	que	irritaron	a	su	jefe	o	les	gritaron	a	sus	hijos.	La	práctica	de	la
vida	cristiana	consistente	fortalece	la	evangelización,	pero	una	recuperación
cristiana	de	su	forma	de	vivir	no	cristiana	confirma	su	testimonio	de	una	manera
diferente	y	muy	creíble.	A	pesar	de	sus	fracasos	y	debilidades,	el	poder	de	Cristo
para	cambiar	las	vidas	puede	ser	visible	y	fuerte.

Ya	que	la	evangelización	es	una	Disciplina,	¿planificará	usted	para	llevarla	a



cabo?	Mientras	predicaba	en	1869	ante	su	congregación	de	Londres	acerca	de
la	responsabilidad	de	evangelizar,	C.	H.	Spurgeon	dijo:

Si	nunca	hubiese	ganado	almas,	lo	añoraría	hasta	lograrlo.	Quebrantaría	mi
corazón	por	ellos	si	no	pudiera	quebrantar	sus	corazones.	Si	bien	puedo	aceptar
la	posibilidad	de	que	un	sembrador	diligente	nunca	coseche,	no	puedo	aceptar	la
posibilidad	de	un	sembrador	diligente	que	esté	conforme	con	no	cosechar.	No
puedo	comprender	a	ninguno	de	ustedes	cristianos	que	intentan	ganar	almas	sin
tener	resultados	y	están	satisfechos	sin	ver	resultados[3].

Si	usted	no	está	satisfecho	con	su	cosecha	de	almas	para	Cristo,	¿planificará	para
una	cosecha	más	disciplinada?	¿Programará	un	evento	destinado	a	la
evangelización?	¿Podría	organizar	un	encuentro	para	el	almuerzo	en	el	trabajo	o
con	un	vecino?	¿Qué	le	parece	hablar	con	su	pastor	acerca	de	una	reunión	casera
de	evangelización?	¿Dónde	se	puede	encontrar	literatura	de	evangelización	para
entregar?	¿A	quién	puede	ofrecerle	orar	por	él	o	ella?	¿Podrá	usted
comprometerse	al	menos	con	un	modo	de	evangelización	intencional	en	el	futuro
cercano?

La	evangelización	no	se	menciona	con	frecuencia	en	los	libros	de	espiritualidad
o	los	que	tratan	acerca	de	ser	como	Cristo.	Entonces,	¿acaso	la	evangelización	es
en	realidad	tan	importante	como	Disciplina	Espiritual?	La	siguiente	adaptación
de	1	Corintios	13	nos	recuerda	que:

Si	pudiera	hablar	como	los	eruditos	o	usar	métodos	educativos	apropiados,	pero
no	lograra	ganar	a	otros	para	Cristo	o	fortalecerlos	en	su	carácter	cristiano,	yo
solo	sería	como	el	gemido	del	viento	en	el	desierto	sirio.

Si	tuviera	los	mejores	métodos	y	entendiera	todos	los	misterios	de	la	psicología
religiosa,	y	contara	con	todo	el	conocimiento	bíblico,	pero	no	profundizara	en	la
tarea	de	ganar	a	otros	para	Cristo,	me	convertiría	en	una	nube	de	bruma	en	mar
abierto.

Si	leyera	todos	los	libros	de	la	escuela	dominical	y	asistiera	a	convenciones,



institutos,	escuela	de	verano,	y	aún	estuviera	satisfecho	con	no	ganar	almas	para
Cristo	y	establecer	a	los	demás	en	el	carácter	y	servicio	cristiano,	no	habría
logrado	nada.

El	siervo	que	gana	almas,	el	siervo	que	edifica	el	carácter,	es	paciente	y	es
bondadoso;	no	es	celoso	de	los	que	son	libres	de	la	tarea	de	siervo;	no	es
fanfarrón	ni	orgulloso	de	su	intelecto.

Ese	siervo	no	se	comporta	de	forma	impropia	entre	domingos,	no	exige	que	las
cosas	se	hagan	a	su	manera,	no	se	irrita	fácilmente.	Nunca	se	da	por	vencido,
jamás	pierde	la	fe,	siempre	tiene	esperanzas.

Durarán	para	siempre	el	conocimiento,	los	métodos	y	el	Mensaje;	y	el	mayor	de
los	tres	es	el	Mensaje[4].

Sí,	existe	una	correlación	entre	la	búsqueda	de	la	piedad	y	una	pasión	por	el
mensaje	de	Dios.	Cuanto	más	busquemos	a	Cristo,	más	querremos	proclamar	a
Cristo.	Pero	sin	disciplina,	nuestras	mejores	intenciones	de	evangelización	se
desaprovecharán.	Que	nos	disciplinemos	para	vivir	de	manera	que	podamos
decir	con	el	apóstol	Pablo:	«Todo	lo	hago	por	amor	del	evangelio,	para	ser
partícipe	de	él»	(1	Corintios	9:23,	LBLA).



CAPÍTULO	7

EL	SERVICIO...	PARA	LA	PIEDAD

Los	corazones	consagrados	al	ministerio	están	disciplinados	para	trabajar	duro,
ya	que	con	frecuencia	salen	de	su	zona	de	seguridad,	se	ubican	en	lugares

vulnerables,	toman	compromisos	que	cuestan,	se	agotan	en	nombre	de	Cristo,
pagan	el	precio,	se	encuentran	con	mares	agitados.	Pero	sus	velas	van

empujadas	por	el	Espíritu	de	Dios.

R.	KENT	HUGHES

Dejó	de	existir	en	1861;	sin	embargo,	la	gente	aún	reconoce	su	nombre.	El	Pony
Express	era	una	empresa	privada	de	envíos	expresos	que	transportaba	el	correo
por	medio	de	hombres	montados	a	caballo	organizados	a	modo	de	relevos	a	lo
largo	de	184	estaciones.	El	extremo	oriental	se	ubicaba	en	St.	Joseph,	Missouri,
y	la	terminal	occidental	estaba	en	Sacramento,	California.	El	costo	de	enviar	una
carta	de	quince	gramos	a	través	del	Pony	Express	oscilaba	entre	los	25	y	125
dólares	de	hoy,	según	el	momento	en	la	vida	del	servicio	en	que	se	envió.	Si	los
caballos	resistían,	y	el	clima	y	los	indios	se	mantenían	a	distancia,	una	carta
podía	completar	los	más	de	tres	mil	doscientos	kilómetros	de	viaje	velozmente
en	ocho	a	diez	días,	como	sucedió	con	las	noticias	del	discurso	inaugural	del
presidente	Lincoln.

Tal	vez	le	sorprenderá	saber	que	el	Pony	Express	operó	desde	el	3	de	abril	de
1860	hasta	el	18	de	noviembre	de	1861,	apenas	diecinueve	meses.	Cuando	se
culminaron	las	obras	de	la	línea	de	telégrafo	entre	ambas	ciudades,	el	servicio	a
caballo	ya	no	era	necesario.

Ser	un	jinete	del	Pony	Express	no	era	tarea	fácil.	Se	necesitaba	cubrir	entre	120	y
160	kilómetros	por	día,	cabalgando	duro	de	día	y	de	noche,	cambiando	caballos



cada	15	o	25	kilómetros.	Se	cargaba	con	poco	más	que	el	correo,	además	de	un
revólver	y	un	cuchillo.	Con	el	fin	de	viajar	con	poco	peso,	y	para	aumentar	la
velocidad	y	la	movilidad	durante	los	ataques	de	los	indios,	estos	hombres
cabalgaban	en	camisa	siempre	que	podían,	a	veces	incluso	en	medio	del	feroz
invierno.

¿Cómo	reclutaría	usted	voluntarios	para	esta	peligrosa	tarea?	Se	dice	que	Bolívar
Roberts,	el	superintendente	del	extremo	occidental	del	Express,	colocó	un
anuncio	en	un	periódico	de	San	Francisco	en	marzo	de	1860:	«Se	buscan:
jóvenes	delgados	y	enjutos	de	hasta	18	años.	Deben	ser	jinetes	expertos
dispuestos	a	correr	riesgo	de	muerte	a	diario.	Se	prefieren	huérfanos»[1].

Esa	era	información	sincera	acerca	del	servicio	requerido;	sin	embargo,	al	Pony
Express	nunca	le	faltaron	jinetes.

Necesitamos	ser	así	de	sinceros	para	decir	la	verdad	acerca	de	la	Disciplina	del
servicio	a	Dios.	Así	como	el	Pony	Express,	el	servicio	a	Dios	no	es	un	trabajo
para	los	que	estén	ligeramente	interesados.	Es	un	servicio	costoso.	Dios	le	pide	a
usted	su	vida.	Requiere	que	el	servicio	a	él	sea	una	prioridad,	no	un	pasatiempo.
No	quiere	siervos	que	le	ofrezcan	el	tiempo	que	les	sobra	después	de	sus	otros
compromisos.	El	servicio	a	Dios	tampoco	es	una	responsabilidad	a	corto	plazo.
A	diferencia	del	Pony	Express,	su	reino	no	tiene	fin	y	no	le	afectan	los	avances
tecnológicos	del	mundo.

La	idea	que	tenemos	del	Pony	Express	probablemente	se	compara	con	la	que
imaginaron	los	jóvenes	de	1860	que	leyeron	ese	anuncio	del	periódico.	Escenas
de	entusiasmo,	compañerismo	y	aventura	llenaban	su	mente	mientras	marchaban
orgullosos	hacia	la	oficina	del	Express	para	postular	al	trabajo.	Sin	embargo,
solamente	unos	pocos	pudieron	visualizar	que	ese	entusiasmo	sería	solo	un
punto	ocasional	en	medio	de	una	rutina	de	horas	largas	y	duras	en	la	soledad	del
trabajo.

La	Disciplina	del	servicio	es	así.	Si	bien	no	existe	un	modo	de	vida	más
grandioso	y	noble	espiritualmente	que	vivir	de	acuerdo	al	llamado	de	Cristo	a
servir,	la	realidad	diaria	de	esa	vida	a	menudo	se	presenta	como	algo	tan	humilde
y	ordinario	como	lavarle	los	pies	a	alguien.	En	The	Cost	of	Discipleship	(El
costo	del	discipulado),	Dietrich	Bonhoeffer	declaró:	«Cuando	Cristo	llama	a
alguien,	le	pide	que	venga	y	muera»[2].	Dicho	llamado	a	servir	a	Cristo	trae	a	la
mente	imágenes	de	los	mártires	legendarios	sin	miedo	a	la	persecución,	o	de	una



muerte	triunfante	tras	una	vida	de	plantar	la	bandera	del	evangelio	entre	los
pueblos	no	alcanzados.	En	cambio,	pareciera	que,	en	general,	el	llamado	de
Cristo	es	a	una	muerte	gradual,	lavando	pies	en	secreto.	El	servicio	nos	atrae
cuando	contiene	la	promesa	de	una	aventura	audaz,	pero	huimos	cuando
significa	—como	sucede	más	a	menudo—	sentirse	desterrado	a	servir	a	Cristo	en
un	rincón	sombrío	de	un	lugar	aparentemente	sin	importancia.	Servir	a	Jesús
caminando	a	su	lado	durante	su	ministerio	de	tres	años	habría	sido	una	aventura
gloriosa;	servirle	durante	los	tres	años	previos	como	su	aprendiz	de	carpintería,
barriendo	y	afilando	sierras,	no	habría	despertado	el	mismo	interés.

El	ministerio	del	servicio	puede	ser	algo	público	como	predicar	o	enseñar,	pero	a
menudo	será	algo	aislado	como	el	trabajo	de	guardería.	Puede	ser	tan	visible
como	cantar	un	solo,	pero	generalmente	pasará	desapercibido,	como	quien	opera
el	equipo	de	sonido	para	amplificar	ese	solo.	El	servicio	puede	ser	tan	apreciado
como	un	testimonio	poderoso	en	un	servicio	de	adoración,	pero	usualmente	no
recibe	ni	un	agradecimiento,	como	le	pasa	a	quien	lava	los	platos	después	de	un
evento	social	en	la	iglesia.	Percibimos	a	casi	todo	servicio,	incluso	a	aquel	que
parece	más	atractivo,	como	la	punta	de	un	iceberg.	Solo	el	ojo	de	Dios	ve	su
enorme	superficie	oculta.

Fuera	de	las	paredes	de	la	iglesia,	el	servicio	se	demuestra	cuidando	a	los	niños
de	los	vecinos,	llevándoles	comidas	a	las	familias	en	transición,	haciendo	tareas
para	los	que	están	postrados,	dando	transporte	a	alguien	que	no	tiene	auto,
ayudando	con	el	jardín	o	las	tareas	de	la	casa,	alimentando	mascotas	o	regando
las	plantas	de	los	que	se	van	de	vacaciones	y	—lo	más	difícil	de	todo—
demostrando	un	corazón	de	siervo	en	el	hogar.	Generalmente,	el	servicio	se	ve
tan	poco	espectacular	como	las	necesidades	prácticas	que	busca	cubrir.

Es	por	eso	que	el	servicio	debe	convertirse	en	una	Disciplina	Espiritual.	La	carne
conspira	contra	su	naturaleza	oculta	y	monótona.	Dos	de	los	pecados	más
mortales	—la	pereza	y	el	orgullo—	aborrecen	el	servicio.	Velan	nuestros	ojos	y
encadenan	nuestras	manos	y	pies	para	que	no	sirvamos	como	sabemos	que
debemos,	o	incluso	queremos,	hacerlo.	Si	no	nos	disciplinamos	para	servir	por	el
bien	de	Cristo	y	su	reino	y	para	el	propósito	de	la	piedad,	solamente
«serviremos»	ocasionalmente,	o	cuando	sea	conveniente	a	nuestro	horario	o	para
nuestros	propósitos.	El	resultado	será	una	cantidad	y	calidad	de	servicio	que
lamentaremos	cuando	llegue	el	día	de	rendir	cuentas	de	nuestro	servicio.

No	todo	acto	de	servicio	será	o	deberá	ser	un	servicio	disciplinado.	La	mayoría



de	las	veces,	nuestro	servicio	deberá	surgir	simplemente	de	nuestro	amor	a	Dios
y	a	los	demás.	Así	como	nuestra	adoración	y	evangelización,	también	nuestro
servicio	debería	fluir	desde	el	interior,	sin	necesidad	de	disciplina	alguna,	como
resultado	de	la	presencia	y	de	la	obra	transformadora	del	Espíritu	Santo.	Sin
embargo,	debido	a	que	el	Espíritu	de	Jesús	en	nosotros	nos	hace	anhelar	ser	más
como	Jesús,	y	debido	también	a	la	constante	tendencia	de	nuestro	corazón	hacia
el	egoísmo,	debemos	disciplinarnos	para	servir.	Los	que	lo	hacen	descubren	que
servir	es	uno	de	los	medios	más	seguros	y	prácticos	para	crecer	en	la	gracia.

Para	que	no	creamos	que	servir	es	simplemente	una	opción,	grabemos	esto	en	la
piedra	angular	de	nuestra	vida	cristiana.

CADA	CRISTIANO	ESTÁ	LLAMADO	A	SERVIR

Cuando	Dios	llama	a	sus	escogidos	a	sí	mismo,	no	llama	a	ninguno	a	la
ociosidad.	Cuando	nacemos	de	nuevo	y	nuestros	pecados	son	perdonados,	la
sangre	de	Cristo	limpia	nuestra	conciencia,	según	Hebreos	9:14	(NVI):	«a	fin	de
que	sirvamos	al	Dios	viviente».	La	Biblia	de	cada	creyente	lo	exhorta:	«servid	al
SEÑOR	con	alegría»	(Salmo	100:2,	LBLA).	La	Palabra	de	Dios	no	tiene	lugar
para	el	desempleo	espiritual	o	la	jubilación	espiritual	o	cualquier	otra
descripción	de	un	cristiano	profeso	que	no	sirva	a	Dios.

Con	seguridad,	los	motivos	importan	en	el	servicio	que	ofrecemos	a	Dios.	La
Biblia	menciona	al	menos	seis	motivos	para	servir.

Motivados	por	la	obediencia

Moisés	escribió	en	Deuteronomio	13:4	(NVI):	«Solamente	al	SEÑOR	tu	Dios
debes	seguir	y	rendir	culto.	Cumple	sus	mandamientos	y	obedécelo;	sírvele	y
permanece	fiel	a	él».	Todo	en	ese	versículo	está	relacionado	con	la	obediencia	a
Dios.	En	medio	de	este	grupo	de	mandamientos	acerca	de	la	obediencia,
encontramos	el	mandato	de	servirle	a	él.	Debemos	servir	al	Señor	porque



queremos	obedecerle.

John	Newton,	el	tratante	de	esclavos	que	se	hizo	pastor	tras	su	conversión	a
Cristo	y	escribió	himnos	tales	como	«Sublime	gracia»	ejemplifica	el	servicio
obediente	de	la	siguiente	manera:

Si	dos	ángeles	recibieran	al	mismo	tiempo	un	encargo	de	parte	de	Dios,	uno	a
descender	y	gobernar	el	imperio	más	grande	de	la	tierra,	y	el	otro	a	ir	a	barrer	las
calles	del	pueblo	más	humilde,	a	ellos	no	les	importaría	para	nada	el	servicio	que
les	tocó,	sea	el	puesto	de	soberano	o	el	de	barrendero,	ya	que	la	alegría	de	los
ángeles	yace	solamente	en	la	obediencia	a	la	voluntad	de	Dios[3].

¿Puede	imaginar	a	alguno	de	esos	ángeles	negándose	a	servir?	Es	inconcebible.
Asimismo,	¿cómo	puede	cualquier	cristiano	profesante	creer	que	es	aceptable
sentarse	en	el	banco	espiritual	de	suplentes	y	mirar	a	los	demás	llevando	a	cabo
la	obra	del	reino?	Cualquier	cristiano	verdadero	diría	que	quiere	obedecer	a
Dios.	Pero	desobedecemos	a	Dios	cuando	no	le	servimos	activamente.	Pecamos
cuando	nos	negamos	a	servir	a	Dios.

Motivados	por	la	gratitud

El	profeta	Samuel	exhortaba	al	pueblo	de	Dios	al	servicio	por	medio	de	estas
palabras:	«Asegúrense	de	temer	al	SEÑOR	y	de	servirlo	fielmente.	Piensen	en
todas	las	cosas	maravillosas	que	él	ha	hecho	por	ustedes»	(1	Samuel	12:24).
Cuando	servir	a	Dios	parece	una	carga,	recordar	«las	cosas	maravillosas	que	él
ha	hecho	por	ustedes»	evapora	el	agobio.

¿Usted	recuerda	cómo	es	no	conocer	a	Cristo,	no	tener	a	Dios	ni	esperanza?
¿Recuerda	cómo	se	sentía	ser	culpable	ante	Dios	y	no	tener	perdón?	¿Recuerda
el	terror	de	saber	que	había	ofendido	a	Dios	y	que	su	ira	ardía	contra	usted?
¿Recuerda	el	horror	de	saber	que	solo	un	paso	lo	separaba	del	infierno?	Ahora,
¿recuerda	la	experiencia	de	ver	a	Jesucristo	con	los	ojos	de	la	fe	y	de



comprender	por	primera	vez	quién	es	él	de	verdad	y	qué	ha	hecho	a	través	de	su
vida,	su	muerte	y	su	resurrección?	¿Recuerda	el	gozo	de	la	primera	vez	que	fue
consciente	del	perdón	y	de	la	liberación	del	juicio	y	el	infierno?	¿Recuerda	la
primera	vez	que	tuvo	la	incomparable	percepción	de	la	certeza	del	cielo	y	la	vida
eterna?	Cuando	el	fuego	del	servicio	a	Dios	disminuya,	considere	las	cosas
maravillosas	que	el	Señor	ha	hecho	por	usted.

Dios	no	ha	hecho	nada	más	grande	por	nadie,	ni	podría	hacer	nada	mayor	por
usted,	que	lo	que	ha	hecho	al	acercarlo	hacia	él	mismo.	Imagínese	si	él	pusiera
diez	millones	de	dólares	en	su	cuenta	bancaria	cada	mañana	por	el	resto	de	su
vida,	pero	no	lo	salvara.	Imagínese	que	él	le	diera	el	cuerpo	más	agraciado	y	la
cara	más	hermosa	que	haya	existido	jamás,	un	cuerpo	que	no	envejeciera	en	mil
años,	pero	que	al	morir,	lo	dejara	fuera	del	cielo	y	lo	enviara	a	vivir	la	eternidad
en	el	infierno.	¿Qué	cosa	le	ha	dado	Dios	a	alguien	que	pueda	compararse	con	la
salvación	que	le	dio	a	usted	como	creyente?	¿No	ve	que	Dios	jamás	podría	hacer
algo	por	usted	u	obsequiarle	algo	mayor	que	el	regalo	de	entregarse	a	sí	mismo?
Si	no	podemos	ser	siervos	agradecidos	de	Aquel	quien	es	todo	y	en	quien
tenemos	todo,	¿qué	nos	hará	agradecidos?

Motivados	por	la	alegría

El	mandamiento	inspirado	en	el	Salmo	100:2	es:	«Servid	al	SEÑOR	con	alegría»
(LBLA).	Dios	espera	que	sus	siervos	le	sirvan,	no	de	mala	gana,	con	solemnidad
o	tristeza,	sino	con	alegría.

En	las	cortes	de	los	reyes	antiguos,	los	sirvientes	a	menudo	eran	ejecutados	por
el	solo	hecho	de	verse	tristes	durante	el	servicio	al	rey.	En	2:2	del	libro	que	lleva
su	nombre,	Nehemías	se	lamentaba	a	causa	de	las	noticias	que	había	recibido	de
que	Jerusalén	aún	estaba	en	ruinas	a	pesar	del	regreso	de	muchos	judíos	del
exilio	babilónico.	Un	día,	mientras	servía	al	rey	Artajerjes,	el	rey	le	dijo:	«¿Por
qué	te	ves	tan	triste?	No	me	parece	que	estés	enfermo;	debes	estar
profundamente	angustiado».	Debido	a	lo	que	esas	palabras	podían	significar	para
su	persona,	Nehemías	escribió:	«Entonces	quedé	aterrado».	Esto	es	porque	no	se
debe	estar	melancólico	o	taciturno	cuando	se	le	sirve	a	un	rey.	No	solo	da	la
impresión	de	que	uno	sirve	a	regañadientes,	sino	que	revela	un	descontento	con



su	modo	de	gobernar.

La	persona	que	no	puede	servir	al	Señor	con	alegría	contradice	con	su	corazón	lo
que	declara	con	sus	labios.	Puedo	entender	por	qué	una	persona	que	sirve	a	Dios
solamente	por	obligación	no	sirve	con	alegría.	Puedo	entender	por	qué	la
persona	que	sirve	a	Dios	en	un	intento	de	ganar	la	entrada	al	cielo	no	le	sirve	con
alegría.	Sin	embargo,	el	cristiano	que	reconoce	de	manera	agradecida	lo	que
Dios	ha	hecho	por	él	por	toda	la	eternidad	debería	ser	capaz	de	servir	a	Dios
alegremente	y	con	regocijo.

Un	creyente	no	considera	el	servicio	a	Dios	como	una	carga,	sino	como	un
privilegio.	Imagine	que	Dios	le	permitiera	a	usted	elegir	a	cualquier	persona	en
el	mundo	para	servirla	y	conocerla	íntimamente,	pero	no	le	permitiera	servirlo	a
él.	Imagine	que	le	permitiera	servir	en	cualquier	posición	política	o	económica
del	mundo,	pero	le	prohibiera	servir	en	su	reino.	O	imagine	que	él	le	permitiera	a
usted	servirse	a	sí	mismo,	haciendo	lo	que	quisiera	con	su	vida	sin	necesidades
ni	preocupaciones,	pero	jamás	pudiera	conocer	a	Jesús.	Incluso	la	mejor	de	estas
cosas	se	convierte	en	miserable	esclavitud	cuando	la	compara	con	el
inconmensurable	privilegio	de	servir	a	Dios.	Es	por	esto	que	el	salmista	podía
decir	«Un	solo	día	en	tus	atrios,	¡es	mejor	que	mil	en	cualquier	otro	lugar!
Prefiero	ser	un	portero	en	la	casa	de	mi	Dios	que	vivir	la	buena	vida	en	la	casa
de	los	perversos»	(Salmo	84:10).

¿Usted	sirve	en	ese	comité	de	la	iglesia	con	alegría	o	con	tristeza?	¿Sirve	a	su
prójimo	con	agrado	o	de	mala	gana?	¿Tienen	sus	hijos	la	impresión	de	que
realmente	disfruta	servir	a	Dios,	o	que	simplemente	lo	tolera?

Motivados	por	el	perdón,	no	la	culpa

En	la	famosa	visión	de	Dios	que	tuvo	Isaías,	observe	su	respuesta	una	vez	que
Dios	lo	había	perdonado:

«Entonces	uno	de	los	serafines	voló	hacia	mí	con	un	carbón	encendido	que	había
tomado	del	altar	con	unas	tenazas.	Con	él	tocó	mis	labios	y	dijo:	«¿Ves?	Este



carbón	te	ha	tocado	los	labios.	Ahora	tu	culpa	ha	sido	quitada,	y	tus	pecados
perdonados».

Después	oí	que	el	Señor	preguntaba:	«¿A	quién	enviaré	como	mensajero	a	este
pueblo?	¿Quién	irá	por	nosotros?».

—Aquí	estoy	yo	—le	dije—.	Envíame	a	mí».	(Isaías	6:6-8)

Como	un	perro	con	correa,	Isaías	se	forcejeaba	para	servir	a	Dios	de	algún
modo,	de	cualquier	modo.	¿Acaso	era	porque	se	sentía	culpable?	¡No!	¡Sino
porque	Dios	le	había	quitado	toda	su	culpa!

El	león	del	púlpito	de	Londres,	C.	H.	Spurgeon,	conmovido	con	algo	de	la
emoción	de	Isaías,	dijo	en	un	sermón	el	8	de	septiembre	de	1867:

El	heredero	de	los	cielos	sirve	a	su	Señor	simplemente	por	gratitud;	no	tiene
salvación	que	ganar,	ni	cielo	que	perder;	[...]	ahora	bien,	debido	al	amor	hacia	el
Dios	que	lo	escogió,	y	quien	pagó	un	precio	tan	grande	por	su	redención,	desea
rendirse	enteramente	al	servicio	a	su	Señor.	¡Qué	miserable	ha	de	ser	la	vida	de
ustedes	los	que	buscan	la	salvación	a	través	de	las	obras	de	la	ley!	[...]	Piensan
que	si	perseveran	oficiosamente	en	la	obediencia,	quizá	puedan	obtener	la	vida
eterna,	pero	¡ay!	ninguno	de	ustedes	se	atreva	a	pretender	que	ya	la	han
conseguido.	Se	afanan	y	se	afanan	y	se	afanan,	pero	nunca	consiguen	aquello	por
lo	que	se	afanan,	y	nunca	lo	conseguirán,	ya	que	«nadie	llegará	jamás	a	ser	justo
ante	Dios	por	hacer	lo	que	la	ley	manda»	[Romanos	3:20].	[...]	El	hijo	de	Dios
no	obra	por	la	vida,	sino	a	partir	de	la	vida;	no	se	esfuerza	para	ser	salvo,	se
esfuerza	porque	es	salvo[4].

El	pueblo	de	Dios	no	lo	sirve	para	ser	perdonado,	sino	porque	somos
perdonados.	Cuando	los	creyentes	sirven	únicamente	porque	se	sienten
culpables,	sirven	con	cadenas	en	sus	corazones.	No	hay	amor	en	esa	clase	de
servicio,	solo	trabajo	duro.	Nadie	siente	gozo	en	ese	servicio,	solamente
obligación	y	esfuerzo	monótono.	Los	cristianos	no	deben	actuar	de	mala	gana
como	si	fueran	prisioneros	sentenciados	a	servir	en	el	reino	de	Dios	debido	a	la



culpa.	Podemos	servir	de	buen	grado	porque	la	muerte	de	Cristo	nos	liberó	de	la
culpa.

Motivados	por	la	humildad

Jesús	fue	el	Siervo	perfecto.	Reveló	su	grandeza	en	la	humildad	que	adoptó	para
poder	servir	las	necesidades	más	básicas	de	sus	doce	amigos.

Después	de	lavarles	los	pies,	se	puso	otra	vez	el	manto,	se	sentó	y	preguntó:
«¿Entienden	lo	que	acabo	de	hacer?	Ustedes	me	llaman	“Maestro”	y	“Señor”	y
tienen	razón,	porque	es	lo	que	soy.	Y,	dado	que	yo,	su	Señor	y	Maestro,	les	he
lavado	los	pies,	ustedes	deben	lavarse	los	pies	unos	a	otros.	Les	di	mi	ejemplo
para	que	lo	sigan.	Hagan	lo	mismo	que	yo	he	hecho	con	ustedes.	Les	digo	la
verdad,	los	esclavos	no	son	superiores	a	su	amo	ni	el	mensajero	es	más
importante	que	quien	envía	el	mensaje».	(Juan	13:12-16)

Con	sorprendente	humildad,	Jesús,	su	Señor	y	Maestro,	lavó	los	pies	de	sus
discípulos	como	ejemplo	de	cómo	sus	seguidores	debían	servir	con	humildad.

En	este	mundo,	los	cristianos	siempre	vivirán	con	una	afinidad	por	el	pecado	(la
Biblia	la	llama	«la	carne»)	que	dice:	«Si	debo	servir,	quiero	recibir	algo	a
cambio.	Si	logro	ser	recompensado,	o	ganar	una	reputación	de	humildad,	o	si	de
alguna	manera	pudiera	convertirlo	en	algo	para	mi	provecho,	entonces	daré	una
impresión	de	humildad	y	serviré».	Pero	esto	no	es	servir	como	Cristo.	Esto	es
hipocresía.	Los	«siervos»	hipócritas	no	servirán	sin	reconocimiento,	sin	«algún
retorno	de	su	inversión»	de	tiempo.	Puede	que	deseen	el	reconocimiento	en
forma	de	aplauso,	agradecimiento	público,	apreciación	por	medio	de	las	redes
sociales,	resultados	asegurados,	honor	por	su	ejemplo,	o,	lo	más	sutil	de	todo,
desarrollar	una	reputación	de	santo,	sacrificado	y	excepcionalmente	espiritual.
Los	hipócritas	hacen	esto	porque	no	tienen	ningún	interés	por	la	clase	de	servicio
que	solamente	Dios	puede	ver	y	recompensar.	Por	lo	cual,	de	ser	necesario,
idearán	maneras	astutas	pero	religiosamente	aceptables	y	falsamente	humildes



para	asegurarse	algún	tipo	de	reconocimiento	humano.	Si	esto	falla,	intentarán
negociar	alguna	clase	de	reciprocidad	por	su	servicio.	Con	el	poder	del	Espíritu
Santo,	debemos	rechazar	este	servicio	hipócrita	y	santurrón	por	ser	una
motivación	pecaminosa,	y	servir	en	humildad	considerando	a	«los	demás	como
mejores»	que	nosotros	(Filipenses	2:3).

¿Puede	usted	servir	a	su	jefe	y	a	los	demás	en	su	trabajo,	ayudándolos	a	alcanzar
el	éxito,	y	ser	feliz	incluso	cuando	ellos	reciban	ascensos	y	usted	sea	pasado	por
alto?	¿Puede	esforzarse	por	hacer	que	otros	se	vean	bien	sin	acumular	envidia	en
su	corazón?	¿Puede	atender	las	necesidades	de	aquellos	a	quienes	Dios	exalta	y	a
quienes	los	hombres	honran	cuando	usted	mismo	parece	haber	sido	abandonado?
¿Puede	orar	para	que	el	ministerio	de	otros	prospere	aunque	eso	signifique	que	el
suyo	quede	en	segundo	plano?	Si	Dios	lo	coloca	allí,	¿podrá	usted,	como	lo	hizo
su	Maestro,	servir	durante	años	en	su	propio	equivalente	de	un	oscuro	taller	de
carpintería	de	pueblo	si	es	allí	donde	Dios	quiere	que	usted	crezca	en	la	piedad	y
profundice	su	sabiduría	acerca	de	él?

En	la	Disciplina	del	servicio,	Dios	no	solo	busca	un	trabajo	bien	hecho,	ya	que
incluso	el	mundo	sirve	bien	cuando	existe	una	ganancia	de	por	medio.	Él	nos
llama	a	servir	con	humildad,	porque	eso	nos	lleva	a	ser	semejantes	a	Cristo.

Motivados	por	amor

El	meollo	del	servicio,	según	Gálatas	5:13,	debe	ser	el	amor:	«Pues	ustedes,	mis
hermanos,	han	sido	llamados	a	vivir	en	libertad;	pero	no	usen	esa	libertad	para
satisfacer	los	deseos	de	la	naturaleza	pecaminosa.	Al	contrario,	usen	la	libertad
para	servirse	unos	a	otros	por	amor».

Ningún	combustible	para	el	servicio	dura	más	y	provee	más	energía	que	el	amor.
Hago	algunas	cosas	en	el	servicio	a	Dios	que	no	haría	por	dinero,	pero	estoy
dispuesto	a	hacerlas	por	amor	a	Dios	y	a	los	demás.	Leí	acerca	de	un	misionero
en	África	a	quien	le	preguntaron	si	realmente	le	gustaba	lo	que	estaba	haciendo.
Su	respuesta	fue	impactante.	«¿Si	me	gusta	este	trabajo?	—dijo—.	No.	A	mi
esposa	y	a	mí	no	nos	gusta	el	polvo.	Ambos	tenemos	sensibilidades
razonablemente	refinadas.	No	nos	gusta	arrastrarnos	para	entrar	en	chozas
repugnantes	a	través	de	desechos	de	cabra.	[...]	Pero	¿acaso	el	hombre	no	debe



hacer	nada	por	Dios	que	no	le	guste	hacer?	Que	Dios	se	apiade	de	él	si	es	así.
Que	me	guste	o	no,	no	tiene	nada	que	ver.	Tenemos	órdenes	de	“ir”,	y	vamos.	El
amor	nos	obliga».

Cuando	el	amor	de	Cristo	controla	u	obliga	a	las	personas,	ellas	«ya	no	[viven]
para	sí,	sino	para	aquel	que	murió	y	resucitó	por	ellos»	(2	Corintios	5:15,
RVR60).	Sirven	a	Dios	y	a	los	demás	motivadas	por	el	amor	a	Dios	y	a	los
demás.	Jesús	dijo	en	Marcos	12:28-31	que	el	mandamiento	más	importante	es
amar	a	Dios	con	todo	lo	que	usted	es,	y	el	siguiente	en	importancia	es	amar	a	su
prójimo	como	a	usted	mismo.	A	la	luz	de	estas	palabras,	seguramente	cuanto
más	amemos	a	Dios,	más	viviremos	por	él	y	más	lo	serviremos,	y	cuanto	más
amemos	a	los	demás,	más	los	serviremos	a	ellos	también.

CADA	CRISTIANO	TIENE	UN	DON	PARA	SERVIR

Los	dones	espirituales

Al	momento	de	la	salvación,	cuando	el	Espíritu	Santo	viene	a	vivir	dentro	de
alguien,	trae	consigo	un	don.	Leemos	en	1	Corintios	12:4-11	acerca	de	distintas
variedades	de	dones,	y	que	el	Espíritu	Santo	determina,	por	medio	de	su
soberana	voluntad,	qué	don	recibe	cada	creyente:	«Ahora	bien,	hay	diversidad	de
dones,	pero	el	Espíritu	es	el	mismo.	[...]	Todas	estas	cosas	las	hace	uno	y	el
mismo	Espíritu,	repartiendo	a	cada	uno	en	particular	como	él	quiere»	(RVR60).
De	igual	importancia,	1	Pedro	4:10	garantiza	que	cada	cristiano	recibe	un	don
especial,	un	don	con	el	propósito	de	ser	utilizado	en	el	servicio:	«Dios,	de	su
gran	variedad	de	dones	espirituales,	les	ha	dado	un	don	a	cada	uno	de	ustedes.
Úsenlos	bien	para	servirse	los	unos	a	los	otros».

Puede	que	usted	ya	sepa	que	el	tema	de	los	dones	espirituales	desata	continua
controversia	en	muchas	áreas	de	la	iglesia.	Los	principales	pasajes	acerca	del
tema	son	Romanos	12:4-8;	1	Corintios	12:5-11,	27-31;	1	Corintios	14;	Efesios
4:7-13;	y	1	Pedro	4:11.	Lo	animo	a	que	lea	cada	uno	en	oración.	Más	allá	de	su
teología	acerca	de	los	dones	espirituales,	los	dos	puntos	más	importantes	sobre



ellos	siguen	siendo	los	que	se	dan	en	1	Pedro	4:10:	(1)	si	usted	es	cristiano,
definitivamente	tiene	al	menos	un	don	espiritual,	y	(2)	Dios	le	dio	ese	don	con	el
propósito	de	que	lo	utilice	para	servir	en	su	reino.

Quizá	usted	ha	oído	muy	poco	acerca	de	los	dones	espirituales,	o	por	algún
motivo	nunca	identificó	su	don	espiritual.	No	se	preocupe.	Muchos	cristianos
sirven	a	Dios	de	manera	fiel	y	fructífera	durante	toda	su	vida	sin	determinar	su
don	específico.	No	estoy	sugiriendo	que	usted	no	intente	descubrir	su	don,	sino
que	usted	no	está	relegado	a	la	banca	de	suplentes	en	el	reino	de	Dios	hasta	que
pueda	definir	su	don.	Estudie	el	material	bíblico	acerca	de	los	dones	espirituales
y	escoja	cuidadosamente	algunos	de	los	mejores	libros	del	torrente	de	tomos	que
existen	sobre	el	tema.	Pero	desde	ya,	no	tema	de	servir;	usted	podrá	servir	de
manera	eficaz	aun	sin	saber	cuál	es	su	don.	J.	I.	Packer	nos	recuerda	que	«los
dones	más	significativos	en	la	vida	de	la	iglesia	en	todas	las	épocas	son
capacidades	naturales	normales,	santificadas»[5].

Mantenga	el	equilibrio.	Dios	le	ha	dado	un	don	espiritual	y	no	es	lo	mismo	que
una	capacidad	natural.	Ese	talento	natural,	justamente	santificado	para	el	uso	de
Dios,	a	menudo	apunta	hacia	la	identidad	de	su	don	espiritual.	Pero	usted	debería
descubrir	ese	don	especial	que	Dios	le	ha	dado	mientras	sirve	tan	diligentemente
como	le	sea	posible	sin	esa	información	definida.	De	hecho,	además	del	estudio
de	las	Escrituras,	la	mejor	manera	de	descubrir	y	confirmar	cuál	es	su	don
espiritual	es	a	través	del	servicio.	Si	tiene	una	inclinación	a	enseñar,	puede	que
nunca	sepa	si	su	don	es	enseñar	hasta	que	acepte	una	clase	y	lo	intente.	Usted
podría	descubrir	por	medio	del	ministerio	hacia	las	personas	que	sufren	que	su
don	es	la	misericordia.	Por	otro	lado,	a	través	de	la	participación	en	un	ministerio
específico	usted	podrá	confirmar	cuál	no	es	su	don.	Hace	unos	años,	pensaba	que
tenía	cierto	don,	hasta	que,	a	través	del	servicio,	me	fue	dolorosamente	evidente
que	poseía	un	don	completamente	diferente.

Lo	animo	a	disciplinarse	a	servir	en	un	ministerio	de	manera	habitual	y	continua
en	su	iglesia	local.	Usted	no	necesita	servir	en	una	posición	reconocida	o	electa.
Encuentre	la	manera	de	vencer	la	tentación	de	servir	solo	cuando	es	conveniente
o	emocionante.	Eso	no	es	servicio	disciplinado.	Quienes	tienen	corazón	y	ojos	de
siervo	se	sentirán	obligados	por	amor	a	servir	de	maneras	y	en	momentos	por
fuera	de	las	expectativas	de	su	ministerio	«oficial»	en	la	iglesia,	pero	al	hacerlo
no	desatenderán	el	ministerio	continuo	del	cuerpo	local	de	Cristo.

Usted	puede	sentirse	pasado	por	alto,	o	limitado	por	un	horario	inusual,	o	puede



que	esté	físicamente	incapacitado,	pero	aun	así,	usted	puede	descubrir	formas	de
servir.	A	menudo,	las	personas	con	horarios	inusuales	o	limitaciones	físicas	son
poderosos	intercesores	en	un	ministerio	de	oración.	A	pesar	de	sus	restricciones,
aquellos	con	corazones	para	servir	siempre	encontrarán	formas	de	servir.

En	nuestra	iglesia	tenemos	una	azafata	que	trabaja	en	rutas	al	extranjero.	Cuando
ella	trabaja,	se	va	por	varios	días.	No	tiene	un	horario	normal	de	lunes	a	viernes.
Ella	siempre	había	sido	quien	escribía	cartas	de	ánimo	y	regalaba	libros	a	modo
de	ministerio;	sin	embargo,	cuando	se	unió	a	nuestra	congregación,	buscó	una
forma	disciplinada	de	servir	junto	con	otros	creyentes	en	lugar	de	hacerlo
individualmente.	Pero	¿cómo	lograrlo	con	su	horario?	Muy	pronto,	fue	evidente
que	su	don	espiritual	es	el	servicio,	esto	es,	cubrir	necesidades	prácticas.
También	se	destaca	en	la	hospitalidad.	Ahora	pertenece	a	un	equipo	ministerial
en	nuestra	iglesia	que	se	especializa	en	la	hospitalidad.	Debido	a	que	es	un
ministerio	grupal,	la	tarea	no	exige	que	ella	esté	presente	cada	vez	que	sirven.
Cuando	ella	está	en	casa,	contribuye	su	parte.

Dios	da	dones	espirituales	para	usar	en	el	servicio.	Si	el	uso	del	don	que	usted
posee	no	fuera	parte	de	su	plan,	ya	no	habría	propósito	para	su	vida.	¿Por	qué
nos	permitiría	Dios	vivir	sin	ninguna	utilidad	hacia	él?	En	su	sabiduría	y
previsión,	brinda	a	cada	creyente	dones	para	servir,	y	mantiene	a	cada	creyente
con	vida	por	tanto	tiempo	como	quiere	para	que	él	o	ella	lo	sirva.

El	punto	de	este	capítulo,	sin	embargo,	es	un	llamado	al	servicio	disciplinado,
con	el	objetivo	de	llegar	a	ser	más	semejantes	a	Jesús.	Algunos	dones
espirituales	se	inclinan	hacia	ministerios	realizados	fuera	del	centro	de	atención
y,	a	menudo,	son	inadvertidos	por	las	masas.	No	obstante,	al	igual	que	Jesús,	sin
importar	cuánto	reconocimiento	público	ganemos	en	el	ministerio,	Dios	nos
llama	también	a	épocas	de	servicio	en	las	penumbras.	Sean	cuales	sean	sus	dones
o	talentos,	determine	utilizarlos	para	Cristo	y	su	reino.	«Algunos	tienen	el	don	de
ayudar,	y	estas	acciones	[de	servicio]	se	presentan	más	naturalmente	—escribe
Jerry	White—.	Para	la	mayoría	de	los	cristianos,	el	servicio	requiere	un	esfuerzo
consciente»[6].	Para	ponerlo	de	otro	modo:	«El	servicio	requiere	disciplina».

El	servicio	es	generalmente	ardua	labor



Algunos	enseñan	que	una	vez	que	uno	descubre	y	utiliza	su	don	espiritual,
entonces	el	servicio	se	convierte	en	un	gozo	sin	esfuerzo.	Eso	no	es	cristianismo
del	Nuevo	Testamento.	El	apóstol	Pablo	escribió	en	Efesios	4:12	acerca	de
«preparar	al	pueblo	de	Dios	para	que	lleve	a	cabo	la	obra	de	Dios»	(énfasis
añadido).	A	veces	servir	a	Dios	y	a	otros	es	simplemente	ardua	labor.

Las	Escrituras	describen	a	los	cristianos	no	solamente	como	hijos	de	Dios,	sino
también	como	siervos	de	Dios.	Recuerde	cómo	comenzaba	Pablo	sus	cartas
típicamente,	refiriéndose	a	sí	mismo	como	un	siervo	de	Dios,	como	vemos	en
Romanos	1:1.	Cada	cristiano	es	un	siervo	de	Dios,	y	los	siervos	trabajan.

Pablo	describió	su	servicio	a	Dios	con	estas	palabras	en	Colosenses	1:29:	«Es
por	eso	que	trabajo	y	lucho	con	tanto	empeño,	apoyado	en	el	gran	poder	de
Cristo	que	actúa	dentro	de	mí».	La	palabra	trabajo	en	este	pasaje	significa
«trabajar	al	punto	de	agotamiento»,	mientras	que	de	la	palabra	griega	que	aquí	se
traduce	como	«lucho»	surge	nuestra	actual	palabra	agonizar.	Por	lo	cual,	para
Pablo	servir	a	Dios	era	«agonizar	al	punto	del	agotamiento».	Esto	no	significa
que	su	ministerio	fuera	un	trabajo	pesado	y	miserable;	de	hecho,	el	motivo	por	el
que	Pablo	trabajaba	tan	duro	era	porque	lo	único	que	él	amaba	más	que	servir	a
Dios	era	a	Dios	mismo.	Dios	nos	provee	con	el	deseo	y	el	poder	para	servirle,
luego	luchamos	en	el	servicio	«según	la	potencia	de	él,	la	cual	actúa
poderosamente»	(RVR60)	en	nosotros.	El	verdadero	ministerio	jamás	está
impulsado	por	el	poder	de	la	carne.	No	me	malinterprete:	a	menudo,	el	resultado
del	poder	de	Dios	actuando	poderosamente	en	nosotros	se	siente	como	«trabajo
al	punto	de	agotamiento».

Esto	significa	que	cuando	usted	sirve	al	Señor	en	una	iglesia	local	o	en	cualquier
tipo	de	ministerio,	con	frecuencia	será	difícil.	Así	como	fue	con	Pablo,	a	veces
su	servicio	será	agonizante	y	agotador.	Requerirá	de	su	tiempo.	A	menudo,	será
más	estresante	o	menos	agradable	que	otras	formas	en	las	que	podría	invertir	su
vida.	Y	más	allá	de	las	demás	razones,	servir	a	Dios	es	ardua	labor	porque
significa	servir	a	las	personas.	A	pesar	de	todo	esto,	recuerde:	el	servicio	que	no
cuesta	nada	no	logra	nada.

A	pesar	de	que	servir	a	Dios	puede	ser	trabajo	agonizante	y	agotador,	es	también
la	clase	de	trabajo	más	satisfactoria	y	gratificante.	En	Juan	4,	leemos	que	Jesús
había	estado	hablando	con	la	mujer	de	Samaria.	Había	caminado	todo	el	día.
Estaba	cansado	y	tenía	hambre	y	sed.	Y	todo	porque	había	estado	sirviendo	a	su
Padre.	Mientras	descansaba	junto	al	pozo	afuera	de	Sicar,	llegó	esta	mujer



samaritana.	Conversaron,	y	su	vida	cambió	para	siempre.	Mientras	ella	regresaba
a	Sicar	a	contar	a	los	demás	acerca	de	Jesús,	los	discípulos	volvieron	de	comprar
alimentos.	Cuando	le	ofrecieron	a	Jesús	un	poco,	él	les	dijo,	«Mi	alimento
consiste	en	hacer	la	voluntad	de	Dios,	quien	me	envió,	y	en	terminar	su	obra»
(Juan	4:34,	énfasis	añadido).

Para	Jesús,	el	esfuerzo	de	servir	a	Dios	era	tan	gratificante	que	lo	llamaba	su
alimento.	El	servicio	a	Dios	lo	agotaba	físicamente	a	tal	punto	que	podía	dormir
profundamente	en	una	barca	mientras	furiosas	olas	se	estrellaban	contra	su
cubierta.	Una	vez,	significó	pasar	cuarenta	días	sin	comer.	Para	Jesús,	el	servicio
representaba	muchas	noches	de	dormir	en	el	suelo	a	la	intemperie.	Significaba
levantarse	antes	del	alba	para	poder	tener	un	tiempo	a	solas.	En	medio	del
agotamiento,	el	hambre,	la	sed,	el	dolor	y	las	molestias,	Jesús	decía	que	la	labor
de	servicio	a	Dios	era	tan	gratificante	que	era	como	alimento.	El	servicio	lo
nutría;	lo	fortalecía;	lo	satisfacía;	y	él	lo	devoraba.	El	servicio	a	Dios	es	un
trabajo,	pero	no	existe	otro	trabajo	tan	gratificante.

El	servicio	disciplinado	es	también	la	clase	de	trabajo	más	perdurable.	A
diferencia	de	algunas	de	las	cosas	que	hacemos,	el	servicio	a	Dios	nunca	termina
siendo	algo	sin	valor.	El	mismo	Pablo	que	agonizaba	al	punto	de	agotamiento	al
servir	a	Dios	nos	recordó:	«Por	lo	tanto,	mis	amados	hermanos,	permanezcan
fuertes	y	constantes.	Trabajen	siempre	para	el	Señor	con	entusiasmo,	porque
ustedes	saben	que	nada	de	lo	que	hacen	para	el	Señor	es	inútil»	(1	Corintios
15:58).

Usted	no	necesita	servir	a	Dios	durante	mucho	tiempo	antes	de	sentirse	tentado	a
pensar	que	en	realidad	su	labor	es	en	vano.	Llegan	pensamientos	que	dicen	que
su	servicio	es	una	pérdida	de	tiempo.	Ve	pocos	resultados,	o	quizá	ninguno.	Sin
embargo,	Dios	promete	que	más	allá	de	lo	que	usted	piense	o	vea,	su	esfuerzo
para	él	nunca	es	en	vano.	Esto	no	significa	que	usted	no	sienta	a	menudo	como	si
sus	esfuerzos	no	dieran	resultado	alguno,	ni	tampoco	significa	que	algún	día
usted	disfrutará	de	todo	el	fruto	que	usted	había	esperado	y	por	el	cual	había
orado.	La	promesa	del	Señor	significa	que	aunque	usted	no	vea	la	evidencia,	su
servicio	a	Dios	nunca	es	en	vano.

Dios	ve	y	conoce	todo	el	servicio	que	usted	le	rinde,	y	nunca	lo	olvidará.	Él	lo
recompensará	en	el	cielo	por	ese	servicio	porque	él	es	un	Dios	fiel	y	justo.	Me
encanta	Hebreos	6:10:	«Dios	no	es	injusto	como	para	olvidarse	de	las	obras	y	del
amor	que,	para	su	gloria,	ustedes	han	mostrado	sirviendo	a	los	santos,	como	lo



siguen	haciendo»	(NVI).

El	servicio	disciplinado	a	Dios	es	trabajo	—a	veces	una	labor	dura	y	costosa—,
pero	perdurará	por	toda	la	eternidad.

MÁS	APLICACIÓN

La	adoración	fortalece	el	servicio;	servir	expresa	adoración.	La	piedad
requiere	un	equilibrio	disciplinado	entre	ambas.	Quienes	puedan	mantener	el
servicio	sin	una	habitual	adoración	privada	y	congregacional	están	sirviendo
en	la	carne.	Más	allá	de	la	duración	del	servicio	o	la	buena	opinión	que
tengan	los	demás	acerca	de	su	servicio,	no	se	esfuerzan	por	medio	del	poder	de
Dios,	como	lo	hizo	Pablo,	sino	con	el	propio.

En	la	adoración,	nuestra	experiencia	con	Dios	y	su	verdad	renueva	nuestros
motivos	y	nuestros	deseos	de	servir.	Isaías	no	dijo,	«Aquí	estoy.	¡Envíame	a	mí!»
(6:8,	NVI)	hasta	después	de	su	visión	de	Dios.	Ese	es	el	orden	correcto:
adoración	y	luego	servicio	impulsado	por	la	adoración.	En	palabras	de
A.	W.	Tozer:	«La	comunión	con	Dios	lleva	directo	a	la	obediencia	y	a	las	buenas
obras.	Ese	es	el	orden	divino,	y	jamás	puede	revertirse»[7].	No	podemos	resistir
por	mucho	tiempo	las	exigencias	del	servicio	sin	recibir	el	poder	para	lograrlo
por	medio	de	la	adoración.

Al	mismo	tiempo,	una	medida	de	la	autenticidad	de	la	adoración	(nuevamente,
tanto	personal	como	interpersonal)	es	si	da	como	resultado	un	deseo	de	servir.
Isaías	(citado	anteriormente)	es	el	clásico	ejemplo	de	esto	también.	Nuevamente,
Tozer	lo	dice	mejor:	«Nadie	puede	adorar	a	Dios	en	espíritu	y	en	verdad	por
mucho	tiempo	sin	que	la	obligación	al	servicio	santo	se	vuelva	demasiado	fuerte
para	resistir»[8].

Por	lo	tanto,	debemos	sostener	que	la	búsqueda	de	la	piedad	requiere	que	nos
disciplinemos	tanto	para	la	adoración	como	para	el	servicio.	Dedicarse	a	una	sin
la	otra	es	no	experimentar	ninguna	de	las	dos.

Usted	tiene	la	obligación	de	servir	y	un	don	para	servir,	pero	¿está	usted



dispuesto	a	servir?	Los	israelitas	sabían	sin	duda	alguna	que	Dios	esperaba
que	ellos	le	sirvieran,	pero	una	vez	Josué	los	miró	a	los	ojos	y	los	desafió	a
estar	dispuestos	a	servir:	«Pero	si	a	ustedes	les	parece	mal	servir	al	SEÑOR,
elijan	ustedes	mismos	a	quiénes	van	a	servir.	[...]	Por	mi	parte,	mi	familia	y	yo
serviremos	al	SEÑOR»	(Josué	24:15,	NVI).

Cuando	pienso	en	una	disponibilidad	fiel	para	servir,	recuerdo	a	aquel
hombrecito	callado	de	la	iglesia	donde	yo	era	parte	del	personal.	Cada	domingo,
su	llegada	era	inadvertida,	ya	que	llegaba	mucho	antes	que	los	demás.	Sin
embargo,	dejaba	su	viejo	auto	en	una	esquina	alejada	del	estacionamiento	para
dejarle	los	mejores	lugares	al	resto.	Abría	todas	las	puertas	del	edificio,	tomaba
los	boletines,	y	luego	esperaba	afuera.	Cuando	alguien	llegaba,	él	lo	recibía	con
un	boletín	y	una	amplia	sonrisa.	Pero	no	podía	hablar.	Se	avergonzaba	cada	vez
que	algún	recién	llegado	le	hacía	una	pregunta.	Algo	le	había	sucedido	a	su	voz
mucho	tiempo	antes.	Cuando	lo	conocí,	él	tenía	unos	sesenta	años	y	vivía	solo.
Cuando	tenía	problemas	con	su	auto,	lo	cual	era	frecuente,	no	le	contaba	a	nadie
y	caminaba	casi	dos	kilómetros	hasta	la	iglesia.	A	causa	de	su	vulnerabilidad,	le
robaron	y	lo	golpearon	varias	veces,	al	menos	dos	durante	los	tres	años	que	yo
estuve	en	esa	iglesia.	Algunos	miembros	de	la	iglesia	me	contaron	que
sospechaban	que	había	perdido	su	voz	como	consecuencia	de	haber	sido
golpeado	muchos	años	antes.	Una	artritis	extensa	encorvaba	sus	hombros,
impidiéndole	doblar	el	cuello,	lo	cual	convertía	el	abrir	puertas	y	entregar
boletines	en	un	trabajo	pesado.	Cada	detalle	de	su	vida	sumaba	a	la	condición	de
ser	poco	conocido	y	permanecer	en	segundo	plano,	incluso	su	nombre,	Jimmy
Small:	«pequeño»	en	inglés.	No	obstante,	a	pesar	de	sus	desventajas,
complicaciones,	discapacidades	y	miles	de	potenciales	excusas,	él	servía	a	Dios
con	gusto.	Le	servía	de	una	manera	disciplinada,	lo	cual,	a	la	vista	de	Dios,	no
era	ni	poca	cosa	ni	en	vano.

El	evangelio	de	Cristo	crea	siervos	que	se	parecen	a	Cristo.	El	Señor	Jesús
siempre	fue	el	siervo,	el	siervo	de	todos,	el	siervo	de	siervos,	el	Siervo.	Él	dijo,
«yo	estoy	entre	ustedes	como	uno	que	sirve»	(Lucas	22:27).	Jesús	es	nuestro
mayor	ejemplo	de	servidumbre.	Pero	él	no	vino	a	la	tierra,	no	vivió	y	murió,
simplemente	para	hacernos	más	dispuestos	a	servir,	ya	que	necesitábamos
mucho	más	que	eso.	Debido	a	nuestro	pecado,	necesitábamos	ser	reconciliados
con	Dios,	y	nadie	se	vuelve	a	sí	mismo	aceptable	ante	Dios	intentado	imitar	el
ejemplo	de	servicio	de	Jesús.	Nadie	puede	servir	tanto	o	tan	bien	que	él	o	ella
se	vuelva	lo	suficientemente	justificado	delante	de	Dios.	Debemos	comprender
y	creer	el	evangelio	de	Dios	para	estar	justificados	con	Dios.



El	evangelio	de	Jesucristo	convierte	a	quienes	pecan	contra	Dios	en	siervos	de
Dios.	El	Espíritu	Santo	obra	a	través	del	evangelio	para	transformar	a	aquellos
que	sirven	a	sus	ídolos	(tales	como	las	riquezas,	una	carrera,	los	deportes,	el
sexo,	la	casa,	la	finca,	la	educación,	los	pasatiempos,	las	drogas,	la	política,
etcétera)	en	siervos	de	Dios,	tal	como	lo	hizo	en	la	época	del	apóstol	Pablo
cuando	el	misionero	le	escribió	a	unos	cristianos	relativamente	nuevos:	«ustedes
[...]	se	apartaron	de	los	ídolos	para	servir	al	Dios	vivo	y	verdadero»
(1	Tesalonicenses	1:9).	Quienes	creen	en	el	evangelio	de	Jesús	reciben	corazones
de	siervos	parecidos	al	de	Cristo.	Por	lo	cual	una	de	las	indicaciones	más	claras
de	que	las	personas	verdaderamente	han	comprendido	el	evangelio	de	Jesús	es
que	un	deseo	nuevo	de	servir,	de	parecerse	a	Cristo,	comienza	a	superar	el	deseo
egoísta	de	ser	servido.	Ellos	comienzan	a	buscar	maneras	de	hacer	algo	para
Cristo	y	su	iglesia,	especialmente	maneras	que	servirán	al	evangelio.	El
evangelio	en	el	que	usted	creyó,	¿le	ha	dado	un	corazón	de	siervo?	¿Está	su
servicio	arraigado	en	el	evangelio?

Aun	así,	lo	cierto	es	que	si	las	personas	transformadas	por	el	evangelio	y	con	un
corazón	para	el	servicio	pretenden	parecerse	más	a	Cristo,	deberán	disciplinarse
a	servir	como	Jesús	sirvió.	¿Lo	hará	usted?

SE	NECESITAN:	Voluntarios	talentosos	para	servicio	difícil	en	la	expresión
local	del	reino	de	Dios.	La	motivación	para	servir	debe	ser	la	obediencia	a	Dios,
la	gratitud,	la	alegría,	el	perdón,	la	humildad	y	el	amor.	El	servicio	rara	vez	será
glorioso.	A	veces,	la	tentación	de	renunciar	al	lugar	de	servicio	será	muy	fuerte.
Los	voluntarios	deben	ser	fieles	a	pesar	de	las	largas	horas,	los	resultados
escasos	o	no	visibles	y,	posiblemente,	la	total	falta	de	reconocimiento,	excepto
de	parte	de	Dios	para	toda	la	eternidad.



CAPÍTULO	8

LA	MAYORDOMÍA...	PARA	LA	PIEDAD

¿Cuántas	veces	oímos	acerca	de	la	disciplina	de	la	vida	cristiana	hoy	en	día?
¿Qué	tan	a	menudo	hablamos	de	ella?	¿Con	qué	frecuencia	se	encuentra	en
verdad	en	el	centro	de	nuestra	vida	evangélica?	Hubo	un	tiempo	en	la	iglesia
cristiana	cuando	esta	se	encontraba	en	el	centro	mismo,	y	creo	profundamente
que	es	debido	al	abandono	de	esta	disciplina	que	la	iglesia	está	en	su	posición
actual.	Ciertamente,	no	veo	esperanza	alguna	de	un	verdadero	avivamiento	y

despertar	hasta	que	no	regresemos	a	ella.

D.	MARTYN	LLOYD-JONES

Considere	por	un	momento:	¿Qué	acontecimientos	produjeron	el	mayor	estrés	en
su	vida	hoy?	¿Y	en	esta	última	semana?	¿Acaso	no	incluyeron	cierto	sentimiento
de	estar	sobrecargado	de	responsabilidades	en	el	hogar,	el	trabajo,	el	estudio,	la
iglesia	o	todas	juntas	al	mismo	tiempo?	¿Qué	me	dice	del	estrés	relacionado	con
pagar	las	cuentas?	¿O	llegar	tarde	a	una	cita?	¿Haber	descansado	muy	poco?
¿Hacer	malabares	con	sus	finanzas?	¿Esperar	en	un	embotellamiento	en	la
autopista	o	carretera?	¿Tener	gastos	médicos	o	de	reparación	del	auto
inesperados?	¿Andar	con	poco	efectivo	antes	del	día	de	pago?

Cada	uno	de	estos	productores	de	ansiedad,	así	como	muchas	otras	cuestiones
diarias,	se	relaciona	con	el	tiempo	o	el	dinero.	El	reloj	y	la	moneda	son	factores
sustanciales	en	tantas	áreas	de	la	vida,	que	debemos	considerar	su	papel	en	toda
discusión	importante	acerca	de	la	vida	piadosa.



EL	USO	DISCIPLINADO	DEL	TIEMPO

La	piedad	es	el	resultado	de	una	vida	espiritual	disciplinada	bíblicamente.	Pero
en	el	centro	de	la	vida	espiritual	disciplinada	está	el	uso	disciplinado	del	tiempo.

Para	ser	como	Jesús,	debemos	ver	el	uso	de	nuestro	tiempo	como	una	Disciplina
Espiritual.	Al	haber	ordenado	sus	momentos	y	sus	tiempos	de	manera	tan
perfecta,	al	final	de	su	vida	terrenal,	Jesús	pudo	orar	al	Padre:	«Yo	te	di	la	gloria
aquí	en	la	tierra,	al	terminar	la	obra	que	me	encargaste»	(Juan	17:4).	Así	como	lo
hizo	con	Jesús,	Dios	nos	da	el	don	del	tiempo,	así	como	la	obra	para	hacer
durante	ese	tiempo.	Cuanto	más	lleguemos	a	parecernos	a	Jesús,	más
entenderemos	por	qué	es	tan	importante	el	uso	disciplinado	del	tiempo	que	Dios
nos	da.	He	aquí	diez	razones	bíblicas	(muchas	de	las	cuales	me	resultaron	claras
al	leer	el	sermón	de	Jonathan	Edwards	acerca	de	«El	valor	precioso	del	tiempo	y
la	importancia	de	redimirlo»[1])	para	aprovechar	sabiamente	el	tiempo.

Aprovechen	el	tiempo	sabiamente	«porque	los	días	son	malos»

Aprovechar	el	tiempo	sabiamente	«porque	los	días	son	malos»	es	una	curiosa
frase	en	medio	del	lenguaje	inspirado	del	apóstol	Pablo	en	Efesios	5:15-16:	«Así
que	tengan	cuidado	de	su	manera	de	vivir.	No	vivan	como	necios	sino	como
sabios,	aprovechando	al	máximo	cada	momento	oportuno,	porque	los	días	son
malos»	(NVI).	Pablo	pudo	haber	exhortado	a	los	cristianos	en	Éfeso	a	sacar	el
máximo	provecho	de	su	tiempo	porque	él	y/o	los	efesios	estaban	sufriendo
persecución	y	oposición	(como	vemos	en	Hechos	19:23–20:1).	De	todos	modos,
nosotros	también	debemos	aprovechar	cada	momento	de	manera	sabia	«porque
los	días	son	malos»	aún	hoy.

Hasta	sin	la	clase	de	persecución	u	oposición	a	la	que	los	cristianos	de	la	época
de	Pablo	estaban	acostumbrados,	el	mundo	en	el	que	vivimos	nos	hace	difícil
aprovechar	el	tiempo	sabiamente,	especialmente	para	los	propósitos	de	la
espiritualidad	bíblica	y	la	piedad.	De	hecho,	nuestros	días	son	días	de	un	mal
activo.	Los	grandes	ladrones	del	tiempo	sirven	como	subalternos	del	mundo,	de



la	carne	y	del	diablo.	Varían	de	forma,	desde	las	preocupaciones	sofisticadas	y
aceptadas	socialmente	hasta	las	conversaciones	superficiales	e	inútiles,	o	los
pensamientos	descontrolados.	El	curso	natural	de	nuestras	mentes,	nuestros
cuerpos,	nuestro	mundo	y	nuestros	días	nos	lleva	hacia	el	mal,	no	a	la	semejanza
a	Cristo.

Los	pensamientos	deben	ser	disciplinados;	de	otro	modo,	como	el	agua,	tienden
a	fluir	corriente	abajo	o	a	quedar	estancados.	Es	por	esto	que	en	Colosenses	3:2
se	nos	exhorta:	«Piensen	en	las	cosas	del	cielo».	Sin	esta	decisión	consciente,
activa	y	disciplinada	acerca	de	la	dirección	de	nuestros	pensamientos,	estos
serán	improductivos	en	el	mejor	de	los	casos,	y	nefastos	en	el	peor	de	ellos.
Nuestros	cuerpos	se	inclinan	hacia	la	facilidad,	el	placer,	la	glotonería	y	la
pereza.	A	no	ser	que	practiquemos	el	autocontrol,	nuestros	cuerpos	tenderán	a
servir	al	mal	antes	que	a	Dios.	Debemos	disciplinarnos	cuidadosamente	en
nuestra	manera	de	«caminar»	en	este	mundo	o,	si	no,	nos	conformaremos	más	a
sus	modos	que	a	los	modos	de	Cristo.	Finalmente,	nuestros	días	son	días	de	mal
activo	porque	muchas	tentaciones	y	fuerzas	del	mal	están	extremadamente
activas	en	nuestros	días.	El	uso	del	tiempo	es	importante	porque	el	tiempo	es	la
materia	de	la	que	los	días	están	hechos.	Si	no	disciplinamos	nuestro	uso	del
tiempo	para	el	propósito	de	la	piedad	en	estos	días	malos,	estos	días	malos	nos
impedirán	llegar	a	ser	piadosos.

El	uso	sabio	del	tiempo	es	la	preparación	para	la	eternidad

Se	le	ha	dado	el	tiempo	para	prepararse	para	la	eternidad.	Puede	comprender	esa
declaración	en	una	de	dos	maneras.	Una	significa	que	en	el	tiempo	(es	decir,	en
esta	vida)	usted	debe	prepararse	para	la	eternidad,	ya	que	no	tendrá	una	segunda
oportunidad	una	vez	que	cruce	el	umbral	atemporal	de	la	eternidad.

Hace	poco,	tuve	un	sueño	inolvidable	que	me	recordó	sobriamente	esta	realidad.
(Considero	que	el	sueño	no	tiene	gran	valor	profético;	solamente	lo	menciono
porque	ilustra	mi	punto).	Junto	con	otros	cristianos,	me	encontraba	en	un	lugar
de	persecución.	Después	de	un	juicio	falso,	fuimos	escoltados	hasta	una
habitación	donde	quienes	nos	perseguían	comenzaron	a	ejecutar	a	cada	creyente
por	medio	de	una	inyección	letal.	Mientras	esperaba	mi	turno,	me	invadió	la



consciencia	de	que	en	unos	momentos	entraría	a	la	eternidad,	y	toda	mi
preparación	para	ese	acontecimiento	ya	se	había	completado.	Caí	de	rodillas	y
comencé	la	última	oración	de	mi	vida,	encomendando	mi	espíritu	al	Señor
Jesucristo.	En	este	punto	del	sueño,	me	desperté	sobresaltado,	sintiendo	la
adrenalina	de	un	hombre	a	segundos	de	ser	ejecutado.	Mi	primer	pensamiento
consciente	después	de	notar	que	era	solo	un	sueño	fue	que	eso	algún	día	no	sería
un	sueño.	Sin	importar	cuándo	o	cómo	suceda	la	muerte,	hay	un	día	específico
en	el	calendario	en	el	que	toda	mi	preparación	para	la	eternidad	efectivamente
estará	completa.	Y	dado	que	ese	día	podría	ser	cualquier	día,	debo	aprovechar	mi
tiempo	sabiamente,	ya	que	es	todo	el	tiempo	del	que	dispongo	para	prepararme
para	el	lugar	donde	viviré	por	siempre	después	de	la	tumba.

¿Se	da	cuenta	de	que	experimentar	gozo	infinito	o	agonía	eterna	depende	de	lo
que	suceda	en	momentos	de	su	vida	como	este?	Entonces,	¿qué	es	más	valioso
que	el	tiempo?	Así	como	un	timón	relativamente	pequeño	determina	la	dirección
de	un	gran	transatlántico,	eso	que	hacemos	en	el	corto	período	de	tiempo	influye
en	toda	la	eternidad.

Esto	nos	lleva	al	otro	significado	de	la	declaración	«Se	le	ha	dado	el	tiempo	para
prepararse	para	la	eternidad»,	es	decir,	usted	debe	prepararse	para	la	eternidad	a
tiempo,	antes	de	que	sea	demasiado	tarde.	La	típica	alerta	bíblica	es	esta:	«Les
digo	que	este	es	el	momento	propicio	de	Dios;	¡hoy	es	el	día	de	salvación!»
(2	Corintios	6:2,	NVI).	Ahora	mismo	es	el	momento	correcto	para	prepararse
para	el	lugar	donde	usted	pasará	la	eternidad.	Si	esto	le	presenta	un	asunto
incierto	o	irresoluto,	tome	el	tiempo	para	resolverlo	ahora	mismo.	Usted	no	tiene
garantía	alguna	de	más	tiempo	que	no	sea	este	mismo	instante	para	prepararse
para	la	eternidad.	No	se	demore	en	responderle	a	Aquel	que	lo	creó	y	le	regala
este	tiempo.

Prepárese	para	la	eternidad	acercándose	con	fe	al	eterno	Hijo	de	Dios,	Jesucristo.
Venga	a	él	a	tiempo,	y	él	lo	acercará	a	sí	mismo	por	la	eternidad.

El	tiempo	es	corto

Cuanto	más	escaso	es	algo,	más	valioso	es.	El	oro	y	los	diamantes	no	tendrían
valor	alguno	si	uno	pudiera	recogerlos	como	a	las	piedritas	a	un	lado	del	camino.



Asimismo,	el	tiempo	no	sería	tan	valioso	si	las	personas	nunca	murieran.	Sin
embargo,	dado	que	estamos	a	tan	solo	un	aliento	de	la	eternidad,	el	modo	en	que
utilizamos	nuestro	tiempo	tiene	importancia	eterna.

Aunque	tal	vez	nos	queden	décadas	de	vida,	la	verdad	es	que	«La	vida	de
ustedes	es	como	la	neblina	del	amanecer:	aparece	un	rato	y	luego	se	esfuma»
(Santiago	4:14).	Hasta	la	vida	más	larga	es	breve	comparada	con	la	eternidad.
Sin	importar	cuánto	tiempo	haya	pasado,	usted	probablemente	puede	recordar
acontecimientos	felices	o	trágicos	de	su	infancia	o	adolescencia	como	si
hubieran	sucedido	ayer.	La	razón	por	la	que	puede	hacerlo	no	es	solo	por	su
buena	memoria,	sino	también	porque	verdaderamente	no	fue	hace	tanto	tiempo.
Cuando	considera	que	toda	una	década	es	solamente	120	meses,	una	gran
porción	de	vida	de	repente	se	vuelve	algo	muy	breve.	Así	que,	sin	importar
cuánto	tiempo	le	quede	para	llegar	a	la	semejanza	a	Cristo,	realmente	no	tiene
mucho	tiempo.	Úselo	bien.

El	tiempo	corre

El	tiempo	no	solo	es	corto,	sino	que	lo	que	resta	es	efímero.	El	tiempo	no	es
como	hielo	en	una	bolsa	en	el	congelador,	del	que	se	puede	utilizar	un	poco
cuando	se	necesita	y	guardar	el	resto	para	después.	En	cambio,	el	tiempo	se
parece	mucho	a	los	granos	en	un	reloj	de	arena:	lo	que	queda	se	escapa
constantemente.	El	apóstol	Juan	lo	dijo	sin	rodeos:	«Este	mundo	se	acaba	junto
con	todo	lo	que	la	gente	tanto	desea»	(1	Juan	2:17).	Junto	con	el	mundo	que	se
acaba,	se	acaba	nuestro	tiempo	en	él.

Se	habla	acerca	de	ahorrar	tiempo,	ganar	tiempo,	compensar	tiempo,	etcétera,
pero	eso	es	pura	ilusión,	ya	que	el	tiempo	siempre	corre.	Debemos	aprovechar
nuestro	tiempo	sabiamente,	pero	incluso	el	mejor	provecho	del	tiempo	no	puede
sumarle	páginas	al	calendario.

De	niño,	el	tiempo	parecía	pasar	lentamente.	Hoy	en	día,	me	encuentro	diciendo
lo	que	mis	padres	siempre	decían:	«¡No	puedo	creer	que	otro	año	ha	terminado!
¿Qué	se	ha	hecho	el	tiempo?».	Cuanto	mayor	me	hago,	más	siento	como	si
estuviera	remando	en	el	Niágara:	cuanto	más	cerca	estoy	del	final,	más	rápido	se
acerca.	Si	no	me	disciplino	en	cuanto	al	provecho	del	tiempo	para	la	piedad



ahora,	no	será	más	fácil	después.

El	tiempo	restante	es	incierto

El	tiempo	no	solamente	es	breve	y	corre,	sino	que	no	sabemos	siquiera	qué	tan
corto	es	ni	cuánto	falta	hasta	que	se	termine	del	todo.	Es	por	eso	que	la	sabiduría
de	Proverbios	27:1	aconseja:	«No	te	jactes	del	mañana,	ya	que	no	sabes	lo	que	el
día	traerá».	Miles	de	personas	han	pasado	a	la	eternidad	el	día	de	hoy,
incluyendo	a	muchos	mucho	más	jóvenes	que	usted,	quienes	hace	apenas	unas
horas	no	tenían	idea	de	que	hoy	sería	su	último	día.	Si	lo	hubieran	sabido,	su	uso
del	tiempo	se	habría	vuelto	mucho	más	importante	para	ellos.

Sin	importar	cuándo	lea	esto,	probablemente	pueda	recordar	la	muerte	reciente
de	algún	atleta	universitario	o	profesional,	o	un	famoso	cantante	o	estrella	de
cine.	Seguramente	todavía	puede	sentir	la	conmoción	de	la	muerte	inesperada	de
un	niño	o	adolescente	conocido.	Estas	muertes	nos	recuerdan	que	ni	la	juventud
ni	la	fortaleza,	ni	la	fama	ni	la	estatura	obligan	a	Dios	a	darnos	una	sola	hora
más.	Sin	importar	cuánto	queramos	o	esperemos	vivir,	nuestros	tiempos	están	en
sus	manos	(vea	el	Salmo	31:15).

Obviamente,	debemos	hacer	algunos	planes	como	si	nos	quedaran	muchos	años
más.	Pero	una	aceptación	apropiada	de	la	realidad	nos	llama	a	usar	nuestro
tiempo	para	la	piedad	como	si	fuera	incierto	que	estaremos	vivos	mañana,	ya	que
esta	es	una	muy	cierta	incertidumbre.

El	tiempo	perdido	no	se	puede	recuperar

Muchas	cosas	pueden	perderse	y	luego	recuperarse.	Muchos	hombres	se	han
declarado	en	quiebra,	solo	para	amasar	una	fortuna	aún	mayor	después.	El
tiempo	es	distinto.	Una	vez	que	se	va,	se	va	para	siempre	y	jamás	puede
recuperarse.	Si	usted	pudiera	incitar	a	cada	persona	de	la	Tierra	al	propósito	de
recuperar	el	tiempo,	ni	todo	el	esfuerzo,	ni	toda	la	riqueza,	ni	toda	la	tecnología



del	mundo	entero	podrían	devolvernos	siquiera	un	minuto.

Dios	le	ofrece	el	tiempo	presente	para	que	usted	se	discipline	para	la	piedad.
Jesús	dijo	en	Juan	9:4:	«Mientras	sea	de	día,	tenemos	que	llevar	a	cabo	la	obra
del	que	me	envió.	Viene	la	noche	cuando	nadie	puede	trabajar»	(NVI).	El	tiempo
para	las	tareas	de	Dios,	es	decir,	para	la	vida	piadosa,	es	ahora	mientras	es	«de
día».	«Viene	la	noche»	para	cada	uno	de	nosotros,	y	nadie	puede	detener	o
atrasar	su	llegada.	Si	usted	hace	mal	uso	del	tiempo	que	Dios	le	ofrece,	él	nunca
le	ofrecerá	ese	tiempo	otra	vez.

Muchos	de	quienes	lean	estas	líneas	quizá	se	lamenten	por	la	pérdida	de	años
desperdiciados.	A	pesar	de	su	mal	uso	del	tiempo	en	el	pasado,	usted	puede
mejorar	el	tiempo	que	queda.	La	voluntad	de	Dios	para	usted	reside	ahora	en	las
palabras	del	apóstol	Pablo:	«Olvido	el	pasado	y	fijo	la	mirada	en	lo	que	tengo
por	delante,	y	así	avanzo	hasta	llegar	al	final	de	la	carrera	para	recibir	el	premio
celestial	al	cual	Dios	nos	llama	por	medio	de	Cristo	Jesús»	(Filipenses	3:13-14).
A	través	de	la	obra	de	Cristo	para	los	creyentes	arrepentidos,	Dios	perdonará
cada	milésima	de	segundo	de	tiempo	desaprovechado.	A	Dios	le	agrada	que
usted	discipline	el	equilibrio	de	su	tiempo	para	la	piedad.

Usted	es	responsable	ante	Dios	por	su	tiempo

Es	difícil	que	haya	una	declaración	más	impactante	en	las	Escrituras	que
Romanos	14:12:	«Es	cierto,	cada	uno	de	nosotros	tendrá	que	responder	por	sí
mismo	ante	Dios».	Las	palabras	«cada	uno	de	nosotros»	se	aplican	tanto	a
cristianos	como	a	no	cristianos.	Aunque	los	creyentes	serán	salvos	por	la	gracia
y	no	por	las	obras,	una	vez	que	estemos	en	el	cielo,	nuestra	recompensa	será
determinada	según	nuestras	obras.	El	Señor	hará	que	«la	obra	de	cada	uno	[sea]
manifiesta»,	y	habrán	dos	opciones	posibles	para	cada	uno:	«recibirá
recompensa»	o	«sufrirá	pérdida,	si	bien	él	mismo	será	salvo,	aunque	así	como
por	fuego»	(1	Corintios	3:13-15,	RVR60).	Por	lo	que	no	solo	seremos
considerados	responsables	por	nuestro	uso	del	tiempo,	sino	que	nuestra
recompensa	eterna	estará	directamente	relacionada	con	él.

Hebreos	5:12	ilustra	un	poco	el	modo	en	que	Dios	nos	considerará	responsables
en	el	Juicio	por	nuestro	uso	del	tiempo	al	disciplinarnos	a	nosotros	mismos	para



la	piedad.	En	este	pasaje,	Dios	reprende	a	los	cristianos	judíos	por	no	usar	su
tiempo	de	manera	que	desarrolle	una	madurez	espiritual:	«Aunque	después	de
tanto	tiempo	ya	debieran	ser	maestros,	todavía	es	necesario	que	se	les	vuelva	a
enseñar	lo	más	elemental	de	las	palabras	de	Dios.	Esto	es	tan	así	que	lo	que
necesitan	es	leche,	y	no	alimento	sólido»	(RVC).	Si,	como	vemos	aquí,	a	los
creyentes	que	aún	están	en	la	tierra	Dios	los	considera	responsables	de	no
disciplinar	su	tiempo	para	la	piedad,	sin	duda	también	lo	hará	en	el	Juicio	en	el
cielo.

Jesús	dijo:	«Les	digo	lo	siguiente:	el	día	del	juicio,	tendrán	que	dar	cuenta	de
toda	palabra	inútil	que	hayan	dicho»	(Mateo	12:36).	Si	debemos	dar	cuenta	a
Dios	por	cada	palabra	dicha,	seguramente	deberemos	dar	cuenta	de	cada	hora
malgastada	sin	cuidado	(es	decir,	derrochada	con	negligencia).	Y	dijo	en	Mateo
25:14-30	que	somos	responsables	por	todos	los	talentos	que	hemos	recibido	y
por	cómo	los	utilizamos	para	el	bien	de	nuestro	Maestro.	Si	Dios	nos	considera
responsables	por	los	talentos	que	nos	ha	dado,	seguramente	nos	considerará
responsables	por	el	uso	de	un	regalo	tan	valioso	como	lo	es	el	tiempo.	La
respuesta	sabia	a	esta	verdad	es	que	evalúe	su	uso	del	tiempo	ahora	y	que	lo
aproveche	de	manera	que	no	lo	lamente	en	el	Juicio.	Si	usted	no	puede
responderle	a	su	conciencia	respecto	a	cómo	usa	su	tiempo	para	crecer	en	su
semejanza	a	Cristo	hoy,	¿cómo	espera	responderle	a	Dios	en	ese	momento?

Decidir	disciplinarse	a	usted	mismo	en	cuanto	a	su	uso	del	tiempo	para	la	piedad
no	es	un	asunto	para	demorar	y	considerar.	Cada	hora	que	pasa	es	una	más	de	las
que	deberá	dar	cuenta.

El	tiempo	se	pierde	muy	fácilmente

Con	excepción	del	«necio»,	ningún	otro	personaje	del	libro	de	Proverbios
despierta	tanto	desprecio	de	las	Escrituras	como	el	«perezoso»	holgazán.	¿El
motivo?	Su	uso	derrochador	y	descuidado	del	tiempo.	Cuando	se	trata	de
inventar	excusas	para	evitar	la	responsabilidad	y	no	aprovechar	mejor	el	tiempo,
la	brillante	creatividad	del	perezoso	no	tiene	igual.	Según	Proverbios	26:13-14,
«El	perezoso	afirma:	“¡Hay	un	león	en	el	camino!	¡Sí,	estoy	seguro	de	que	allí
afuera	hay	un	león!”.	Así	como	la	puerta	gira	sobre	sus	bisagras,	el	perezoso	da



vueltas	en	la	cama».	El	perezoso	contemporáneo	evita	ir	a	los	lugares	que	debe
(como	la	iglesia)	diciendo:	«¡Las	carreteras	son	muy	peligrosas!».	O	tal	vez
diga:	«Si	disciplino	mi	tiempo	para	la	piedad,	podría	perderme	cosas	importantes
en	la	televisión	o	en	Internet,	o	estaré	tan	ocupado	que	no	podré	descansar	lo
suficiente».	Se	deja	caer	en	el	sofá	o	se	da	la	vuelta	en	su	cama.

El	perezoso	nunca	tiene	tiempo	para	las	cosas	que	realmente	importan,
especialmente	las	que	requieren	disciplina.	Antes	de	que	se	dé	cuenta,	su	tiempo
y	sus	oportunidades	habrán	expirado.	Como	observa	Proverbios	24:33-34:	«Un
rato	más	de	dormir,	un	poquito	más	de	sueño,	un	breve	descanso	con	los	brazos
cruzados,	entonces	la	pobreza	te	asaltará	como	un	bandido;	la	escasez	te	atacará
como	un	ladrón	armado».	Note	que	es	solamente	«un	rato	más»	de	dormir,	«un
poquito	más»	de	sueño,	un	«breve»	descanso	con	los	brazos	cruzados	lo	que	trae
la	ruina	del	tiempo	y	las	oportunidades	perdidas.	Es	muy	fácil	perder	mucho,
solo	un	poco	cada	vez.	Usted	no	necesita	hacer	nada	para	perder	su	tiempo.

Muchas	personas	valoran	el	tiempo	del	mismo	modo	que	se	tasaba	la	plata	en	la
época	de	Salomón.	En	1	Reyes	10:27,	se	reporta	que	«el	rey	hizo	que	en
Jerusalén	la	plata	fuera	tan	abundante	como	las	piedras».	El	tiempo	parece	ser
tan	abundante,	que	perder	mucho	parece	poco	importante.	Las	personas	también
pierden	su	dinero	fácilmente,	pero	si	malgastaran	su	dinero	de	manera	tan
insensata	como	algunos	malgastan	su	tiempo,	pensaríamos	que	están	locos.	Sin
embargo,	el	tiempo	es	infinitamente	más	valioso	que	el	dinero	porque	el	dinero
no	puede	comprar	tiempo.	No	obstante,	usted	puede	al	menos	minimizar	la
pérdida	y	el	desaprovechamiento	del	tiempo	disciplinándose	para	la	piedad.

Valoramos	el	tiempo	al	momento	de	la	muerte

Así	como	la	persona	a	la	que	se	le	acaba	el	dinero	lo	valora	más	cuando	ya	no	lo
tiene,	también	nosotros	ante	la	muerte	valoramos	más	el	tiempo	que	ya	no
tenemos.

Esta	valoración	llega	más	trágicamente	para	algunos	que	para	otros,
especialmente	en	el	caso	de	quienes	rechazan	a	Cristo.	En	sus	últimas	palabras,
el	famoso	infiel	francés	Voltaire	le	dijo	a	su	doctor:	«Te	daré	la	mitad	de	lo	que
valgo	si	me	das	seis	meses	de	vida».	Sus	gritos	fueron	tan	desesperados	cuando



le	llegó	su	hora,	que	la	enfermera	que	lo	atendía	dijo:	«Ni	por	toda	la	riqueza	de
Europa	querría	atender	a	otro	infiel	en	su	lecho	de	muerte»[2].	Del	mismo	modo,
las	últimas	palabras	del	escéptico	inglés	Thomas	Hobbes	fueron:	«Si	tuviera	el
mundo	entero,	lo	entregaría	para	poder	vivir	un	día	más»[3].

La	lección	más	importante	que	podemos	aprender	de	escenas	de	muerte	como
estas,	como	mencionamos	antes,	es	que	debemos	acercarnos	a	Cristo	mientras
podamos.	Quienes	ya	le	han	entregado	sus	vidas	a	Cristo	deben	entender	esto:	si
se	nos	dieran	años	adicionales	a	la	hora	de	nuestra	muerte,	no	serían	ganancia
alguna	a	menos	que	hiciéramos	un	cambio	a	la	manera	en	que	utilizamos	nuestro
tiempo.	Por	eso,	el	momento	de	valorar	el	tiempo	es	ahora	y	no	en	la	muerte.	El
tiempo	para	buscar	la	piedad	es	ahora,	y	la	manera	que	Dios	ha	provisto	esto
para	quienes	estamos	perdonados	por	la	gracia	es	por	medio	de	la	diligencia	en
las	Disciplinas	Espirituales.

La	mayoría	busca	un	curso	de	la	vida	basado	más	en	los	placeres	que	en	el	gozo
que	encontramos	en	el	camino	de	las	Disciplinas	de	Dios.	Dios	les	advierte	a
través	de	su	Palabra	acerca	del	arrepentimiento	que	apuñalará	su	corazón	cuando
su	tiempo	se	acabe.	Imagine	la	angustia	de	morir	de	este	modo:	«Al	final,
gemirás	de	angustia	cuando	la	enfermedad	consuma	tu	cuerpo.	Dirás:	“¡Cuánto
odié	la	disciplina!	¡Si	tan	solo	no	hubiera	despreciado	todas	las	advertencias!
¿Por	qué	no	escuché	a	mis	maestros?	¿Por	qué	no	presté	atención	a	mis
instructores?”»	(Proverbios	5:11-13).	Si,	tal	como	este	hombre,	usted	de	repente
se	diera	cuenta	de	que	no	tiene	más	tiempo,	¿también	se	lamentaría	de	la	manera
en	que	usó	su	tiempo	en	el	pasado	y	lo	usa	en	el	presente?	El	modo	en	que	usted
ha	usado	su	tiempo	puede	proveerle	gran	consuelo	en	su	última	hora.
Seguramente	lamentará	algunos	acontecimientos,	pero	¿acaso	no	se	sentirá
satisfecho	de	todas	las	veces	en	que	vivió	lleno	del	Espíritu,	por	todas	las
ocasiones	en	que	obedeció	a	Cristo?	¿No	estará	usted	contento	en	ese	instante
por	cada	momento	que	pasó	leyendo	las	Escrituras,	orando,	adorando,
evangelizando,	sirviendo,	ayunando	y	más,	con	el	propósito	de	ser	más	como
Aquel	ante	quien	será	juzgado	(vea	Juan	5:22-29)?	Busque	la	clase	de	vida	que
Jonathan	Edwards	determinó	vivir:	«Resuelto	estoy,	viviré	como	desearé	haberlo
hecho	cuando	llegue	el	tiempo	de	morir»[4].

¿Por	qué	no	hace	algo	al	respecto	mientras	todavía	tiene	tiempo?



El	valor	del	tiempo	en	la	eternidad

Dudo	que	en	el	cielo	experimentemos	remordimiento,	pero	si	así	fuera,	sería	por
no	usar	nuestro	tiempo	terrenal	más	para	la	gloria	de	Dios	y	para	el	crecimiento
de	su	gracia.	Al	contrario,	el	infierno	chillará	por	siempre	con	lamentos
agonizantes	respecto	al	tiempo	desperdiciado	tan	neciamente.

En	Lucas	16:22-25,	la	Biblia	retrata	la	angustia	por	la	vida	desperdiciada	en	la
historia	del	hombre	rico	que	fue	al	Hades	y	del	pobre	mendigo	Lázaro,	quien	fue
«a	estar	con	Abraham».	Jesús	contó	cómo	el	hombre	rico,	atormentado,	alzó	sus
ojos	y	vio	a	Lázaro	de	lejos,	viviendo	en	regocijo	junto	a	Abraham.	El	hombre
rico	le	pidió	a	Abraham	que	enviara	a	Lázaro	con	agua,	pero	Abraham
respondió:	«Hijo,	recuerda	que	tuviste	todo	lo	que	quisiste	durante	tu	vida,	y
Lázaro	no	tuvo	nada.	Ahora	él	está	aquí	recibiendo	consuelo	y	tú	estás	en
angustia».

¿Qué	valor	le	darían	al	tiempo	que	usted	tiene	ahora	quienes,	como	este	hombre,
han	perdido	toda	oportunidad	de	vida	eterna?	El	escritor	puritano	Richard	Baxter
preguntó:	«¿No	les	rompe	el	corazón	para	siempre	el	pensar	cuán	locamente
consumieron	sus	vidas	y	desperdiciaron	el	único	tiempo	que	les	fue	dado	para
prepararse	para	su	salvación?	¿Acaso	quienes	están	en	el	infierno	ahora
consideran	sabios	a	quienes	holgazanean	o	desperdician	su	tiempo	en	la
tierra?»[5].	Si	quienes	están	del	lado	despiadado	de	la	eternidad	fueran	dueños
de	mil	mundos,	los	entregarían	todos	(si	pudieran)	por	uno	de	nuestros	días.	Han
comprendido	el	valor	del	tiempo	por	experiencia...	pero	solo	después	de	que	fue
demasiado	tarde.	Ojalá	podamos	aprenderlo	encontrando	la	verdad,	y
disciplinemos	nuestro	tiempo	para	la	piedad.	Después	de	todo,	si	han	entregado
su	vida	a	Cristo,	«ustedes	no	se	pertenecen	a	sí	mismos,	porque	Dios	los	compró
a	un	alto	precio»	(1	Corintios	6:19-20).	«Su»	vida	y	«su»	tiempo	ahora	le
pertenecen	a	Dios.	La	mejor	y	más	satisfactoria	manera	de	pasarlos	es	usándolos
de	la	manera	que	Dios	quiere.

EL	USO	DISCIPLINADO	DEL	DINERO



La	Biblia	relaciona	no	solamente	el	provecho	del	tiempo	con	nuestra	condición
espiritual,	sino	también	nuestro	uso	del	dinero.	El	uso	disciplinado	del	dinero
requiere	que	lo	administremos	de	manera	que	nuestras	necesidades	y	las	de
nuestra	familia	estén	cubiertas.	De	hecho,	la	Biblia	denuncia	como	hipócrita	a
todo	cristiano	profeso	que	no	atiende	las	necesidades	físicas	de	su	familia	a
causa	de	irresponsabilidad	financiera,	mala	administración	o	despilfarro.
1	Timoteo	5:8	dice	con	firmeza:	«El	que	no	provee	para	los	suyos,	y	sobre	todo
para	los	de	su	propia	casa,	ha	negado	la	fe	y	es	peor	que	un	incrédulo»	(NVI).
Por	lo	tanto,	cómo	utilizamos	el	dinero	para	nosotros	mismos,	para	los	demás	y
especialmente	para	el	bien	del	reino	de	Dios	es,	de	principio	a	fin,	un	asunto
espiritual.

¿Por	qué	considera	Dios	un	uso	bíblico	del	dinero	y	de	los	recursos	una	parte
crucial	de	nuestro	crecimiento	en	la	piedad?	Por	un	lado,	es	una	cuestión	de	pura
obediencia.	Una	porción	sorprendentemente	grande	de	las	Escrituras	hablan
acerca	del	uso	de	la	riqueza	y	las	posesiones.	Si	la	ignoramos	o	la	tomamos	a	la
ligera,	nuestra	«piedad»	será	solo	un	fraude.	Pero	más	que	nada,	el	motivo	por	el
cual	nuestro	uso	del	dinero	y	de	las	cosas	que	compramos	indica	nuestra
madurez	espiritual	y	nuestra	piedad	es	el	hecho	de	que	intercambiamos	una	parte
muy	grande	de	nuestras	vidas	por	él.	Debido	a	que	invertimos	la	mayoría	de
nuestros	días	trabajando	a	cambio	de	dinero,	en	un	sentido	muy	real,	nuestro
dinero	nos	representa.	Por	lo	tanto,	cómo	lo	utilizamos	revela	quiénes	somos,
dado	que	manifiesta	nuestras	prioridades,	nuestros	valores	y	nuestro	corazón.
Según	el	grado	que	utilicemos	nuestro	dinero	y	nuestros	recursos	de	manera
cristiana,	demostramos	nuestro	crecimiento	en	la	semejanza	a	Cristo.

Todas	las	verdades	acerca	del	uso	disciplinado	del	tiempo	también	se	aplican	al
uso	del	dinero	y	los	bienes	(con	la	excepción	de	que,	a	diferencia	del	tiempo,
estas	cosas	pueden	remplazarse	tras	ser	perdidas).	Sería	redundante	repasar	aquí
cada	una	de	esas	verdades	del	tiempo	y	relacionarlas	con	el	uso	general	del
dinero.	En	cambio,	consideremos	cómo	nos	enseñan	las	Escrituras	a
disciplinarnos	«para	la	piedad»	en	el	área	específica	de	dar	nuestro	dinero	por	el
bien	de	Cristo	y	de	su	reino.

El	crecimiento	de	la	piedad	se	expresará	en	una	creciente	comprensión	de	estos
diez	principios	para	dar	extraídos	del	Nuevo	Testamento.



Dios	es	dueño	de	todo	lo	que	usted	posee

En	1	Corintios	10:26,	el	apóstol	Pablo	citó	el	Salmo	24:1,	que	dice:	«la	tierra	es
del	SEÑOR	y	todo	lo	que	hay	en	ella».	Dios	es	dueño	de	todo,	incluyendo	todo
lo	que	usted	posee,	porque	él	creó	todo.	«Toda	la	tierra	me	pertenece»,	dice	el
Señor	en	Éxodo	19:5.	Lo	declara	una	vez	más	en	Job	41:11:	«Todo	lo	que	hay
debajo	del	cielo	es	mío».

Esto	significa	que	somos	los	administradores	o,	para	usar	el	término	más
antiguo,	los	mayordomos	de	las	cosas	que	Dios	nos	da.	Como	esclavo,	José	fue
un	mayordomo	cuando	Potifar	lo	puso	a	cargo	de	toda	su	casa	(ver	Génesis	39:5-
6,	LBLA).	Debido	a	que	los	esclavos	no	eran	dueños	de	nada,	José	no	era	dueño
de	nada,	pero	administraba	en	nombre	de	Potifar	todo	lo	que	poseía	Potifar.	La
administración	de	los	recursos	de	Potifar	incluía	el	uso	de	los	mismos	para	cubrir
sus	propias	necesidades,	pero	la	principal	responsabilidad	de	José	era	utilizarlos
para	beneficiar	los	intereses	de	Potifar.	Esa	es	nuestra	tarea.	Dios	quiere	que
utilicemos	y	disfrutemos	las	cosas	que	nos	permite	tener,	pero	como
administradores	de	las	mismas,	debemos	recordar	que	todas	ellas	le	pertenecen	a
él	y	deben	utilizarse	para	su	reino.

Entonces,	la	casa	o	apartamento	en	donde	usted	vive	es	la	casa	o	el	apartamento
de	Dios.	Los	árboles	en	su	patio	son	los	árboles	de	Dios.	El	pasto	que	usted	corta
es	el	pasto	de	Dios.	El	jardín	que	usted	plantó	es	el	jardín	de	Dios.	El	auto	que
usted	conduce	es	el	auto	de	Dios.	La	vestimenta	que	usted	trae	puesta	y	la	que
está	guardada	en	su	ropero	le	pertenecen	a	Dios.	La	comida	en	sus	alacenas	le
pertenece	a	Dios.	Los	libros	en	sus	estantes	son	los	libros	de	Dios.	Sus	muebles
y	todo	lo	demás	que	hay	dentro	de	su	casa	le	pertenecen	a	Dios.

Nada	nos	pertenece.	Dios	es	dueño	de	todo,	y	nosotros	somos	sus
administradores.	Para	la	mayoría	de	nosotros,	la	casa	a	la	que	hoy	le	decimos
«mi	casa»,	otra	persona	la	llamaba	«mi	casa»	hace	pocos	años.	Y	dentro	de
algunos	años,	alguien	más	la	llamará	«mi	casa».	¿Usted	es	propietario	de	algún
terreno?	En	unos	años,	alguien	más	lo	llamará	«mi	terreno».	Simplemente
administramos	de	manera	temporal	las	cosas	que	le	pertenecen	eternamente	a
Dios.	Probablemente	usted	ya	cree	eso	en	teoría,	pero	su	manera	de	dar	refleja
qué	tan	genuinamente	lo	cree.



Dios	ha	dicho	específicamente	que	él	es	dueño	no	solo	de	las	cosas	que
poseemos,	sino	también	del	dinero	a	nuestro	nombre	en	el	banco	y	los	billetes	en
nuestras	carteras.	Dice	en	Hageo	2:8:	«“La	plata	es	mía	y	el	oro	es	mío”,	dice	el
SEÑOR	de	los	Ejércitos	Celestiales».	Entonces	la	pregunta	no	es	«¿Cuánto	de
mi	dinero	debería	darle	al	Señor?»,	sino,	más	bien:	«¿Cuánto	del	dinero	de	Dios
debería	conservar	por	ahora?».

Cuando	damos	a	la	obra	del	Señor,	debemos	dar	con	la	convicción	de	que	todo	lo
que	tenemos	le	pertenece	a	Dios	y	con	el	compromiso	de	que	lo	utilizaremos
todo	como	él	quiere.

Ofrendar	es	un	acto	de	adoración

En	Filipenses	4:18,	el	apóstol	Pablo	les	agradeció	a	los	cristianos	de	la	ciudad
griega	de	Filipos	la	ofrenda	financiera	que	enviaron	para	apoyar	su	ministerio
misionero.	Escribió:	«Por	el	momento,	tengo	todo	lo	que	necesito,	¡y	aún	más!
Estoy	bien	abastecido	con	las	ofrendas	que	ustedes	me	enviaron	por	medio	de
Epafrodito.	Son	un	sacrificio	de	olor	fragante	aceptable	y	agradable	a	Dios».	Él
llamó	al	dinero	enviado	«un	sacrificio	de	olor	fragante	aceptable	y	agradable	a
Dios»,	comparándolo	con	un	sacrificio	del	Antiguo	Testamento	que	se	ofrecía	en
adoración	a	Dios.	En	otras	palabras,	Pablo	dijo	que	su	acto	de	ofrenda	a	la	obra
de	Dios	era	un	acto	de	adoración	a	Dios.

¿Alguna	vez	ha	pensado	en	la	ofrenda	como	un	modo	de	adoración?	Usted	sabe
que	orar,	cantar	alabanzas	a	Dios,	observar	la	Santa	Cena,	dar	gracias	y	escuchar
a	Dios	hablar	a	través	de	su	Palabra,	todas	son	adoración,	pero	¿se	da	cuenta	que
ofrendar	a	Dios	es	una	de	las	maneras	bíblicas	y	tangibles	de	adorarlo?

En	su	libro	The	Gift	of	Giving	(El	don	de	ofrendar),	Wayne	Watts	escribió:

Mientras	investigaba	los	principios	bíblicos	de	la	ofrenda,	consideré	el	tema	de
la	adoración.	Francamente,	jamás	había	estudiado	la	adoración	en	detalle	para
descubrir	el	punto	de	vista	de	Dios.	He	llegado	a	la	conclusión	de	que	la	ofrenda,
junto	con	nuestro	agradecimiento	y	alabanza,	es	adoración.	En	el	pasado,	he



tomado	compromisos	de	ofrenda	con	mi	iglesia	para	pagar	en	un	año.	Una	vez	al
mes,	llenaba	un	cheque	estando	en	la	iglesia	y	lo	depositaba	en	la	cesta	de	la
ofrenda.	A	veces	enviaba	el	cheque	por	correo	desde	mi	oficina.	Mi	objetivo	era
que	la	iglesia	tuviera	el	total	de	la	promesa	antes	de	terminar	el	año.	Aunque	yo
ya	había	experimentado	el	gozo	de	ofrendar,	la	acción	de	dar	esa	ofrenda	tenía
poco	que	ver	con	la	adoración.	Mientras	escribía	este	libro,	Dios	me	persuadió	a
comenzar	a	ofrendar	cada	vez	que	iba	a	la	iglesia.	El	versículo	que	me	habló	al
respecto	fue	Éxodo	23:15	(NVI):	«Nadie	se	presentará	ante	mí	[el	Señor]	con	las
manos	vacías».	Cuando	comencé	a	hacer	esto,	si	no	tenía	un	cheque	a	la	mano,
ofrendaba	en	efectivo.	Al	principio,	pensé	en	llevar	la	cuenta	del	dinero
ofrendado.	Entonces	Dios	me	persuadió	nuevamente.	Parecía	decirme:	«No
necesitas	llevar	la	cuenta	de	la	cantidad	de	dinero.	Simplemente	haz	tu	ofrenda	a
mí	con	un	corazón	de	amor,	y	ve	cuánto	disfrutas	el	servicio».	Realicé	este
cambio	en	mis	hábitos	de	ofrenda,	y	mi	regocijo	en	los	servicios	de	adoración	ha
mejorado	enormemente[6].

Esto	me	despertó	a	una	mejor	manera	de	ofrendar.	En	la	tradición	de	mi	iglesia,
las	personas	que	asisten	al	grupo	pequeño	de	estudio	bíblico	antes	del	servicio	de
adoración	generalmente	dan	allí	sus	ofrendas	a	la	iglesia	en	lugar	de	hacerlo
durante	la	reunión	de	adoración.	Si	usted	sigue	una	costumbre	similar,	tal	vez
descubra,	como	yo,	que	ofrendar	se	parece	más	a	la	adoración	cuando	se	ofrece
en	el	contexto	del	servicio	de	adoración.

Muchas	personas	ofrendan	a	la	obra	del	Señor	tantas	veces	en	el	mes	como
reciben	su	sueldo.	En	otras	palabras,	si	les	pagan	al	principio	del	mes,	ofrendarán
una	vez	al	mes,	generalmente	el	primer	domingo	del	mes.	Si	se	les	paga	por
quincena,	ofrendan	dos	veces	por	mes.	Como	sugiere	Watts,	y	yo	recomiendo,
quizá	usted	deba	dar	parte	de	su	ofrenda	total	cada	semana,	en	lugar	de	ofrecerla
entera	el	domingo	siguiente	al	día	de	pago.	Por	supuesto,	el	peligro	de	no
ofrendar	todo	junto	es	gastar	parte	del	dinero	que	usted	pretendía	dar	el	domingo
siguiente.	Algunas	personas	evitan	esto	preparando	de	una	vez	todas	sus
ofrendas	para	ese	período	de	pago.	Entonces,	cada	domingo	sus	manos	tendrán
algo	tangible	para	ofrendar	como	parte	de	su	adoración	al	Señor.	Quienes
ofrenden	de	manera	electrónica	o	fuera	de	la	experiencia	de	adoración	de	la
congregación	deberían	asegurarse	que	el	momento	de	la	ofrenda	en	el	servicio	de
adoración	siga	siendo	un	momento	de	adoración	para	ellos,	y	no	un	momento	de
pensamientos	errantes.	Mientras	los	demás	ofrendan,	pueden	dar	gracias	al	Señor



por	su	bondad	y	sus	regalos,	así	como	expresar	su	adoración	en	oración.

Ofrendar	es	más	que	un	deber	o	una	obligación.	La	ofrenda	bíblica	demuestra	un
corazón	que	adora	a	Dios.

Ofrendar	refleja	la	fe	en	la	provisión	de	Dios

La	proporción	de	sus	ingresos	que	ofrende	a	Dios	da	testimonio	de	cuánto	confía
usted	en	él	para	proveer	para	sus	necesidades.	La	Biblia	presenta	en	Marcos
12:41-44	una	historia	de	una	ofrenda	y	una	fe	poco	común	por	parte	de	una
mujer	muy	pobre	y	muy	común:

Jesús	se	sentó	cerca	de	la	caja	de	las	ofrendas	del	templo	y	observó	mientras	la
gente	depositaba	su	dinero.	Muchos	ricos	echaban	grandes	cantidades.	Entonces
llegó	una	viuda	pobre	y	echó	dos	monedas	pequeñas.

Jesús	llamó	a	sus	discípulos	y	les	dijo:	«Les	digo	la	verdad,	esta	viuda	pobre	ha
dado	más	que	todos	los	demás	que	ofrendan.	Pues	ellos	dieron	una	mínima	parte
de	lo	que	les	sobraba,	pero	ella,	con	lo	pobre	que	es,	dio	todo	lo	que	tenía	para
vivir».

Esta	viuda	pobre	dio	«todo	lo	que	tenía	para	vivir»	porque	creía	que	Dios
proveería	para	sus	necesidades.

Nosotros	también	ofrendaremos	en	la	medida	que	creamos	que	Dios	proveerá
para	nuestras	necesidades.	Cuanto	más	grande	sea	nuestra	fe	de	que	Dios
proveerá	lo	que	necesitamos,	mayor	será	nuestra	voluntad	para	arriesgarnos	a
ofrendarle.	Cuanto	menos	creamos	en	Dios,	menos	querremos	ofrendarle.

Tengo	un	amigo	pastor	que	fue	persuadido	por	la	fe	de	la	viuda	pobre	a	confiar
más	en	Dios	para	la	provisión	de	sus	necesidades.	Junto	con	su	esposa,	decidió
ofrendar	el	salario	de	un	mes	entero	al	Señor	y	confiar	en	él	para	proveer	para	él



y	su	familia.	Casi	se	les	acababa	la	comida	cuando	una	mujer	llegó	con	varias
bolsas	de	víveres.	«¿Cómo	lo	supiste?»	le	preguntaron,	ya	que	no	le	habían
contado	a	nadie	de	su	plan.	Pero	ella	no	sabía	nada	de	su	situación.	Simplemente
sintió	que	el	Señor	quería	que	le	llevara	víveres	a	su	pastor.	Ellos	confiaron	en
Dios,	demostraron	su	fe	por	medio	de	su	ofrenda,	y	Dios	proveyó.

Su	ofrenda	también	puede	ser	—y	probablemente	ya	lo	sea—	un	indicio	tangible
de	cuánto	cree	usted	que	Dios	proveerá	para	sus	necesidades.

La	ofrenda	debe	ser	sacrificial	y	generosa

La	viuda	que	Jesús	elogió	ilustra	el	hecho	de	que	ofrendar	a	Dios	no	es
solamente	para	quienes	«se	lo	pueden	permitir»,	como	diría	el	mundo.	El	apóstol
Pablo	ofreció	otra	ilustración	similar	en	2	Corintios	8:1-5	cuando	contó	cómo	los
cristianos	pobres	en	Macedonia	se	sacrificaron	para	ofrendar	generosamente:

Ahora	quiero	que	sepan,	amados	hermanos,	lo	que	Dios,	en	su	bondad,	ha	hecho
por	medio	de	las	iglesias	de	Macedonia.	Estas	iglesias	están	siendo	probadas	con
muchas	aflicciones	y	además	son	muy	pobres;	pero	a	la	vez	rebosan	de
abundante	alegría,	la	cual	se	desbordó	en	gran	generosidad.

Pues	puedo	dar	fe	de	que	dieron	no	solo	lo	que	podían,	sino	aún	mucho	más.	Y
lo	hicieron	por	voluntad	propia.	Nos	suplicaron	una	y	otra	vez	tener	el	privilegio
de	participar	en	la	ofrenda	para	los	creyentes	de	Jerusalén.	Incluso	hicieron	más
de	lo	que	esperábamos,	porque	su	primer	paso	fue	entregarse	ellos	mismos	al
Señor	y	a	nosotros,	tal	como	Dios	quería.

Pablo	describió	a	los	habitantes	de	Macedonia	como	«muy	pobres».	Y,	sin
embargo,	a	pesar	de	ser	«muy	pobres	[...]	[desbordaron]	en	gran	generosidad».
Ellos	ofrendaron	«no	solo	lo	que	podían,	sino	aún	mucho	más».	Como	estas
personas,	nuestra	ofrenda	debe	ser	sacrificial	y	generosa.



Permítame	recordarle	que	la	ofrenda	no	es	sacrificial	a	menos	que	usted	se
sacrifique	para	ofrendar.	Muchos	cristianos	profesos	dan	solo	cantidades
simbólicas	para	la	obra	del	reino	de	Dios.	Un	número	mucho	menor	ofrenda
bien.	Quizá	solo	unos	pocos	realmente	ofrenden	sacrificialmente.

Las	encuestas	demuestran	de	forma	consistente	que,	cuánto	más	dinero	ganan	los
estadounidenses,	menos	sacrificial	es	su	ofrenda[7].	Con	cada	transición	a	un
grupo	de	mayores	ingresos,	disminuye	el	porcentaje	de	nuestros	ingresos	que
damos	cada	año	a	iglesias,	caridades	y	otros	grupos	no	lucrativos.	¿No	le	parece
a	usted	que	si	ganamos	más	dinero	que	antes	pero	ofrendamos	un	porcentaje
menor	que	antes,	entonces	no	estamos	ofrendando	de	manera	sacrificial?	Puede
que	estemos	ofreciendo	mayores	cantidades,	pero	en	realidad	estamos
sacrificando	menos	financieramente	para	el	reino	de	Dios.

Jamás	conocí	a	nadie	que	ofrendara	de	manera	sacrificial	—ya	sea	un	regalo
sacrificial	de	una	sola	vez	u	ofrendas	sacrificiales	consistentes—	que	se
arrepintiera.	Seguramente	echaron	de	menos	las	cosas	que	podrían	haber
disfrutado	si	hubieran	gastado	el	dinero	en	sí	mismos.	Pero	el	gozo	y	la
satisfacción	que	ganaron	al	regalar	algo	que	últimamente	no	podían	retener
valían	más	que	el	sacrificio.	Estas	personas	suelen	decir:	«No	hice	ningún
sacrificio	jamás.	Siempre	recibí	a	cambio	algo	mucho	mayor	de	lo	que	di».

Imagine	a	una	mamá	o	un	papá	viendo	a	su	hijo	graduarse	de	la	secundaria	o	la
universidad,	o	casándose	con	un	cónyuge	piadoso,	o	viendo	a	ese	hijo	hacer	algo
que	hace	que	sus	ojos	se	llenen	de	lágrimas	de	alegría.	Usted	le	dirá	a	esa	madre
o	ese	padre:	«Oye,	piensa	en	todas	las	noches	sin	dormir	que	tuviste	con	ese	hijo,
todos	esos	pañales	sucios,	todo	el	dinero	que	ese	hijo	te	costó	que	podías	haber
gastado	en	cosas	que	necesitabas.	Piensa	en	todo	el	tiempo	que	te	llevó	criar	a
esa	hija	cuando	podías	haber	estado	haciendo	alguna	cosa	que	querías	hacer.	Ser
padre	o	madre	fue	un	sacrificio	tras	otro».	Esa	madre	o	ese	padre	respondería:
«Cada	uno	de	esos	supuestos	sacrificios	que	hice	valió	la	pena,	porque	lo	que
obtuve	a	cambio	hizo	que	valiera	la	pena».	También	se	siente	de	la	misma
manera	cuando	ofrenda	sacrificial	y	generosamente	de	sus	recursos	a	otras
facetas	de	la	obra	del	Señor.	Uno	nunca	se	arrepiente.

Ofrendar	refleja	la	integridad	espiritual



Jesús	reveló	esta	sorprendente	perspectiva	acerca	de	las	formas	del	reino	de	Dios
en	Lucas	16:10-13.	Dijo:

«Si	son	fieles	en	las	cosas	pequeñas,	serán	fieles	en	las	grandes;	pero	si	son
deshonestos	en	las	cosas	pequeñas,	no	actuarán	con	honradez	en	las
responsabilidades	más	grandes.	Entonces,	si	no	son	confiables	con	las	riquezas
mundanas,	¿quién	les	confiará	las	verdaderas	riquezas	del	cielo?;	y	si	no	son
fieles	con	las	cosas	de	otras	personas,	¿por	qué	se	les	debería	confiar	lo	que	es	de
ustedes?

»Nadie	puede	servir	a	dos	amos.	Pues	odiará	a	uno	y	amará	al	otro;	será	leal	a
uno	y	despreciará	al	otro.	No	se	puede	servir	a	Dios	y	al	dinero».

Note	nuevamente	el	versículo	11,	que	dice	que	su	ofrenda	es	reflejo	de	su
integridad	espiritual:	«Si	no	son	confiables	con	las	riquezas	mundanas,	¿quién
les	confiará	las	verdaderas	riquezas	del	cielo?».	Si	no	somos	fieles	con	el	dinero
que	Dios	nos	encomienda	—y	eso	ciertamente	incluye	ofrendar	de	nuestro
dinero	para	el	reino	de	Cristo—	la	Biblia	dice	que	Dios	no	nos	considerará
confiables	para	manejar	las	riquezas	espirituales.

Una	analogía:	imagine	que	el	dueño	de	una	compañía	de	madera	decide	en
privado	que	cierto	empleado	se	hará	cargo	del	negocio	algún	día.	Seguramente,
el	dueño	quiere	determinar	si	este	empleado	puede	dirigir	el	negocio
correctamente.	Por	lo	que	le	da	la	administración	de	una	parte	de	la	compañía	—
ordenar	e	inspeccionar	la	madera	nueva—	para	ver	si	el	empleado	logra	hacerla
rentable.	Él	observará	de	cerca	cómo	el	empleado	maneja	el	departamento
durante	varios	meses,	no	solamente	para	proteger	el	balance	final	de	la
compañía,	sino	para	poder	determinar	si	el	empleado	es	digno	de	confianza	y
qué	capacidades	tiene.	Si	el	empleado	no	demuestra	ser	confiable	con	su	parte	de
la	compañía	de	madera,	el	dueño	ciertamente	no	le	dará	el	control	de	toda	la
empresa.	Pero	si	demuestra	ser	fiel	con	eso,	el	dueño	le	encomendará	las
verdaderas	riquezas	de	la	posesión	de	la	compañía.

La	manera	en	que	usted	maneje	el	«departamento»	financiero	de	su	vida	es	una



de	las	mejores	maneras	de	evaluar	su	relación	con	Cristo	y	su	integridad
espiritual.	Si	usted	ama	a	Jesús	y	a	la	obra	de	su	reino	más	que	a	nadie	y	a	nada,
entonces	sus	finanzas	serán	un	reflejo	de	eso.	Si	usted	está	verdaderamente
sometido	al	señorío	de	Cristo,	dispuesto	a	obedecerlo	completamente	en	cada
área	de	su	vida,	su	ofrenda	lo	revelará.	Haremos	muchas	cosas	antes	de	darle	a
alguien	más,	a	Jesús	incluso,	las	riendas	sobre	cada	billete	que	tenemos	y	que
tendremos	en	el	futuro.	Pero	si	usted	le	ha	entregado	esas	riendas	a	él,	su	ofrenda
lo	demostrará.

Es	por	eso	que	sus	registros	financieros	revelan	más	de	usted	que	casi	cualquier
otra	cosa.	Si	después	de	su	muerte,	con	el	fin	de	vislumbrar	su	compromiso	con
Cristo,	un	biógrafo	o	sus	hijos	hojearan	el	registro	de	lo	que	usted	hizo	con	su
dinero,	¿a	qué	conclusión	llegarían?	¿Acaso	sus	pasos	financieros	comprobarían
su	integridad	espiritual?

Ofrendar:	Amor,	no	legalismo

Dios	no	le	envía	una	cuenta.	La	iglesia	no	le	envía	un	estado	de	cuenta	mensual.
No	ofrendamos	a	Dios	ni	respaldamos	la	obra	de	su	reino	para	cumplir	con	un
supuesto	«onceavo	mandamiento».	El	amor	a	Dios	debería	motivar	la	ofrenda	a
Dios.	Lo	que	usted	ofrece	debería	reflejar	cuánto	ama	usted	a	Dios.

En	2	Corintios	8,	el	apóstol	Pablo	informó	a	los	primeros	destinatarios	de	esta
carta,	el	pueblo	de	Corinto,	qué	tan	fieles	dadores	eran	algunos	de	sus
compatriotas	griegos	en	Macedonia.	En	el	versículo	7,	les	dijo	a	los	corintios:
«Dado	que	ustedes	sobresalen	en	tantas	maneras	—en	su	fe,	sus	oradores
talentosos,	su	conocimiento,	su	entusiasmo	y	el	amor	que	reciben	de	nosotros—
quiero	que	también	sobresalgan	en	este	acto	bondadoso	de	ofrendar».	En	otras
palabras,	«Quiero	que	sobresalgan	en	la	gracia	de	ofrendar	como	el	pueblo	de
Macedonia».	Note	lo	que	dice	después,	en	el	versículo	8:	«No	estoy
ordenándoles	que	lo	hagan,	pero	pongo	a	prueba	qué	tan	genuino	es	su	amor	al
compararlo	con	el	anhelo	de	las	otras	iglesias».	Pablo	no	ejerció	su	autoridad
como	apóstol	(mensajero	especial)	de	Jesús	para	ordenarles	a	los	corintios	que
ofrendaran.	En	lugar	de	dictar	una	ley	acerca	de	la	ofrenda,	les	dijo	que	ofrendar
es	una	manera	de	demostrar	lo	genuino	de	su	amor	a	Dios.



Este	principio	queda	aún	más	claro	en	el	siguiente	capítulo.	Note	la	ausencia	de
una	exigencia	religiosa	como	motivo	para	ofrendar	en	la	primera	parte	de
2	Corintios	9:7:	«Cada	uno	debe	decidir	en	su	corazón	cuánto	dar».	Lo	mismo
les	dijo	en	1	Corintios	16:2,	donde	enseñó	que	cada	persona	debería	ofrendar
«conforme	a	sus	ingresos»	(NVI).	Pablo	nunca	les	dio	a	sus	lectores	un	estándar
externo	para	medir	su	ofrenda.	En	cambio,	sostuvo	que	la	ofrenda	a	Dios	debía
medirse	en	el	corazón,	y	que	el	estándar	de	esa	medida	era	la	profundidad	de	su
amor	a	Dios.

Permítame	adaptar	una	ilustración	utilizada	en	el	capítulo	acerca	de	la	adoración
y	aplicarla	esta	vez	a	nuestra	motivación	para	ofrendar.	Imagine	que	me	acerco	a
Caffy	el	Día	de	los	Enamorados,	la	sorprendo	con	un	ramo	de	sus	favoritas	rosas
amarillas	y	le	digo:	«¡Feliz	Día	de	los	Enamorados!».	Ella	responde:	«¡Oh,	son
hermosas!	¡Gracias!	¡No	deberías	haber	gastado	tanto	dinero!».	Entonces
respondo	a	su	alegría	en	un	tono	neutro,	diciendo:	«Ni	me	lo	recuerdes.	Hoy	es
el	Día	de	los	Enamorados,	y	como	soy	tu	esposo,	es	mi	deber	regalarte	algo».
¿Cómo	supone	usted	que	eso	la	haría	sentir?	Probablemente	sentiría	deseos	de
atacarme	con	cada	rosa,	¡con	espinas	y	todo!	Ahora,	imagínese	que	hago	lo
mismo,	pero	que	en	cambio	respondo:	«No	hay	nada	que	prefiera	hacer	con	mi
dinero	que	gastarlo	en	ti	porque	te	amo	mucho».	El	mismo	dinero.	El	mismo
regalo.	Pero	un	regalo	está	motivado	por	el	deber,	y	el	otro	por	el	amor.	El
motivo	hace	toda	la	diferencia.

Del	mismo	modo,	Dios	quiere	que	usted	ofrende;	no	como	una	formalidad	u
obligación,	sino	como	un	desborde	de	su	amor	por	él.

Ofrende	de	buena	gana,	agradecida	y	alegremente

Una	vez	más,	el	versículo	es	2	Corintios	9:7:	«Cada	uno	debe	dar	según	lo	que
haya	decidido	en	su	corazón,	no	de	mala	gana	ni	por	obligación,	porque	Dios
ama	al	que	da	con	alegría»	(NVI).

Dios	no	quiere	que	usted	ofrende	con	resentimiento,	es	decir,	que	ofrende	lo	que
preferiría	no	dar.	Dios	no	encuentra	placer	alguno	en	las	ofrendas	presentadas
con	resentimiento,	sin	importar	el	monto.	Dios	no	es	un	propietario	celestial
extendiendo	con	impaciencia	su	mano	codiciosa,	exigiendo	su	pago	de	renta	sin



importarle	como	usted	se	sienta	al	respecto.	Dios	no	quiere	que	usted	ofrende
con	la	renuente	aceptación	de	la	realidad	de	que	de	todas	formas	él	es	el	dueño
de	todo.	Él	quiere	que	usted	ofrende	porque	desea	hacerlo.

Un	hombre	dijo:	«Existen	tres	clases	de	ofrendas:	la	ofrenda	rencorosa,	la
ofrenda	obligada	y	la	ofrenda	agradecida.	La	ofrenda	rencorosa	dice:	“Tengo	que
dar”;	la	ofrenda	obligada	dice:	“Debo	dar”;	la	ofrenda	agradecida	dice:	“Quiero
dar”»[8].

Dios	quiere	que	usted	disfrute	ofrendar.

Algunas	personas	le	dan	a	Dios	como	quien	le	paga	a	la	Internal	Revenue
Service	(Hacienda	Pública)	tras	una	auditoría.	Otros	hacen	su	ofrenda	a	Dios
como	quien	paga	su	cuenta	de	la	electricidad.	Pero	unas	pocas	personas	ofrendan
a	Dios	como	quien	le	ofrece	un	anillo	de	compromiso	a	su	prometida	o	como
quien	le	da	una	sorpresa	a	un	alborozado	niño	pequeño	en	Navidad.

Algunos	ofrendan	porque	saben	que	no	pueden	conservarlo.	Otros	ofrendan
porque	creen	que	tienen	una	deuda.	¡Y	unos	pocos	afortunados	ofrendan	porque
dicen	no	puedo	resistirme	a	hacerlo!

Entiendo	que	necesitemos	un	motivo	para	ofrendar	de	manera	agradecida	y
alegre.	De	otro	modo,	esto	suena	como	quien	se	acerca	a	usted	cuando	está	triste
y	le	dice	despreocupadamente:	«¡Alégrate!».	Pues	bien,	cuando	usted	se	siente
mal,	necesita	un	motivo	para	alegrarse.	No	debería	tener	que	pensar	mucho
tiempo	para	encontrar	motivos	para	dar	de	forma	agradecida	y	alegre	a	Dios.
Cuando	usted	considera	cómo	Dios	le	ha	dado	el	mejor	regalo	posible	en	su
Hijo,	Jesucristo,	cuando	usted	recuerda	la	misericordia	y	la	gracia	que	le	brinda,
cuando	considera	cómo	él	provee	todo	lo	que	usted	tiene,	y	cuando	usted
recuerda	que	en	realidad	está	haciendo	su	ofrenda	a	Dios,	usted	debería	ofrendar
agradecida	y	alegremente.

Si	una	mañana	de	domingo	su	pastor	anunciara:	«El	líder	de	uno	de	los	mayores
cárteles	de	drogas	en	el	mundo	está	aquí	hoy,	y	vamos	a	levantar	una	ofrenda
para	su	ejército»,	usted	no	ofrendaría	de	buena	gana	o	alegremente.	(Usted	no
ofrendaría	en	absoluto,	excepto	si	estuviera	bajo	amenaza	de	violencia	por	parte
de	su	«invitado»).	Pero	si	él	dijera:	«El	Señor	Jesucristo	está	afuera	en	el	pasillo,
y	todo	lo	que	ofrenden	hoy	le	será	presentado	para	ser	utilizado	por	él	para	su
reino»,	probablemente	la	única	cosa	que	superaría	la	alegría	de	su	corazón,	al



finalizar	ese	servicio	de	adoración,	sería	la	liviandad	de	su	cartera,	debido	a	la
comprensión	de	haber	hecho	su	ofrenda	a	Dios	en	persona.

¿Usted	«simplemente	ofrenda»,	o	hace	su	ofrenda	a	Dios?	Uno	no	da	su	ofrenda
de	mala	gana	o	por	obligación	cuando	cree	estar	haciéndole	una	ofrenda	a	Dios.
En	cambio,	uno	ofrenda	de	buena	gana,	agradecida	y	alegremente.

Ofrendar:	Una	respuesta	apropiada	a	necesidades	reales

Hay	veces	en	que	ciertas	necesidades	genuinas	deben	comunicarse	a	la	iglesia
local	para	que	los	miembros	de	la	iglesia	puedan	ofrendar	de	forma	espontánea
en	respuesta	a	esas	necesidades.

Suceden	tres	de	estas	instancias	en	el	libro	de	Hechos	en	las	que	los	cristianos
ofrendaron	por	medio	de	la	iglesia	en	respuesta	a	necesidades	específicas.	La
primera	sucedió	en	los	días	tras	los	estremecedores	sucesos	de	Pentecostés.	En
Hechos	2:43-45,	leemos:	«Un	profundo	temor	reverente	vino	sobre	todos	ellos,	y
los	apóstoles	realizaban	muchas	señales	milagrosas	y	maravillas.	Todos	los
creyentes	se	reunían	en	un	mismo	lugar	y	compartían	todo	lo	que	tenían.
Vendían	sus	propiedades	y	posesiones	y	compartían	el	dinero	con	aquellos	en
necesidad».	En	Pentecostés,	cuando	el	Espíritu	Santo	llenó	a	los	seguidores	de
Jesús	con	un	deseo	y	poder	sin	precedentes	para	declarar	el	evangelio,	había
miles	de	personas	llegadas	de	todos	los	rincones	del	Imperio	romano	a	Jerusalén
para	celebrar	el	festival	anual	judío.	Tres	mil	personas,	muchas	de	las	cuales
visitaban	la	ciudad,	se	convirtieron	en	cristianas	el	domingo	de	Pentecostés.	Muy
pronto,	miles	más	se	sumaron	a	la	iglesia.	Muchos	de	estos	visitantes	atrasaron	o
cancelaron	sus	planes	de	regresar	a	su	casa,	quedándose	en	Jerusalén	debido	a	su
nueva	fe	en	Cristo	y	al	emocionante	gozo	de	la	comunión	con	otros	creyentes.
No	tenían	hogar	allí,	no	tenían	trabajo	en	Jerusalén	y	no	tenían	los	medios	para
cubrir	sus	necesidades.	Por	lo	tanto,	para	satisfacer	ese	aprieto	único	e
inmediato,	todos	los	que	habían	creído	unieron	sus	recursos,	vendieron
propiedades	y	proveyeron	unos	para	otros.

La	situación	era	parecida	en	Hechos	4:32-35:



Todos	los	creyentes	estaban	unidos	de	corazón	y	en	espíritu.	Consideraban	que
sus	posesiones	no	eran	propias,	así	que	compartían	todo	lo	que	tenían.	Los
apóstoles	daban	testimonio	con	poder	de	la	resurrección	del	Señor	Jesús	y	la
gran	bendición	de	Dios	estaba	sobre	todos	ellos.	No	había	necesitados	entre
ellos,	porque	los	que	tenían	terrenos	o	casas	los	vendían	y	llevaban	el	dinero	a
los	apóstoles	para	que	ellos	lo	dieran	a	los	que	pasaban	necesidad.

En	la	iglesia	había	necesidades	reales.	La	reacción	apropiada	de	los	miembros	de
la	iglesia	era	ofrendar	para	cubrir	esas	necesidades.

En	el	tercer	ejemplo	de	Hechos,	la	necesidad	no	era	local.	Quienes	ofrendaban
no	podían	ver	ni	conocían	a	quienes	estaban	en	necesidad.	Lea	Hechos	11:27-30:

Durante	aquellos	días,	unos	profetas	viajaron	de	Jerusalén	a	Antioquía.	Uno	de
ellos,	llamado	Ágabo,	se	puso	de	pie	en	una	de	las	reuniones	y	predijo	por	medio
del	Espíritu	que	iba	a	haber	una	gran	hambre	en	todo	el	mundo	romano.	(Esto	se
cumplió	durante	el	reinado	de	Claudio).	Así	que	los	creyentes	de	Antioquía
decidieron	enviar	una	ayuda	a	los	hermanos	de	Judea,	y	cada	uno	dio	lo	que
podía.	Así	lo	hicieron,	y	confiaron	sus	ofrendas	a	Bernabé	y	a	Saulo	para	que	las
llevaran	a	los	ancianos	de	la	iglesia	de	Jerusalén.

Los	cristianos	de	Antioquía,	a	casi	500	kilómetros	al	norte	de	Jerusalén,
ofrendaron	para	ayudar	a	alimentar	y	cubrir	otras	necesidades	de	sus	hermanos
cristianos	de	Jerusalén	que	no	conocían.	Este	ejemplo	brinda	un	precedente
bíblico	por	el	que	tomamos	ofrendas	especiales	en	la	iglesia,	como	ofrendas	para
misioneros	locales	y	en	el	extranjero,	hambre	en	el	mundo,	asistencia	en	casos
de	desastre	y	otros.	Incluso	se	utiliza	al	levantar	una	ofrenda	espontánea	para
cualquier	necesidad	apropiada.

Observe	que	nadie	en	estos	tres	casos	de	Hechos	se	sintió	presionado	a	ofrendar
o	como	si	tuviera	que	dar	una	cantidad	determinada.

No	contamos	con	el	espacio	para	discutir	otras	reglas	generales	para	ofrendar	en
respuesta	a	necesidades	especiales,	como	asegurarse	de	tener	los	datos



necesarios,	confirmar	la	integridad	y	la	responsabilidad	de	quienes	utilizarán	el
dinero,	etcétera.	Sin	embargo,	observe	que,	a	pesar	de	la	legitimidad	bíblica	de	la
ofrenda	espontánea,	la	mayor	parte	de	nuestra	ofrenda	debería	ser	planificada.

La	ofrenda	debería	ser	planificada	y	sistemática

Observe	cómo	el	apóstol	Pablo	dirigió	a	los	cristianos	a	ofrendar	en	1	Corintios
16:1-2:	«En	cuanto	a	la	colecta	para	los	creyentes,	sigan	las	instrucciones	que	di
a	las	iglesias	de	Galacia.	El	primer	día	de	la	semana,	cada	uno	de	ustedes	aparte
y	guarde	algún	dinero	conforme	a	sus	ingresos,	para	que	no	se	tengan	que	hacer
colectas	cuando	yo	vaya»	(NVI).

Esta	«colecta	para	los	creyentes»	era	una	ofrenda	especial	para	los	cristianos
pobres	de	Jerusalén	que	sufrían	debido	a	una	hambruna.	Pero	aunque	la	ofrenda
apuntaba	a	una	necesidad	específica,	Pablo	instruyó	a	los	corintios	a	ofrendar
cada	semana	para	esa	necesidad	mucho	tiempo	antes	de	su	llegada.	Él	sabía	que,
a	la	larga,	resulta	más	eficaz	ofrendar	de	manera	planificada	y	sistemática	que
ofrendar	al	azar	cuando	surge	una	necesidad.	Debido	a	que	muchas	necesidades
son	continuas	—como	las	misiones,	alimentar	al	hambriento	y	el	sustento	del
ministerio	de	una	iglesia	local—,	la	ofrenda	sistemática	satisfará	esas
necesidades	de	manera	más	consistente	que	una	serie	incesante	de	ofrendas
especiales.

Considere	tres	observaciones	acerca	de	esta	ofrenda	planificada	y	sistemática.
Primera,	Pablo	les	dijo	que	ofrendaran	«el	primer	día	de	la	semana».	Lo	más
probable	es	que	estas	personas	recibían	su	paga	cada	día,	o	cada	semana.	La
mayoría	de	nosotros	recibe	su	pago	cada	semana,	cada	quincena	o	una	vez	al
mes.	Quizá	haya	cierta	sabiduría	bíblica	para	todos	nosotros	en	el	principio	de
ofrendar	«el	primer	día	de	la	semana».	Eso	puede	significar	dividir
sistemáticamente	su	ofrenda	por	el	número	de	domingos	por	período	de	pago	y
dar	ofrendas	de	igual	cantidad	«el	primer	día	de	la	semana»,	o	dar	una	pequeña
cantidad	de	dinero	los	domingos	que	no	dé	su	ofrenda	principal.

Segunda,	note	que	él	dijo:	«cada	uno	de	ustedes»	debía	hacer	esto.	Cada
cristiano	que	así	se	declare	debe	expresar	su	mayordomía	del	dinero	de	Dios	por
medio	de	la	ofrenda.	Esto	significa	que	no	podemos	excusarnos	de	ofrendar



financieramente	bajo	el	argumento	de	que	ofrendamos	nuestro	tiempo	o	nuestros
talentos.	Compartir	tales	recursos	es	una	administración	buena	y	correcta	de	esas
cosas,	pero	sustituir	completamente	con	ellas	la	ofrenda	financiera	contradice	la
enseñanza	bíblica	acerca	de	la	administración	del	dinero.	La	frase	de	Pablo
«cada	uno	de	ustedes»	también	significa	que	no	podemos	eximirnos	totalmente
de	ofrendar	por	estar	pasando	un	mal	momento	económico,	o	porque	estamos
jubilados,	o	porque	somos	adolescentes,	o	porque	solamente	trabajamos	medio
tiempo.	Recuerde:	Dios	es	dueño	de	todo	lo	que	poseemos,	incluso	si	no	nos	ha
dado	mucho	para	administrar,	y	es	él	quien	nos	dice	cómo	utilizar	lo	que	le
pertenece.	Recuerde	también:	seremos	más	felices	cuando	utilicemos	el	dinero
de	Dios	a	la	manera	de	Dios.	La	manera	de	Dios	incluye	ofrendar	de	manera
planificada	y	sistemática.

Tercera,	dice	que	cada	uno	deberá	ofrendar	«según	haya	prosperado»
(1	Corintios	16:2,	RVR60).	Generalmente,	cuanto	más	prospere	usted,	mayor
deberá	ser	el	porcentaje	de	sus	ingresos	que	usted	ofrende.	La	Biblia	no
establece	un	objetivo	de	porcentaje	para	ofrendar.	Dar	el	10	por	ciento	de	su
ingreso	bruto	no	significa	necesariamente	que	usted	haya	cumplido	con	la
voluntad	de	Dios.	El	10	por	ciento	no	es	el	techo	hasta	donde	debe	llegar	la
ofrenda,	sino	el	piso	desde	el	cual	crecer.

Jamás	observo	lo	que	ofrendan	los	demás,	pero	basado	en	conversaciones
personales	con	las	personas,	sé	que	una	familia	en	nuestra	iglesia	da	casi	20	por
ciento	de	su	ingreso	bruto	al	Señor,	y	otra	familia	generalmente	ofrece	entre	20	y
25	por	ciento.	Ni	sus	vecinos	ni	los	demás	miembros	de	la	iglesia	considerarían
pudientes	a	estas	familias.	Pienso	que	es	muy	probable	que	nuestra	congregación
cuente	con	algunas	familias	más	que	ofrendan	de	ese	modo.	Tienen	hijos,
hipotecas	y	todas	las	cuentas	que	tenemos	los	demás.	No	siempre	han	ofrendado
de	esta	manera.	Sin	embargo,	con	el	correr	de	los	años	determinaron	aumentar
sistemáticamente	el	porcentaje	de	sus	ofrendas	a	medida	que	prosperaban.

Caffy	tenía	una	tía	que	no	poseía	muchas	cosas,	pero	tampoco	tenía	muchos
gastos,	por	lo	que	con	el	tiempo	vivía	con	un	10	por	ciento	de	sus	ingresos	y
ofrendaba	el	90	por	ciento.	En	contraste,	R.	G.	LeTourneau	de	Peoria,	Illinois,
fue	un	cristiano	que	ganó	mucho	dinero	porque	era	un	empresario	y	fabricante
de	maquinaria	de	movimiento	de	tierras.	A	medida	que	el	Señor	seguía	haciendo
que	prosperara,	él	aumentaba	la	proporción	de	su	ofrenda	hasta	consagrar	90	por
ciento	de	su	ingreso	anual	para	la	obra	del	reino	de	Dios.	¿Usted	cree	que	alguno
de	ellos	está	en	el	cielo	arrepintiéndose	de	haber	hecho	eso?



George	Müller	preguntó:

¿Está	usted	ofrendando	de	forma	sistemática	para	la	obra	del	Señor,	o	lo	está
haciendo	basado	en	su	sentir,	en	la	impresión	que	le	queda	según	las
circunstancias	particulares	o	llamados	impresionantes?	Si	no	ofrendamos
sistemáticamente	por	principio,	descubriremos	que	nuestra	corta	y	única	vida	se
ha	ido	antes	de	que	lo	notemos,	y	que	hemos	hecho	muy	poco	en	respuesta	a
Aquel	quien	es	digno	de	adoración,	que	nos	compró	con	su	preciosa	sangre	y	a
quien	pertenece	todo	lo	que	tenemos	y	todo	lo	que	somos[9].

Cada	vez	que	usted	recibe	un	aumento	de	sueldo,	a	menos	que	haya
circunstancias	excepcionales,	planifique	dar	un	mayor	porcentaje	de	lo	que
ofrenda	hoy.	El	aumento	de	porcentaje	puede	ser	poco	o	mucho,	pero	fije	una
meta	para	ofrendar	sistemáticamente	más	a	Dios	cada	vez	que	usted	«prospere».

Mis	padres	me	enseñaron	la	ofrenda	de	porcentaje	cuando	era	pequeño,	cuando
comenzaron	a	darme	una	mesada	semanal	de	quince	centavos.	Me	dieron	tres
cajas:	una	decía	«ofrenda»,	la	otra	decía	«ahorros»	y	la	tercera	decía	«gastos».
Cada	semana,	ponía	una	moneda	de	cinco	centavos	en	la	caja	de	«ahorros»,	otra
moneda	de	cinco	iba	a	la	caja	de	«ofrenda»	—y	allí	quedaba	hasta	que	la	llevaba
a	la	iglesia	el	domingo—	y	la	última	moneda...	bueno,	la	verdad	es	que	nunca
entraba	en	la	caja	de	«gastos»	porque	de	inmediato	montaba	mi	bicicleta	e	iba	a
la	tienda	del	centro	del	pueblo	y	compraba	un	paquete	de	tarjetas	de	béisbol.
Pero	aprendí	a	ofrendar	de	manera	sistemática.

Preste	atención	a	Müller	nuevamente:

Por	lo	tanto,	le	imploro	y	ruego	afectuosamente	a	mis	amados	amigos	cristianos
que	lo	tomen	en	serio	y	consideren	que	hasta	este	momento,	se	han	privado	a	sí
mismos	de	enormes	bendiciones	espirituales	porque	no	han	seguido	el	principio
de	ofrendar	sistemáticamente,	y	de	ofrendar	de	acuerdo	a	lo	que	Dios	los
prospere,	y	según	un	plan;	no	simplemente	de	acuerdo	al	impulso,	ni	tras	ser
conmovidos	por	un	sermón	misionero	o	de	caridad,	sino	ofrendar	por	principio
sistemáticamente	y	usualmente,	así	como	Dios	les	permita.	Si	él	les	encomienda



una	libra,	ofrendar	una	proporción	como	corresponde;	si	se	les	deja	un	legado	de
mil	libras,	ofrendar	como	corresponde;	si	se	les	deja	un	legado	de	diez	mil	libras,
o	lo	que	sea,	ofrendar	como	corresponde.	Oh,	hermanos	míos,	creo	que	si	nos
diéramos	cuenta	de	la	bendición,	ofrendaríamos	por	principio;	y	de	ser	así,
deberíamos	ofrendar	cien	veces	más	de	lo	que	ofrendamos	en	la	actualidad[10].

La	ofrenda	generosa	acarrea	abundante	bendición

Nuestro	Señor	Jesús	dijo	en	Lucas	6:38:	«Den,	y	recibirán.	Lo	que	den	a	otros
les	será	devuelto	por	completo:	apretado,	sacudido	para	que	haya	lugar	para	más,
desbordante	y	derramado	sobre	el	regazo.	La	cantidad	que	den	determinará	la
cantidad	que	recibirán	a	cambio».

Esa	no	es	una	idea	aislada	en	el	Nuevo	Testamento.	Busque	2	Corintios	9:6-8	y
lea	esta	promesa	de	Dios:	«Recuerden	lo	siguiente:	un	agricultor	que	siembra
solo	unas	cuantas	semillas	obtendrá	una	cosecha	pequeña.	Pero	el	que	siembra
abundantemente	obtendrá	una	cosecha	abundante.	Cada	uno	debe	decidir	en	su
corazón	cuánto	dar;	y	no	den	de	mala	gana	ni	bajo	presión,	“porque	Dios	ama	a
la	persona	que	da	con	alegría”.	Y	Dios	proveerá	con	generosidad	todo	lo	que
necesiten.	Entonces	siempre	tendrán	todo	lo	necesario	y	habrá	bastante	de	sobra
para	compartir	con	otros».

Si	usted	le	da	a	Dios,	estos	textos	dicen	que	Dios	le	dará	a	usted.	Si	usted
ofrenda	abundantemente,	él	le	dará	abundantemente	a	usted.

Creo	que	la	«teología	de	la	prosperidad»	que	es	popular	en	la	actualidad	es
herejía.	Corrompe	el	evangelio,	malinterpreta	a	Dios	y	engaña	a	sus	defensores.
No	creo	que	si	usted	ofrenda	mucho	a	Dios	él	lo	hará	financieramente	rico	aquí
en	la	tierra.	Pero	sí	creo	que	pasajes	como	estos	y	otros	indican	que	se	darán
bendiciones	terrenales	de	naturaleza	no	específica	a	quienes	sean
administradores	fieles	del	dinero	de	Dios.	El	final	del	versículo	8	menciona	que
«en	toda	circunstancia,	tengan	todo	lo	necesario,	y	toda	buena	obra	abunde	en
ustedes»	(NVI).	Esto	habla	claramente	acerca	de	las	bendiciones	terrenales.	Dios
nunca	dice	que	si	usted	ofrenda	fielmente,	él	le	dará	mucho	dinero	o	alguna	otra
bendición	terrenal	específica.	Pero	sí	dice	que	lo	bendecirá	en	esta	vida	si	usted
lo	ama	y	confía	en	él	lo	suficiente	como	para	ser	generoso	en	su	ofrenda	a	él.



No	obstante,	tenga	cuidado	con	tres	enemigos	de	la	ofrenda	generosa.	Primero,
el	mundo	quiere	el	dinero	de	Dios.	La	propaganda	lo	deja	bien	claro.	Segundo,
los	cristianos	poseen	el	mismo	deseo	pecaminoso	que	el	resto	de	las	personas	—
la	Biblia	llama	a	esos	deseos	«la	carne»—	de	usar	el	dinero	de	forma	egoísta.
Tercero,	el	diablo	nos	tienta	a	despilfarrar	dinero	porque	es	nuestro	enemigo	y	es
el	enemigo	del	reino	de	Dios,	y	quiere	arruinar	vidas	y	la	obra	de	Dios.	Pero	si
Dios	realmente	nos	ama	como	dice	(y	él	demostró	lo	profundo	de	su	amor	en	la
cruz),	entonces	debemos	creer	que	nos	dirá	cómo	utilizar	el	dinero	de	maneras
que	básicamente	nos	darán	mayores	beneficios	y	nos	traerán	más	gozo	del	que
lograríamos	utilizando	el	dinero	a	nuestra	manera.

Sin	embargo,	la	mayor	parte	de	la	bendición	de	Dios	por	nuestra	ofrenda	no
llegará	en	esta	vida.	Requiere	fe	creer	que	ofrendar	dinero	aquí	en	la	tierra
almacenará	tesoros	en	el	cielo.	Requiere	fe	creer	que	Jesús	dijo	con	razón:	«Hay
más	bendición	en	dar	que	en	recibir»	(Hechos	20:35).	Pero	si	estos	pasajes	son
ciertos	(¡y	lo	son!),	podemos	creer	que	en	un	momento	específico,	en	un	lugar
real,	Dios	efectivamente	nos	recompensará	abundantemente	por	lo	que	hayamos
ofrendado	generosa	y	alegremente.

Sin	importar	su	interpretación	de	estos	pasajes,	sin	importar	cuánto	lo
recompense	Dios	aquí	por	sus	ofrendas	y	cuánto	en	el	cielo,	la	conclusión	es
clara:	Dios	lo	bendecirá	abundantemente	si	usted	ofrenda	generosamente.

MÁS	APLICACIÓN

¿Está	usted	preparado	para	el	fin	de	los	tiempos?	Jim	Croce	fue	un	popular
músico	cantautor	en	la	década	de	los	setenta.	Una	de	sus	grabaciones	más
famosas	fue	«Time	in	a	Bottle»	(El	tiempo	en	una	botella),	una	canción	de
amor	acerca	de	sus	ganas	de	guardar	el	tiempo	en	una	botella	para	así
utilizarlo	después	con	la	persona	amada.	Lo	inquietante	de	esta	pieza	fue	que
cuando	alcanzó	el	puesto	número	uno	de	ventas	en	Estados	Unidos,	Jim	Croce
estaba	muerto.	Si	hubiera	podido	guardar	el	tiempo	en	una	botella,	estoy
seguro	de	que	lo	hubiera	utilizado	para	prolongar	su	vida.	Desde	luego,	no
pudo	hacer	eso.	Y	aunque	hubiera	podido,	el	tiempo	que	había	embotellado
habría	sido	usado	mucho	tiempo	atrás.



Solamente	una	cierta	cantidad	de	granos	de	arena	ocupan	el	reloj	de	arena	de
cada	persona,	y	tarde	o	temprano	se	nos	acaba	a	todos.	Incluso	mientras	escribía
este	capítulo,	recibí	un	llamado	para	ir	a	la	casa	de	una	persona	cuyo	padre
acababa	de	morir.	Si	Cristo	no	regresa	primero,	algún	día	el	último	grano	de
tiempo	de	su	vida	caerá,	y	usted	se	irá	con	él.

¿Está	usted	preparado?	Quizá	haya	escrito	su	testamento,	planificado	y	pagado
su	funeral,	y	tenga	un	buen	seguro,	pero	usted	no	está	preparado	a	menos	que	la
cuenta	de	sus	pecados	ante	Dios	esté	resuelta.	Usted	no	está	preparado	—de
hecho,	usted	no	puede	prepararse	en	su	propia	voluntad—	para	rendir	cuentas
del	tiempo	que	ha	perdido	viviendo	para	sí	mismo	en	lugar	de	para	Dios,	el
tiempo	que	malgastó	en	desobediencia	a	Dios,	el	tiempo	que	despilfarró	en
búsquedas	terrenales	que	estaban	destinadas	a	perecer	junto	con	el	mundo,	el
tiempo	que	pudo	haber	invertido	en	la	obra	del	reino	de	Dios.

Usted	no	está	preparado	para	presentarse	ante	Dios	a	menos	que	haya	tomado	el
tiempo	de	acercarse	a	Cristo	para	confesar	el	mal	uso	de	su	vida	entera.	Usted	no
está	preparado	para	la	muerte	hasta	que	no	le	haya	pedido	a	Dios	que	lo	perdone
teniendo	como	base	la	muerte	de	Cristo.	Usted	no	está	preparado	para	que	el
tiempo	se	detenga	a	menos	que	le	haya	dado	el	control	del	resto	de	su	vida	al
Cristo	resucitado.

Hebreos	4:7	dice:	«Cuando	oigan	hoy	su	voz	no	endurezcan	el	corazón».	El
infierno	está	lleno	de	personas	que	endurecieron	su	corazón	mientras	aún	tenían
tiempo	para	arrepentirse	y	creer	en	Cristo.	Muchos	de	los	que	están	hoy	en	el
infierno	endurecieron	su	corazón	porque	creyeron	que	tenían	mucho	tiempo	y	se
acercarían	a	Cristo	más	adelante.	Pero	ninguna	persona	en	el	infierno
endurecería	su	corazón	si	le	fuera	dada	la	oportunidad	que	usted	tiene	hoy;	si
tuviera	una	ocasión	más,	como	usted	la	tiene,	de	responder	al	evangelio.	Un	coro
infernal	de	millones	llora	angustiosamente	junto	con	Hebreos	4:7	ante	los	que
están	lejos	de	Cristo:	«Cuando	oigan	hoy	su	voz	no	endurezcan	el	corazón».

¿Está	usted	utilizando	su	tiempo	como	Dios	querría	que	lo	utilizara?	Evalúe
su	uso	del	tiempo	en	cada	una	de	estas	áreas,	y	pregúntese	si	está	pasando	su
tiempo	en	cada	una	como	Dios	querría	(recordando	que	existen	extremos	para
ambos	lados	de	cada	uno	de	estos):	familia,	trabajo,	iglesia,	tareas	de	la	casa,
medios	de	comunicación,	deportes,	el	día	del	Señor,	pasatiempos,	ejercicio,
descanso,	lectura	de	la	Biblia,	oración	y	preparación	física	para	cada	día.
¿Hay	algún	punto	delicado?	Si	es	así,	¿podría	ser	ese	el	empujoncito	del	Señor



para	un	cambio	necesario?

Tal	vez	su	uso	del	tiempo	necesita	un	afinamiento.	Tal	vez	Dios	lo	esté	llamando
a	un	ajuste	importante.	Pero	recuerde	que	una	vida	disciplinada	es	imposible	sin
la	Disciplina	del	tiempo.	También	lo	diremos	positivamente:	Una	vida
disciplinada	es	posible	por	medio	de	la	Disciplina	del	tiempo.

Permítame	insertar	aquí	una	palabra	para	corregir	posibles	malentendidos.	El	uso
disciplinado	del	tiempo	descrito	en	estas	páginas	no	debe	comprenderse	como
promoviendo	un	estilo	de	vida	implacable,	incansable	y	propenso	al
agotamiento.	Tras	leer	varias	biografías	de	Jonathan	Edwards,	quien	predicó	el
sermón	«The	Preciousness	of	Time»	(El	valor	precioso	del	tiempo),	al	que	se
hizo	referencia	anteriormente,	estoy	convencido	de	que	vivió	consistentemente
de	acuerdo	a	los	principios	bíblicos	respecto	al	uso	del	tiempo	que	se	describen
en	este	capítulo.	Sin	embargo,	sus	biógrafos	nunca	lo	retratan	como	un	hombre
distraído	o	agitado,	apurado	a	lo	largo	del	día,	siempre	atrasado	en	su	horario.
Aunque	era	introvertido	y	resuelto	a	lo	que	hoy	llamaríamos	«producir»,	le	daba
la	bienvenida	a	todos	los	que	acudían	a	él	como	pastor.	Su	hogar	estaba	casi
constantemente	lleno	de	invitados	de	visita	prolongada,	generalmente	pastores
en	entrenamiento.	Al	menos	una	vez	al	día,	Edwards	se	encontraba	con	su
esposa,	Sarah,	además	de	las	tres	comidas	que	disfrutaba	en	su	casa	a	diario	con
ella	y	el	resto	de	la	familia.	Pasaba	tiempo	con	sus	once	hijos	y	sabía	cómo
divertirse	con	ellos.	Él	hacía	todas	estas	cosas	porque	creía	que	eran	un	uso	sabio
de	su	tiempo	y	que	hacerlas	agradaba	a	Dios.

En	el	centro	de	la	Disciplina	bíblica	del	tiempo	se	encuentra	hacer	la	voluntad	de
Dios	cuando	esta	deba	hacerse.	«Hay	una	temporada	para	todo,	un	tiempo	para
cada	actividad	bajo	el	cielo»,	dice	Eclesiastés	3:1.	Existe	un	momento	para	las
Disciplinas	específicas	mencionadas	en	este	libro,	pero	también	existe	un	tiempo
para	disciplinarnos	para	descansar,	para	reponer	nuestros	recursos	físicos	y
emocionales	por	medio	de	buena	recreación,	y	para	cultivar	relaciones.	Si	bien
Jesús	a	menudo	pastoreaba	largas	horas,	y	con	frecuencia	bajo	condiciones	que
le	producían	grandes	exigencias,	aun	con	eso	era	un	hombre	que	descansaba,	se
relajaba	(después	de	todo,	adonde	fuera	que	se	dirigiera,	iba	caminando,	y
seguramente	al	menos	una	parte	de	ese	caminar	era	a	un	ritmo	pausado)	y
cultivaba	relaciones.	Nunca	utilizó	mal	una	hora;	no	obstante,	jamás	leemos	que
haya	actuado	apresuradamente.	Y	Jesús	es	nuestro	Modelo	en	cuanto	al	uso
disciplinado	del	tiempo.



Una	vida	más	semejante	a	la	de	Cristo	es	realmente	posible	para	usted	por	medio
de	una	Disciplina	del	tiempo	llena	del	Espíritu.	Dios	no	utiliza	el	crecer	en	la
gracia	como	un	señuelo	espiritual	que	es	tentador	pero	jamás	se	alcanza.	Él
promete	que	el	verdadero	progreso	en	la	piedad	es	posible	y	que	las	Disciplinas
Espirituales	son	el	medio.	El	paso	práctico	detrás	de	cada	Disciplina	Espiritual
es	la	Disciplina	del	tiempo.

¿Está	usted	dispuesto	a	aceptar	los	principios	de	Dios	para	ofrendar?	Los	ha
leído	y	ha	pensado	al	respecto,	pero	¿cree	usted	en	ellos	y	los	acepta	como	la
voluntad	de	Dios	para	usted?

¿Está	usted	ofrendando	de	corazón?	Su	uso	del	dinero	—aquello	por	lo	cual
usted	intercambia	gran	parte	de	su	vida—	¿deja	en	claro	que	usted	sigue	a
Cristo	y	busca	la	piedad?	¿Resolverá	usted	que,	desde	este	día	en	adelante,	su
ofrenda	demostrará	que	Jesucristo	es	el	centro	de	su	vida?

Un	artículo	titulado	«A	Gallery	of	the	Greatest»	(Una	galería	de	los	más
grandes)	apareció	en	la	edición	centenaria	del	periódico	The	Wall	Street
Journal[11].	Repasó	la	carrera	de	varios	hombres	que	el	Journal	consideraba
éxitos	empresariales	y	financieros,	hombres	como	Andrew	Carnegie,	Henry
Ford,	J.	P.	Morgan	y	otros.	A	pesar	de	sus	muchos	millones,	a	pesar	del	uso
benevolente	y	filantrópico	que	le	dieron	a	su	riqueza,	la	mayoría	de	los	hombres
de	este	artículo	no	parecía	utilizar	su	dinero	como	Dios	enseña	en	las	Escrituras.
Pero	usted	puede	hacerlo.	Es	demasiado	tarde	para	la	«Galería	de	los	más
grandes»,	pero	no	para	usted.	Sin	importar	lo	mucho	o	poco	que	usted	tenga,
como	creyente	puede	disciplinarse	para	utilizar	su	dinero	para	los	propósitos	más
grandes	de	la	tierra:	para	la	gloria	de	Dios	y	«para	la	piedad».



CAPÍTULO	9

EL	AYUNO...	PARA	LA	PIEDAD

La	autoindulgencia	es	enemiga	de	la	gratitud,	y	la	autodisciplina,	en	general,	su
amiga	y	generadora.	Es	por	eso	que	la	gula	es	un	pecado	mortal.	Los	primeros
padres	del	desierto	creían	que	los	apetitos	de	una	persona	están	relacionados:
los	estómagos	repletos	y	los	paladares	hastiados	aplacan	el	hambre	y	la	sed	de

justicia.	Echan	a	perder	el	apetito	por	Dios.

CORNELIUS	PLANTINGA	JR.

Rápido:	¿Cómo	son	las	personas	que	ayunan?	¿Qué	clase	de	personas	le	vienen	a
la	mente?	¿Le	resultan	un	poco	raras?	¿Son	del	estilo	de	Juan	el	Bautista?	¿Son
legalistas?	¿Son	maníacos	de	la	salud?

Cuando	piensa	en	el	ayuno	y	en	«los	que	ayunan»,	¿le	viene	a	la	mente	Jesús?
Sabe,	él	practicaba	el	ayuno	y	enseñó	a	ayunar.	Sin	embargo,	de	todas	las
Disciplinas	Espirituales,	el	ayuno	es	la	más	temida	e	incomprendida.

Una	de	las	razones	por	la	que	muchos	tienen	miedo	a	ayunar	es	porque	creen	que
nos	hará	quedar	innecesariamente	como	raros	o	que	traerá	consecuencias
indeseables.	Tenemos	miedo	de	que	el	ayuno	nos	transforme	en	fanáticos
ojerosos	o	en	bichos	raros	para	Dios.	Nos	preocupa	que	nos	haga	sufrir
terriblemente	y	que	nos	dé	una	experiencia	negativa	en	general.	Para	algunos
cristianos,	ayunar	con	fines	espirituales	es	tan	impensable	como	caminar
descalzos	sobre	una	hoguera	o	agarrar	serpientes	venenosas	con	las	manos	para
demostrar	su	devoción.

El	ayuno	es	la	Disciplina	más	incomprendida	debido	a	la	hambruna	de	la
conciencia	contemporánea	del	mismo.	Si	bien	es	cierto	que	hoy	en	día	hay	un



renovado	interés	por	el	ayuno,	¿cuántas	personas	conoce	usted	que	lo
practiquen?	¿Cuántos	sermones	ha	escuchado	sobre	el	tema?	En	la	mayoría	de
los	círculos	cristianos,	rara	vez	escuchará	que	se	mencione	el	ayuno,	y	pocos
habrán	leído	algo	al	respecto.	Sin	embargo,	en	las	Escrituras	se	le	menciona
tantas	veces	(unas	sesenta	y	dos	veces)	como	para	ponerlo	entre	los	temas	más
importantes.

En	una	sociedad	glotona,	autoindulgente,	que	rechaza	la	negación	de	sí	misma,
es	posible	que	a	los	cristianos	les	cueste	aceptar	y	comenzar	a	practicar	el	ayuno.
Pocas	Disciplinas	contradicen	tan	radicalmente	la	carne	y	la	cultura	establecida
como	lo	hace	esta.	Aun	así,	no	debemos	atrevernos	a	subestimar	su	importancia
bíblica.	Desde	luego,	algunas	personas	no	pueden	ayunar	por	motivos	médicos.
Aun	así,	hasta	las	personas	que	no	pueden	hacer	ayuno	de	sólidos	pueden
disfrutar	muchas	de	las	aplicaciones	de	esta	Disciplina.	Ningún	cristiano	debería
ignorar	los	beneficios	del	ayuno	en	la	búsqueda	disciplinada	de	una	vida
semejante	a	la	de	Cristo.

EXPLICACIÓN	DEL	AYUNO

El	ayuno	cristiano	es	la	abstinencia	voluntaria	de	ingerir	comida	con	propósitos
espirituales.	Otros	tipos	de	ayuno	(pese	a	los	beneficios	que	puedan	producir
para	la	mente	y	para	el	cuerpo),	no	pueden	clasificarse	como	ayuno	cristiano,	y
el	ayuno	de	alguien	que	no	es	cristiano	no	produce	un	valor	eterno.	Es	para	los
creyentes	en	Cristo,	pues	la	Disciplina	debe	estar	arraigada	en	la	relación	con
Cristo	y	practicarse	con	el	deseo	de	llegar	a	ser	más	semejante	a	él.	Los
creyentes	deberían	ayunar	de	acuerdo	con	la	enseñanza	bíblica	y	con	objetivos
centrados	en	Dios.	Es	voluntario	en	el	sentido	de	que	el	ayuno	no	debe	ser
forzado.	Y	el	ayuno	es	más	que	lo	último	en	dietas	de	choque	para	el	cuerpo;	es
la	abstinencia	de	la	comida	con	propósitos	espirituales.

Permítame	abordar	primero	el	hecho	de	que,	estrictamente	hablando,	ayunar	es
abstenerse	de	la	comida.	Hay	una	visión	más	general	del	ayuno	a	la	que	muchas
veces	no	se	le	da	importancia,	según	la	que,	con	propósitos	espirituales,	una
persona	se	abstiene	de	o	se	niega	a	sí	misma	el	placer	de	algo	que	no	sea	comida.
A	veces,	por	ejemplo,	podemos	percibir	la	necesidad	de	«ayunar»	de



relacionarnos	con	otras	personas,	de	los	medios	de	comunicación,	de	un	deporte
o	un	pasatiempo,	de	hablar,	de	dormir,	del	sexo[1],	etcétera.	El	motivo	podría	ser
que	sentimos	que	esa	actividad	está	ejerciendo	demasiada	influencia	en	nuestro
corazón	o	en	nuestro	tiempo,	y	necesitamos	ayunar	de	ella	para	recuperar	una
perspectiva	más	bíblica.	O	simplemente	podría	ser	que	queremos	estar	libres
para	concentrarnos	más	en	un	enfoque	espiritual	determinado.

Martyn	Lloyd-Jones	convalida	la	aceptabilidad	de	esta	definición	más	amplia	del
ayuno:

Para	completar	el	asunto,	agregaremos	que	el	ayuno,	si	lo	concebimos	bien,	no
solo	debe	confinarse	a	la	cuestión	de	la	comida	y	la	bebida;	el	ayuno	debería
incluir	la	abstinencia	de	cualquier	cosa	legítima	en	sí	misma	y	por	sí	misma,	en
beneficio	de	algún	propósito	espiritual	especial.	Existen	muchas	funciones
corporales	buenas,	normales	y	perfectamente	legítimas,	pero	que,	por	motivos
peculiares	y	especiales,	en	determinadas	circunstancias	deberían	ser	controladas.
Eso	es	el	ayuno.	Sugiero	que	esa	es	una	especie	de	definición	general	de	lo	que
se	entiende	por	ayuno[2].

Entonces,	aunque	sea	apropiado	hablar	del	ayuno	de	cualquier	libertad	legítima,
técnicamente,	la	Biblia	usa	el	término	solo	en	su	sentido	primario;	es	decir,	la
abstinencia	de	alimentos.	En	este	capítulo,	limitaré	mis	comentarios	a	esa	clase
de	ayuno.

Para	entender	el	ayuno	con	propósitos	espirituales,	fíjese	que	la	Biblia	hace	una
distinción	entre	varias	clases	de	ayuno.	Aunque	no	utilice	las	etiquetas	que
frecuentemente	usamos	hoy	en	día	para	describir	estos	ayunos,	se	puede
encontrar	cada	uno	de	los	siguientes:

El	ayuno	normal	implica	abstenerse	de	todo	alimento,	pero	no	de	agua.	Mateo
4:2	informa	sobre	Jesús:	«Durante	cuarenta	días	y	cuarenta	noches	ayunó	y
después	tuvo	mucha	hambre».	No	dice	nada	acerca	de	que	haya	tenido	sed.
Además,	Lucas	4:2	dice	que	«no	comió	nada	en	todo	ese	tiempo»,	pero	no	dice
que	no	haya	bebido	nada.	Dado	que	el	cuerpo	puede	funcionar	solo	unos	pocos
días	sin	agua,	suponemos	que	él	bebió	agua	durante	esas	semanas	(a	menos	que,
y	es	posible,	haya	sido	un	ayuno	sobrenatural	según	lo	descrito	a	continuación).



Abstenerse	de	ingerir	alimentos	pero	beber	agua,	o	quizá	otros	líquidos,	es	el
tipo	de	ayuno	cristiano	más	común.

El	ayuno	parcial	es	una	limitación	en	la	dieta,	pero	no	la	abstención	de	todo
alimento.	Durante	tres	días,	Daniel	y	otros	tres	jóvenes	judíos	únicamente
consumieron	«legumbres	para	comer	y	agua	para	beber»	(Daniel	1:12,	LBLA).
Mateo	3:4	dice	que	el	resistente	profeta	Juan	el	Bautista	«se	alimentaba	con
langostas	y	miel	silvestre»	durante	un	período	de	tiempo	que	se	desconoce.
Históricamente,	los	cristianos	han	cumplido	ayunos	parciales	comiendo
porciones	de	comida	mucho	más	pequeñas	que	las	habituales	durante	un	período
determinado,	y/o	comiendo	solo	algunas	comidas	sencillas.	De	este	modo
pueden	ayunar	muchos	de	los	que	se	pondrían	en	peligro	al	cumplir	un	ayuno
normal[3].

El	ayuno	absoluto	es	evitar	todo	alimento	y	líquido,	incluso	el	agua.	Leemos	que
«Esdras	se	retiró	[...]	sin	comer	ni	beber	nada.	Seguía	en	duelo	a	causa	de	la
infidelidad	de	los	que	habían	regresado	del	destierro»	(Esdras	10:6).	Cuando
Ester	les	pidió	a	los	judíos	que	ayunaran	y	oraran	por	ella,	dijo:	«Ve	y	reúne	a
todos	los	judíos	que	están	en	Susa	y	hagan	ayuno	por	mí.	No	coman	ni	beban
durante	tres	días,	ni	de	noche	ni	de	día»	(Ester	4:16).	Después	de	que	el	apóstol
Pablo	se	convirtió	en	el	camino	a	Damasco,	Hechos	9:9	nos	dice	que
«Permaneció	allí,	ciego,	durante	tres	días	sin	comer	ni	beber».

La	Biblia	también	describe	un	ayuno	sobrenatural.	Hay	dos	ejemplos	de	esto.
Cuando	Moisés	escribió	sobre	su	encuentro	con	Dios	en	el	monte	Sinaí,	dijo:
«Estuve	allí	cuarenta	días	y	cuarenta	noches,	y	durante	todo	ese	tiempo	no	probé
alimento	ni	bebí	agua»	(Deuteronomio	9:9).	Primera	de	Reyes	19:8	puede	estar
diciendo	que	Elías	hizo	lo	mismo	cuando	fue	al	sitio	del	ayuno	milagroso	de
Moisés:	«Entonces	se	levantó,	comió	y	bebió,	y	la	comida	le	dio	fuerza
suficiente	para	viajar	durante	cuarenta	días	y	cuarenta	noches	hasta	llegar	al
monte	Sinaí,	la	montaña	de	Dios».	Estos	ayunos	necesitaron	la	intervención
sobrenatural	de	Dios	en	el	proceso	físico,	y	no	se	repiten	excepto	por	el	llamado
específico	y	la	provisión	milagrosa	del	Señor[4].

El	ayuno	en	privado	es	el	que	se	menciona	más	a	menudo	en	este	capítulo	y	lo
que	Jesús	quiso	decir	en	Mateo	6:16-18	cuando	dijo	que	debemos	ayunar	de	una
manera	que	no	sea	percibida	por	los	demás.

Los	ayunos	de	la	congregación	son	el	tipo	de	ayuno	que	encontramos	en	Joel



2:15-16	(NVI):	«Toquen	la	trompeta	en	Sión,	proclamen	el	ayuno,	convoquen	a
una	asamblea	solemne.	Congreguen	al	pueblo,	purifiquen	la	asamblea».	Al
menos	una	parte	de	la	congregación	de	Antioquía	estaba	ayunando	en	grupo	en
Hechos	13:2,	como	lo	demuestran	las	palabras	de	Lucas:	«Mientras	estos
hombres	adoraban	al	Señor	y	ayunaban...».

La	Biblia	también	habla	de	los	ayunos	nacionales.	En	respuesta	a	una	invasión,
el	rey	Josafat	(en	2	Crónicas	20:3)	le	ordenó	al	pueblo	que	ayunaran:	«Josafat
quedó	aterrado	con	la	noticia	y	le	suplicó	al	SEÑOR	que	lo	guiara.	También
ordenó	a	todos	en	Judá	que	ayunaran».	Todos	los	judíos	fueron	convocados	para
ayunar	en	Nehemías	9:1	y	en	Ester	4:16,	y	el	rey	de	Nínive	anunció	un	ayuno
para	todo	su	pueblo	en	respuesta	al	sermón	de	Jonás	(vea	Jonás	3:5-8).	A
propósito,	en	los	comienzos	de	los	Estados	Unidos,	el	Congreso	proclamó	tres
ayunos	nacionales.	Los	presidentes	John	Adams	y	James	Madison	llamaron	a	los
estadounidenses	a	ayunar,	y	Abraham	Lincoln	lo	hizo	en	tres	oportunidades
distintas	durante	la	guerra	civil	de	los	Estados	Unidos[5].

Dios	estableció	un	ayuno	regular	en	el	Antiguo	Testamento.	Cada	año,	todos	los
judíos	debía	ayunar	en	el	Día	del	Perdón	(vea	Levítico	16:29-31).	Mientras
estaban	en	Babilonia,	los	líderes	de	los	judíos	instituyeron	otros	cuatro	ayunos
anuales	(vea	Zacarías	8:19).	El	fariseo	de	Lucas	18:12	se	enorgullecía	de	sí
mismo	en	oración	por	guardar	la	tradición	de	los	fariseos,	y	decía:	«Ayuno	dos
veces	a	la	semana».	Aunque	no	contara	con	un	mandamiento	bíblico,	John
Wesley	no	ordenaba	a	un	hombre	como	ministro	metodista	si	este	no	ayunaba
habitualmente	todos	los	miércoles	y	viernes.

Por	último,	la	Biblia	menciona	ayunos	ocasionales.	Estos	se	realizan	en
ocasiones	especiales	a	medida	que	surge	la	necesidad.	Este	fue	el	tipo	de	ayuno
que	Josafat	y	Ester	pidieron	en	vista	de	las	circunstancias.	Esta	es	la	clase	de
ayuno	que	implica	Jesús	en	Mateo	9:15:	«¿Acaso	los	invitados	de	una	boda	están
de	luto	mientras	festejan	con	el	novio?	Por	supuesto	que	no,	pero	un	día	el	novio
será	llevado,	y	entonces	sí	ayunarán».

Actualmente,	el	ayuno	más	común	entre	los	cristianos	probablemente	está	en	las
categorías	de	normal	(abstenerse	de	comida	pero	no	de	agua),	privado	y
ocasional.



EL	AYUNO	ES	ALGO	QUE	SE	ESPERA	DE	NOSOTROS

Para	los	que	no	están	familiarizados	con	el	ayuno,	la	parte	más	sorprendente	de
este	capítulo	tal	vez	sea	descubrir	que	Jesús	esperaba	que	sus	seguidores
ayunaran.	Préstele	atención	a	las	palabras	de	Jesús	al	comienzo	de	Mateo	6:16-
17:	«Cuando	ayunes...	Pero	tú,	cuando	ayunes...»	(énfasis	añadido).	Al	darnos
instrucciones	sobre	qué	hacer	y	qué	no	hacer	cuando	ayunemos,	Jesús	da	por
sentado	que	nosotros	ayunaremos.

Esta	expectativa	es	aún	más	obvia	cuando	comparamos	estas	palabras	con	sus
declaraciones	en	el	mismo	pasaje	(Mateo	6:2-3)	sobre	la	ofrenda:	«Por	eso,
cuando	des...	Más	bien,	cuando	des...»	(LBLA,	énfasis	añadido).	Compare
también	lo	que	dijo	en	la	misma	sección	(Mateo	6:5-7)	sobre	la	oración:
«Cuando	ores...	Pero	tú,	cuando	ores...	Cuando	ores...»	(énfasis	añadido).	Nadie
duda	que	tenemos	que	dar	y	orar.	De	hecho,	este	pasaje	se	usa	a	menudo	para
enseñar	los	principios	de	Jesús	acerca	de	ofrendar	y	orar.	Dado	que	no	hay	nada
aquí,	ni	en	ninguna	otra	parte	de	las	Escrituras,	que	indique	que	ya	no
necesitamos	ayunar,	y	puesto	que	sabemos	que	los	cristianos	del	libro	de	los
Hechos	ayunaban	(vea	9:9;	13:2;	14:23),	podemos	concluir	que	Jesús	todavía
espera	que	sus	seguidores	ayunemos.

Las	palabras	de	Jesús	en	Mateo	9:14-15	son	aún	más	sencillas.	Inmediatamente
después	de	llamar	a	Mateo	el	cobrador	de	impuestos	para	que	lo	siguiera,	Jesús
fue	a	comer	a	la	casa	de	Mateo.	Los	fariseos	fueron	y	preguntaron	cómo	podía
comer	Jesús	con	semejante	pecador.	Los	discípulos	de	Juan	el	Bautista	también
tuvieron	un	problema	con	eso.	Como	Juan,	eran	hombres	firmes	que
participaban	en	su	ministerio	de	llamar	a	las	personas	al	arrepentimiento,	y	el
ayuno	era	parte	de	su	discipulado.	Tenían	que	mostrarles	a	las	personas	quién	era
Cristo,	como	lo	hacía	Juan,	pero	estaban	confundidos	por	el	contraste	entre
Jesús,	que	estaba	de	banquetes	aquí,	y	el	ayuno	que	Juan	a	menudo	les	recalcaba.
Por	eso	le	preguntaron	a	Jesús:	«“¿Por	qué	tus	discípulos	no	ayunan,	como	lo
hacemos	nosotros	y	los	fariseos?”.	Jesús	respondió:	“¿Acaso	los	invitados	de	una
boda	están	de	luto	mientras	festejan	con	el	novio?	Por	supuesto	que	no,	pero	un
día	el	novio	será	llevado,	y	entonces	sí	ayunarán”»	(énfasis	añadido).

Jesús	dijo	que	llegaría	el	día	en	el	que	sus	discípulos	«ayunarían».	Ese	día	es
hoy.	Jesús,	el	«Novio»	de	la	iglesia,	se	ha	ido	al	cielo.	Su	pueblo	ayuna	como



parte	de	su	anhelo	y	expectación	por	el	regreso	de	Jesús.	John	Piper	escribió:	«El
ayuno	cristiano	es	en	su	raíz	el	hambre	de	la	añoranza	por	Dios»[6].	A	veces,	el
ayuno	parece	la	única	manera	de	reaccionar	al	dolor	de	nuestro	corazón	por	la
consumación	de	todas	las	cosas,	por	el	momento	en	que	al	fin	estemos	con	Dios
y	todas	las	cosas	sean	restauradas,	hechas	nuevas	y	corregidas.	Hasta	que	el
Novio	vuelva	por	su	novia,	él	sabe	que	este	anhelo	por	él	inclinará	nuestro
corazón,	con	el	resultado	de	que	«ayunaremos».

Las	únicas	instrucciones	que	dio	Jesús,	además	de	las	ya	mencionadas,	están	en
Mateo	6:16-18.	Ahí,	Jesús	nos	da	una	orden	negativa,	una	orden	positiva	y	una
promesa.	La	orden	negativa	está	primero:	«Cuando	ayunen,	no	pongan	cara	triste
como	hacen	los	hipócritas,	que	demudan	sus	rostros	para	mostrar	que	están
ayunando.	Les	aseguro	que	éstos	ya	han	obtenido	toda	su	recompensa»
(versículo	16,	NVI).	Cuando	ayune,	no	lo	anuncie	por	medio	de	su	aspecto	físico
o	de	su	manera	de	actuar.	No	se	muestre	abatido.	No	hable	del	hambre	que	tiene.
No	descuide	su	apariencia.

La	orden	positiva	viene	a	continuación:	«Pero	tú,	cuando	ayunes,	péinate	y
lávate	la	cara.	Así,	nadie	se	dará	cuenta	de	que	estás	ayunando,	excepto	tu	Padre,
quien	sabe	lo	que	haces	en	privado»	(versículos	17-18).	En	lugar	de	tener	el
aspecto	de	un	mendigo	hambriento,	muéstrese	de	tal	manera	que	nadie	pueda
decir	por	su	apariencia	que	usted	está	ayunando.	El	único	Observador	de	su
ayuno	debería	ser	el	Dios	Secreto.	Nadie	más	debe	saber	que	usted	está
ayunando,	a	menos	que	sea	absolutamente	inevitable	o	necesario.	Si	está	casado
o	si	alguien	habitualmente	cocina	para	usted,	la	cortesía	tal	vez	le	obligue	a
avisarle	a	su	cónyuge	o	a	esa	persona	sobre	su	ayuno.	El	problema	no	es	si	otra
persona	sabe	o	le	pregunta	acerca	de	su	ayuno,	sino	si	usted	quiere	que	esa
persona	lo	sepa	o	se	lo	pregunte	para	parecer	más	espiritual.	En	el	primer	caso,
simplemente	está	dando	la	información	que	alguien	necesita	o	pide;	en	el
segundo,	pone	al	descubierto	la	hipocresía	y	desobedece	la	orden	que	Jesús	dio
al	comienzo	de	este	mismo	capítulo	de	Mateo:	«¡Tengan	cuidado!	No	hagan	sus
buenas	acciones	en	público	para	que	los	demás	los	admiren,	porque	perderán	la
recompensa	de	su	Padre,	que	está	en	el	cielo»	(6:1).

Luego,	Jesús	nos	dio	una	promesa	acerca	del	ayuno:	«Tu	Padre,	quien	todo	lo	ve,
te	recompensará»	(versículo	18).	Él	no	dijo	cuándo	ni	cómo	lo	recompensará	el
Padre,	pero	Jesús	prometió	que	«tu	Padre,	quien	todo	lo	ve,	te	recompensará»
(énfasis	añadido).	Tan	incuestionable	como	cualquier	promesa	de	las	Escrituras
es	la	promesa	de	que	Dios	lo	bendecirá	y	lo	recompensará	cuando	usted	ayune



según	su	Palabra.

Es	interesante	que	Jesús	no	nos	haya	dado	ninguna	orden	sobre	con	qué
frecuencia	o	de	qué	manera	deberíamos	ayunar.	Como	las	demás	Disciplinas
Espirituales,	el	ayuno	nunca	debería	degenerar	en	una	rutina	vacía	y	legalista.
Dios	ofrece	bendecirnos	por	medio	del	ayuno	tantas	veces	como	lo	deseemos.

Dado	que	Jesús	no	nos	dio	instrucciones	específicas	sobre	el	tema,	¿cuánto
tiempo	deberíamos	ayunar?	En	la	Biblia	encontramos	ejemplos	de	ayunos	que
duraron	un	día	o	parte	de	un	día	(vea	Jueces	20:26;	1	Samuel	7:6;	2	Samuel	1:12;
3:35;	Nehemías	9:1;	Jeremías	36:6),	un	ayuno	de	una	noche	(vea	Daniel	6:18-
24),	ayunos	de	tres	días	(vea	Ester	4:16;	Hechos	9:9),	ayunos	de	siete	días	(vea
1	Samuel	31:13;	2	Samuel	12:16-23),	un	ayuno	de	catorce	días	(vea	Hechos
27:33-34),	un	ayuno	de	veintiún	días	(vea	Daniel	10:3-13),	ayunos	de	cuarenta
días	(vea	Deuteronomio	9:9;	1	Reyes	19:8;	Mateo	4:2)	y	ayunos	de	duración	no
especificada	(vea	Mateo	9:14;	Lucas	2:37;	Hechos	13:2;	14:23).	En	sentido
literal,	la	abstinencia	de	una	comida	con	fines	espirituales	constituye	un	ayuno.
Así	que	la	duración	de	su	ayuno	depende	de	usted	y	de	la	guía	del	Espíritu
Santo.

EL	AYUNO	DEBE	HACERSE	CON	UN	PROPÓSITO

El	ayuno	bíblico	es	más	que	abstenerse	de	ingerir	comida.	Si	usted	no	tiene	un
propósito	espiritual	para	ayunar,	no	es	más	que	un	ayuno	para	bajar	de	peso.	Será
como	el	hombre	que	le	dijo	a	un	escritor	del	tema	del	ayuno:

Yo	ayuné	en	varias	oportunidades	y	no	pasó	nada.	Solo	pasé	hambre.	[...]	Hace
varios	años,	escuché	a	un	par	de	pastores	hablando	sobre	el	ayuno.	Por
recomendación	de	ellos,	intenté	mi	primer	ayuno.	Dijeron	que	era	un
mandamiento	que	estaba	en	la	Biblia	y	que	debía	ser	practicado	por	todos	los
cristianos.	Como	yo	era	cristiano,	decidí	intentarlo.	Después	de	posponerlo
durante	varios	días,	me	armé	del	valor	suficiente	como	para	empezar.	No	pude
sentarme	con	mi	familia	a	la	hora	del	desayuno	porque	no	creía	tener	una



voluntad	suficientemente	fuerte	como	para	abstenerme	de	comer,	así	que	me	fui
a	trabajar.	El	descanso	para	el	café	fue	casi	insoportable,	y	dije	una	mentirita
para	explicar	por	qué	no	salía	con	los	demás.	Lo	único	en	lo	que	podía	pensar
era	en	cuánta	hambre	tenía.	Me	dije	a	mí	mismo:	«Si	logro	sobrevivir	a	este	día,
nunca	intentaré	esto	de	nuevo».	La	tarde	fue	todavía	peor.	Trataba	de
concentrarme	en	mi	trabajo,	pero	lo	único	que	podía	escuchar	era	el	rugido	de	mi
estómago.	Mi	esposa	cocinó	para	ella	y	para	nuestro	hijo,	y	apenas	podía
soportar	el	aroma	de	la	comida.	Supuse	que	si	llegaba	hasta	la	medianoche,
habría	ayunado	todo	el	día.	Lo	hice,	pero	inmediatamente	después	de	que	dieran
las	doce,	ataqué	la	comida.	No	creo	que	ese	día	de	ayuno	me	haya	ayudado	ni	un
poco[7].

Por	supuesto,	es	probable	que	él	tenga	razón.	Este	hombre	no	tuvo	un	propósito
bíblico	para	su	ayuno.	Sin	un	propósito,	el	ayuno	puede	ser	una	experiencia
miserable	y	egocéntrica	si	se	trata	únicamente	de	fuerza	de	voluntad	y
resistencia.

Tener	un	propósito	bíblico	para	ayunar	puede	ser	el	concepto	más	importante
que	saque	de	este	capítulo.	Así	es	como	funciona	en	la	vida	real:	cuando	está
ayunando	y	le	duele	la	cabeza	o	le	gruñe	el	estómago,	y	usted	piensa:	¡Tengo
hambre!,	es	probable	que	a	continuación	piense:	Ah	sí,	tengo	hambre	porque	hoy
estoy	ayunando.	Entonces,	lo	siguiente	que	debería	pensar	es:	Y	estoy	ayunando
por	este	propósito:	_________________.

Si	no	tiene	un	claro	propósito	bíblico,	el	ayuno	se	convierte	en	un	fin	en	sí
mismo.	Lo	único	que	logra	con	cada	punzada	de	hambre	es	calcular	el	tiempo
que	falta	hasta	que	pueda	comer.	Ese	tipo	de	pensamiento	desconecta	el
evangelio	de	la	experiencia	de	su	mente	y	su	corazón,	y	cae	en	el	engaño	de	que
quizá	su	sufrimiento	logre	ganar	el	favor	de	Dios.

Aunque	el	malestar	físico	sea	desagradable	(quizá,	incluso,	doloroso),	es
importante	que	sienta	algún	grado	de	hambre	durante	su	ayuno[8].	El	hambre	le
sirve	como	un	recordatorio	constante	de	su	propósito	espiritual.	Por	ejemplo,	si
su	objetivo	es	orar	por	su	cónyuge,	cada	vez	que	le	ruge	el	estómago	o	le	duele
la	cabeza,	su	hambre	le	recuerda	que	está	ayunando,	lo	que	a	su	vez	le	recuerda
que	está	ayunando	por	el	propósito	de	orar	por	su	cónyuge,	y	entonces	orará.	Así
que,	cada	vez	que	siente	hambre	durante	su	ayuno	(ya	sea	que	esté	trabajando,



manejando	el	auto,	hablando	con	alguien,	sentado	frente	a	la	computadora,
caminando	o	lo	que	sea),	se	acordará	de	su	propósito;	en	este	caso,	de	orar	por	su
cónyuge.	Como	consecuencia,	el	hambre	lo	motivará	a	orar	por	su	cónyuge
mucho	más	seguido	de	lo	que	lo	haría	en	otro	caso,	que	es	exactamente	lo	que
usted	quería	hacer.

La	Biblia	establece	muchos	propósitos	para	ayunar.	Yo	los	he	condensado	en
diez	categorías	importantes.	Tenga	en	cuenta	que	ninguno	de	los	propósitos	es
obtener	el	favor	de	Dios.	Es	inútil	ayunar	como	una	manera	de	impresionar	a
Dios	y	lograr	su	aceptación.	La	fe	en	la	obra	de	Jesucristo	nos	hace	aceptables
ante	Dios,	no	nuestros	esfuerzos,	a	pesar	de	lo	intensos	o	sinceros	que	sean.	El
ayuno	no	produce	ningún	beneficio	eterno	para	nosotros	hasta	que	nos
acerquemos	a	Dios	por	medio	del	arrepentimiento	y	de	la	fe	(vea	Efesios	2:1-10
y	Tito	3:5-7).	Solo	después	de	que	Dios	nos	da	vida	por	medio	de	Cristo
podemos	dedicarnos	al	ayuno	cristiano.	Y	entonces,	según	John	Piper:	«Esta	es
la	esencia	del	ayuno	cristiano:	anhelamos,	ansiamos	y	ayunamos	para	saber	más
y	más	de	todo	lo	que	es	Dios	para	nosotros	en	Jesús.	Pero	solo	porque	él	ya	nos
sujetó	y	nos	atrae	siempre	hacia	adelante	y	hacia	arriba	a	“toda	la	plenitud	de
Dios”»[9].

Entonces,	cada	vez	que	usted	ayune	como	cristiano,	debería	hacerlo	al	menos
por	uno	de	los	siguientes	propósitos	bíblicos.

Para	fortalecer	la	oración

Juan	Calvino	escribió:	«Cada	vez	que	los	hombres	van	a	orar	a	Dios	con
respecto	a	cualquier	asunto	importante,	sería	conveniente	aplicar	el	ayuno	junto
con	la	oración»[10].	El	ayuno	tiene	algo	que	agudiza	el	filo	de	nuestra
intercesión	y	nos	hace	más	apasionados	en	nuestras	súplicas.	Por	eso	el	pueblo
de	Dios	ha	utilizado	muchas	veces	el	ayuno	cuando	ha	sentido	una	urgencia
especial	sobre	los	asuntos	que	elevan	ante	el	Padre.

Cuando	Esdras	estaba	a	punto	de	dirigir	a	un	grupo	de	exiliados	de	regreso	a
Jerusalén,	proclamó	un	ayuno	con	el	fin	de	que	el	pueblo	buscara	fervientemente
al	Señor	para	llegar	a	su	destino	a	salvo.	Durante	ese	viaje	de	casi	mil	quinientos
kilómetros,	iban	a	tener	que	enfrentar	muchos	peligros	sin	protección	militar.	Su



vulnerabilidad	significaba	que	esta	no	era	una	cuestión	común	y	corriente.
Esdras	8:23	relata:	«Ayunamos,	pues,	y	pedimos	a	nuestro	Dios	acerca	de	esto,	y
El	escuchó	nuestra	súplica»	(LBLA).

La	Biblia	no	enseña	que	el	ayuno	es	una	especie	de	huelga	de	hambre	espiritual
que	obliga	a	Dios	a	hacer	lo	que	le	pedimos.	Si	se	trata	de	algo	que	está	fuera	de
la	voluntad	de	Dios,	nuestro	ayuno	no	hará	que	él	se	lo	replantee.	El	ayuno	no
cambia	tanto	el	oír	de	Dios	como	nuestra	oración.	Una	de	las	formas	en	que	la
cambia,	como	explica	John	Piper,	es	que	el	ayuno	«es	un	intensificador	del	deseo
espiritual»[11].	En	su	libro	God’s	Chosen	Fast	(El	ayuno	escogido	por	Dios),
Arthur	Wallis	concuerda:

El	ayuno	fue	planeado	para	aportar	un	tono	de	urgencia	e	insistencia	a	nuestra
oración,	y	para	darle	fuerza	a	nuestra	súplica	ante	el	tribunal	celestial.	El	hombre
que	ora	y	ayuna	le	avisa	al	cielo	que	está	hablando	seriamente.	[...]	No	solo	eso,
sino	que	también	está	expresando	su	seriedad	de	una	manera	designada	por	Dios.
Está	usando	un	instrumento	que	Dios	ha	escogido	para	hacer	que	su	voz	sea
escuchada	en	el	cielo[12].

Observe	que	el	ayuno	bíblico	es	una	idea	de	Dios.	Cuando	sentimos	la	necesidad
de	fortalecer	nuestras	oraciones,	Dios	dice	en	las	Escrituras	que	usemos	la	fuerza
del	ayuno.	El	ayuno	bíblico	no	es	un	producto	de	la	imaginación	del	hombre
como	forma	de	persuadir	a	Dios,	similar	a	los	esfuerzos	que	hicieron	los	profetas
de	Baal	cuando,	en	su	famoso	enfrentamiento	con	Elías	en	el	monte	Carmelo,	se
hicieron	daño	a	sí	mismos	con	espadas	en	un	vano	intento	por	despertar	a	su	dios
(vea	1	Reyes	18:28).	A	nuestro	Señor	siempre	lo	complace	escuchar	las
oraciones	de	su	pueblo.	Pero	también	lo	complace	que	elijamos	realzar	nuestras
oraciones	de	una	manera	que	él	mismo	ordenó.

Otros	personajes	bíblicos	que	sumaron	el	ayuno	a	la	oración	incluyen	a
Nehemías,	quien	estuvo	«ayunando	y	orando	delante	del	Dios	del	cielo»
(Nehemías	1:4,	LBLA).	Daniel	se	dedicó	a	rogarle	a	Dios	«en	oración	y	súplicas,
en	ayuno»	(Daniel	9:3,	LBLA).	En	una	orden	directa	y	divina	que	recibió	el
profeta	Joel,	Dios	le	dijo	a	Israel:	«Vuélvanse	a	mí	ahora,	mientras	haya	tiempo;
entréguenme	su	corazón.	Acérquense	con	ayuno,	llanto	y	luto»	(Joel	2:12).	No



fue	hasta	«después	de	pasar	más	tiempo	en	ayuno	y	oración»	que	los	de	la	iglesia
de	Antioquía	«impusieron	las	manos»	sobre	Bernabé	y	Saulo	de	Tarso	y	«los
enviaron»	a	su	primer	viaje	misionero	(Hechos	13:3).

De	todos	los	propósitos	para	ayunar	que	hay	en	las	Escrituras,	el	ayuno	para
fortalecer	la	oración	es	definitivamente	el	más	enfatizado.	De	hecho,	todos	los
otros	propósitos	bíblicos	para	el	ayuno	tienen	que	ver	con	la	oración	de	una	u
otra	manera.	El	ayuno	es	uno	de	los	mejores	aliados	que	podemos	introducir	en
nuestra	vida	de	oración.	No	obstante,	y	a	pesar	de	su	poder	potencial,	pocos
parecen	dispuestos	a	disfrutar	de	sus	beneficios.	Citando	a	Arthur	Wallis
nuevamente:

Al	darnos	el	privilegio	de	ayunar	así	como	de	orar,	Dios	ha	incorporado	un	arma
poderosa	a	nuestro	arsenal	espiritual.	En	su	necedad	e	ignorancia,	la	iglesia
largamente	lo	consideró	obsoleto.	Lo	ha	arrojado	a	algún	rincón	oscuro	para	que
se	oxide,	y	ahí	quedó,	abandonado	y	olvidado	durante	siglos.	Este	tiempo	de
crisis	inminente	para	la	iglesia	y	para	el	mundo	exige	que	sea	recuperado[13].

Para	buscar	la	guía	de	Dios

El	segundo	propósito	para	ayunar	es	discernir	la	voluntad	de	Dios	con	mayor
claridad.	En	Jueces	20,	las	otras	once	tribus	de	Israel	se	prepararon	para	ir	a	la
guerra	contra	la	tribu	de	Benjamín.	Los	soldados	se	reunieron	en	Guibeá	por
causa	de	un	pecado	estremecedor	que	habían	cometido	los	hombres	de	esa
ciudad	benjamita.	Ellos	buscaron	al	Señor	antes	de	entrar	en	guerra	y,	aunque
superaban	a	los	benjamitas	quince	a	uno,	perdieron	la	batalla	y	a	veintidós	mil
hombres.	Al	día	siguiente,	buscaron	al	Señor	con	oraciones	y	lágrimas,	pero,
nuevamente,	perdieron	la	batalla	y	sufrieron	miles	de	bajas.	Confundidos,	la
tercera	vez	no	solo	buscaron	la	guía	del	Señor	orando	y	llorando,	sino	que
además	«ayunaron	hasta	la	noche»	(versículo	26).	Preguntaron:	«¿Debemos
volver	a	pelear	contra	nuestros	parientes	de	Benjamín	o	debemos	detenernos?».
Entonces	el	Señor	dejó	clara	su	voluntad:	«¡Vayan!	Mañana	se	los	entregaré»
(versículo	28).	Solo	después	de	que	lo	buscaron	ayunando,	el	Señor	le	dio	la
victoria	a	Israel.



Según	Hechos	14:23,	antes	de	que	Pablo	y	Bernabé	nombraran	ancianos	en	las
iglesias	que	habían	fundado,	primero	oraron	y	ayunaron	para	recibir	la	guía	de
Dios.

David	Brainerd	oró	y	ayunó	para	discernir	la	directiva	del	Señor	acerca	de	su
ingreso	al	ministerio.	El	lunes	19	de	abril	de	1742,	escribió	en	su	diario:	«Aparté
este	día	para	ayunar	y	orar	a	Dios	para	pedirle	su	gracia,	especialmente	para	que
me	preparara	para	el	trabajo	del	ministerio,	para	que	me	diera	su	ayuda	y
dirección	divina	en	mis	preparativos	para	esa	gran	obra,	y	para	que,	en	su
tiempo,	me	enviara	a	su	cosecha»[14].	Sobre	su	experiencia	con	el	ayuno	de
aquel	día,	contó:

Sentí	el	poder	de	la	intercesión	por	las	preciosas	almas	inmortales,	por	el	avance
del	reino	de	mi	amado	Señor	y	Salvador	en	el	mundo;	y	también	la	más	dulce
resignación,	y	aun	el	consuelo	y	el	gozo,	de	pensar	en	sufrir	adversidades,
angustia	y	hasta	la	muerte	misma,	por	fomentarlo.	[...]	Mi	alma	fue	llevada	muy
lejos	del	mundo;	intenté	aprehender	miles	de	almas.	Creo	que	me	expandí	más
por	los	pecadores	que	por	los	hijos	de	Dios;	aunque	sentí	que	podía	pasarme	la
vida	llorando	por	ambos.	Disfruté	dulcemente	la	comunión	con	mi	amado
Salvador.	Creo	que	nunca	en	mi	vida	me	sentí	tan	apartado	de	este	mundo	y	tan
resignado	a	Dios	en	todo[15].

Algunas	semanas	después,	el	14	de	junio,	Brainerd	volvió	a	ayunar	con	el
propósito	de	buscar	la	dirección	de	Dios	para	el	ministerio	al	cual	él	creía	que
Dios	lo	había	designado:	«Aparté	este	día	para	ayunar	y	orar	en	secreto,	para
rogarle	a	Dios	que	me	dirigiera	y	me	bendijera	en	cuanto	a	la	gran	tarea	que
preveía,	la	de	predicar	el	evangelio»[16].	Mientras	su	cuerpo	ayunaba,	su	alma
se	deleitaba:	«El	Señor	me	visitó	maravillosamente	en	oración;	creo	que	mi	alma
nunca	antes	sintió	un	sufrimiento	como	ese:	no	sentí	ninguna	limitación,	pues	los
tesoros	de	la	gracia	divina	se	abrieron	para	mí:	luché	por	los	amigos	ausentes,
por	la	cosecha	de	las	almas,	por	las	multitudes	de	pobres	almas	y	por	muchos
que	yo	creía	que	eran	los	hijos	de	Dios	en	muchos	lugares	lejanos»[17].

El	ayuno	no	le	asegura	la	certeza	de	recibir	una	guía	tan	clara	de	parte	de	Dios	y
confirmación	de	dirección	como	la	recibió	Brainerd	en	esta	ocasión.	Sin



embargo,	si	se	practica	correctamente,	en	verdad	nos	hace	más	receptivos	a
Aquel	que	le	fascina	guiarnos.

Para	expresar	el	duelo

Tres	de	las	primeras	cuatro	referencias	bíblicas	sobre	el	ayuno	lo	relacionan	con
una	expresión	del	duelo.	Como	se	menciona	en	Jueces	20:26,	el	motivo	por	el
que	los	israelitas	lloraron	y	ayunaron	delante	de	Dios	no	solo	fue	para	buscar	su
guía,	sino	para	expresar	su	duelo	por	los	cuarenta	mil	hermanos	que	habían
perdido	en	la	guerra.	Después	de	que	los	filisteos	mataron	a	Saúl	y	a	sus	hijos	en
la	batalla,	los	hombres	de	Jabes	de	Galaad	caminaron	toda	la	noche	para
recuperar	los	cuerpos.	Luego	de	enterrarlos,	1	Samuel	31:13	dice	que	hicieron
duelo	cuando	«ayunaron	por	siete	días».	Segunda	de	Samuel	habla	de	la	reacción
de	David	y	sus	hombres	cuando	escucharon	la	noticia:	«Rasgaron	sus	ropas	en
señal	de	dolor.	Hicieron	duelo,	lloraron	y	ayunaron	todo	el	día	por	Saúl	y	su	hijo
Jonatán,	también	por	el	ejército	del	SEÑOR	y	por	la	nación	de	Israel,	porque	ese
día	habían	muerto	a	espada»	(2	Samuel	1:11-12).

El	dolor	causado	por	otros	sucesos	además	de	la	muerte	también	puede
expresarse	por	medio	del	ayuno.	Por	ejemplo,	los	cristianos	han	ayunado	en
aflicción	por	sus	pecados.	Hacerlo	de	esa	manera	no	debería	ser	visto	como	un
intento	de	pagar	por	nuestros	pecados,	porque	nosotros	no	podemos	pagar	ese
precio	y	porque	Cristo	ya	lo	ha	hecho,	una	vez	por	todas	(vea	Hebreos	9:12;
10:10;	1	Pedro	3:18).	Dios	prometió	que	«si	confesamos	nuestros	pecados	a
Dios,	él	es	fiel	y	justo	para	perdonarnos	nuestros	pecados	y	limpiarnos	de	toda
maldad»	(1	Juan	1:9).	Eso	no	quiere	decir	que	la	confesión	sea	algo	trivial	y
fácil,	la	simple	articulación	de	unas	palabras,	un	ritual	verbal.	Solamente
reconocer	no	es	confesar.	Si	miramos	la	confesión	de	una	manera	frívola	y	no
apreciamos	cuánto	le	costó	nuestro	pecado	a	Cristo,	lo	deshonramos.	Aunque	no
sea	una	autoflagelación	espiritual,	la	confesión	bíblica	sí	implica	algún	grado	de
dolor	por	el	pecado	cometido.	Puesto	que	el	ayuno	puede	ser	una	expresión	del
duelo,	nunca	es	inapropiado	que	el	ayuno	sea	una	parte	voluntaria	y	sincera	de	la
confesión.	Algunas	veces,	sentía	una	pena	tan	profunda	por	mi	pecado	que	las
palabras	solas	parecían	impotentes	para	expresarle	a	Dios	lo	que	yo	quería.	Y
aunque	eso	no	me	hizo	más	merecedor	del	perdón,	el	ayuno	transmitió	el	duelo	y



la	confesión	que	las	palabras	solas	no	podían.

El	ayuno	también	puede	ser	un	medio	para	expresar	el	duelo	por	los	pecados	de
otros,	así	como	por	los	pecados	de	personas	que	pertenecen	a	su	iglesia	o	por	los
de	su	país.	Cuando	el	envidioso	rey	Saúl	trataba	de	matar	injustamente	a	David,
la	reacción	de	su	hijo	Jonatán	fue	que	«se	negó	a	comer	durante	ese	segundo	día
del	festival,	porque	estaba	destrozado	por	la	vergonzosa	conducta	de	su	padre
hacia	David»	(1	Samuel	20:34),	lo	que	implica	que	ayunó	porque	le	dolía	el
tratamiento	inmoral	de	su	padre	hacia	David.

Caffy	y	yo	tenemos	una	amiga	que	es	cristiana	desde	hace	pocos	años.	Cuando
ella	se	apartó	de	su	profesión	de	fe,	expresamos	nuestro	dolor	y	oramos	por	ella
con	un	ayuno	compartido	que	duró	varios	días.	Aunque	la	habíamos	confrontado
sobre	su	situación	en	varias	oportunidades,	luego	de	haber	sido	restaurada	nos
contó	que	saber	que	nosotros	y	otras	personas	de	la	iglesia	habíamos	ayunado
por	ella	fue	una	de	las	principales	influencias	que	Dios	usó	para	hacerla	regresar
a	la	congregación.	Además,	nuestra	iglesia	ha	guardado	grupalmente	algunos
días	de	ayuno	ocasionales,	en	parte	para	expresarle	al	Señor	nuestro	duelo	por
los	pecados	de	nuestra	nación.

Ya	que	el	ayuno,	así	como	el	llanto,	suele	ser	un	instrumento	para	expresarle	de
manera	física	a	Dios	la	profundidad	de	nuestros	sentimientos,	también	es
apropiado	que	las	oraciones	apesadumbradas	estén	acompañadas	por	el	ayuno
como	por	lágrimas.

Para	buscar	liberación	o	protección

En	los	tiempos	bíblicos,	uno	de	los	ayunos	más	comunes	era	ayunar	para	pedir
salvación	de	los	enemigos	o	de	las	circunstancias.	Luego	de	recibir	la	noticia	de
que	un	gran	ejército	venía	contra	él,	el	rey	Josafat	«quedó	aterrado	con	la	noticia
y	le	suplicó	al	SEÑOR	que	lo	guiara.	También	ordenó	a	todos	en	Judá	que
ayunaran.	De	modo	que	los	habitantes	de	todas	las	ciudades	de	Judá	fueron	a
Jerusalén	para	buscar	la	ayuda	del	SEÑOR»	(2	Crónicas	20:3-4).

Antes	leímos	sobre	el	ayuno	al	que	convocó	Esdras	cuando	guió	a	un	grupo	de
exiliados	de	regreso	a	Jerusalén.	Allí,	nos	enteramos	de	que	ellos	oraron	para



fortalecer	sus	oraciones.	Pero	preste	atención	que,	a	partir	del	contexto	más
amplio	de	Esdras	8:21-23,	la	oración	que	querían	fortalecer	con	el	ayuno	era
para	pedir	la	protección	de	Dios:

Allí,	junto	al	canal	de	Ahava,	di	órdenes	de	que	todos	ayunáramos	y	nos
humilláramos	ante	nuestro	Dios.	En	oración	le	pedimos	a	Dios	que	nos	diera	un
buen	viaje	y	nos	protegiera	en	el	camino	tanto	a	nosotros	como	a	nuestros	hijos	y
nuestros	bienes.	Pues	me	dio	vergüenza	pedirle	al	rey	soldados	y	jinetes	que	nos
acompañaran	y	nos	protegieran	de	los	enemigos	durante	el	viaje.	Después	de
todo,	ya	le	habíamos	dicho	al	rey	que	«la	mano	protectora	de	nuestro	Dios	está
sobre	todos	los	que	lo	adoran,	pero	su	enojo	feroz	se	desata	contra	quienes	lo
abandonan».	Así	que	ayunamos	y	oramos	intensamente	para	que	nuestro	Dios
nos	cuidara,	y	él	oyó	nuestra	oración.

Probablemente,	uno	de	los	ayunos	corporativos	más	conocidos	de	las	Escrituras
es	el	de	Ester	4:16,	y	su	propósito	fue	pedirle	a	Dios	que	los	protegiera	y	los
liberara.	La	reina	Ester	llamó	al	ayuno	para	apoyar	el	pedido	que	le	había	hecho
a	Dios	de	protegerla	contra	la	ira	del	rey.	Hizo	un	plan,	arriesgándose	a	morir,
para	entrar	en	la	corte	del	rey	Jerjes	sin	ser	invitada	para	pedirle	que	liberara	a
los	judíos	del	exterminio.	Le	dijo	a	su	primo	Mardoqueo:	«Ve	y	reúne	a	todos	los
judíos	que	están	en	Susa	y	hagan	ayuno	por	mí.	No	coman	ni	beban	durante	tres
días,	ni	de	noche	ni	de	día;	mis	doncellas	y	yo	haremos	lo	mismo.	Entonces,
aunque	es	contra	la	ley,	entraré	a	ver	al	rey.	Si	tengo	que	morir,	moriré».

Cuando	nuestra	iglesia	hace	un	día	de	ayuno	en	aflicción	por	los	pecados	de
nuestro	país,	también	incluimos	oraciones	pidiéndole	a	Dios	que	nos	proteja	y
nos	libre	de	los	enemigos	que	puedan	surgir	a	causa	de	nuestros	pecados.
Sabemos	que	Dios	a	menudo	disciplinaba	a	Israel.	Quizá	no	pensemos	en	la
realidad	de	un	pecado	a	nivel	nacional	tan	seguido	como	deberíamos,	y	de	cómo
los	cristianos	experimentaremos	parte	de	cualquier	juicio	nacional	que	venga,
aunque	nosotros	no	contribuyamos	de	manera	directa	al	pecado	nacional.

Pero	no	todos	los	ayunos	que	buscan	la	liberación	o	la	protección	de	Dios	son
ayunos	colectivos.	David	escribió	el	Salmo	109	para	suplicar	ser	aliviado	a	nivel
personal	de	un	grupo	de	enemigos	y	de	su	líder	en	particular.	Hizo	un	ayuno



privado	acompañando	su	oración,	como	lo	indica	el	versículo	24:	«Mis	rodillas
están	débiles	de	tanto	ayunar	y	estoy	reducido	a	piel	y	huesos».	Al	parecer,	este
era	un	ayuno	atípicamente	largo.

El	ayuno,	y	no	los	esfuerzos	de	la	carne,	debería	ser	una	de	nuestras	primeras
defensas	cuando	nuestros	familiares,	compañeros	de	escuela,	vecinos	o	colegas
nos	«persiguen»	a	causa	de	nuestra	fe.	Normalmente	nos	sentimos	tentados	a
contraatacar	con	enojo,	agredir	verbalmente,	acusar	de	vuelta	al	otro	e,	incluso,
entablar	acciones	legales.	Pero	en	lugar	de	recurrir	a	las	maniobras	políticas,	a
los	chismes	y	a	imitar	las	tácticas	mundanas	de	nuestros	enemigos,	deberíamos
pedirle	a	Dios	mediante	el	ayuno	que	nos	proteja	y	nos	libre.

Para	manifestar	arrepentimiento	y	el	regreso	a	Dios

Ayunar	con	este	propósito	es	similar	a	ayunar	con	el	propósito	de	expresar	dolor
por	el	pecado.	Pero	mientras	que	el	arrepentimiento	es	un	cambio	de	mentalidad
que	da	lugar	a	un	cambio	de	comportamiento,	el	ayuno	puede	representar	algo
más	que	solo	apenarse	por	el	pecado.	También	puede	señalar	un	compromiso	a	la
obediencia	y	una	nueva	dirección.

Los	israelitas	manifestaron	su	arrepentimiento	por	medio	del	ayuno	en	1	Samuel
7:6,	cuando	«sacaron	agua	y	la	derramaron	delante	del	SEÑOR,	ayunaron	aquel
día	y	dijeron	allí:	“Hemos	pecado	contra	el	SEÑOR”»	(LBLA).	En	Joel	2:12,	el
Señor	le	ordenó	específicamente	a	su	pueblo	que	representaran	su
arrepentimiento	y	su	regreso	a	él	por	medio	del	ayuno:	«Vuélvanse	a	mí	ahora,
mientras	haya	tiempo;	entréguenme	su	corazón.	Acérquense	con	ayuno,	llanto	y
luto».

Sin	duda,	el	ayuno	más	riguroso	que	se	ha	registrado	es	el	que	está	en	Jonás	3:5-
8,	y	es	un	ayuno	para	expresar	arrepentimiento.	Después	de	que	Dios	bendijo	la
prédica	de	Jonás	con	un	gran	despertar	espiritual:

La	gente	de	Nínive	creyó	el	mensaje	de	Dios	y	desde	el	más	importante	hasta	el
menos	importante	declararon	ayuno	y	se	vistieron	de	tela	áspera	en	señal	de



remordimiento.

Cuando	el	rey	de	Nínive	oyó	lo	que	Jonás	decía,	bajó	de	su	trono	y	se	quitó	sus
vestiduras	reales.	Se	vistió	de	tela	áspera	y	se	sentó	sobre	un	montón	de	cenizas.
Entonces	el	rey	y	sus	nobles	enviaron	el	siguiente	decreto	por	toda	la	ciudad:

«Nadie	puede	comer	ni	beber	nada,	ni	siquiera	los	animales	de	las	manadas	o	de
los	rebaños.	Tanto	el	pueblo	como	los	animales	tienen	que	vestirse	de	luto	y	toda
persona	debe	orar	intensamente	a	Dios,	apartarse	de	sus	malos	caminos	y
abandonar	toda	su	violencia».

El	ayuno	no	solo	puede	expresar	arrepentimiento;	puede	ser	en	vano	si	no
incluye	arrepentimiento.	Como	con	todas	las	Disciplinas	Espirituales,	ayunar	es
poco	más	que	una	«obra	muerta»	si	constantemente	endurecemos	nuestro
corazón	al	llamado	de	Dios	para	que	nos	ocupemos	de	un	pecado	específico	en
nuestra	vida.	Jamás	debemos	tratar	de	meternos	de	lleno	en	una	Disciplina
Espiritual	intentando	ahogar	la	condenación	del	Espíritu	Santo	a	renunciar	al
pecado.	Pervertimos	la	esencia	misma	del	ayuno	si	tratamos	de	usarlo	como
contrapeso	de	la	mortificación	contra	un	aspecto	pecaminoso	de	la	vida	que
queremos	seguir	alimentando.	Thomas	Boston,	un	escocés	partidario
incondicional	de	los	pastores–escritores	puritanos,	dijo:

En	vano	ayunarán	y	pretenderán	ser	humillados	por	nuestros	pecados,	y	harán
confesión	sobre	ellos,	si	nuestro	amor	al	pecado	no	se	convierte	en	odio;	nuestra
afición	por	él,	en	asco;	y	nuestro	aferramiento	a	él,	en	anhelo	por	liberarnos	de
él;	con	el	firme	propósito	de	resistir	los	mecanismos	que	tiene	en	nuestro
corazón	y,	de	allí,	los	arranques	en	nuestra	vida;	y	si	no	nos	volvemos	a	Dios
como	nuestro	legítimo	Señor	y	Maestro,	y	volvemos	a	nuestra	labor
nuevamente[18].

Para	humillarse	uno	mismo	ante	Dios



El	ayuno,	cuando	se	practica	por	los	motivos	correctos,	es	una	expresión	física
de	humildad	delante	de	Dios,	de	la	misma	manera	que	arrodillarse	o	postrarse	en
oración	puede	reflejar	humildad	ante	él.	Así	como	hay	veces	que	usted	desea
manifestar	su	humildad	orando	de	rodillas	o	inclinando	su	rostro	ante	el	Señor,
también	hay	veces	en	las	que	puede	querer	expresar	un	sentido	de	humildad
delante	del	Señor	en	cada	actividad	a	lo	largo	del	día	por	medio	del	ayuno.

Muchas	personas	que	están	acostumbradas	a	expresar	humildad	arrodillándose
en	oración	tal	vez	pregunten	por	qué	querríamos	expresar	humildad	todo	el	día
mediante	un	ayuno.	En	cambio,	Juan	Calvino	hizo	una	pregunta	mejor:	¿Por	qué
no?	«Porque	si	[el	ayuno]	es	un	ejercicio	santo,	tanto	para	humillar	a	los
hombres	como	para	confesar	su	humildad,	¿por	qué	deberíamos	usarlo	menos	de
lo	que	lo	hicieron	los	antiguos	en	necesidades	similares?	[...]	¿Qué	razón	hay	por
la	que	nosotros	no	deberíamos	hacer	lo	mismo?»[19].

Uno	de	los	hombres	más	malvados	de	la	historia	judía,	el	rey	Acab,	finalmente
se	humilló	a	sí	mismo	delante	de	Dios	y	demostró	su	humildad	ayunando:

Cuando	Acab	escuchó	estas	palabras,	se	rasgó	las	vestiduras,	se	vistió	de	luto	y
ayunó.	Dormía	vestido	así,	y	andaba	deprimido.	Entonces	la	palabra	del	SEÑOR
vino	a	Elías	el	tisbita	y	le	dio	este	mensaje:	«¿Has	notado	cómo	Acab	se	ha
humillado	ante	mí?	Por	cuanto	se	ha	humillado,	no	enviaré	esta	desgracia
mientras	él	viva,	sino	que	la	enviaré	a	su	familia	durante	el	reinado	de	su	hijo».

(1	Reyes	21:27-29,	NVI)

Por	otro	lado,	uno	de	los	hombres	más	piadosos	de	Israel	se	humilló	a	sí	mismo
delante	del	Señor	exactamente	de	la	misma	manera.	El	rey	David	escribió:
«vestía	de	cilicio;	humillé	mi	alma	con	ayuno»	(Salmo	35:13,	LBLA).

Recuerde	que	el	ayuno	en	sí	mismo	no	es	la	humildad	delante	de	Dios,	sino	que
debería	ser	una	expresión	de	humildad.	No	había	humildad	en	el	fariseo	de
Lucas	18:12,	quien	se	vanagloriaba	frente	a	Dios	en	oración	diciendo	que	él
ayunaba	dos	veces	a	la	semana.	El	escritor	David	Smith,	en	Fasting:	A	Neglected



Discipline	(El	ayuno:	una	disciplina	desatendida),	nos	recuerda:

Con	esto	no	debemos	concluir	que	el	acto	de	ayunar	tiene	algún	poder	virtuoso,
y	que	nosotros	nos	hemos	hecho	más	humildes;	el	hombre	caído	no	posee
ninguna	virtud	por	la	que	pueda	volverse	más	piadoso;	sin	embargo,	hay	virtud
en	los	instrumentos	de	la	gracia	previstos	por	Dios.	Si	nosotros,	por	el	poder	del
Espíritu	Santo,	avergonzamos	las	obras	de	la	carne	(mediante	el	ayuno),
creceremos	en	gracia,	pero	la	gloria	de	dicho	cambio	solamente	será	de
Dios[20].

Para	expresar	preocupación	por	la	obra	de	Dios

De	la	misma	manera	que	un	padre	puede	ayunar	y	orar	preocupado	por	la	obra
de	Dios	en	la	vida	de	un	hijo,	así	los	cristianos	pueden	ayunar	y	orar	porque
sienten	una	carga	por	la	obra	de	Dios	a	una	escala	relativamente	grande.	Por
ejemplo,	el	cristiano	puede	sentirse	obligado	a	ayunar	y	orar	por	la	obra	de	Dios
en	algún	lugar	que	haya	sufrido	una	tragedia,	una	decepción	o	una	derrota
aparente.

Este	fue	el	propósito	del	ayuno	de	Nehemías	cuando	escuchó	que,	a	pesar	de	que
muchos	exiliados	judíos	habían	vuelto	a	Jerusalén,	la	ciudad	aún	no	tenía
murallas	que	la	defendieran:

Me	dijeron:	«Las	cosas	no	andan	bien.	Los	que	regresaron	a	la	provincia	de	Judá
tienen	grandes	dificultades	y	viven	en	desgracia.	La	muralla	de	Jerusalén	fue
derribada,	y	las	puertas	fueron	consumidas	por	el	fuego».

Cuando	oí	esto,	me	senté	a	llorar.	De	hecho,	durante	varios	días	estuve	de	duelo,
ayuné	y	oré	al	Dios	del	cielo.



(Nehemías	1:3-4)

Después	de	su	ayuno,	Nehemías	se	puso	a	hacer	algo	tangible	y	público	para
fortalecer	la	obra	de	Dios	en	Jerusalén.

Daniel	también	sentía	una	pesada	carga	por	el	regreso	de	los	judíos	del	exilio	y
por	restaurar	Jerusalén.	También,	como	Nehemías,	expresó	esta	carga	ayunando:
«Así	que	dirigí	mis	ruegos	al	Señor	Dios,	en	oración	y	ayuno.	También	me	puse
ropa	de	tela	áspera	y	arrojé	cenizas	sobre	mi	cabeza»	(Daniel	9:3).

John	Piper	expresó	algunos	de	los	anhelos	que	llevan	en	el	alma	los	que	ayunan
por	su	preocupación	por	la	obra	de	Dios:

Mi	corazón	tiene	hambre	de	«toda	la	plenitud	de	Dios».	Ansío	una	obra	más
profunda	de	Dios	en	medio	de	su	pueblo.	Deseo	que	una	poderosa	marea	de
fervor	misionero	propague	la	pasión	por	la	supremacía	de	Cristo	en	todas	las
cosas,	para	la	alegría	de	todos	los	pueblos.	Anhelo	ver	que	se	produzca	semana
tras	semana	un	nuevo	nacimiento	inconfundible	y	sobrenatural	por	medio	del
testimonio	convincente	de	las	personas	transformadas	por	Dios,	en	cualquier
sitio	donde	él	sea	nombrado[21].

Claro,	no	podemos	ayunar	continuamente,	pero	es	posible	que	el	Señor,	al	menos
de	vez	en	cuando,	nos	dé	una	preocupación	tan	grande	por	su	obra	que	nuestro
interés	normal	por	la	comida	parezca	secundario	en	comparación.

Para	atender	las	necesidades	de	otros

Los	que	piensan	que	las	Disciplinas	Espirituales	promueven	la	tendencia	a	la
introspección	o	a	la	independencia	deberían	tomar	en	cuenta	Isaías	58.	En	el
pasaje	más	extenso	de	las	Escrituras	que	se	ocupa	exclusivamente	del	ayuno,



Dios	hace	énfasis	en	ayunar	con	el	propósito	de	satisfacer	las	necesidades	de
otros.	Las	personas	a	las	que	originalmente	se	dirigía	esta	sección	se	habían
quejado	con	el	Señor	porque	habían	ayunado	y	se	habían	humillado	ante	él,	pero
él	no	les	había	respondido.	La	razón	por	la	que	Dios	no	los	había	escuchado	era
por	su	desobediencia.	Sus	vidas	seguían	contrastando	hipócritamente	con	su
ayuno	y	oración.	El	Señor	les	dijo	en	los	versículos	3-4:	«Es	porque	ayunan	para
complacerse	a	sí	mismos.	Aun	mientras	ayunan,	oprimen	a	sus	trabajadores.	¿De
qué	les	sirve	ayunar,	si	siguen	con	sus	peleas	y	riñas?	Con	esta	clase	de	ayuno,
nunca	lograrán	nada	conmigo».	Así	que,	aunque	ayunaban,	también	discutían,
peleaban	y	trataban	mal	a	otros.	Pero	el	Señor	no	dejará	que	nosotros	separemos
el	ayuno	del	resto	de	nuestra	vida.	Las	Disciplinas	Espirituales	no	son	algo
aparte.	El	Señor	no	bendecirá	la	práctica	de	ninguna	Disciplina,	incluido	el
ayuno,	si	ignoramos	lo	que	dice	su	Palabra	en	cuanto	a	las	relaciones	con	las
personas.

¿Qué	deberíamos	hacer?	¿Cómo	quiere	Dios	que	ayunemos?	En	los	versículos	6-
7,	el	Señor	preguntó:	«¿No	es	éste	el	ayuno	que	yo	escogí:	desatar	las	ligaduras
de	impiedad,	soltar	las	coyundas	del	yugo,	dejar	ir	libres	a	los	oprimidos,	y
romper	todo	yugo?	¿No	es	para	que	partas	tu	pan	con	el	hambriento,	y	recibas	en
casa	a	los	pobres	sin	hogar;	para	que	cuando	veas	al	desnudo	lo	cubras,	y	no	te
escondas	de	tu	semejante?»	(LBLA).	En	otras	palabras,	el	tipo	de	ayuno	que
agrada	a	Dios	es	el	que	da	lugar	a	la	preocupación	por	otros	y	no	solo	por
nosotros	mismos.

«Pero	—objeta	alguien—,	es	que	estoy	tan	ocupado	satisfaciendo	mis
necesidades	y	las	de	mi	familia	que	no	tengo	tiempo	para	atender	a	otras
personas».	Una	opción	posible	es	ayunar	durante	una	comida	o	por	un	día	y
atender	las	necesidades	de	otras	personas	durante	el	tiempo	que	usted
normalmente	usaría	para	comer.	De	esa	manera,	no	perderá	el	tiempo	que	dice
que	debe	dedicarle	a	sus	compromisos	habituales.	Hace	varios	meses,	empecé	a
programar	un	ayuno	habitual	por	semana	y	a	dedicar	uno	de	los	ratos	para	comer
durante	ese	día	para	reunirme	para	dar	consejos	o	discipular.	Me	sorprendió	lo
conveniente	y	preferible	que	es	para	muchas	personas	ese	período	de	la	última
hora	de	la	tarde.	El	resultado	es	que	ese	tiempo,	que	llegó	a	estar	disponible	por
el	ayuno,	se	convirtió	en	mi	hora	de	ministerio	individual	más	productiva	y
servicial	de	toda	la	semana.

Hay	otras	formas	de	ayunar	para	ocuparse	de	las	necesidades	de	los	demás.
Algunos	ayunan	para	poder	usar	el	dinero	que	gastarían	en	la	comida	y	dárselo	a



los	pobres,	a	las	misiones	o	a	algún	otro	ministerio.	¿De	qué	manera	podría
atender	usted	las	necesidades	de	otros	con	el	tiempo	o	el	dinero	extra	que	podría
aportar	su	ayuno?

Para	vencer	la	tentación	y	consagrarse	a	Dios

Pídale	a	los	cristianos	que	nombren	algún	ayuno	de	un	personaje	bíblico,	y	es
probable	que	la	mayoría	piense	en	primer	lugar	en	el	largo	ayuno	de	Jesús	previo
a	su	tentación,	en	Mateo	4:1-11.	El	segundo	versículo	de	ese	conocido	pasaje	nos
dice	que	Jesús	ayunó	«cuarenta	días	y	cuarenta	noches».	Con	la	fuerza	espiritual
de	ese	ayuno	prolongado,	estuvo	preparado	para	derrotar	una	arremetida	directa
de	tentación	de	parte	del	mismísimo	Satanás.	Este	ayuno	también	fue	el	tiempo
en	el	que	Jesús	se	consagró	en	privado	al	Padre	para	el	ministerio	público	que
estaba	a	punto	de	comenzar.

En	ninguna	parte	de	la	Biblia	Dios	nos	pide	que	ayunemos	durante	cuarenta	días.
Y	el	sentido	de	este	pasaje	tiene	mucho	más	que	ver	con	declarar	quién	es	Jesús,
que	con	el	ayuno.	Pero	eso	no	quiere	decir	que	no	hay	nada	para	aprender	sobre
el	ayuno	a	partir	de	la	experiencia	única	de	Jesús.	Un	principio	que	aprendemos
del	ejemplo	de	Jesús	es:	El	ayuno	es	una	manera	de	vencer	la	tentación	y	de
consagrarnos	nuevamente	al	Padre.

A	veces,	cuando	luchamos	contra	una	tentación	o	cuando	suponemos	que
lucharemos	contra	ella,	sabemos	que	necesitamos	una	mayor	fuerza	espiritual
para	vencerla.	Tal	vez	estemos	de	viaje	(o	nuestra	pareja	esté	de	viaje)	y	las
tentaciones	de	la	infidelidad	mental	y	sensual	estén	en	todas	partes.	Al	inicio	de
las	clases,	o	en	un	nuevo	empleo	o	ministerio,	puede	haber	tentaciones	nuevas,	o
simplemente	puede	parecernos	apropiado	en	ese	momento	consagrarnos
nuevamente	al	Señor.	Muchas	veces,	debemos	tomar	decisiones	que	nos
enfrentan	a	tentaciones	diferentes.	¿Aceptamos	un	trabajo	nuevo	que	significará
mucho	más	dinero	pero	mucho	menos	tiempo	con	la	familia?	¿Aceptamos	ese
ascenso	que	implica	una	mudanza	que	pondría	fin	a	un	ministerio	importante	en
nuestra	iglesia	local,	o	cuando	significa	ir	adonde	el	crecimiento	espiritual	de
nuestra	familia	puede	sufrir?	En	momentos	de	tentaciones	excepcionales,	se
necesitan	medidas	excepcionales.	Una	de	esas	medidas	excepcionales	en	su



situación	puede	ser	ayunar	a	la	manera	de	Cristo	con	el	propósito	de	vencer	la
tentación	y	de	renovar	su	consagración	a	Dios.

Para	expresarle	amor	y	adoración	a	Dios

A	estas	alturas,	quizá	asocie	el	ayuno	solamente	con	circunstancias	extremas	y
con	grandes	dificultades.	Pero	la	Biblia	también	dice	que	el	ayuno	puede	ser
simplemente	una	expresión	de	amor	y	devoción	por	Dios.	En	Lucas	2,	hay	una
mujer	inolvidable	cuyos	ochenta	y	cuatro	años	de	vida	se	muestran	rápidamente
ante	nosotros	en	tres	breves	versículos.	Se	llama	Ana.	El	resumen	de	su	vida	está
en	Lucas	2:37:	«Nunca	salía	del	templo,	sino	que	permanecía	allí	de	día	y	de
noche	adorando	a	Dios	en	ayuno	y	oración».	Aunque	la	historia	de	Ana	sea
importante	principalmente	en	el	contexto	del	momento	en	que	María	y	José
presentaron	a	Jesús	recién	nacido	en	el	templo,	lo	que	nos	interesa	aquí	es	su
manera	de	vivir	día	a	día.	Ana	estuvo	casada	durante	solo	siete	años	antes	de
quedar	viuda.	Suponiendo	que	se	haya	casado	muy	jovencita,	esta	mujer	piadosa
dedicó	al	menos	medio	siglo,	día	y	noche,	a	una	adoración	a	Dios	caracterizada
por	«ayuno	y	oración».

Ayunar	puede	ser	un	testimonio	(aun	dirigido	a	usted	mismo)	de	que	encuentra
su	mayor	placer	y	gozo	en	la	vida	de	Dios.	Es	una	manera	de	demostrarse	a
usted	mismo	que	ama	a	Dios	más	que	a	la	comida;	que	para	usted,	buscarlo	es
más	importante	que	comer;	que	Jesús,	el	Pan	del	cielo	(vea	Juan	6:51),	lo
satisface	más	que	el	pan	terrenal.	Cuando	ayuna,	se	recuerda	a	sí	mismo	que,	a
diferencia	de	muchos	(vea	Filipenses	3:19),	su	estómago	no	es	su	dios.	En	vez	de
eso,	está	al	servicio	del	Dios	verdadero	porque	está	dispuesto	a	subordinar	los
deseos	de	su	estómago	a	los	del	Espíritu.	Cuando	los	cristianos	ayunan	a	causa
de	su	amor	por	Dios,	demuestran	lo	que	decía	John	Piper:	«Lo	que	motiva
nuestra	hambre	es	lo	que	adoramos»[22].

A	lo	largo	de	la	historia,	los	cristianos	han	ayunado	con	este	propósito,
preparándose	para	la	Cena	del	Señor.	Además	de	los	elementos	de
arrepentimiento	y	humildad	ante	Dios	que	hay	en	este	tipo	de	ayuno,	ayuda	a	las
personas	a	enfocar	su	atención	y	su	afecto	en	el	Señor	de	la	Cena.

Otra	manera	de	ayunar	para	expresarle	amor	a	Dios	es	pasar	la	hora	de	la	comida



en	alabanza	y	adoración,	en	lugar	de	comer.	Una	variante	es	demorar	una	comida
en	particular	hasta	que	haya	tenido	su	tiempo	diario	de	lectura	bíblica	y	oración.
Solo	recuerde	que	su	ayuno	es	un	privilegio,	no	una	obligación;	es	aceptar	la
invitación	divina	a	experimentar	su	gracia	de	una	manera	especial.

Siempre	debemos	ayunar	con	un	propósito	espiritual	(que	tenga	a	Dios	en	el
centro,	no	un	propósito	egocéntrico)	para	que	el	Señor	bendiga	nuestro	ayuno.
Pensar	en	la	comida	durante	el	ayuno	debe	hacer	que	pensemos	en	Dios	y	que
eso	nos	recuerde	nuestro	propósito.	En	vez	de	enfocar	la	mente	en	la	comida,
deberíamos	usar	cada	deseo	de	comer	como	un	recordatorio	para	orar	y	para
volver	a	pensar	en	nuestro	propósito.

No	hay	duda	de	que	muchas	veces	Dios	ha	coronado	el	ayuno	con	bendiciones
extraordinarias.	Los	testimonios	bíblicos,	históricos	y	contemporáneos	son
prueba	de	que	Dios	se	deleita	en	darles	bendiciones	poco	comunes	a	quienes
ayunan.	Pero	tenemos	que	ser	cuidadosos	de	no	desarrollar	lo	que	Martyn	Lloyd-
Jones	denominó	«una	idea	mecánica	del	ayuno»;	es	decir,	creer	que	si	ayunamos,
Dios	está	obligado	a	darnos	lo	que	pedimos.	No	podemos	manipular	a	Dios	por
medio	del	ayuno,	ni	por	ningún	otro	medio,	para	que	cumpla	nuestras	peticiones.
Como	pasa	con	la	oración,	ayunamos	con	la	esperanza	de	que,	en	su	gracia,	Dios
nos	bendiga	como	deseamos.	Cuando	nuestro	ayuno	tiene	la	motivación
correcta,	podemos	estar	seguros	de	que	Dios	nos	bendecirá	y	lo	hará	de	la
manera	en	que	su	infinita	sabiduría	sabe	que	es	mejor,	aunque	no	sea	como
nosotros	queríamos.

Nuevamente,	David	Smith	lo	tiene	claro:

Toda	bendición	otorgada	por	el	Padre	a	sus	hijos	inmerecedores	debe
considerarse	un	acto	de	gracia.	No	apreciamos	adecuadamente	la	misericordia
del	Señor	si	pensamos	que	por	hacer	algo	obligamos	(o,	incluso,	coaccionamos)
a	Dios	para	que	nos	conceda	la	bendición	que	le	hemos	pedido.	[...]	Todo	nuestro
ayuno,	por	lo	tanto,	debe	ser	sobre	esta	base;	deberíamos	usarlo	como	un
instrumento	bíblico	por	medio	del	cual	nos	convirtamos	en	una	materialización
más	completa	de	los	propósitos	del	Señor	en	nuestra	vida,	en	nuestra	iglesia,	en
la	comunidad	y	en	la	nación[23].



Hace	poco,	mientras	ayunaba	por	la	preocupación	por	la	obra	de	Dios	en	la
iglesia	que	pastoreo,	empecé	a	orar	por	varias	cuestiones	cruciales.	De	pronto,
me	di	cuenta	de	que,	si	bien	yo	pensaba	que	estaba	orando	en	conformidad	con
la	voluntad	de	Dios	sobre	estas	cosas,	era	posible	que	mi	entendimiento	al
respecto	necesitara	reajustarse.	Entonces	le	pedí	al	Señor	que	me	mostrara	cómo
orar	de	acuerdo	con	su	voluntad	sobre	estas	cuestiones	y	que	me	concediera
contentarme	con	su	providencia.	Esto,	creo	yo,	es	lo	que	quiso	decir	Smith	con
que	el	ayuno	es	«un	instrumento	bíblico	por	medio	del	cual	somos	fundados	para
ser	una	materialización	más	completa	de	los	propósitos	del	Señor».	El	ayuno
siempre	debe	tener	un	propósito,	pero	tenemos	que	aprender	a	poner	los
propósitos	de	Dios	por	encima	de	los	nuestros.

De	manera	que,	en	un	sentido,	todos	los	ayunos	tienen	que	ver	principalmente
con	Dios	independientemente	del	propósito	expresado	para	ayunar.	En	cada
ocasión,	buscar	a	Dios	en	el	ayuno	debería	ser	más	importante	para	nosotros	que
lo	que	le	pedimos	por	medio	del	ayuno.	John	Piper	resume	esto	en	el	título	de	su
libro	sobre	el	ayuno,	Hambre	de	Dios[24].	El	ayuno	es	cuando	tenemos	hambre
de	Dios	(hambre	de	tener	un	encuentro	nuevo	con	Dios,	de	que	Dios	conteste
una	oración,	de	que	Dios	salve	a	alguien,	de	que	Dios	obre	poderosamente	en
nuestra	iglesia,	de	que	Dios	nos	guíe	o	nos	proteja),	más	que	tener	hambre	de	la
comida	que	Dios	hizo	para	que	vivamos.

Una	vez,	Dios	reprendió	a	los	judíos	no	porque	no	ayunaran,	sino	porque
ayunaban	sin	tener	hambre	de	Dios.	Enviaron	una	delegación	de	Betel	a
Jerusalén	para	buscar	la	voluntad	de	Dios.	El	asunto	era	si	continuaban	o	no	con
dos	ayunos	que	los	judíos	habían	llevado	a	cabo	para	conmemorar	la	destrucción
del	templo.	Durante	setenta	años,	habían	cumplido	estos	ayunos	en	el	quinto	y
en	el	séptimo	mes,	pero	ahora	se	preguntaban	si	Dios	quería	que	siguieran
ayunando,	ya	que	habían	recuperado	su	tierra	y	estaban	edificando	un	nuevo
templo.	La	respuesta	del	Señor	para	ellos	fue:	«Durante	estos	setenta	años	de
destierro,	cuando	ayunaban	y	se	vestían	de	luto	en	el	verano	y	a	comienzos	del
otoño,	¿hacían	los	ayunos	realmente	para	mí?»	(Zacarías	7:5).	Estos	ayunos	se
habían	convertido	en	rituales	vacíos,	en	experiencias	que	no	tenían	a	Dios	en	el
centro.	Los	comentarios	de	Matthew	Henry	sobre	este	pasaje	son	instructivos
para	nuestro	propio	ayuno.

Que	todos	tomen	nota	de	que	mientras	pensaban	que,	en	gran	parte,	Dios	se



había	vuelto	Deudor	de	ellos	por	estos	ayunos,	estaban	muy	equivocados	porque
no	eran	aceptables	para	él,	a	menos	que	los	hubieran	cumplido	de	mejor	manera
y	para	un	propósito	mejor.	[...]	No	se	les	podía	acusar	de	omisión	o	de	incumplir
un	deber,	[...]	pero	no	lo	habían	manejado	correctamente.	[...]	No	tenían	en
cuenta	a	Dios	en	su	ayuno.	[...]	Cuando	era	insuficiente,	cada	ayuno	no	era	sino
una	broma.	Ayunar,	y	no	hacerlo	para	Dios,	era	burlarse	de	él	y	provocarlo,	y	eso
no	podía	agradarle.	[...]	Si	la	seriedad	de	nuestro	ayuno,	aunque	sea	frecuente,
largo	y	riguroso,	no	sirve	para	reanimar	nuestros	afectos	devotos,	para	estimular
la	oración,	para	acrecentar	la	tristeza	que	proviene	de	Dios	y	para	modificar	el
temperamento	de	nuestra	mente	y	el	rumbo	de	nuestra	vida	para	mejor,	no
responde	en	absoluto	a	la	intención,	y	Dios	no	lo	aceptará	como	hecho	para
él[25].

Antes	de	ayunar,	debemos	tener	un	propósito,	un	objetivo	bíblico	y	centrado	en
Dios.	Pero	ni	en	nuestros	mejores	ayunos	merecemos	lo	que	deseamos,	ni
podemos	forzar	la	mano	de	Dios.	De	todas	formas,	hagamos	un	equilibrio	entre
esa	verdad	y	la	indiscutible	promesa	de	Jesús	en	Mateo	6:17-18:	«Pero	tú,
cuando	ayunes,	péinate	y	lávate	la	cara.	Así,	nadie	se	dará	cuenta	de	que	estás
ayunando,	excepto	tu	Padre,	quien	sabe	lo	que	haces	en	privado;	y	tu	Padre,
quien	todo	lo	ve,	te	recompensará».	Dios	sí	bendecirá	el	ayuno	bíblico	que
cumpla	cualquiera	de	sus	hijos.	Ya	sea	que	usted	reciba	las	bendiciones
específicas	que	busca,	o	no,	una	cosa	es	segura:	Si	usted	supiera	lo	que	Dios
sabe,	se	daría	a	sí	mismo	una	bendición	idéntica	a	la	que	él	le	da.	Ninguna	de	sus
recompensas	es	inútil.

MÁS	APLICACIÓN

¿Usted	confesará	y	se	arrepentirá	de	cualquier	temor	a	ayunar?	Hay	algo	en
el	hecho	de	decir:	«Hoy	no	voy	a	comer»	que	les	provoca	ansiedad	a	muchos
cristianos.	Parece	que	la	mayoría	de	los	creyentes	preferiría	dar	una	ofrenda
de	dinero	antes	que	dejar	de	comer	por	un	día.	¿Usted	tiene	un	caso	leve	de
fobia	al	ayuno?	Se	ve	absurdo	cuando	lo	pone	en	perspectiva.	Pensamos	en
perdernos	una	o	dos	comidas	por	buscar	a	Dios	y	llegar	a	ser	más	semejantes



a	Cristo,	y	nos	ponemos	ansiosos.	Sin	embargo,	a	veces	estamos	dispuestos	a
saltarnos	comidas	para	ir	de	compras,	para	trabajar,	para	recrearnos	o	por
otra	cosa	en	la	que	ocupemos	el	tiempo.	Cuando	pensamos	que	otra	actividad
es	más	importante	en	ese	momento,	nos	privamos	de	la	comida	valerosamente
y	sin	quejarnos.	Tenemos	que	aprender	que,	a	veces,	no	solo	es	más
importante,	sino	también	mucho	más	provechoso,	abstenerse	de	la	comida	con
el	propósito	de	deleitarnos	en	Dios	de	una	manera	más	abundante	(vea	Mateo
4:4).	No	le	tenga	miedo	a	la	bendición	de	ayunar.

¿Ayunará	según	se	lo	indique	el	Espíritu	Santo?	¿Está	dispuesto	a	obedecer	a
Dios	cuando	él	lo	impulse	a	ayunar?	Dado	que	Jesús	suponía	que	sus
seguidores	ayunarían,	yo	creo	que	es	muy	probable	que	de	tanto	en	tanto	su
Espíritu	lo	guíe	a	ayunar.	¿Tomará	de	antemano	la	decisión	de	obedecerlo?

Uno	de	los	modos	que	usa	el	Espíritu	Santo	para	impulsarnos	a	ayunar	es	a
través	de	alguna	necesidad	en	nuestra	vida.	Si	usted	necesita	una	oración	más
firme	sobre	algún	tema,	esa	puede	ser	una	invitación	del	Señor	a	ayunar.	Si
necesita	la	guía	de	Dios,	quizá	ese	sea	el	estímulo	para	ayunar.	Si	necesita
liberación	o	protección,	tal	vez	sea	un	llamado	al	ayuno.	¿Lo	hará?	¿O	se	perderá
las	oportunidades	únicas	de	recibir	la	gracia	que	él	le	brinda	por	medio	del
ayuno?

No	espere	un	día	especial	en	el	que	todo	sea	perfecto	para	ayunar;	es	probable
que	ese	día	no	llegue.	Para	muchos,	un	día	de	trabajo	normal	puede	ser	un	día
para	ayunar,	a	menos	que	su	trabajo	requiera	un	esfuerzo	físico	excesivo.	Para	la
mayoría,	el	mejor	día	puede	ser	el	día	del	Señor.	Normalmente,	en	cuanto	a	lo
físico,	es	un	día	menos	demandante	que	los	días	de	semana,	y	hasta	puede	darle
la	oportunidad	de	descansar	en	la	tarde.	Además,	puede	permitirse	un	tiempo
prolongado,	del	que	no	dispone	los	otros	días,	para	buscar	y	disfrutar	a	Dios	a
través	de	las	otras	Disciplinas	Espirituales.

Pero,	cuidado:	no	espiritualice	la	omisión	pecaminosa	de	la	comida	llamándola
ayuno.	Muchos	pecan	por	comer	demasiado.	Ese	es	el	pecado	de	la	gula.	Pero,
como	con	la	mayoría	de	los	pecados,	hay	un	pecado	que	contrasta	en	la	dirección
opuesta,	lo	cual	significa	que	una	persona	también	puede	pecar	comiendo
demasiado	poco	intencionalmente.	Generalmente,	eso	tiene	su	origen	en	la
vanidad.	Pero	la	voluntad	de	Dios	para	todos	nosotros	es	que	comamos	casi
todos	los	días	de	nuestra	vida.	Él	nos	creó	como	seres	que	sobreviven	a	través	de
la	comida.	Hizo	que	el	mundo	funcionara	de	tal	manera	que	produjera	alimento



para	nosotros.	De	hecho,	en	1	Timoteo	4:3	(NVI)	la	Biblia	describe	a	los	que
niegan	esto,	los	que	«no	permiten	comer	ciertos	alimentos	que	Dios	ha	creado
para	que	los	creyentes,	conocedores	de	la	verdad,	los	coman	con	acción	de
gracias»,	como	los	que	«se	apartarán	de	la	fe	verdadera»	(4:1).	Los	que	comen
demasiado	y	los	que	comen	muy	poco	intencionalmente	están	buscando	la
satisfacción	en	algo	que	no	es	Dios.

Recuerde	consultarle	a	su	médico	cuando	sea	necesario.	Si	planifica	hacer	un
ayuno	prolongado,	si	está	embarazada,	si	está	amamantando,	si	es	diabético,	si	es
propenso	a	tener	migrañas	o	si	posee	alguna	condición	física	que	dependa	de	una
dieta	regular,	hable	con	su	doctor	antes	de	empezar	el	ayuno.	Si	nunca	antes	ha
ayunado,	empiece	con	un	ayuno	de	una,	dos	o,	al	máximo,	tres	comidas.	Pero
comience	con	algo.	No	busque	tecnicismos	para	evitarlo;	más	bien,	busque
maneras	para	experimentar	la	gracia	de	Dios	mediante	el	ayuno.	Recuerde	que
Dios	consideraba	que	el	ayuno	era	algo	tan	bueno	para	su	pueblo,	que	ordenó
que	todo	israelita	ayunara	durante	un	día	completo	cada	año,	en	el	Día	del
Perdón.

Como	todas	las	Disciplinas	Espirituales,	el	ayuno	despliega	las	velas	del	alma
con	la	esperanza	de	sentir	el	viento	misericordioso	del	Espíritu	de	Dios.	Pero	el
ayuno	también	aporta	una	dimensión	única	a	su	vida	espiritual	y	lo	ayuda	a
desarrollar	su	semejanza	a	Cristo	de	maneras	que	no	están	disponibles	por	medio
de	ningún	otro	recurso.	Si	no	fuera	así,	y	si	las	bendiciones	del	ayuno	pudieran
experimentarse	por	otros	medios,	Jesús	no	habría	enseñado	ni	habría	dado	el
ejemplo	del	ayuno.

¿Planeará	ahora	hacer	un	ayuno	de	dedicación	para	expresar	que	está
dispuesto	a	ayunar	de	ahora	en	adelante?	Antes	de	pasar	a	lo	siguiente,	¿por
qué	no	programa	un	tiempo	de	ayuno,	pronto,	que	exprese	su	hambre	de	Dios
y	su	voluntad	de	disciplinarse	para	ayunar	en	el	futuro?	No	hay	necesidad	de
que	se	complique.	Es	una	disciplina	simple.	Las	palabras	de	John	Piper
merecen	ser	repetidas:	«Esta	es	la	esencia	del	ayuno	cristiano:	anhelamos,
ansiamos	y	ayunamos	para	saber	más	y	más	de	todo	lo	que	es	Dios	para
nosotros	en	Jesús.	Pero	solo	porque	él	ya	nos	sujetó	y	nos	atrae	siempre	hacia
adelante	y	hacia	arriba	a	“toda	la	plenitud	de	Dios”»[26].



CAPÍTULO	10

EL	SILENCIO	Y	EL	RETIRO...	PARA	LA	PIEDAD

La	palabra	disciplina	ha	desaparecido	de	nuestra	mente,	de	nuestra	boca,	de
nuestros	púlpitos	y	de	nuestra	cultura.	Casi	no	sabemos	qué	significa	la
disciplina	en	la	sociedad	estadounidense	actual.	Sin	embargo,	no	hay	otra
manera	de	alcanzar	la	piedad;	la	disciplina	es	el	camino	a	la	piedad.

JAY	ADAMS

Mi	cuento	favorito	es	«Una	apuesta»	de	Antón	Chéjov,	un	escritor	ruso	de	la
segunda	mitad	del	siglo	XIX.	El	argumento	involucra	una	apuesta	entre	dos
hombres	cultos	acerca	del	confinamiento	solitario.	Un	banquero	rico	de	mediana
edad	creía	que	la	pena	de	muerte	era	un	castigo	más	humano	que	el
confinamiento	solitario	porque	«la	ejecución	mata	de	golpe,	mientras	que	el
confinamiento	solitario	lo	hace	lentamente».	Uno	de	los	invitados	a	su	fiesta,	un
joven	abogado	de	veinticinco	años,	discrepó	diciendo:	«Vivir	de	alguna	manera
es	mejor	que	no	vivir	en	absoluto».

Enojado,	el	banquero	respondió	impulsivamente	apostando	dos	millones	de
rublos	a	que	el	hombre	más	joven	no	podría	durar	cinco	años	en	confinamiento
solitario.	Convencido	de	su	resistencia,	el	abogado	declaró	que	se	quedaría	solo
quince	años,	en	lugar	de	solamente	cinco.

Acordaron	los	preparativos,	y	el	joven	se	mudó	a	un	edificio	aparte	en	los
jardines	de	la	gran	finca	del	banquero.	No	se	le	permitía	recibir	visitas	ni
periódicos.	Podía	escribir	cartas,	pero	no	podía	recibirlas.	Los	guardias	lo
vigilaban	para	asegurarse	de	que	nunca	violara	el	acuerdo,	pero	estaban
posicionados	de	manera	que	él	no	pudiera	verlos	a	ellos	ni	ver	a	ningún	otro	ser
humano	desde	sus	ventanas.	Recibía	su	comida	en	silencio	a	través	de	una



pequeña	apertura	por	la	que	él	no	podía	ver	a	la	persona	que	lo	servía.	Todo	lo
que	quería	(libros,	ciertas	comidas,	instrumentos	musicales)	se	le	concedía	por
medio	de	un	pedido	especial	por	escrito.

El	cuento	se	desarrolla	con	una	descripción	de	las	cosas	que	el	abogado	pidió	a
lo	largo	de	los	años	y	de	los	comentarios	de	los	guardias	quienes,	de	vez	en
cuando,	lo	miraban	furtivamente	a	través	de	una	ventana.	Durante	el	primer	año,
podía	escucharse	el	piano	prácticamente	a	toda	hora	y	el	hombre	pidió	muchos
libros,	mayormente	novelas	y	otras	lecturas	triviales.	Al	año	siguiente	cesó	la
música	y	solicitó	obras	de	diversos	autores	clásicos.	Al	sexto	año	de	su
aislamiento,	empezó	a	estudiar	idiomas,	y	pronto	logró	dominar	seis.	A	partir	del
décimo	año	de	su	encierro,	el	prisionero	se	sentaba	inmóvil	a	la	mesa	y	leía	el
Nuevo	Testamento.	Después	de	más	de	un	año	de	saturarse	de	la	Biblia,	empezó
a	estudiar	la	historia	de	la	religión	y	obras	sobre	teología.	Durante	los	dos
últimos	años,	su	lectura	se	amplió	para	abarcar	muchos	otros	temas,	además	de
teología.

La	segunda	mitad	del	cuento	se	enfoca	en	la	noche	anterior	a	la	fecha	límite	del
encierro	del	abogado,	cuando	él	ganaría	la	apuesta	al	mediodía.	El	banquero
estaba	al	final	de	su	carrera.	Sus	especulaciones	arriesgadas	y	su	impulsividad
habían	socavado	gradualmente	sus	negocios.	El	que	alguna	vez	había	sido	un
millonario	lleno	de	confianza	en	sí	mismo,	ahora	era	un	banquero	de	segunda,	y
el	pago	de	la	apuesta	lo	destruiría.	Enojado	por	su	insensatez,	y	envidioso	del
que	pronto	sería	un	hombre	rico	que	ahora	solo	tenía	cuarenta	años,	el	viejo
banquero	decidió	asesinar	a	su	adversario	e	incriminar	al	guardia	por	su	muerte.
Se	metió	a	escondidas	a	la	habitación	del	hombre,	donde	lo	encontró	dormido
junto	a	la	mesa,	y	vio	una	carta	que	el	abogado	había	escrito	para	él.	La	levantó
y	leyó	lo	siguiente:

Mañana,	a	las	doce	horas	del	día,	recupero	la	libertad.	[...]	Pero	antes	de
abandonar	esta	habitación,	[...]	considero	necesario	decirle	algunas	palabras.	Con
la	conciencia	tranquila	y	ante	Dios	que	me	está	viendo,	declaro	que	yo	desprecio
[...]	todo	lo	que	en	sus	libros	se	denomina	bienes	del	mundo.

Durante	quince	años	estudié	atentamente	la	vida	terrenal.	Es	verdad,	yo	no	veía
la	tierra	ni	la	gente,	pero	en	los	libros	[...]	cantaba	canciones,	en	los	bosques
cazaba	ciervos	y	jabalíes.	[...]	En	sus	libros	escalaba	las	cimas	del	Elbruz	y	del



Monte	Blanco	y	desde	allí	veía	salir	el	sol	por	la	mañana	mientras	al	anochecer
lo	veía	derramar	el	oro	purpurino	sobre	el	cielo,	el	océano,	las	montañas;	veía
verdes	bosques,	prados,	ríos,	lagos,	ciudades;	oía	el	canto	de	las	sirenas	y	el	son
de	las	flautas	de	los	pastores;	tocaba	las	alas	de	los	bellos	[ángeles]	que
descendían.	[...]

Sus	libros	me	dieron	la	sabiduría.	Todo	lo	que	a	través	de	los	siglos	iba	creando
el	infatigable	pensamiento	humano	está	comprimido	cual	una	bola	dentro	de	mi
cráneo.	Sé	que	soy	más	inteligente	que	todos	vosotros.

Y	yo	desprecio	sus	libros,	desprecio	todos	los	bienes	del	mundo	y	la	sabiduría.
Todo	es	miserable,	perecedero,	fantasmal	y	engañoso	como	la	fatal	morgana.
Qué	importa	que	sean	orgullosos,	sabios	y	bellos,	si	la	muerte	los	borrará	de	la
faz	de	la	tierra	junto	con	las	ratas,	mientras	que	sus	descendientes,	la	historia,	la
inmortalidad	de	sus	genios	se	congelarán	o	se	quemarán	junto	con	el	globo
terráqueo.

Ustedes	han	enloquecido	y	marchan	por	un	camino	falso.	Toman	la	mentira	por
la	verdad,	y	la	fealdad	por	la	belleza.	[...]

Para	mostrarles	de	hecho	mi	desprecio	hacia	todo	lo	que	representa	la	vida	de
ustedes,	rechazo	los	dos	millones,	con	los	cuales	había	soñado	en	otro	tiempo,
como	si	fueran	un	paraíso,	y	a	los	que	desprecio	ahora.	Para	privarme	del
derecho	de	cobrarlos,	saldré	de	aquí	cinco	horas	antes	del	plazo	establecido	y	de
esta	manera	violaré	el	convenio.

El	banquero	leyó	estas	líneas,	volvió	a	poner	el	papel	sobre	la	mesa,	besó	al
extraño	hombre	dormido	y,	con	lágrimas	en	los	ojos,	salió	silenciosamente	de	la
casa.	Chéjov	escribe:	«En	ningún	momento	de	su	vida,	ni	aún	después	de	las
fuertes	pérdidas,	[...]	había	sentido	tanto	desprecio	por	sí	mismo	como	ahora».
Se	mantuvo	despierto	el	resto	de	la	noche,	llorando.	A	las	siete	de	la	mañana
siguiente,	los	guardias	entraron	corriendo	para	informarle	que	habían	visto	al
hombre	arrastrarse	por	una	ventana,	ir	hacia	la	puerta	y	luego	desaparecer[1].

No	propongo	que	nos	aislemos	de	esta	manera,	y	tampoco	creo	que	la	Biblia	lo
propone.	Lo	que	quiero	decir	al	exponer	esta	historia	es	lo	siguiente:	creo	que
Chéjov	explora	un	lugar	en	el	que	todo	cristiano,	a	veces,	sueña	vivir.



El	silencio	y	el	retiro	tienen	algo	atractivo	y	transformador;	hay	momentos	en	la
vida	llena	de	presiones	que	llevamos	en	que	años	de	escape	a	algún	lugar	oculto
parecen	deseosamente	atractivos.

Cuando	lo	analizamos	a	la	luz	de	las	Escrituras,	nos	damos	cuenta	de	que	no
sería	correcto	ni	deseable	aislarnos	de	los	privilegios	y	las	responsabilidades	que
Dios	nos	dio	y	que	involucran	a	otras	personas.	La	realidad	bíblica	nos	llama	a	la
familia,	a	la	comunión,	al	evangelismo,	al	ministerio	y	a	otros	aspectos	de	la
vida	comunitaria	en	la	iglesia	local,	en	nombre	de	Cristo	y	de	su	reino.	No
obstante,	a	veces	nuestra	alma	ansía	separarse	del	ruido	y	de	la	muchedumbre
para	rodearse	de	silencio.	Así	como	tenemos	que	fraternizar	con	otros	para
algunas	de	las	Disciplinas	de	la	vida	cristiana[2],	de	la	misma	manera	hay
momentos	en	los	que	debemos	apartarnos	temporalmente	a	la	Disciplina	del
silencio	y	el	retiro.	En	este	capítulo	exploraremos	qué	son	estas	disciplinas
complementarias,	encontraremos	las	razones	bíblicas	para	practicarlas	y
concluiremos	con	algunas	sugerencias	razonables	para	empezar	con	ellas.

EXPLICACIÓN	DEL	SILENCIO	Y	EL	RETIRO

La	Disciplina	del	silencio	es	la	abstención	voluntaria	y	temporal	de	hablar	para
poder	buscar	determinados	objetivos	espirituales.	A	veces	se	guarda	silencio
para	leer	la	Biblia,	meditar	en	las	Escrituras,	orar,	escribir	un	diario,	etcétera.
Aunque	no	hablemos	en	voz	alta,	podemos	tener	un	monólogo	interno
intencional	y	bíblico,	u	oración	a	Dios.	Otras	veces,	puede	elegir	no	decir	ni	una
palabra,	sino	solo	enfocar	sus	pensamientos	en	Dios	y	«[concentrar]	su	atención
en	las	cosas	de	arriba»	(Colosenses	3:2,	NVI),	dejando	que	su	alma	descanse	en
el	amor	que	él	demostró	por	medio	de	Cristo.

El	retiro	es	la	Disciplina	Espiritual	de	apartarse	voluntaria	y	temporalmente	al
aislamiento	con	propósitos	espirituales.	El	período	de	retiro	puede	durar	tan	solo
unos	minutos,	o	unos	días.	Así	como	el	silencio,	se	puede	buscar	el	retiro	para
involucrarse	en	otras	Disciplinas	Espirituales,	o	simplemente	para	estar	a	solas
con	Dios	y	reflexionar.

Tres	pensamientos	breves	antes	de	seguir	profundizando.	En	primer	lugar,	piense



en	el	silencio	y	el	retiro	como	Disciplinas	complementarias	del	fraternizar.	Por
fraternizar	no	me	refiero	a	socializar;	es	decir,	a	hablar	de	las	noticias,	el	clima,
los	deportes,	el	trabajo	y	la	familia.	En	el	lugar	amplio	que	Dios	le	dio	en	la	vida,
la	socialización	es	una	gran	bendición,	y	disfrutarla	es	parte	de	lo	que	significa
ser	humano.	Sin	embargo,	fraternizar	bíblicamente	incluye	hablar	de	Dios	y	de
las	cosas	de	Dios.	Quizá	hagamos	mucho	menos	de	eso	de	lo	que	pensamos,
incluso	en	la	iglesia.	Sin	embargo,	el	énfasis	aquí	es	que	fraternizar	requiere
interactuar	con	otras	personas,	mientras	que	el	silencio	y	el	retiro,	no.	Parece	que
cada	cual	se	inclina	un	poco	más	en	una	dirección	que	en	otra.	Es	decir,
disfrutamos	más	de	una	conversación	valiosa	con	otros	cristianos	que	del	retiro,
o	viceversa.	Pero	ambos	tienen	un	lugar	en	la	vida	de	un	creyente	que	es
consecuente	con	la	Biblia.	Sin	el	silencio	y	el	retiro	podemos	estar	activos	pero
ser	superficiales.	Si	no	fraternizamos,	podemos	ser	profundos	pero	estancarnos.
El	ser	como	Cristo	requiere	ambos	términos	de	la	ecuación.

En	segundo	lugar,	el	silencio	y	el	retiro	suelen	ir	juntos.	Aunque	se	diferencian
(como	vimos	en	las	definiciones	anteriores),	en	este	capítulo	pensaremos	en	ellos
como	una	pareja.

En	tercer	lugar,	reconocemos	que	la	cultura	nos	programa	para	sentirnos
cómodos	con	el	ruido	y	la	muchedumbre,	no	con	el	silencio	y	el	retiro,	y	a
sentirnos	más	como	en	casa	en	un	centro	comercial	que	en	un	parque.	En	su	libro
Finding	Focus	in	a	Whirlwind	World	(Encontrando	el	eje	en	un	mundo
vertiginoso),	Jean	Fleming	observó:	«Vivimos	en	un	mundo	ruidoso	y	atareado.
El	silencio	y	el	retiro	[...]	van	mejor	con	la	era	de	encaje	victoriano,	los	botines
altos	con	broches	y	las	lámparas	a	querosén,	que	con	nuestra	era	de	la	televisión,
los	videojuegos	y	los	corredores	conectados	a	sus	auriculares.	Nos	hemos
convertido	en	personas	que	le	tienen	aversión	al	silencio	y	que	se	inquietan
cuando	están	a	solas»[3].	Esto	se	confirma	con	la	incapacidad	de	muchos	para
estar	solos	en	su	casa	o	dentro	del	auto	sin	encender	algún	tipo	de	«ruido	de
fondo».	A	diferencia	de	las	generaciones	anteriores,	hoy	la	tecnología	nos
permite	gozar	de	los	beneficios	de	las	noticias,	la	música,	los	contenidos
educativos	y	más,	cada	vez	que	lo	deseemos	y	donde	sea	que	estemos.	Lo
negativo	es	que	el	encanto	y	la	accesibilidad	de	estas	cosas	significan	la
eliminación	de	casi	todos	los	espacios	silenciosos	en	nuestra	vida.	Más	que
cualquier	otra	generación	de	la	historia,	debemos	disciplinarnos	a	nosotros
mismos	para	disfrutar	las	bendiciones	del	silencio	y	del	retiro.	Por	eso,	tenga
cuidado	de	no	permitir	que	el	mundo	lo	predisponga	en	contra	del	testimonio
bíblico	sobre	la	importancia	de	estas	cuestiones.



RAZONES	VALIOSAS	PARA	EL	SILENCIO	Y	EL	RETIRO

Hay	muchas	razones	bíblicas	para	hacer	que	las	Disciplinas	del	silencio	y	el
retiro	sean	una	prioridad.

Para	seguir	el	ejemplo	de	Jesús

Las	Escrituras	enseñan	que	Jesús	tenía	períodos	de	silencio	y	retiro;	algunos,
durante	pocos	minutos	u	horas,	y	por	lo	menos	uno	durante	varios	días.	Tome
nota	de	estas	cuatro	referencias:

Mateo	4:1:	«Luego	el	Espíritu	llevó	a	Jesús	al	desierto	para	que	allí	lo	tentara	el
diablo».	El	propósito	primordial	de	este	evento	fue	que	Jesús	recibiera	y
venciera	las	tentaciones	del	diablo.	Sin	embargo,	notamos	que	el	Espíritu	Santo
guió	a	Jesús	para	que	experimentara	este	encuentro	durante	un	prolongado
período	de	ayuno	y	de	retiro.

Mateo	14:23:	«Después	de	despedir	a	la	gente,	subió	a	las	colinas	para	orar	a
solas.	Mientras	estaba	allí	solo,	cayó	la	noche».	Despidió	a	las	multitudes
ansiosas	y	a	sus	discípulos	para	poder	estar	a	solas	con	el	Padre.

Marcos	1:35:	«A	la	mañana	siguiente,	antes	del	amanecer,	Jesús	se	levantó	y	fue
a	un	lugar	aislado	para	orar».	Los	versículos	anteriores	nos	cuentan	que,	la	noche
previa,	«el	pueblo	entero»	se	juntó	en	la	puerta	de	la	casa	donde	Jesús	se	estaba
quedando.	Allí,	él	sanó	a	muchas	personas	y	expulsó	demonios.	Pero	antes	de
que	amaneciera	nuevamente,	se	marchó	para	pasar	un	rato	a	solas	en	oración.
Jesús	sabía	que	si	hubiera	esperado	a	que	saliera	el	sol,	habría	vuelto	a	estar
rodeado	de	los	ojos	curiosos	y	las	voces	insistentes	de	todo	el	pueblo.

Lucas	4:42:	«Muy	temprano	a	la	mañana	siguiente,	Jesús	salió	a	un	lugar



aislado.	Las	multitudes	lo	buscaron	por	todas	partes	y,	cuando	por	fin	lo
encontraron,	le	suplicaron	que	no	se	fuera».	Póngase	por	un	momento	en	el	lugar
de	Jesús.	La	gente	clama	a	gritos	que	los	ayude,	y	ellos	tienen	muchas
necesidades	reales,	y	usted	cuenta	con	la	capacidad	de	satisfacer	todas	esas
necesidades.	¿Podría	sentirse	justificado	alguna	vez	si	se	alejara	para	estar	solo?
Jesús	lo	hizo.	Nos	encanta	sentirnos	buscados.	Disfrutamos	la	sensación	de
importancia,	de	poder,	de	ser	indispensables	que	proviene	de	hacer	algo	que
nadie	más	puede	hacer.	Pero	Jesús	no	dejaba	que	esos	deseos	decidieran	su
proceder.	A	pesar	del	interminable	clamor	de	las	personas	que	avanzaban	con
necesidades	que	él	tenía	el	poder	de	satisfacer	(de	hecho,	en	algunas	ocasiones	él
«sanó	a	todos»:	Mateo	12:15;	Lucas	6:19),	Jesús	sabía	la	importancia	de
disciplinarse	para	tener	un	tiempo	a	solas	con	el	Padre.

A	estas	alturas,	el	punto	debería	ser	obvio:	Para	ser	más	como	Jesús,	debemos
disciplinarnos	a	nosotros	mismos	para	encontrar	momentos	de	silencio	y	retiro.
Entonces,	a	través	de	estas	Disciplinas,	podremos	buscar	muchas	de	las
bendiciones	que	Jesús	experimentó	a	través	de	ellas.

Para	minimizar	las	distracciones	al	orar

Una	de	las	razones	más	obvias	para	escapar	de	los	sonidos	y	del	entorno	que
distraen	nuestra	atención	es	para	concentrarnos	más	en	la	oración.	Además	de
los	ejemplos	de	Jesús	en	la	sección	anterior,	otros	ejemplos	bíblicos	incluyen	a
Elías	cuando	fue	a	«Horeb,	el	monte	de	Dios»	(1	Reyes	19:8,	NVI),	donde
escuchó	el	«suave	murmullo»	de	Dios	(vea	19:11-13);	a	Habacuc	en	la	torre
vigía	expectante	de	escuchar	la	respuesta	de	Dios	(vea	Habacuc	2:1);	y
posiblemente	al	apóstol	Pablo	cuando	fue	a	Arabia	después	de	su	conversión,
donde	se	supone	que	estuvo	solo	con	Dios	(vea	Gálatas	1:17).

Desde	luego,	no	es	absolutamente	necesario	alejarse	mucho	de	los	ruidos	y	de	la
gente	para	poder	orar;	de	otra	manera,	casi	nunca	podríamos	orar	en	el
transcurso	de	la	vida	cotidiana	o	en	una	reunión	de	oración.	Pero	hay	momentos
en	los	que	ayuda	eliminar	las	voces	del	mundo	para	elevar	nuestra	voz	sin
distracciones	al	Dios	del	cielo.



Según	Jonathan	Edwards,	el	deseo	de	estar	a	solas	con	Dios	fue	parte	de	lo	que
lo	atrajo	de	Sarah	Pierpont.	En	este	primer	registro	sobre	ella,	escrito	cuando	su
futura	esposa	todavía	era	una	adolescente,	él	dijo:	«Ella	difícilmente	se	preocupa
por	algo	excepto	por	meditar	en	él.	[...]	Le	encanta	estar	sola,	caminar	por	los
campos	y	por	los	bosquecillos,	y	siempre	parece	tener	a	alguien	invisible	que	va
conversando	con	ella»[4].	Allí	donde	Sarah	tenía	«campos	y	bosquecillos»,	tal
vez	nosotros	tengamos	que	caminar	por	el	parque,	dar	una	vuelta	a	la	manzana	o
encontrar	otro	lugar	para	estar	solos.	Dondequiera	que	sea,	es	bueno	tener	un
lugar	al	cual	podamos	retirarnos	y	hablar	ininterrumpidamente	con	Dios,	cuya
presencia	es	invisible	pero	más	real	que	cualquier	otra.

Muchos	necesitamos	darnos	cuenta	de	la	adicción	que	tenemos	al	ruido.	Una
cosa	es	escuchar	la	televisión	o	cualquier	otro	artefacto	mientras	hacemos	los
quehaceres	domésticos	o	rutinarios,	pero	es	diferente	no	poder	permanecer	un
rato	en	una	habitación	sin	él.	Es	peor	aún	requerir	que	haya	ruido	de	fondo
durante	la	asimilación	de	la	Palabra	o	la	oración.	A	veces,	la	música	ambiental
puede	tapar	otros	sonidos	indeseados	y	aumentar	la	concentración.	Pero	me
refiero	a	la	dependencia	de	la	música,	a	la	incapacidad	de	funcionar	en	silencio	y
a	solas.	Como	ya	lo	mencioné,	la	accesibilidad	y	portabilidad	de	la	tecnología	es
una	bendición	ambivalente.	Si	bien	deberíamos	dar	gracias	por	sus	considerables
beneficios,	también	debemos	reconocer	que	sus	tendencias	son	invasivas	y
pueden	distraer.	Cuanto	más	usemos	las	tecnologías	de	audio	y	de	video,	más
tenemos	que	aprender	las	Disciplinas	del	silencio	y	el	retiro.

Para	expresar	adoración	a	Dios

La	adoración	a	Dios	no	siempre	requiere	palabras,	sonidos	o	acciones.	A	veces
consiste	en	una	calma	y	un	silencio	concentrados	en	Dios.	Los	antecedentes
bíblicos	de	eso	incluyen	textos	como	Habacuc	2:20:	«El	SEÑOR	está	en	su	santo
templo.	Que	toda	la	tierra	guarde	silencio	delante	de	él»;	Sofonías	1:7:	«Guarden
silencio	en	presencia	del	SEÑOR	Soberano»;	y	Zacarías	2:13:	«Que	toda	la
humanidad	guarde	silencio	ante	el	SEÑOR».	Nótese	que	no	es	un	silencio
cualquiera	que	es	impuesto,	sino	un	silencio	«delante	de	él»,	«en	presencia	del
SEÑOR	Soberano»	y	«ante	el	SEÑOR».	Ese	no	es	solamente	silencio;	es	un
silencio	en	adoración.	Hay	momentos	para	hablarle	a	Dios,	y	hay	momentos	para



simplemente	contemplarlo	y	adorarlo	en	silencio.

Los	diarios	del	gran	evangelista	George	Whitefield	registran	un	episodio	de
adoración	silenciosa	que	tuvo	una	vez	en	la	soledad	de	su	hogar.	Escribió	que	en
la	experiencia	del	9	de	mayo	de	1739:	«A	Dios	le	agradó	derramar	en	mi	alma	un
gran	espíritu	de	súplica,	y	el	sentir	de	sus	bondades	distintivas	gratuitas	me	llenó
tanto	de	amor,	humildad,	y	gozo	y	una	santa	confusión,	que	finalmente	solo	pude
abrir	mi	corazón	delante	de	él	con	un	silencio	terrible.	Estaba	tan	lleno	que	no
podía	hablar	bien.	Ah,	la	felicidad	de	la	comunión	con	Dios»[5].

La	adoración	a	Dios	en	silencio	puede	darse	porque	su	corazón,	como	el	de
Whitefield,	está	tan	lleno	que	las	palabras	no	pueden	expresar	su	amor	por	él.	En
otros	momentos	es	posible	que	sienta	exactamente	lo	contrario,	tan	impasible
que	todas	las	palabras	le	parecen	hipócritas.	Sea	cual	sea	el	estado	de	sus
emociones,	siempre	hay	un	lugar	para	la	adoración	silenciosa,	un	silencio
centrado	en	Dios	basado	en	lo	que	Dios	ha	revelado	acerca	de	sí	mismo	en	su
Palabra.

Para	expresar	la	fe	en	Dios

El	simple	acto	de	callar	delante	de	Dios,	como	lo	opuesto	a	presentarse	ante	él
con	una	ansiedad	locuaz,	puede	ser	una	demostración	de	fe	en	él.	En	el	Salmo
62,	David	manifestó	dos	veces	esta	clase	de	fe.	En	los	versículos	1-2	afirmó:
«Espero	en	silencio	delante	de	Dios,	porque	de	él	proviene	mi	victoria.	Solo	él	es
mi	roca	y	mi	salvación,	mi	fortaleza	donde	jamás	seré	sacudido».	Luego,	en	los
versículos	5-6,	dijo	nuevamente:	«Que	todo	mi	ser	espere	en	silencio	delante	de
Dios,	porque	en	él	está	mi	esperanza.	Solo	él	es	mi	roca	y	mi	salvación,	mi
fortaleza	donde	no	seré	sacudido».	Las	oraciones	expresadas	en	palabras	a	veces
pueden	estar	más	llenas	de	temor	y	duda	que	de	fe;	el	silencio	ante	el	Señor	a
veces	puede	expresar	más	fe	y	sumisión	a	la	providencia	de	Dios	que	las
palabras.

Isaías	30:15	(DHH),	el	versículo	favorito	de	muchos,	asocia	el	silencio	delante
de	Dios	con	la	fe	en	él:	«El	Señor,	el	Dios	Santo	de	Israel,	dice:	“Vuelvan,
quédense	tranquilos	y	estarán	a	salvo.	En	la	tranquilidad	y	la	confianza	estará	su
fuerza”»	(énfasis	añadido).	La	confianza	en	el	Señor	Dios	se	expresa



frecuentemente	a	través	de	la	oración.	Pero	a	veces	se	demuestra	mejor	mediante
la	falta	de	palabras	ante	el	Señor	que,	por	su	silenciosa	ausencia	de	ansiedad,
expresa	confianza	en	su	control	soberano.

Descubrí	una	ilustración	de	esto	en	la	vida	cotidiana	en	el	diario	del	precoz
misionero	estadounidense	a	los	indios,	David	Brainerd.	El	miércoles	28	de	abril
de	1742,	escribió:

Me	retiré	a	mi	lugar	habitual	de	aislamiento,	con	una	paz	y	una	tranquilidad	muy
grandes,	y	pasé	casi	dos	horas	en	mis	deberes	secretos.	Me	sentía	muy	parecido	a
lo	que	sentí	ayer	a	la	mañana,	solo	que	un	poco	más	débil	y	agobiado.	Parecía
depender	y	estar	completamente	aferrado	a	mi	querido	Señor;	totalmente
desenganchado	de	todas	las	demás	dependencias.	No	sabía	qué	decirle	a	mi
Dios,	sino	solo	apoyarme	en	su	pecho,	por	así	decirlo,	y	dejar	salir	mis	deseos
por	estar	en	perfecta	conformidad	a	él	en	todas	las	cosas.	Deseos	sedientos	y
unas	ansias	insaciables	por	una	santidad	perfecta	se	adueñaron	de	mi	alma:	Dios
era	tan	precioso	para	mi	alma,	que	el	mundo	con	todos	sus	placeres	era
infinitamente	repugnante:	dejé	de	valorar	el	favor	de	los	hombres	como	si	se
tratara	de	piedritas.	El	Señor	era	todo	para	mí,	y	prevalecía	sobre	todo,	lo	cual
me	deleitó	en	gran	manera.	Creo	que	mi	fe	y	dependencia	en	Dios	rara	vez
habían	llegado	a	tal	nivel.	Lo	vi	como	una	fuente	de	bondad,	tal	que	me	parecía
imposible	volver	a	desconfiar	de	él	o	volver	a	ponerme	ansioso	por	cualquier
cosa	que	pudiera	sucederme[6].

Es	posible	que	no	tengamos	la	capacidad	de	expresarnos	tan	bien	a	través	de	un
diario	como	lo	hacía	Brainerd,	pero	en	los	tiempos	que	intercalemos	súplicas	con
silencio,	podemos	expresarle	a	Dios	nuestra	fe	en	maneras	que	él	estime
igualmente	preciosas.

Para	buscar	la	salvación	del	Señor

Los	momentos	de	silencio	y	retiro	para	buscar	la	salvación	del	Señor	pueden



referirse	a	la	búsqueda	de	alguien	que	no	es	cristiano	pero	quiere	ser	salvo	en
Cristo	del	pecado	y	de	la	culpa,	o	de	un	creyente	que	busca	que	Dios	lo	salve	de
determinadas	circunstancias.	Las	palabras	de	Jeremías	en	Lamentaciones	3:25-
28	son	apropiadas	para	ambos	casos:	«El	SEÑOR	es	bueno	con	los	que
dependen	de	él,	con	aquellos	que	lo	buscan.	Por	eso	es	bueno	esperar	en	silencio
la	salvación	que	proviene	del	SEÑOR.	Y	es	bueno	que	todos	se	sometan	desde
temprana	edad	al	yugo	de	su	disciplina:	que	se	queden	solos	en	silencio	bajo	las
exigencias	del	SEÑOR»	(énfasis	añadido).

En	un	sermón	sobre	este	texto,	C.	H.	Spurgeon	dijo:

Recomiendo	el	retiro	a	cualquiera	de	ustedes	que	esté	buscando	la	salvación;
primero,	para	que	estudie	bien	su	caso	como	a	los	ojos	de	Dios.	Pocos	hombres
se	conocen	a	sí	mismos	como	realmente	son.	La	mayoría	de	las	personas	se	han
visto	en	el	espejo,	pero	hay	otro	espejo	que	refleja	la	verdad	y	en	el	que	pocos
hombres	se	miran.	Estudiarse	a	uno	mismo	iluminado	por	la	Palabra	de	Dios	y
revisar	cuidadosamente	su	propia	condición,	analizando	tanto	los	pecados
interiores	como	los	exteriores,	y	usando	todas	las	evaluaciones	que	se	nos	dan	en
las	Escrituras,	sería	un	ejercicio	muy	sano,	¡pero	qué	pocos	se	preocupan	de
transitar	esta	experiencia![7]

Como	después	hizo	Spurgeon	en	esta	y	en	todas	las	ocasiones	que	estuvo	en	el
púlpito,	y	como	encontramos	a	lo	largo	de	la	narrativa	del	Nuevo	Testamento,
cada	vez	que	se	predique	públicamente	la	Biblia,	nosotros	también	deberíamos
decirles	a	las	personas	que	busquen	sin	demora	la	salvación	en	«Jesucristo,	el
que	fue	crucificado»	(1	Corintios	2:2).	Pero	además	de	un	llamado	como	este	a
todos	los	oyentes	entre	las	multitudes,	no	deberíamos	minimizar	el	valor	de
instarlos	al	aislamiento	para	ayudarlos	a	que	eviten	las	distracciones	cuando
reflexionen	en	la	condición	de	su	propia	alma.	El	retiro	y	el	silencio	pueden
ayudarnos	a	comprender	las	realidades	de	nuestro	pecado,	la	muerte,	el	juicio,
etcétera;	temas	serios	que	frecuentemente	silenciamos	en	nuestra	conciencia	por
la	pista	de	sonido	de	la	vida	diaria.	Con	base	en	la	ubicuidad	de	las	atracciones
visuales	y	auditivas	transmitidas	por	la	tecnología,	¿cuán	a	menudo	cree	usted
que	una	persona	inconversa	se	sienta	a	solas,	sin	distraerse,	y	reflexiona	sobre	sí
misma	a	la	luz	del	evangelio?	Según	mis	cálculos,	son	sumamente	pocos	los



casos	entre	un	millón	de	personas.	Nunca	debemos	dejar	de	hacer	hincapié	en
acercarse	a	Cristo	inmediatamente,	pero	también	tenemos	que	estimular	a	las
personas	para	que	se	«sienten	a	solas	en	silencio»	y,	como	dijo	Spurgeon,
«estudiarse	a	uno	mismo	iluminado	por	la	Palabra	de	Dios».

Para	ser	restaurado	física	y	espiritualmente

Todos	tenemos	una	necesidad	regular	de	recuperar	los	recursos	del	ser	interior	y
exterior.	Esto	fue	cierto	aun	para	los	que	vivían	más	cerca	de	Jesús.	Después	de
pasar	varios	días	con	una	gran	exigencia	física	y	espiritual,	fíjese	qué	método	de
reabastecimiento	les	recetó	Jesús	a	sus	discípulos:	«Vayamos	solos	a	un	lugar
tranquilo	para	descansar	un	rato»	(Marcos	6:31).	¿No	le	parece	genial?

Así	como	los	doce	discípulos,	todos	necesitamos	momentos	para	desatar	el	lazo
de	nuestros	estreses	rutinarios	y	disfrutar	la	restauración	que	el	retiro	puede	darle
a	nuestro	cuerpo	y	a	nuestra	alma.

Una	noche,	vi	un	informe	periodístico	sobre	la	vida	del	pianista	Glenn	Gould.	Lo
describía	como	un	instrumentalista	maravilloso	cuando	apareció	en	la	escena
musical	durante	la	década	de	los	años	1950,	siendo	un	adolescente.	Viajaba	por
todo	el	mundo	y	asombraba	a	sus	oyentes	con	sus	habilidades.	Pero	en	1964,
dejó	de	tocar	en	público.	A	partir	de	ese	momento,	y	a	pesar	de	que	era	uno	de
los	mejores	pianistas	del	mundo,	Gould	tocó	solamente	en	privado	y	para	las
grabaciones	en	un	estudio.	Hasta	sus	sesiones	de	grabación	se	llevaban	a	cabo	en
la	más	absoluta	privacidad.	Estaba	convencido	de	que	el	aislamiento	era	la	única
manera	de	crear.	Así	mismo,	todo	el	que	tenga	que	«crear»	música,	lecciones,
ensayos,	informes,	sermones,	arte,	presentaciones,	etcétera,	sabe	que	no	se	puede
hacer	bien	en	arrebatos	de	cinco	minutos	entre	interrupciones	digitales	o
personales.	El	monacal	aislamiento	musical	de	Gould	no	es	una	costumbre	que
la	mayoría	pueda	o	deba	imitar.	Pero,	así	como	él	descubrió	que	el	aislamiento	lo
ayudaba	a	crear,	descubra	usted	mismo	cómo	el	silencio	y	el	retiro	ayudan	a	re-
crearlo	a	usted	física	y	espiritualmente	de	maneras	que	son	profundamente
terapéuticas.



Para	recuperar	la	perspectiva	espiritual

Una	de	las	mejores	maneras	de	dar	un	paso	atrás	y	lograr	una	perspectiva	de	los
problemas	más	equilibrada	y	menos	mundana	es	a	través	de	las	Disciplinas	del
silencio	y	el	retiro.

Cuando	el	ángel	Gabriel	le	dijo	a	Zacarías	que	él	y	su	anciana	esposa	tendrían	un
bebé	milagrosamente,	Zacarías	dudó.	En	respuesta,	Gabriel	le	anunció:	«Como
no	creíste	lo	que	te	dije,	te	quedarás	mudo,	sin	poder	hablar	hasta	que	nazca	el
niño.	Te	aseguro	que	mis	palabras	se	cumplirán	a	su	debido	tiempo»	(Lucas
1:20).	¿Y	qué	sucedió	con	la	perspectiva	de	Zacarías	acerca	de	estas	cosas
durante	su	período	de	silencio	forzado?	Cuando	el	bebé	nació,	Lucas	1:63-64
dice	que:	«Zacarías	pidió	con	señas	que	le	dieran	una	tablilla	para	escribir	y,	para
sorpresa	de	todos,	escribió:	“Su	nombre	es	Juan”.	Al	instante	Zacarías	pudo
hablar	de	nuevo	y	comenzó	a	alabar	a	Dios».	Tal	vez	sea	un	ejemplo	negativo,
pero	nos	enseña	cómo	el	cerrar	la	boca	a	veces	puede	ayudarnos	a	abrir	nuestra
mente	para	ver	las	cosas	a	la	manera	de	Dios.

Uno	de	los	acontecimientos	más	famosos	y	que	más	le	cambiaron	la	vida	a	Billy
Graham	sucedió	en	agosto	de	1949,	inmediatamente	antes	de	la	cruzada	de	Los
Ángeles	que	lo	empujó	a	un	protagonismo	nacional.	Por	un	corto	período
anterior	a	Graham,	el	título	no	oficial	del	evangelista	estadounidense	más
famoso	lo	tuvo	un	hombre	llamado	Chuck	Templeton.	Sin	embargo,	hacia	1949,
Templeton	se	estaba	desmoronando	espiritualmente	bajo	la	influencia	de
hombres	que	dudaban	de	la	inspiración	de	las	Escrituras,	y	esto	finalmente	lo
llevó	a	rechazar	completamente	la	fe.	Él	empezó	a	compartir	con	Graham	los
libros	y	las	ideas	que	estaban	moldeándolo.	Tan	solo	unos	días	antes	de	que
Graham	se	fuera	manejando	a	California,	Templeton	le	dijo	que,	por	seguir
creyendo	en	la	Biblia,	el	joven	evangelista	estaba	suicidándose	intelectualmente.

Mientras	hablaba	en	un	congreso	de	jóvenes	en	las	montañas	San	Bernardino,
Graham	supo	que	tenía	que	alcanzar	la	perspectiva	de	Dios	sobre	el	tema,	y	lo
logró	a	través	del	retiro.	Así	es	como	describió	esa	noche:	«Regresé	solo	a	la
cabaña	y	leí	mi	Biblia	durante	un	rato.	Luego	decidí	dar	una	caminata	por	el
bosque».	Allí,	recordó	que	frases	como	«la	palabra	del	Señor	vino»	y	«así	dice	el
Señor»	fueron	usadas	más	de	dos	mil	veces	en	las	Escrituras.	Meditó	en	la
actitud	de	Cristo,	quien	cumplió	la	Ley	y	los	Profetas,	quien	los	citó



constantemente	y	nunca	señaló	que	podrían	estar	equivocados.	Mientras
caminaba,	dijo:	«Señor,	¿qué	debo	hacer?	¿Cuál	debe	ser	el	rumbo	de	mi	vida?».
Vio	que	el	intelecto	por	sí	solo	no	podía	resolver	el	tema	de	la	inspiración	y	la
autoridad	de	la	Biblia.	Más	allá	de	eso,	básicamente	se	había	vuelto	una	cuestión
de	fe.	Pensó	en	la	fe	que	tenía	en	muchas	cosas	cotidianas	que	él	no	entendía
completamente,	como	los	aviones	y	los	autos,	y	se	preguntó	por	qué	era	que
solamente	con	respecto	a	las	cosas	del	Espíritu	ese	tipo	de	fe	se	consideraba
equivocada.

«Así	que	volví	y	tomé	mi	Biblia	—continuó—,	y	salí	a	la	luz	de	la	luna.	Llegué
a	un	tocón	y	puse	la	Biblia	sobre	él,	y	me	arrodillé	y	dije:	“Oh,	Dios,	yo	no
puedo	demostrar	ciertas	cosas.	No	puedo	responder	algunas	de	las	preguntas	que
Chuck	plantea	y	que	algunos	otros	plantean,	pero	acepto	este	Libro	por	fe	como
la	Palabra	de	Dios”»[8].	Por	medio	de	ese	tiempo	de	retiro	y	la	perspectiva
espiritual	que	logró	esa	noche,	Billy	Graham	se	transformó	después	en	el
hombre	que	el	mundo	ha	conocido	desde	entonces.

La	experiencia	de	Graham	demuestra	lo	que	dijo	el	prolífico	teólogo	puritano
John	Owen	sobre	nuestros	tiempos	a	solas:	«Lo	que	somos	en	ellos,	eso	es	lo	que
somos	realmente,	y	nada	más.	Ellos	son	lo	mejor	o	lo	peor	de	nuestro	tiempo,
donde	el	principio	que	predomina	en	nosotros	se	mostrará	y	actuará	por	sí
mismo»[9].	En	otras	palabras,	lo	que	somos	cuando	estamos	solos	es	lo	que
somos	realmente.	Si	tenemos	la	costumbre	de	buscar	a	Dios	y	su	perspectiva	por
medio	de	su	Palabra	cuando	estamos	a	solas	(y	no	solo	en	la	iglesia	o	cuando
estamos	con	otros	cristianos),	entonces	sí	podemos	guardar	la	esperanza	de	que
conocemos	a	Dios.

Para	buscar	la	voluntad	de	Dios

Tal	vez	una	de	las	razones	más	comunes	para	que	los	creyentes	busquen	a	Dios
en	silencio	y	retiro	sea	para	discernir	su	voluntad	sobre	algún	tema.	Jesús	hizo
esto	en	Lucas	6:12-13,	cuando	tuvo	que	decidir	entre	sus	discípulos	quiénes	lo
acompañarían:	«Jesús	subió	a	un	monte	a	orar	y	oró	a	Dios	toda	la	noche.	Al
amanecer,	llamó	a	todos	sus	discípulos	y	escogió	a	doce	para	que	fueran
apóstoles».



La	historia	cristiana	es	rica	en	ejemplos	memorables	de	hombres	y	mujeres	que
se	aislaron	de	todos	los	demás	para	buscar	la	voluntad	de	Aquel	que	más	les
importaba.	Una	de	las	historias	preferidas	es	la	de	Hudson	Taylor,	un	joven	y
agotado	misionero	a	China.	En	el	año	1865,	mientras	estaba	de	vuelta	en
Inglaterra	para	descansar	y	continuar	con	algunos	estudios	médicos,	tuvo	que
luchar	con	una	decisión.	Sentía	que	Dios	podía	estar	llevándolo	a	comenzar	una
obra	misionera	audaz	y	sin	precedentes:	llevar	el	evangelio	a	los	millones	de
personas	que	no	habían	sido	alcanzadas	en	el	vasto	territorio	interior	de	China.
Durante	décadas,	casi	todos	los	misioneros	habían	trabajado	únicamente	en	las
ciudades	costeras,	casi	nunca	yendo	tierra	adentro.	Pero	Taylor	tenía	miedo	de
dirigir	un	enorme	proyecto	como	ese,	sabiendo	que	la	carga	de	reclutar	a	los
misioneros,	así	como	de	buscar	y	mantener	su	respaldo	económico,	caería	sobre
sus	hombros.

Para	el	tranquilo	domingo	de	verano	del	25	de	junio,	Hudson	Taylor	ya	no	podía
seguir	soportando	la	incertidumbre.	Agotado	y	enfermo,	se	había	ido	a	Brighton
a	descansar	con	amigos.	Pero,	en	lugar	de	disfrutar	de	su	compañía	constante,	él
buscó	además	refugio	en	el	silencio	y	el	retiro,	deambulando	a	lo	largo	de	las
playas	que	dejaba	la	marea	al	bajar.	Aunque	el	lugar	era	tranquilo,	él	agonizaba.
Había	que	tomar	una	decisión.	Él	debía	conocer	la	voluntad	de	Dios.	Mientras
caminaba,	se	le	cruzó	este	pensamiento:

Pues,	si	estamos	obedeciendo	al	Señor,	¡la	responsabilidad	recae	en	él,	no	en
nosotros!	¡Tú,	Señor,	tú	tendrás	toda	la	carga!	Bajo	tus	órdenes,	como	siervo
tuyo,	sigo	adelante,	y	dejo	en	ti	los	resultados.

Cuán	sosegadamente	me	alejé	de	las	playas.	[...]	El	conflicto	había	terminado,
todo	era	gozo	y	paz.	Me	sentía	como	si	pudiera	volar	colina	arriba	hasta	la	casa
del	señor	Pearse.	¡Y	cómo	dormí	esa	noche!	Mi	amada	esposa	creyó	que
Brighton	me	había	sentado	de	maravilla,	y	así	fue[10].

Y	así,	sobre	la	bisagra	de	buscar	su	voluntad	a	través	del	silencio	y	el	retiro,	Dios
abrió	la	puerta	para	la	Misión	al	Interior	de	China.	Esa	misma	obra	continúa	con
la	bendición	de	Dios	y	se	convirtió	en	la	Overseas	Missionary	Fellowship
(Fraternidad	Misionera	al	Extranjero),	uno	de	los	grandes	esfuerzos	misioneros



en	el	mundo.

A	menudo	Dios	nos	aclara	su	voluntad	en	público,	pero	existen	momentos	en	los
que	solamente	la	revela	en	privado.	Para	descubrirla,	son	necesarias	las
Disciplinas	del	silencio	y	el	retiro.

Para	aprender	a	dominar	la	lengua

Aprender	a	guardar	silencio	durante	cortos	períodos	de	tiempo	puede	ayudarnos
a	dominar	mejor	nuestra	lengua	todo	el	tiempo.

No	hay	duda	de	que	aprender	a	dominar	la	lengua	es	fundamental	para
parecernos	a	Cristo.	La	Biblia	dice	que	no	vale	nada	la	religión	de	una	persona
que	no	puede	dominar	su	lengua	(vea	Santiago	1:26).	Proverbios	17:27-28
relaciona	los	atributos	de	la	persona	que	se	asemeja	a	Cristo,	como	el
conocimiento	piadoso,	el	entendimiento,	la	sabiduría	y	el	discernimiento	con	el
poder	para	refrenar	las	palabras:	«El	verdadero	sabio	emplea	pocas	palabras;	la
persona	con	entendimiento	es	serena.	Hasta	los	necios	pasan	por	sabios	si
permanecen	callados;	parecen	inteligentes	cuando	mantienen	la	boca	cerrada».

Eclesiastés	3:7	se	refiere	al	dominio	de	la	lengua	en	un	doble	sentido,	es	decir,	la
capacidad	de	refrenarla	tanto	como	de	usarla,	porque	dice	que	hay	«un	tiempo
para	callar	y	un	tiempo	para	hablar».	La	piedad,	por	lo	tanto,	implica	aprender
cuándo	no	debería	hablar,	así	como	cuándo	debería	hacerlo.

En	el	Nuevo	Testamento,	Santiago	1:19	también	describe	el	poder	sobre	la
lengua	en	términos	de	la	capacidad	de	mantenerla	controlada:	«Mis	amados
hermanos,	quiero	que	entiendan	lo	siguiente:	todos	ustedes	deben	ser	rápidos
para	escuchar,	lentos	para	hablar	y	lentos	para	enojarse».	Esto	aplica	a	nuestro
«hablar»	en	Internet	así	como	el	que	sale	de	nuestros	labios.

¿De	qué	manera	ayudan	las	Disciplinas	del	silencio	y	del	retiro	al	dominio	de	la
lengua	característico	de	ser	semejante	a	Cristo?	Durante	un	ayuno	prolongado,
usted	descubre	que	algunos	de	los	alimentos	que	come	con	frecuencia	no	son
realmente	necesarios.	Cuando	ejercita	el	silencio	y	el	retiro,	se	da	cuenta	de	que
no	necesita	decir	algunas	cosas	que	antes	le	parecían	necesarias.	En	el	silencio,



aprendemos	a	confiar	más	en	el	control	de	Dios	sobre	las	cuestiones	en	las	que
normalmente	nos	sentíamos	obligados	a	decir	algo	o	a	hablar	demasiado.
Descubrimos	que	él	es	capaz	de	manejar	las	situaciones	donde	antes	pensábamos
que	nuestra	participación	era	indispensable.	En	quienes	practican	el	silencio	y	el
retiro	también	se	refinan	las	habilidades	de	observar	y	escuchar;	cuando	ellos
hablan,	sus	palabras	son	mucho	más	frescas	y	profundas.

Una	de	las	razones	por	las	que	las	Disciplinas	duales	del	silencio	y	el	retiro
pueden	ser	tan	transformadoras	es	por	cómo	nos	ayudan	a	conectarnos	con	otras
Disciplinas	Espirituales[11].	Por	ejemplo,	deberían	ser	el	contexto	normal	en	el
que	nos	dedicamos	a	asimilar	la	Biblia	y	a	orar.	También	son	una	pieza	necesaria
para	adorar	a	solas.	En	el	silencio	y	el	retiro	podemos	aprovechar	al	máximo	el
tiempo	para	las	Disciplinas	de	aprender	y	de	llevar	un	diario.	También	es	común
practicar	el	ayuno	durante	los	momentos	de	silencio	y	retiro.	Pero,	sobre	todo,
las	Disciplinas	del	silencio	y	del	retiro	pueden	ser	muy	transformadoras	porque
brindan	el	tiempo	para	pensar	en	la	vida	y	para	buscar	a	Dios.	Lo	cierto	es	que	la
mayoría	de	nosotros	no	lo	hace	lo	suficiente.	No	muchas	generaciones	atrás,	la
mayoría	de	nuestros	antepasados	pasaban	sus	días	trabajando	en	los	campos	o	en
el	hogar,	donde	los	únicos	sonidos	que	los	rodeaban	eran	los	de	la	creación	de
Dios	o	de	las	voces	humanas.	Al	no	haber	motores	eléctricos	ni	medios	de
comunicación,	había	menos	distracciones	artificiales	para	la	voz	de	la	conciencia
y	la	obra	del	Espíritu	Santo	en	nuestra	alma.	No	es	para	embellecer	los	supuestos
«viejos	tiempos»	(una	costumbre	pecaminosa;	vea	Eclesiastés	7:10)	o	para
insinuar	que	tratemos	de	volver	a	ellos.	Simplemente	estoy	reafirmando	lo	que
hemos	dicho	desde	el	comienzo	de	este	capítulo:	uno	de	los	costos	del	avance
tecnológico	es	que	tenemos	más	tentaciones	de	evitar	la	tranquilidad.	Aunque
hemos	ampliado	nuestra	asimilación	de	noticias	e	información	de	todo	tipo,	estas
ventajas	pueden	ser	a	costa	de	nuestra	profundidad	espiritual	si	no	practicamos	el
silencio	y	el	retiro.

Recuerde	que	el	gran	propósito	de	practicar	estas	Disciplinas	es	la	piedad,	para
que	podamos	ser	como	Jesús,	para	que	podamos	ser	más	santos.	En	el	libro	The
Still	Hour	(La	hora	tranquila),	Austin	Phelps	escribió:	«Se	ha	dicho	que	ninguna
obra	importante	de	la	literatura	o	de	la	ciencia	fue	escrita	por	alguien	que	no
amara	el	retiro.	Podemos	establecer	como	un	principio	elemental	de	la	religión
que	nadie	que	no	se	haya	tomado	el	tiempo	para	estar	a	menudo	largamente	a
solas	con	Dios	ha	logrado	un	crecimiento	importante	en	la	santidad»[12].



RECOMENDACIONES	PARA	EL	SILENCIO	Y	EL	RETIRO

Algunas	personas	disfrutan	las	Disciplinas	del	silencio	y	el	retiro	de	la	misma
manera	que	disfrutan	leer	o	ver	una	gran	aventura.	En	vez	de	desarrollar	estas
prácticas	por	su	cuenta,	solo	se	involucran	en	ellas	de	una	manera	indirecta	y	las
admiran	desde	lejos.	Sueñan	con	estas	Disciplinas,	pero	no	las	llevan	a	cabo.	A
continuación	hay	algunas	ayudas	prácticas	para	hacer	que	el	silencio	y	el	retiro
no	sean	un	simple	anhelo,	sino	una	realidad	y	un	hábito.

«Retiros	de	un	minuto»

Una	emisora	de	radio	cristiana	de	la	zona	donde	vivo	solía	transmitir	un	anuncio
de	treinta	segundos	que	hacía	énfasis	en	los	beneficios	del	silencio.	Luego,
dejaba	diez	segundos	en	silencio	para	dejar	en	claro	la	idea.	Aunque	suena	muy
simple,	era	notable	el	impacto	de	ese	momento	inesperado	en	silencio.

Es	posible	darse	ocasionalmente	esa	misma	clase	de	renovación	breve	a	lo	largo
del	día.	Un	momento	en	algún	semáforo,	en	un	ascensor	o	en	una	fila	de	autos
puede	convertirse	en	un	«retiro	de	un	minuto»	cuando	lo	consagra	como	un
tiempo	de	silencio	y	retiro.	Puede	usar	el	momento	para	orar	en	la	comida	para
una	pausa	espiritual.

No	puedo	ofrecer	recomendaciones	para	las	circunstancias	de	cada	uno,	pero
puedo	animarlo	a	buscar	maneras	de	convertir	la	rutina	en	lo	sagrado,	para
«mejorar»	(como	solían	decir	los	puritanos)	un	minuto	perdido	aquí	o	allá,
incluso	en	el	día	más	ocupado,	haciendo	que	cambie	de	propósito	y	sea	un	retiro
de	un	minuto.

Desde	luego,	la	clave	no	solo	es	tomarse	un	respiro	y	relajarse	por	un	instante,
por	más	útil	que	esto	sea.	Lo	que	estoy	proponiendo	es	buscar	a	Cristo	de	una
forma	más	intencional	durante	ese	momento	y	descansar	por	fe	en	él.	Es
practicar	lo	que	cantamos	en	el	himno:	«Toma	mis	momentos	y	mis	días;	haz
que	fluyan	en	una	alabanza	sin	fin»[13].	Aproveche	esas	oportunidades
inesperadas	que	le	da	el	Señor	y	concéntrese	exclusivamente	en	él	y	en	la	vida



en	el	Espíritu.	Aunque	no	tenga	más	que	unos	poco	segundos,	aunque	no	esté	en
un	lugar	absolutamente	silencioso	o	completamente	solitario,	disfrute	de	la
restauración	que	se	encuentra	en	el	conocimiento	de	Jesucristo.

La	meta	del	silencio	y	el	retiro	diarios

Sin	excepción,	los	hombres	y	las	mujeres	que	conozco	que	han	logrado	el
crecimiento	más	rápido,	consecuente	y	evidente	en	su	parecido	a	Cristo	han	sido
los	que	cultivan	un	tiempo	diario	para	estar	a	solas	con	Dios.	Ese	rato	de	silencio
lo	dedican	a	la	asimilación	de	la	Biblia	y	a	la	oración,	y	en	esa	soledad,	disfrutan
de	la	ocasión	para	adorar	en	privado.

Muchos	se	esfuerzan	por	desarrollar	este	hábito	devocional	diario	porque	llevan
una	vida	muy	ocupada	y	se	enfrentan	a	un	enemigo	muy	terco,	que	es	consciente
de	los	riesgos	que	esto	implica.	El	misionero	mártir	Jim	Elliot	sabía	de	la	lucha:
«Creo	que	el	diablo	se	tomó	muy	en	serio	el	monopolio	de	estos	tres	elementos:
el	ruido,	la	prisa	y	las	multitudes.	[...]	Satanás	tiene	muy	en	claro	el	poder	del
silencio»[14].	Nuestros	días	suelen	estar	más	que	llenos	de	suficiente	ruido,
mucha	prisa	e	igual	cantidad	de	personas	ocupadas.	A	menos	que	planifiquemos
tener	a	diario	momentos	de	silencio	solitario	delante	de	Dios,	estas	otras	cosas	se
abalanzarán	para	llenar	nuestro	tiempo	como	el	agua	al	Titanic.

Estos	momentos	diarios	son	la	savia	de	las	Disciplinas	del	silencio	y	el	retiro.
Los	que	se	entrenan	bien	en	el	silencio	y	el	retiro	todos	los	días	son	más
propensos	a	disciplinarse	para	disfrutarlas	ocasionalmente,	como	en	los	«retiros
de	un	minuto»,	en	el	día	del	Señor	y	en	períodos	prolongados.	La	persona	que
rara	vez	se	ejercita,	se	agita	tanto	por	subir	rápido	las	escaleras	como	por	una
carrera	de	un	kilómetro	y	medio.	El	que	corre	todos	los	días	no	tiene	problema
con	ninguno	de	los	dos.	De	la	misma	manera,	la	persona	que	tiene	un	tiempo	de
ejercicios	espirituales	diarios	es	quien	más	disfruta	los	«retiros	de	un	minuto»	y
los	períodos	prolongados	de	silencio	y	retiro.

Escapar	para	estar	solo	y	en	silencio



«Escapar»	en	busca	de	un	tiempo	prolongado	de	silencio	y	retiro	puede	no	ser
nada	más	que	requerir	una	sala	vacía	en	su	iglesia	donde	pueda	pasar	algunas
horas,	una	tarde	o	un	sábado.	O	puede	involucrar	pasar	una	noche	o	un	fin	de
semana	en	un	centro	de	retiros,	en	una	posada	o	en	una	cabaña.

Es	posible	que	a	algunas	de	estas	escapadas	no	quiera	llevar	más	que	su	Biblia	y
un	cuaderno.	En	otras,	tal	vez	quiera	devorar	un	libro	que	cree	que	lo	ayudará	a
desarrollarse	como	discípulo	de	Jesús.	Ese	tipo	de	retiros	también	son	un	buen
momento	para	planificar,	ponerse	metas	y	evaluar	cosas.

Si	nunca	ha	pasado	una	tarde	entera,	un	medio	día	o	un	poco	más	en	silencio	y
retiro,	es	posible	que	se	pregunte	qué	haría	con	todo	ese	tiempo.	Le	aconsejo	que
prepare	un	programa,	ya	sea	de	antemano	o	que	lo	haga	apenas	llegue,	porque	se
sorprenderá	de	lo	rápido	que	pasa	el	tiempo	si	se	mantiene	ocupado,	y	de	cómo
se	arrastra	si	usted	no	tiene	un	plan.	No	sienta	que	tiene	que	apegarse	como	un
esclavo	a	su	programa.	Aunque	no	sea	un	evento	en	el	que	deba	quedarse	una
noche,	duerma	si	necesita	hacerlo.	Pero	un	plan	puede	ayudarlo	a	usar	el	tiempo
para	los	propósitos	previstos,	en	lugar	de	desperdiciarlo	sin	darse	cuenta[15].

Aunque	las	escapadas	de	una	noche	a	lugares	alejados	son	maravillosas,	no
espere	el	momento	en	el	que	pueda	ir	como	Elías	al	monte	Horeb	por	cuarenta
días	antes	de	empezar	a	practicar	el	silencio	y	el	retiro.	Recuerde	que,	hablando
en	general,	todas	las	Disciplinas	Espirituales,	incluidas	estas	dos,	están	diseñadas
para	practicarse	cotidianamente	en	los	lugares	donde	vivimos	nuestra	vida	diaria.

Lugares	especiales

Ubique	lugares	especiales	que	puedan	ser	utilizados	para	el	silencio	y	el	retiro.
Búsquelos	dentro	de	su	casa,	adonde	pueda	llegar	caminando,	a	pocos	minutos
por	auto	y	a	una	distancia	razonable	para	retiros	de	una	noche	o	más	largos.

Si	tiene	niños	en	casa,	puede	ser	difícil	hallar	un	lugar	apartado	para	encontrarse
con	Dios.	Es	posible	que	necesite	la	creatividad	(¡o	la	desesperación!)	de
A.	W.	Tozer,	quien	durante	un	tiempo	solamente	pudo	encontrar	la	privacidad



necesaria	dentro	de	la	sala	de	la	caldera[16].	O	puede	replantear	el	uso	de	un
clóset[17].	La	piadosa	Susanna	Wesley,	madre	de	John	(el	fundador	del
movimiento	metodista)	y	de	Charles	(el	prolífico	compositor	de	himnos),	crió
una	familia	muy	grande	y,	durante	muchos	años,	le	fue	prácticamente	imposible
aislarse	físicamente.	Era	casi	tan	conocida	por	ser	la	madre	de	dos	hijos
influyentes,	como	por	su	hábito,	cuando	necesitaba	silencio	y	retiro,	de	ponerse
el	delantal	sobre	su	cabeza	y	leer	la	Biblia	y	orar	debajo	de	él.	Obviamente,	eso
no	bloqueaba	mucho	el	ruido,	pero	era	una	señal	para	sus	hijos	de	que,	durante
esos	minutos,	no	debía	ser	molestada,	y	de	que	los	mayores	tenían	que	ocuparse
de	los	más	pequeños.

Quizá	usted	logre	encontrar	retiro	suficiente	al	aire	libre.	Jonathan	Edwards	pudo
aislarse	en	un	campo	abierto.	Mientras	viajaba	por	el	río	Connecticut,	anotó:	«En
Saybrook	desembarcamos	para	hospedarnos	el	día	sábado	y	guardamos	el
Sabbat;	allí	tuve	un	tiempo	agradable	y	renovador,	caminando	solo	en	los
campos»[18].	Comúnmente,	se	retiraba	a	los	bosques	para	estar	en	silencio	y
retiro	con	Dios:	«Cabalgué	hacia	los	bosques	por	mi	salud.	[...]	Bajé	de	mi
caballo	en	un	lugar	retirado,	como	acostumbro	hacer,	para	caminar	en	busca	de
la	contemplación	divina	y	la	oración»[19].	Es	posible	que	usted	no	viva	cerca	de
un	campo	o	un	bosque,	pero	tal	vez	haya	un	parque	no	demasiado	lejos	que
podría	brindarle	un	lugar	para	caminar,	pensar	y	orar	con	pocas	distracciones.	Un
farmacéutico	de	mi	iglesia	suele	detenerse	al	atardecer	durante	algunos	minutos
en	un	parque	que	está	a	dos	cuadras	de	su	casa	para	estar	en	silencio	y	retiro
antes	de	ir	a	encontrarse	con	su	esposa	y	sus	cuatro	niños	pequeños.	Durante
años,	mi	lugar	favorito	fue	el	arboreto	Morton,	cerca	de	donde	vivía;	ahora,	es
un	camino	tranquilo	y	arbolado	por	el	que	puedo	pasear	a	solas.

Dawson	Trotman	tenía	la	rutina	de	caminar	hasta	una	loma	que	había	al	final	de
su	calle.	«Allí	pasaba	horas	preciosas	solo,	orando	en	voz	alta,	cantando
alabanzas	al	Señor,	citando	los	pasajes	bíblicos	de	promesas	y	desafíos	que
colmaban	su	mente;	a	ratos,	luchando	con	la	oración	insistente;	otras	veces,
caminando	en	silencio	de	un	lado	de	la	ladera	al	otro»[20].	Uno	de	mis	mejores
amigos	lleva	pequeños	papeles	que	contienen	sus	motivos	de	oración	y	camina
por	cuadras	en	su	barrio	mientras	abre	su	corazón	en	silencio	delante	de	Dios.

Como	ya	mencioné,	el	edificio	donde	se	reúne	su	iglesia	podría	ser	el	lugar	ideal
para	pasar	algunas	horas	de	aislamiento.	La	mayoría	de	las	iglesias	tienen	mucho
espacio	desocupado	durante	la	semana.	Puede	quedarle	relativamente	cerca	(si
no	es	así,	probablemente	haya	otra	iglesia	dispuesta	a	recibirlo),	sería	gratis	y



seguro,	podría	estar	disponible	con	poca	anticipación	y	podría	proporcionarle
una	gran	cantidad	de	comodidades.

El	predicador	profético	galés	Howell	Harris,	un	amigo	de	George	Whitefield,
tenía	un	lugar	especial	para	el	silencio	y	el	retiro	en	el	edificio	de	una	iglesia.
Escribiendo	sobre	el	tiempo	previo	al	ministerio	evangelístico	del	galés,	Arnold
Dallimore	dice:

El	conocimiento	que	tenía	Harris	sobre	las	cosas	divinas	en	aquellos	días	era
limitado.	Simplemente	sabía	que	amaba	al	Señor	y	que	quería	amarlo	aún	más,	y
en	esta	búsqueda,	trataba	de	encontrar	lugares	tranquilos	donde	pudiera	aislarse
con	él	en	oración.	Uno	de	sus	retiros	favoritos	era	la	iglesia	de	Llangasty,	la
aldea	donde	estaba	la	escuela	en	la	que	él	enseñaba	en	aquel	entonces,	y	en	una
oportunidad,	poco	después	de	su	conversión,	trepó	a	su	torre	para	estar	más	a
solas	con	el	Señor.	Allí,	mientras	permanecía	intercediendo	por	algunas	horas,
experimentó	una	sensación	apabullante	de	la	presencia	y	el	poder	de	Dios.	Esa
torre	solitaria	de	la	iglesia	se	convirtió	para	él	en	el	lugar	santísimo,	y	luego
escribió:	«De	repente,	sentí	que	mi	corazón	se	derretía	dentro	de	mí,	como	la
cera	frente	al	fuego,	por	amor	a	Dios	mi	Salvador;	y	también	sentí,	no	solamente
amor	y	paz,	sino	un	anhelo	por	fundirme	con	Cristo.	En	lo	más	íntimo	de	mi
alma,	había	un	clamor	que	nunca	antes	había	conocido:	“¡Abba,	Padre!”.	[...]	Yo
sabía	que	era	su	hijo,	y	que	él	me	amaba	y	me	escuchaba.	Mi	alma,	llena	y
saciada,	gritó:	“¡Es	suficiente!	¡Estoy	satisfecho!	Dame	fuerzas,	y	te	seguiré	a
través	del	fuego	y	del	agua”»[21].

Como	el	delantal	de	Susanna	Wesley,	puede	que	su	lugar	habitual	no	sea	el	ideal,
y	puede	que	usted	tenga	que	cambiar	de	lugar	de	vez	en	cuando,	pero	haga	todo
lo	posible	por	ubicar	algún	lugar	único	para	buscar	la	piedad	a	través	del	silencio
y	el	retiro.

Compense	las	responsabilidades	cotidianas



Organice	con	su	cónyuge,	o	con	un	amigo	cuando	sea	necesario,	un	sistema	de
compensación	de	responsabilidades	cotidianas	para	tener	la	libertad	para
extender	los	momentos	de	silencio	y	retiro.

Puede	que	su	respuesta	inicial	frente	a	la	recomendación	de	pasar	momentos
prolongados	en	estas	Disciplinas	haya	sido:	«¡Usted	no	conoce	mi	situación!	Yo
tengo	una	familia	que	alimentar	e	hijos	que	debo	cuidar.	Sencillamente,	no
puedo	irme	por	mi	cuenta	durante	horas».	La	mayoría	de	las	personas,	incluidas
las	que	practican	el	silencio	y	el	retiro,	tienen	obligaciones	similares	que	no
pueden	descuidar.	El	método	más	práctico	y	barato	para	superar	este	problema	es
pedirle	a	su	cónyuge	o	a	un	amigo	que	se	ocupe	de	sus	responsabilidades
temporalmente	para	que	usted	tenga	un	poco	de	tiempo	a	solas.	Después,
devuélvale	el	favor	haciendo	lo	mismo	por	él	o	ella,	o	proveyéndole	otro
servicio.	Las	madres	con	hijos	pequeños	me	dicen	que	esta	es	la	mejor	manera	y
la	más	factible	que	han	encontrado	para	lograr	un	tiempo	prolongado	para	estas
Disciplinas.	Entonces,	por	ejemplo,	su	cónyuge	o	una	amiga	pueden	quedarse
con	los	niños	(en	su	casa,	digamos,	o	en	su	iglesia)	durante	la	mañana	mientras
usted	se	reúne	a	solas	con	Dios.	Después	de	eso,	almuerzan	juntos	y	se
compensan	durante	la	tarde.	Usted	quizá	podría	organizar	un	grupo	de	servicio
como	hacen	algunos	en	una	iglesia	que	conozco,	en	el	que	ofrecen	cuidar	a	los
niños	por	un	par	de	horas	una	mañana	a	la	semana	para	que	las	mamás	puedan
disfrutar	de	un	poco	de	tiempo	a	solas	con	Dios	en	alguna	otra	parte	del	edificio.

Una	advertencia:	La	realidad	puede	golpearlo	especialmente	duro	al	volver	a
casa.	Una	mamá	con	cinco	niños	me	contó	que	amortigua	el	impacto	preparando
con	anticipación	una	comida	para	microondas	o	en	una	olla	a	fuego	lento.	Si	hay
un	desorden	cuando	vuelve	a	su	casa,	puede	hacer	ajustes	sin	tener	que	ponerse	a
cocinar	inmediatamente.	Así	de	duro	como	es	a	veces	regresar,	los	rigores	de	la
realidad	solo	demuestran	cuánto	necesitamos	la	renovación	del	silencio	y	el
retiro.

MÁS	APLICACIÓN

¿Buscará	momentos	diarios	de	silencio	y	retiro?	Mientras	se	estaba	edificando
el	templo	de	Salomón,	«no	hubo	ruido	de	martillo,	ni	de	hacha,	ni	de	ninguna



otra	herramienta	de	hierro	en	el	lugar	de	la	obra»	(1	Reyes	6:7).	De	igual
manera,	nuestro	«templo	del	Espíritu	Santo»	(1	Corintios	6:19)	necesita	ser
edificado	con	intervalos	de	silencio	y	tiempo	a	solas.	Programe	un	retiro	como
este	para	cada	día.	Cuanto	más	ocupado	esté	y	más	frenético	sea	su	mundo,
más	necesita	planificar	espacios	diarios	de	silencio	y	retiro.

A.	W.	Tozer	se	extendió	más	sobre	este	tema,	diciendo:

Cada	día,	retírese	del	mundo	a	algún	lugar	privado,	aunque	no	sea	más	que	a	su
habitación	(durante	un	tiempo,	yo	me	retiraba	a	la	sala	de	la	caldera,	a	falta	de	un
lugar	mejor).	Quédese	en	el	lugar	secreto	hasta	que	los	ruidos	de	su	alrededor
comiencen	a	desvanecerse	en	su	corazón.	[...]	Entréguese	a	Dios	y	luego	sea	lo
que	usted	es	y	quien	usted	es,	sin	importarle	lo	que	piensen	los	demás.	[...]
Aprenda	a	orar	en	su	interior	a	cada	momento.	[...]	Capture	sus	pensamientos
errantes.	Contemple	a	Cristo	con	los	ojos	de	su	alma.	[...]	Todo	lo	anterior	está
supeditado	a	la	buena	relación	con	Dios	a	través	de	Cristo	y	a	la	meditación
diaria	en	las	Escrituras.	Si	nos	faltan	estas	cosas,	nada	nos	ayudará;	si	las
cumplimos,	la	disciplina	recomendada	será	exitosa	en	neutralizar	los	efectos
nocivos	de	la	exteriorización	y	nos	permitirá	conocer	más	a	Dios	y	a	nuestra
propia	alma[22].

Así	como	el	sueño	y	el	descanso	diarios	revitalizan	el	cuerpo,	el	silencio	y	el
retiro	diarios	refrescan	el	alma.	Estas	Disciplinas	tienen	una	manera	de	airear	la
mente	y	planchar	las	arrugas	del	alma.	Organícese	para	llegar	todos	los	días	a	la
calma	para	encontrar	a	Dios	en	su	Palabra	y	por	medio	de	la	oración.

¿Buscará	momentos	prolongados	de	silencio	y	retiro?	Planifíquelos;
inclúyalos	en	su	calendario.	La	rutina	y	las	responsabilidades	de	la	vida	diaria
se	multiplicarán	hasta	llenar	todo	su	tiempo,	y	le	impedirán	pasar	períodos
extensos	a	solas	con	Dios,	a	menos	que	usted	actúe	firmemente.

Tal	vez	necesite	un	largo	tiempo	en	silencio	y	retiro	para	resolver	sus	dudas	o
restablecer	su	anclaje	espiritual.	Eso	es	lo	que	hizo	el	difunto	Francis	Schaeffer
durante	un	período	crítico	de	su	vida	en	1951.	Llegó	a	una	crisis	que	tenía	dos
partes.	Describió	su	lucha	de	la	siguiente	manera:



Primero,	me	parecía	que	entre	muchos	de	los	que	sostenían	la	postura	ortodoxa
[es	decir,	la	doctrina	bíblicamente	ortodoxa],	uno	veía	poca	realidad	de	las	cosas
que	la	Biblia	decía	muy	claramente	que	debían	ser	el	resultado	del	cristianismo.
Segundo,	gradualmente	maduró	en	mí	que	mi	propia	realidad	era	menos	de	lo
que	había	sido	durante	los	primeros	días	después	de	que	me	convertí	en
cristiano.	Me	di	cuenta	de	que,	con	sinceridad,	debía	retroceder	y	reconsiderar
toda	mi	postura[23].

Esta	crisis	fue	suficientemente	importante	como	para	justificar	largos	períodos
de	silencio	y	retiro.	De	este	período	de	muchos	días,	dijo:	«Caminaba	en	las
montañas	cuando	estaba	despejado	y,	cuando	estaba	lluvioso,	caminaba	de	un
lado	a	otro	dentro	del	granero	del	viejo	chalet	donde	vivíamos.	Caminaba,	oraba
y	analizaba	detenidamente	lo	que	enseñaban	las	Escrituras,	a	la	vez	que	revisaba
mis	propias	razones	para	ser	cristiano»[24].	Gradualmente	empezó	a	ver	que	su
problema	era	que	no	entendía	lo	que	dice	la	Biblia	sobre	el	significado	de	la	obra
culminada	de	Cristo	para	nuestra	vida	presente.	Poco	a	poco,	el	sol	volvió	a	salir
en	su	alma,	y	la	canción	regresó.	Esos	días	de	silencio	y	retiro	fueron	el	gran
punto	de	inflexión	en	la	vida	de	Schaeffer	y	la	base	sobre	la	cual	se	construyó	el
resto	de	su	ministerio	único	y	hoy	famoso,	L’Abri,	en	Suiza.

Quizá	usted	necesita	quedarse	a	solas	con	Dios	y	resolver	ciertos	temas	y
cuestiones.	Quizá	esté	en	una	crisis	de	fe	que	necesita	tiempo	para	la	oración,	la
meditación	en	la	Palabra,	el	pensamiento	profundo	y	mucho	examen	de
conciencia.	Hay	demasiado	en	juego	para	descuidar	el	tema	o	tratarlo
superficialmente.	Si	su	cuerpo	tuviera	una	urgencia,	usted	se	tomaría	el	tiempo
necesario	para	ocuparse	de	ella.	No	haga	nada	menos	por	una	urgencia	del	alma.

Pero	no	piense	que	los	períodos	largos	de	silencio	y	retiro	únicamente	son
momentos	para	resolver	las	crisis	y	atender	las	urgencias	del	alma.	La	biografía
del	primer	misionero	proveniente	de	Estados	Unidos,	Adoniram	Judson,	cuenta
esta	historia:

Una	vez,	cuando	estaba	agotado	por	las	traducciones	y	realmente	necesitaba
descansar,	se	fue	por	las	colinas	a	la	selva	espesa,	mucho	más	allá	de	todo



asentamiento	humano.	[...]	A	este	lugar	llevó	su	Biblia	y	se	sentó	a	leer	bajo	los
árboles	de	la	selva	agreste,	y	meditó,	y	oró	y,	por	la	noche,	regresó	a	la	«ermita»
[una	casa	de	bambú	que	había	construido	al	borde	de	la	selva][25].

Judson	pasó	cuarenta	días	increíbles	como	este	en	la	peligrosa	selva	de	Burma.
Pero	de	este	estilo	de	vida	nos	cuentan	que	«Solamente	lo	adoptó	por	un
tiempo».	¿Por	qué	cambió	su	rutina	por	este	largo	período	de	silencio	y	retiro?
Su	biógrafo	dice	que	fue	«como	un	instrumento	de	perfeccionamiento	moral	por
medio	del	cual	toda	su	vida	futura	podría	traducirse	más	en	armonía	con	el
ejemplo	perfecto	del	Salvador	a	quien	él	adoraba»[26].	Judson	se	dedicó	a	este
tiempo	de	retiro	extendido	con	el	propósito	de	descansar,	por	su	futura	utilidad	y
«para	la	piedad».	¿No	debería	usted	procurar	hacer	lo	mismo	(aunque	para	usted
algo	más	cercano	a	cuarenta	horas	podría	ser	más	realista	que	cuarenta	días)?

¿Empezará	ahora?	Pocas	veces	le	resultará	fácil	pulir	su	agenda	para	lograr
el	tiempo	para	el	silencio	y	el	retiro.	El	mundo,	la	carne	y	el	enemigo	de	su
alma	se	ocuparán	de	eso.	Pero	si	se	disciplina	a	usted	mismo	para	hacerlo,	de
lo	único	que	se	arrepentirá	será	de	no	haber	comenzado	antes.

No	espere	que	cada	ocasión	tenga	el	mismo	efecto	en	su	vida	que	algunos	de	los
citados	aquí	de	la	historia	cristiana.	Los	resultados	espectaculares	o	las
emociones	intensas	pueden	ocurrir	rara	vez.	Sin	embargo,	como	con	todas	las
Disciplinas	Espirituales,	el	silencio	y	el	retiro	son	beneficiosos	aunque	muchas
veces	al	concluirlos	usted	se	sienta	«normal».	De	todos	modos,	encontrarse	a
solas	con	Dios	genera	un	deleite	que,	aunque	no	siempre	sea	extraordinario,	casi
siempre	es	renovador.

Estas	palabras	de	Jonathan	Edwards	son	un	recordatorio	final	apropiado:

De	vez	en	cuando,	algunos	resultan	muy	afectados	cuando	están	acompañados;
pero	no	tienen	nada	que	se	asemeje	proporcionalmente	en	modo	alguno	a	eso,	en
secreto,	en	la	meditación	a	solas,	en	la	oración	en	secreto	y	en	la	charla	con	Dios
cuando	están	solos	y	separados	de	todo	el	mundo.	[...]	El	verdadero	cristiano
indudablemente	se	deleita	en	la	fraternidad	religiosa	y	en	la	conversación
cristiana,	y	encuentra	mucho	en	ella	que	pueda	conmover	su	corazón;	pero
también	se	deleita,	a	veces,	al	retirarse	de	toda	la	humanidad	para	conversar	con



Dios	en	lugares	solitarios.	Esto	también	tiene	sus	ventajas	particulares,	pues
arregla	su	corazón	e	involucra	sus	afectos.	La	verdadera	religión	predispone	a	las
personas	a	estar	mucho	a	solas	en	lugares	solitarios,	para	la	meditación	santa	y	la
oración.	[...]	Esta	es	la	naturaleza	de	la	gracia	verdadera	que,	aunque	ama	a	la
sociedad	cristiana	en	su	lugar,	sin	embargo,	de	una	manera	peculiar,	se	deleita	en
el	aislamiento	y	en	la	conversación	secreta	con	Dios[27].

¿Ha	usted	experimentado	alguna	vez	esta	«gracia	verdadera»,	la	obra	de	Dios	en
su	alma	que	hace	que	no	solo	se	deleite	en	la	comunión	con	el	pueblo	de	Dios,
sino	que	también	lo	conmina	a	«conversar	con	Dios	en	lugares	solitarios»?	Dios
nos	creó	para	que	estemos	en	profunda	comunión	con	él,	pero	en	el	jardín	del
Edén	esa	comunión	fue	rota	por	el	pecado.	Desde	entonces,	«todos	nosotros	nos
hemos	extraviado	como	ovejas;	hemos	dejado	los	caminos	de	Dios	para	seguir
los	nuestros»	(Isaías	53:6).	«Todos	hemos	pecado;	nadie	puede	alcanzar	la	meta
gloriosa	establecida	por	Dios»	(Romanos	3:23),	así	que	nos	volvimos	a	nuestro
propio	camino	y	mostramos	poco	interés	en	conocer	el	camino	a	Dios	y	en
acercarnos	a	él.	Pero	así	como	Dios	vino	a	buscar	a	Adán	en	el	jardín	después	de
que	había	pecado,	Dios	también	vino	a	buscarnos	cuando	envió	a	su	Hijo,	Jesús,
«a	buscar	y	a	salvar	a	los	que	están	perdidos»	(Lucas	19:10).	Para	eliminar	la
barrera	de	nuestra	rebeldía	contra	Dios	y	restaurar	nuestra	comunión	con	el
Padre,	Jesús	se	ofreció	a	sí	mismo	en	la	cruz	como	sustituto	para	Dios	y	recibió
el	castigo	que	nosotros	merecemos	por	nuestros	pecados.	Como	dijo	el	apóstol
Pedro:	«Cristo	murió	por	los	pecados	una	vez	por	todas,	el	justo	por	los	injustos,
a	fin	de	llevarlos	a	ustedes	a	Dios»	(1	Pedro	3:18,	NVI).	Dios	mostró	que	había
aceptado	la	muerte	de	Jesús	en	beneficio	de	otros	cuando	lo	resucitó.	Y	Dios
muestra	su	buena	voluntad	para	que	Cristo	nos	lleve	a	él,	invitándonos	a
acercarnos	a	él	en	el	nombre	de	Jesús.	Son	eternamente	bienvenidos	los	que	se
arrepientan	de	irse	por	su	camino	y	confíen	en	que	Jesús	los	hace	aceptables	para
Dios.	Los	que	llegan	al	Padre	por	medio	de	Jesús	reciben	el	Espíritu	Santo,	quien
les	da	vida	para	Dios	y	los	hace	clamar:	«¡Abba!	¡Padre!»	(Romanos	8:15).	Y,
así,	los	que	conocen	a	Dios	sienten	por	él	un	clamor	de	corazón	encendido	por	el
Espíritu,	anhelando	adorarlo	con	su	pueblo,	buscando	hablar	de	las	cosas	de	Dios
en	«fraternidad	religiosa»	con	otros,	y	deleitándose	en	«la	conversación	secreta
con	Dios».

¿Se	comprometerá	con	las	Disciplinas	del	silencio	y	el	retiro?	Si	usted	ha
experimentado	la	gracia	salvadora	de	Dios,	el	silencio	y	el	retiro	serán,	según



las	palabras	de	Edwards,	un	«deleite»,	una	fuente	fiel	de	renovación,	gozo	y
transformación.	Si	los	tuviera,	casi	apostaría	con	usted	dos	millones	de	rublos
a	que	es	así.



CAPÍTULO	11

ESCRIBIR	UN	DIARIO...	PARA	LA	PIEDAD

El	beneficio	actual	de	la	disciplina	espiritual	es	una	vida	plena,	bendecida	por
Dios,	fructífera	y	útil.	Si	usted	se	involucra	en	la	gimnasia	espiritual,	las
bendiciones	de	la	piedad	continuarán	hasta	la	eternidad.	Aunque	muchas

personas	dedican	mucho	más	tiempo	a	entrenar	su	cuerpo	que	su	alma,	el	siervo
excelente	de	Jesucristo	se	da	cuenta	de	que	la	disciplina	espiritual	es	una

prioridad.

JOHN	MACARTHUR	JR.

Más	que	casi	cualquier	otra	Disciplina,	escribir	un	diario	de	vida	tiene	un
atractivo	fascinante	prácticamente	para	todos	los	que	escuchan	del	tema.	Una	de
las	razones	es	que	el	hecho	de	escribir	un	diario	mezcla	la	Biblia	y	la	vida	diaria
como	la	confluencia	de	dos	grandes	ríos	en	uno.	Dado	que	la	aventura	de	cada
creyente	por	el	río	de	la	vida	incluye	curvas	y	peligros	que	él	o	ella	nunca	antes
había	explorado	en	el	camino	a	la	ciudad	celestial,	algo	acerca	de	escribir	en	un
diario	sobre	este	viaje	atrae	al	espíritu	aventurero	del	crecimiento	cristiano.

EXPLICACIÓN	SOBRE	ESCRIBIR	UN	DIARIO	PERSONAL

Un	diario	es	un	sitio	(tangible	o	digital)	en	el	que	una	persona	registra
información	importante	para	él	o	ella	en	lo	personal,	para	preservarla	o
reflexionar	en	ella.	Como	cristiano,	su	diario	es	un	lugar	para	documentar	las
obras	y	los	caminos	de	Dios	en	su	vida.	Su	diario	también	puede	incluir	un	relato



de	acontecimientos	diarios,	un	registro	de	las	relaciones	personales,	un	cuaderno
de	sus	perspectivas	al	leer	las	Escrituras	y/o	una	lista	de	motivos	de	oración.	Los
pensamientos	devocionales	espontáneos	o	las	extensas	meditaciones	teológicas
pueden	preservarse	allí.	El	diario	personal	es	uno	de	los	mejores	lugares	para
trazar	su	avance	en	las	otras	Disciplinas	Espirituales	y	para	rendirse	cuentas	a	sí
mismo	sobre	sus	objetivos.

Entretejidos	a	lo	largo	de	esta	tela	de	entradas	y	eventos	están	los	hilos	coloridos
de	sus	reflexiones	y	sentimientos	al	respecto.	Su	manera	de	responder	a	estas
cuestiones	y	de	interpretarlas	a	partir	de	su	propia	perspectiva	espiritual	también
expresa	el	espíritu	de	escribir	un	diario.

¿Tiene	un	cristiano	que	escribir	un	diario	personal	para	parecerse	más	a
Jesucristo?	No,	en	la	Biblia	no	hay	nada	que	obligue	a	los	seguidores	de	Jesús	a
llevar	un	diario	personal.	De	hecho,	nunca	he	leído	ni	escuchado	que	alguien
afirmara	algo	por	el	estilo.	Muchas	de	las	personas	más	parecidas	a	Cristo	de	la
historia	han	escrito	diarios,	y	muchos	hombres	y	mujeres	igualmente	piadosos	no
lo	han	hecho.

¿Podemos	decir,	entonces,	que	escribir	un	diario	personal	tiene	algún
fundamento	bíblico?

Por	un	lado,	a	diferencia	de	la	oración,	la	práctica	de	escribir	un	diario	sin	duda
no	es	un	resultado	directo	del	evangelio.	La	Biblia	respalda	el	hecho	de	que
todos	los	que	llegan	a	conocer	a	Dios	por	medio	del	evangelio	oran,	pues	el
Espíritu	hace	que	clamen:	«¡Abba!	¡Padre!»	(Romanos	8:15,	NVI).	La	salvación
por	el	evangelio	de	Cristo	también	hace	que	todas	las	personas	convertidas
tengan	hambre	de	la	Palabra	de	Dios.	Pero	no	puede	decirse	que	el	evangelio
siempre	genere	discípulos	de	Jesús	que	escriban	diarios	espirituales.	Una
afirmación	tan	absurda	necesariamente	implicaría	que,	a	lo	largo	de	la	historia,
ninguna	persona	que	fuera	analfabeta	durante	toda	su	vida	podría	haberse
convertido	alguna	vez,	porque	no	habría	podido	escribir	un	diario	personal.

Por	otra	parte,	algo	muy	similar	a	lo	que	históricamente	se	ha	denominado
escribir	un	diario	se	encuentra	como	ejemplo	en	la	Biblia.	El	rey	David
desahogaba	su	alma	a	Dios	en	los	rollos	de	los	Salmos,	escribiendo
reiteradamente	cosas	como:	«Inclínate,	oh	SEÑOR,	y	escucha	mi	oración;
contéstame,	porque	necesito	tu	ayuda»	(Salmo	86:1).	Este	tipo	de	clamor	no	es
distinto	a	la	sentida	súplica	que	un	cristiano	de	la	actualidad	pueda	escribirle	al



Señor	en	un	diario	personal.	Cuando	el	profeta	Jeremías	le	expresa	a	Dios	en	sus
Lamentaciones	lo	mucho	que	lo	afligía	la	caída	de	Jerusalén,	estaba	haciendo
algo	no	muy	diferente	de	lo	que	hace	el	cristiano	contemporáneo	cuando	escribe
sus	sentimientos	dirigidos	a	Dios	en	un	archivo	de	un	procesador	de	texto	bajo	el
nombre	de	«Diario».	Por	supuesto	que,	a	diferencia	de	las	palabras	de	David	y
de	Jeremías,	ningún	escrito	de	un	cristiano	actual	tiene	inspiración	divina.	Sin
embargo,	el	ejemplo	de	estos	hombres	de	escribir	sus	oraciones,	meditaciones,
preguntas	y	demás,	proporciona	una	confirmación	bíblica	para	animar	a	los
cristianos	de	hoy	a	que	tengan	en	cuenta	la	importancia	de	hacer	lo	mismo	en	un
diario.

Desde	que	las	personas	han	tenido	la	capacidad	de	escribir,	han	escrito	sobre	lo
que	es	más	importante	para	ellas.	Por	consiguiente,	el	pueblo	de	Dios	ha
registrado	sus	pensamientos	sobre	las	cosas	de	Dios,	y	lo	ha	hecho	en	algo
similar	a	lo	que	hoy	conocemos	como	diario	personal.	Agustín,	el	teólogo	del
siglo	IV,	abrió	su	corazón	en	las	páginas	de	sus	famosas	Confesiones.	A	Jonathan
Edwards,	esta	costumbre	le	pareció	tan	útil	para	agudizar	su	pensamiento	y
profundizar	su	devoción,	que	mantuvo	simultáneamente	varias	clases	diferentes
de	diarios	y	cuadernos	(como	sus	«Miscellanies»	[Misceláneas]	y	«Notes	on
Scripture»	[Notas	sobre	las	Escrituras]).	Ya	sea	en	algo	llamado	diario,	agenda,
recopilación	de	frases,	cuaderno	de	anotaciones	u	otra	cosa,	los	cristianos	han
sido	cronistas	incontenibles	de	su	vida	espiritual.

Aclaremos	que	Jesús	no	vivió	ni	murió	para	que	los	pecadores	nos
convirtiéramos	en	escritores	de	diarios.	Él	vino	para	arreglar	nuestra	situación
con	Dios.	Pero	una	vez	que	estemos	bien	con	Dios	por	medio	del
arrepentimiento	y	la	fe	en	quién	es	Jesús	y	en	lo	que	él	hizo,	un	diario	puede	ser,
como	han	descubierto	millones	de	los	que	fueron	reconciliados	con	Dios	a	lo
largo	de	la	historia,	una	herramienta	excelente	para	pensar	en	la	vida	y	en	la
muerte	de	Jesús,	y	para	ponerla	en	práctica.	Específicamente,	su	diario	es	un
lugar	para	reflexionar	en	la	Palabra	de	Dios	y	en	las	riquezas	de	la	gracia	de	Dios
para	nosotros	por	medio	de	Jesucristo,	y	en	cómo	progresamos	disfrutando	de
esas	riquezas.

Mientras	lee	este	capítulo,	tenga	en	cuenta	las	razones	bíblicas	e	históricas	para
unirse	a	aquellos	del	pueblo	de	Dios	que	se	han	involucrado	en	la	Disciplina	de
escribir	un	diario	personal[1]	«para	la	piedad».	Recuerde,	el	objetivo	de	llegar	a
ser	más	como	Jesús	debería	ser	la	razón	principal	para	comenzar	cualquier
Disciplina	Espiritual,	incluida	esta.	Con	esa	idea	fresca	en	su	mente,	considere



las	palabras	de	Maurice	Roberts	del	Reino	Unido	acerca	de	escribir	un	diario
personal:

La	lógica	de	esta	costumbre	es	inevitable	una	vez	que	los	hombres	hayan	sentido
la	necesidad	de	que	su	corazón	y	su	vida	lleguen	a	ser	transformados	de	acuerdo
con	el	modelo	de	Cristo.	Nadie	llevaría	un	registro	de	sus	lágrimas,	temores,
pecados,	experiencias,	providencias	y	aspiraciones,	a	menos	que	esté	convencido
del	valor	de	esa	práctica	para	su	propio	progreso	espiritual.	Fue	esta	misma
convicción	la	que	lo	convirtió	en	una	costumbre	común	anteriormente.
Aconsejamos	que	esta	práctica	sea	revivida,	y	es	necesario	decir	algo	en	su
defensa[2].

EL	VALOR	DE	ESCRIBIR	UN	DIARIO	PERSONAL

Llevar	un	diario	personal	no	solo	propicia	la	madurez	espiritual	por	medio	de	sus
propias	virtudes,	sino	que,	además,	es	una	ayuda	valiosa	para	muchos	otros
aspectos	de	la	vida	espiritual.

Una	ayuda	para	la	autocomprensión	y	evaluación

En	Romanos	12:3,	cada	cristiano	es	exhortado	a	que	«no	piense	más	alto	de	sí
que	lo	que	debe	pensar,	sino	que	piense	con	buen	juicio»	(LBLA).	El	hecho	de
que	escriba	un	diario	ciertamente	no	garantiza	que	esté	protegido	contra	la
arrogancia	ni	contra	la	autodegradación.	Pero	la	simple	disciplina	de	registrar	los
acontecimientos	importantes	de	mi	vida	y	anotar	mis	reacciones	hacia	ellos	sí
hace	que	me	examine	a	mí	mismo	a	la	luz	de	las	Escrituras,	mucho	más
meticulosamente	de	lo	que	haría	sin	contar	con	esa	pausa.

No	es	un	tema	menor	ni	una	necesidad	minúscula	en	nuestra	vida.	No	ha	existido
un	teólogo	más	centrado	en	Dios	que	Juan	Calvino,	pero	aun	él	escribió	en	la



primera	página	de	su	monumental	Institución	de	la	religión	cristiana:	«Sin
conocernos	a	nosotros	mismos,	no	conocemos	a	Dios»[3].	A	través	del
conocimiento	de	nosotros	mismos	y	de	nuestra	condición,	explicó,	somos
impulsados	a	buscar	a	Dios.	El	diario	puede	ser	el	medio	por	el	que	el	Espíritu
Santo	nos	muestre	dónde	estamos	pecando	o	cuáles	son	nuestras	debilidades,	el
vacío	de	un	camino	que	elegimos,	el	entendimiento	de	nuestros	motivos	u	otras
cosas	que	pueden	convertir	la	página	del	diario	en	un	altar	para	buscar	a	Dios.

En	una	reunión	de	la	«Eclectic	Society»	(Sociedad	ecléctica)	del	año	1803,	en	la
que	los	ministros	evangélicos	de	Londres	se	reunían	cada	semana	para	aclarar
sus	pensamientos	y	profundizar	su	comunión	hablando	de	asuntos	teológicos,
Josiah	Pratt	mencionó	el	valor	que	tiene	un	diario	para	la	introspección:

La	costumbre	de	llevar	un	diario	personal	promovería	la	vigilancia.	Muchos
viven	la	vida	bajo	cierto	riesgo.	Caen	en	determinados	hábitos	religiosos,	y	quizá
no	estén	sometidos	a	tentaciones	fuertes.	Asisten	con	regularidad	a	la	iglesia	y	a
los	sacramentos	y	al	[culto	familiar].	Leen	la	Biblia	y	oran	todos	los	días	a	solas.
Pero	ahí	se	acaba.	Saben	poco	del	crecimiento	o	de	la	decadencia	del	ser	interior.
Por	eso,	son	cristianos	de	logros	muy	pobres.	Las	obras	del	pecado	pasan
desapercibidas,	contrario	a	lo	que	debería	ser	y,	por	lo	tanto,	no	buscan	la	gracia
contra	ellas;	las	emociones	geniales	de	la	gracia	tampoco	son	percibidas	y,	por	lo
tanto,	no	son	fomentadas	ni	cultivadas.	Ahora	bien,	un	diario	tendería	a	elevar	el
estándar	de	esas	personas	al	despertar	la	vigilancia[4].

Una	de	las	formas	en	las	que	se	puede	notar	«el	crecimiento	o	[...]	la	decadencia
del	ser	interior»	con	un	diario	personal	es	mediante	la	observación	de	patrones
previamente	desapercibidos	en	su	vida.	Cuando	repaso	en	mi	diario	las
anotaciones	que	hice	hace	un	mes,	seis	meses	o	un	año,	generalmente	me	veo	a
mí	mismo	y	veo	los	acontecimientos	más	objetivamente.	Puedo	analizar	mis
pensamientos	y	mis	acciones	al	margen	de	los	sentimientos	que	tenía	en	ese
momento.	Desde	esa	perspectiva,	es	más	fácil	observar	si	he	logrado	algún
progreso	espiritual	o	si	reincidí	en	algún	área.

Sin	embargo,	escribir	un	diario	no	es	un	tiempo	para	mirarse	el	ombligo.	Ni	es
una	excusa	para	volverse	un	egocéntrico	a	costa	de	un	mundo	necesitado.



Escribiendo	sobre	los	puritanos	y	cómo	se	relacionaban	con	la	sociedad,
Edmund	S.	Morgan	cita	una	anotación	del	diario	que	escribió	un	joven	piadoso
durante	una	enfermedad	de	la	que	murió	a	fines	del	siglo	XVII.	En	él,	el	joven
evaluaba	si	había	mostrado	suficiente	amor	por	los	demás.	Entonces	dice
Morgan:

El	hecho	de	que	muchos	puritanos	escribieran	diarios	de	este	tipo	sirve	para
explicar	su	búsqueda	de	la	virtud	social:	los	diarios	eran	los	libros	contables	en
los	que	revisaban	los	activos	y	los	pasivos	de	su	alma	en	la	fe.	Cuando	abrían
estos	libros,	dejaban	por	escrito	fallas	morales	con	expresiones	apropiadas	de
arrepentimiento,	y	analizaban	qué	saldo	habían	dejado	contra	las	evidencias	de	la
fe.	Cotton	Mather	se	propuso	tener	por	lo	menos	una	buena	acción	para	asentar
en	su	diario	cada	día	de	la	semana[5].

Si	se	le	usa	apropiadamente,	un	diario	realmente	puede	convertirse	en	un
instrumento	para	impulsarnos	a	actuar	a	favor	de	los	demás	en	lugar	de
encerrarnos	más	en	nosotros	mismos.

El	diario	puede	ser	un	espejo	en	el	que	vemos	con	más	claridad	nuestras
actitudes,	pensamientos,	palabras	y	actos.	Dado	que	tendremos	que	rendir	cuenta
de	cada	uno	de	ellos	en	el	juicio,	es	sabio	evaluarlos	por	cualquier	método.

Una	ayuda	para	la	meditación

Como	mencioné	en	el	capítulo	tres,	creo	que	la	meditación	en	las	Escrituras	es	la
necesidad	devocional	más	importante	para	la	mayoría	de	los	cristianos	(compare
Josué	1:8;	Salmo	1:1-3;	2	Timoteo	2:7).	Sin	embargo,	la	meditación	que	vale	la
pena	requiere	una	concentración	no	desarrollada	a	menudo	en	nuestra	sociedad
acelerada	y	distraída	por	los	medios	de	comunicación.	Quizá	la	contribución	más
valiosa	que	la	Disciplina	de	escribir	un	diario	aporta	a	la	búsqueda	de	la	piedad
es	cómo	facilita	la	meditación	en	la	Palabra,	especialmente	a	la	capacidad	de
intensificar	la	atención	en	el	texto.



Leí	un	cuento	sobre	un	hombre	del	nororiente	de	los	Estados	Unidos	que	estaba
convencido	de	que	en	ninguna	otra	parte	del	mundo	había	una	niebla	más	espesa
que	en	su	casa	de	la	costa.	Afirmó	que	una	vez,	mientras	techaba	su	casa,	estaba
en	una	nube	tan	densa	que,	sin	darse	cuenta,	siguió	de	largo	pasándose	el	borde
del	techo,	«poniendo	las	tejas	en	la	niebla».	Cuando	no	tengo	un	bolígrafo	en	la
mano	o	mis	dedos	no	están	sobre	el	teclado,	puedo	distraerme	tanto	de	la
meditación	que	empiezo	a	hilvanar	un	pensamiento	sin	relación	con	el	otro,	y
pongo	mis	tejas	en	la	niebla	de	la	fantasía	en	lugar	de	pensar	en	la	luz	de	las
Escrituras.	La	disciplina	de	anotar	mis	meditaciones	en	el	diario	me	ayuda	a
concentrarme.

Estar	sentado	con	un	bolígrafo	y	un	papel	o	con	los	dedos	rozando	el	teclado
también	hace	más	intenso	mi	sentido	de	expectativa	mientras	pienso	en	Dios	y
en	las	palabras	del	pasaje	que	tengo	frente	a	mí.	En	la	escuela	siempre	escuchaba
mejor	cuando	tomaba	notas.	Lo	mismo	me	pasa	cuando	escucho	un	sermón:
escucho	con	más	atención	cuando	anoto	los	pensamientos	más	importantes	del
mensaje.	El	mismo	principio	se	traslada	al	escribir	en	mi	diario.	Cuando	registro
en	un	diario	mis	meditaciones	sobre	un	pasaje	de	la	Biblia,	me	concentro	mejor
en	el	texto	y	la	meditación	me	resulta	más	productiva.

Una	ayuda	para	expresarle	pensamientos	y	sentimientos	al	Señor

Por	muy	cercana	que	sea	una	amistad	o	cuánta	intimidad	haya	en	el	matrimonio,
no	siempre	podemos	decirles	a	otros	lo	que	pensamos.	Pero	a	veces,	nuestros
sentimientos	son	tan	fuertes	y	nuestros	pensamientos	tan	dominantes	que
tenemos	que	buscar	alguna	manera	de	expresarlos.	Nuestro	Padre	siempre	está
disponible	y	dispuesto	a	escucharnos.	«Ábrele	tu	corazón	cuando	estés	ante	él»,
dice	el	Salmo	62:8	(NVI).	Un	diario	es	un	lugar	donde	podemos	dar	expresión	a
la	fuente	de	nuestro	corazón,	donde,	sin	reserva,	podemos	desbordar	nuestra
pasión	ante	el	Señor.

Ya	que	los	pensamientos	y	las	emociones	humanas	oscilan	entre	los	extremos	de
la	euforia	y	el	abatimiento,	podemos	esperar	encontrar	ambos	en	las	páginas	de
nuestro	diario.	Eso	se	cumple	en	todos	los	diarios	famosos	de	la	historia	de	la
iglesia.	Observe	las	profundidades	en	las	que	se	encontraba	David	Brainerd	en



esta	anotación:

Día	del	Señor,	16	de	diciembre	de	1744.	Estaba	tan	abrumado	por	el	desaliento
que	no	sabía	cómo	vivir.	Ansiaba	la	muerte	con	todas	mis	fuerzas;	mi	alma
estaba	sumida	en	aguas	profundas	y	la	crecida	estaba	a	punto	de	ahogarme.
Sentía	tal	opresión	que	mi	alma	estaba	horrorizada.	No	podía	fijar	mis
pensamientos	en	oración	ni	un	minuto	sin	agitarme	y	distraerme.	Me	sentía
sumamente	avergonzado	por	no	vivir	para	Dios.	No	tenía	una	duda	angustiante
sobre	mi	propio	estado,	pero	me	hubiese	aventurado	alegremente	(tanto	como
me	fuera	posible	saber)	a	la	eternidad.	Mientras	iba	a	predicarles	a	los	indios,	mi
alma	estaba	atormentada.	Estaba	tan	sobrecargado	de	desaliento	que	perdí	las
esperanzas	de	hacer	bien	alguno,	y	llegué	a	un	punto	muerto.	No	sabía	qué	decir
ni	qué	rumbo	tomar[6].

Contrariamente,	poco	tiempo	después,	el	diario	de	Brainerd	revela	esta	profunda
expresión	de	alegría:

Día	del	Señor,	17	de	febrero	de	1745.	Creo	que	pocas	veces	en	mi	vida	se	me	ha
permitido	ofrecerles	la	gracia	gratuita	de	Dios	a	los	pecadores	desahuciados	con
tanta	libertad	y	sencillez.	Después	de	eso,	pude	invitar	seriamente	a	los	hijos	de
Dios	para	que	vinieran	renovados	y	bebieran	de	esta	fuente	de	agua	de	vida	de
donde	han	obtenido	hasta	ahora	una	satisfacción	inefable.	Fue	un	tiempo	muy
agradable	para	mí.	Hubo	mucho	llanto	en	la	reunión	y	no	tuve	duda	de	que	no
era	otro	sino	el	Espíritu	de	Dios	el	que	estaba	allí,	convenciendo	a	los	pobres
pecadores	de	su	necesidad	de	Cristo.	En	la	noche	me	sentía	sereno	y	cómodo,
aunque	muy	cansado.	Tenía	una	dulce	sensación	de	la	excelencia	y	la	gloria	de
Dios;	y	mi	alma	se	regocijaba	en	que	él	fuera	«Dios	sobre	todo,	bendito	por
siempre»;	pero	estaba	demasiado	lleno	de	gente	y	de	charlas,	y	yo	anhelaba	estar
más	solo	con	Dios.	Ah,	que	pudiera	bendecir	a	Dios	por	siempre	por	la
misericordia	de	este	día,	quien	«me	respondió	en	el	gozo	de	mi	corazón»[7].

Quizá	usted	lea	las	palabras	de	Brainerd	sintiendo	una	distancia	de	su	propia



experiencia	como	me	pasa	a	mí.	¿Era	un	tipo	raro?	¿Vivía	en	un	plano	espiritual
superior	inaccesible	para	los	cristianos	como	yo?	¿Pueden	las	diferencias	entre
sus	experiencias	con	Dios	y	las	mías	explicarse	exclusivamente	porque	somos	de
épocas	diferentes?	Dado	que	no	soy	capaz	de	expresar	por	escrito	el	tipo	de
emociones	hacia	Dios	que	él	expresaba,	¿soy	yo	el	raro?

Creo	que	cada	hijo	de	Dios	ciertamente	puede	experimentar	más	de	lo	que
Brainerd	expresa	aquí,	y	un	diario	puede	ayudar	con	esa	búsqueda.	Maurice
Roberts	explica:

Un	diario	espiritual	se	inclinará	a	profundizar	y	santificar	la	vida	emocional	de
un	hijo	de	Dios.	Para	nosotros,	es	muy	importante	volvernos	más	sensibles	a	los
grandes	temas	de	nuestra	fe.	Nuestra	época	no	es	suficientemente	profunda	en
cuanto	a	los	sentimientos.	Los	hombres	bíblicos	se	presentan	llorando	lágrimas
copiosas	así	como	suspirando	y	gimiendo	y,	de	vez	en	cuando,	regocijándose
extasiados.	La	sola	idea	de	Dios	los	embelesaba.	Tenían	pasión	por	Jesucristo:	su
persona,	sus	funciones,	sus	nombres,	sus	títulos,	sus	palabras	y	sus	obras.
Tenemos	que	avergonzarnos	de	ser	tan	fríos	e	inconmovibles	a	pesar	de	todo	lo
que	Dios	ha	hecho	para	y	por	nosotros	en	Cristo.	[...]	Escribir	un	diario	puede
servir	para	corregirnos	también	en	este	aspecto[8].

Somos	propensos	a	tener	sentimientos	más	profundos	sobre	las	cosas	que
pensamos	más	en	profundidad.	Al	desacelerarnos	y	motivarnos	a	pensar	más
profundamente	en	las	cosas	de	Dios,	el	hecho	de	escribir	un	diario	nos	ayuda	a
tener	sentimientos	más	profundos	por	esas	cosas.	Escribir	un	diario	personal	da
la	oportunidad	de	que	los	grises	intangibles	en	las	obras	de	la	mente	y	las	obras
del	corazón	se	definan	claramente	en	blanco	y	negro.	Entonces	podemos
expresarle	mejor	al	Señor	esos	pensamientos	y	sentimientos.

Una	ayuda	para	recordar	las	obras	del	Señor

Muchas	personas	piensan	que	Dios	no	los	ha	bendecido	con	muchas	cosas	hasta



que	tienen	que	mudar	todo	a	un	nuevo	domicilio.	De	la	misma	manera,	tendemos
a	olvidar	cuántas	veces	Dios	ha	respondido	oraciones	específicas,	ha	enviado	la
provisión	oportuna	y	ha	hecho	cosas	maravillosas	en	nuestra	vida.	Tener	un	lugar
donde	recolectar	todos	esos	recuerdos	evita	que	los	olvidemos.

Un	diario	nos	ayuda	a	ser	como	Asaf	en	el	Salmo	77:11-12,	quien	dijo:	«Me
acordaré	de	las	obras	del	SEÑOR;	ciertamente	me	acordaré	de	tus	maravillas
antiguas.	Meditaré	en	toda	tu	obra,	y	reflexionaré	en	tus	hechos»	(LBLA).	Aun	a
los	reyes	de	Israel	el	Señor	les	pedía	que	escribieran	por	sí	mismos	una	copia	de
la	ley	de	Moisés	que	los	ayudara	a	recordar	lo	que	Dios	había	dicho	y	hecho	en
la	vida	de	los	patriarcas	(vea	Deuteronomio	17:18)[9].

El	testimonio	de	Luci	Shaw,	viuda	del	editor	cristiano	Harold	Shaw,	da	un
ejemplo	de	cómo	un	diario	no	solo	es	útil	sino	esencial	para	recordar	las	obras	de
la	providencia	de	Dios	en	la	vida	de	una	persona.

Toda	mi	vida	pensé	que	debía	escribir	un	diario	personal.	Nunca	lo	hice,	hasta
hace	unos	años,	cuando	la	noticia	de	que	mi	esposo,	Harold,	tenía	cáncer	nos
arrojó	de	cabeza	a	la	experiencia	del	aprendizaje	intenso,	enfrentando	cosas	que
nunca	antes	habíamos	encarado.	Confrontados	con	decisiones	angustiosas,
clamábamos	al	Señor:	«¿Dónde	estás	en	medio	de	esto?».	De	pronto	se	me
ocurrió	que,	a	menos	que	llevara	un	registro	de	lo	que	estaba	sucediendo,	lo
olvidaría.	Los	acontecimientos,	los	detalles	y	las	personas	de	aquellos	días
penosos	fácilmente	podían	hacerse	borrosos.	Así	que	empecé	a	anotarlo
todo[10].

Francis	Bacon	lo	dice	sin	rodeos:	«Si	un	hombre	escribe	poco,	necesita	tener	una
memoria	enorme»[11].

Uno	de	los	mayores	beneficios	de	llevar	un	registro	de	las	obras	del	Señor	es	el
estímulo	que	puede	ser	para	la	fe	y	la	oración.	C.	H.	Spurgeon,	el	valiente
predicador	bautista	británico	de	la	segunda	mitad	del	siglo	XIX	dijo:	«En
algunas	ocasiones,	cuando	me	he	convertido	en	una	presa	de	pensamientos
incrédulos,	he	dicho:	“Bueno,	ahora	no	me	atrevo	a	dudar	si	existe	un	Dios,
porque	puedo	mirar	hacia	atrás	en	mi	diario	y	decir	que	tal	día,	en	lo	más
profundo	de	mis	dificultades,	me	arrodillé	ante	Dios	y,	cada	vez,	antes	de	que	me



pusiera	de	pie,	recibí	la	respuesta”»[12].

Stephen	Charnock,	autor	del	clásico	The	Existence	and	Attributes	of	God	(La
existencia	y	los	atributos	de	Dios)	dijo:	«Qué	valioso	es	recordar	antiguos
beneficios	cuando	venimos	a	suplicar	por	nuevos»[13].	Un	diario	es	una	de	las
mejores	maneras	de	mantener	vivo	el	recuerdo	de	los	«antiguos	beneficios»	del
Señor.

Una	ayuda	para	generar	y	preservar	una	herencia	espiritual

Escribir	un	diario	es	una	manera	eficaz	de	enseñar	las	cosas	de	Dios	a	nuestros
hijos	y	nietos,	y	de	transmitir	nuestra	fe	hacia	el	futuro	(compare	Deuteronomio
6:4-7;	2	Timoteo	1:5).

Algo	que	escribimos	hoy	podría	producir	un	impacto	espiritual	inimaginable	en
el	futuro.	Mi	papá	murió	súbitamente	el	20	de	agosto	de	1985.	Era	el	director	de
una	estación	radial	de	un	pueblo	pequeño.	Todas	las	mañanas	conducía	un
programa	simplón	de	música	y	noticias	locales	que	duraba	media	hora.	Sobre	su
escritorio	encontré	el	material	devocional	que	había	usado	para	comenzar	su
último	programa.	Había	leído	la	letra	de	un	himno	de	William	Cowper:	«Dios	se
mueve	de	una	manera	misteriosa».	Encontrar	sus	iniciales	y	la	fecha
«19/8/1985»	junto	a	estas	líneas	de	fe	me	dio	más	consuelo	y	fortaleza	espiritual
que	cualquier	otra	cosa	que	me	haya	dicho	alguna	otra	persona.	Después	de	su
muerte,	su	vieja	guitarra	se	convirtió	en	uno	de	mis	bienes	más	preciados.	Sus
primeros	tiempos	como	locutor	de	radio	fueron	durante	la	época	en	que	la	mayor
parte	de	la	programación	se	transmitía	en	vivo.	Tenía	un	programa	popular	en	el
que	tocaba	la	guitarra	y	cantaba.	El	primer	día	de	Acción	de	Gracias	sin	mi	papá,
estaba	mirando	las	cosas	en	el	estuche	de	su	guitarra.	En	él	encontré	más	de	doce
cartas	viejas	selladas	pocos	días	después	de	mi	nacimiento.	Todas	eran	de	sus
oyentes,	que	le	habían	escrito	regocijándose	con	él	de	que	mi	madre	y	yo
hubiéramos	sobrevivido	un	parto	difícil.	Señalaban	que	era	obvio	que	él	estaba
muy	orgulloso	de	mí,	y	muchos	mencionaban	los	comentarios	que	él	había	hecho
al	aire	sobre	su	gratitud	al	Señor	porque	yo	había	llegado	a	salvo.	Me	senté	en	el
suelo	junto	al	estuche	abierto	con	esos	fragmentos	de	mi	herencia	y	derramé
lágrimas	de	agradecimiento	al	Señor	por	este	remanente	de	la	vida	de	mi	papá.



Qué	precioso	hubiera	sido	si	algo	más	de	su	andar	con	Dios	hubiera	quedado
registrado	para	mí	en	algún	medio	escrito.

¿De	cuántos	de	sus	ocho	bisabuelos	conoce	sus	nombres	de	pila	y	sus	apellidos?
Les	he	hecho	esta	pregunta	a	varios	cientos	de	personas	y,	según	mi	experiencia,
solamente	como	uno	de	cada	diez	sabe	los	nombres	de	hasta	tres	de	sus
bisabuelos.	Hace	cien	años	(tan	solo	mil	doscientos	meses	atrás),	probablemente
estaban	tan	vivos	y	activos	como	lo	está	usted	en	este	preciso	momento.	Sin
embargo,	a	pesar	de	una	vida	de	trabajo	y	de	adquirir	cosas,	ni	siquiera	sus
descendientes	directos	(las	personas	más	probables	de	tener	interés	en	ellos)
saben	sus	nombres,	mucho	menos	cualquier	otra	cosa	acerca	de	ellos.	Bueno,
dentro	de	cien	años,	ese	será	usted.	¿Qué	huella	de	su	vida	permanecerá?
Excepto	por	las	fotos	que	tome	y	las	cosas	que	escriba,	no	quedará	nada	más	de
sus	décadas	en	la	tierra	que	documentos	legales	y	cosas	por	el	estilo.	Y	a	causa
de	los	cambios	tecnológicos,	es	dudoso	que	sus	descendientes	siquiera	puedan
acceder	a	sus	fotografías.	Así	que,	lo	que	usted	escriba	en	lugares	como	un	diario
puede	ser	el	legado	más	perdurable	de	su	paso	por	el	mundo.

Además,	el	impacto	espiritual	más	significativo	que	usted	puede	tener	en	sus
hijos	y	en	las	futuras	generaciones	podría	darse	a	través	de	algo	como	un	diario
personal.	Por	ejemplo,	¿está	registrada	en	alguna	parte	la	historia	de	su
conversión?	¿Y	las	respuestas	impresionantes	a	la	oración	o	los	principales
puntos	de	inflexión	en	su	vida?	Estas	historias	de	la	gracia	de	Dios	en	la	vida	de
su	familia	deberían	ser	preservadas.	Es	posible	que	tenga	hijos	o	nietos	que
ahora	están	lejos	de	Dios	y	a	los	que	no	les	interesa	su	testimonio,	quienes	aún
podrían	volverse	al	Señor	algún	día	a	través	de	leer	su	diario.	Puede	que	a	Dios
le	agrade	usar	el	testimonio	de	su	salvación	centrado	en	Cristo,	o	sus
meditaciones	en	Jesús	y	en	las	Escrituras,	para	hacer	volver	a	él	a	los	nietos	o
bisnietos	que	quizá	usted	nunca	pueda	abrazar	y	que	tal	vez	tengan	padres	que
no	les	enseñen	las	cosas	de	Dios;	todo	por	medio	de	su	interés	en	leer	algo	de	la
historia	familiar.	Yo	sé	que	eso	pasa.

Nunca	subestime	el	poder	de	una	crónica	escrita	de	fe	que	actúa	como	una
cápsula	espiritual	del	tiempo.	El	autor	del	Salmo	102:18	lo	reconoció	cuando
habló	de	su	experiencia	con	Dios:	«Que	esto	quede	registrado	para	las
generaciones	futuras,	para	que	un	pueblo	aún	no	nacido	alabe	al	SEÑOR».



Una	ayuda	para	aclarar	y	expresar	nuevas	perspectivas

Un	viejo	dicho	cuenta	que	las	ideas	se	desenredan	cuando	pasan	por	los	labios	y
a	través	de	las	puntas	de	los	dedos.	Mientras	que	la	lectura	forma	un	hombre
completo	y	el	diálogo	un	hombre	listo,	según	Francis	Bacon,	la	escritura	forma	a
un	hombre	preciso.	He	descubierto	que	si	anoto	las	meditaciones	de	mis	tiempos
a	solas	con	el	Señor,	estos	me	acompañan	mucho	más	tiempo.	Si	no	escribo	en
mi	diario,	al	final	del	día	generalmente	puedo	recordar	muy	poco	de	mi	tiempo
devocional.

El	gran	campeón	de	la	oración	y	la	fe,	George	Müller,	usaba	su	diario	para
expresar	su	visión	acerca	de	la	Biblia	y	sus	reflexiones	sobre	Dios:

22	de	julio	de	1838.	Esta	tarde	estaba	caminando	en	nuestro	jardincito
meditando	en	Hebreos	13:8:	«Jesucristo	es	el	mismo	ayer,	hoy	y	siempre».
Mientras	meditaba	en	su	amor,	su	poder	y	su	sabiduría	inalterables	y	le	daba
vueltas	a	todo	para	que	aplicara	a	mí	a	medida	que	empezaba	a	orar	—y	mientras
aplicaba	también	su	amor,	su	poder	y	su	sabiduría	inalterables	a	mis
circunstancias	actuales	espirituales	y	temporales—,	de	repente	me	vino	a	la
mente	la	necesidad	actual	de	los	orfanatos.	Inmediatamente,	fui	inducido	a
decirme	a	mí	mismo:	«Jesús,	en	su	amor	y	su	poder,	hasta	ahora	me	ha	provisto
de	lo	que	he	necesitado	para	los	huérfanos,	y	en	el	mismo	amor	y	poder
inalterables,	él	me	proveerá	de	todo	lo	que	necesite	en	el	futuro».	Un	caudal	de
alegría	vino	a	mi	alma	mientras	me	daba	cuenta	de	la	inalterabilidad	de	nuestro
adorable	Señor.	Aproximadamente	un	minuto	después,	me	entregaron	una	carta
que	tenía	adjunto	un	cheque	de	veinte	libras.	En	ella	se	leía:	«Por	favor	aplique
la	suma	del	cheque	incluido	a	los	propósitos	de	su	Scriptural	Knowledge	Society
[Sociedad	para	el	conocimiento	de	las	Escrituras],	o	de	su	Orphan	Establishment
[Establecimiento	para	huérfanos]	o	a	la	obra	y	causa	de	nuestro	Maestro,	en
cualquier	forma	que	él	mismo	le	muestre	a	usted	por	medio	de	su	solicitud	a	él.
No	es	una	gran	suma,	pero	es	provisión	suficiente	para	la	exigencia	de	hoy;	y	es
para	las	exigencias	de	hoy	que	el	Señor	normalmente	provee.	Mañana,	así	como
trae	sus	demandas,	hallará	su	provisión»[14].



Cuando,	al	escribirlas	en	mi	diario,	las	reflexiones	hechas	en	mi	tiempo	a	solas
con	el	Señor	se	fijan	en	mi	mente	con	claridad,	me	he	dado	cuenta	de	que
también	puedo	usarlas	después	en	una	conversación,	en	la	consejería,	para
alentar	a	otros	y	para	dar	testimonio	(vea	1	Pedro	3:15).

Una	ayuda	para	supervisar	objetivos	y	prioridades

Un	diario	es	una	buena	manera	de	tener	presentes	las	cosas	que	queremos	hacer
y	remarcar.	Algunos	ponen	en	su	diario	una	lista	de	objetivos	y	prioridades,	y	la
revisan	todos	los	días.	Durante	muchos	años	(hasta	que	empecé	a	usar
recordatorios	digitales),	dibujaba	un	pequeño	rectángulo	al	comienzo	de	la
anotación	de	cada	día.	Con	una	línea	horizontal	y	dos	líneas	verticales,	dividía	la
caja	en	seis	cuadrados	diminutos.	Cada	cuadrado	representaba	el	objetivo
espiritual	particular	que	yo	quería	lograr	cada	día,	tal	como	animar	por	lo	menos
a	una	persona.	Antes	de	hacer	la	anotación	en	el	diario	correspondiente	a	ese	día,
volvía	a	la	del	día	anterior	y	coloreaba	los	cuadrados	apropiados	de	los	objetivos
diarios	que	había	logrado.	Esto	no	es	legalismo,	pues	no	tenía	una	exigencia
interna	o	externa	de	hacer	esas	cosas.	Yo	quería	perfeccionar	esos	hábitos	y
atributos	del	carácter	como	parte	de	seguir	avanzando	hacia	la	meta	de	ser	como
Cristo	(vea	Filipenses	3:12-16),	y	utilizaba	recordatorios	en	mi	diario	para	que
me	ayudaran.

Las	resoluciones	que	se	propuso	el	joven	Jonathan	Edwards	todavía	son
conocidas	para	muchos	cristianos	en	la	actualidad.	Incluían	la	resolución	que
tenía	en	el	alma	sobre	el	uso	del	tiempo,	la	moderación	al	comer,	el	crecimiento
en	la	gracia,	la	abnegación	y	otros	asuntos	tratados	en	setenta	resoluciones[15].
Eran	mucho	más	que	las	resoluciones	tibias	que	planteamos	en	Año	Nuevo.
Llegaron	a	ser	los	objetivos	espirituales	y	las	prioridades	para	toda	la	vida	de
Jonathan	Edwards.	Lo	que	no	es	tan	conocido	es	cómo	evaluaba	él	su	conducta
diaria	según	estas	resoluciones	y	cómo	registraba	los	resultados	en	su	diario.	La
Nochebuena	de	1722,	él	escribió:	«Pensamientos	más	elevados	de	lo	normal
sobre	la	excelencia	de	Cristo	y	su	reino.	Concluí	observar,	al	final	de	cada	mes,
la	cantidad	de	infracciones	a	las	resoluciones,	para	ver	si	aumentan	o
disminuyen,	a	partir	de	hoy,	y	para	calcular	de	esa	cantidad	semanal	mi
incremento	mensual	y,	de	todo,	mi	incremento	anual,	comenzando	desde	los



primeros	días	del	año»[16].	Otro	ejemplo	de	este	uso	de	su	diario	se	encuentra
en	la	anotación	del	5	de	enero	siguiente:	«Un	poco	redimido	con	la	lectura	de	las
Escrituras,	después	de	una	larga	y	desagradable	pesadez.	Esta	semana
lamentablemente	estuve	bajo	en	el	recuento	semanal:	¿y	por	qué	sucedió	eso?
Mucha	apatía	y	pereza;	y	si	esto	continuara	por	mucho	tiempo	más,	me	da	la
sensación	de	que	otros	pecados	comenzarían	a	revelarse»[17].	Años	más	tarde,
Edwards	llegó	a	creer	que	era	demasiado	autosuficiente	en	sus	esfuerzos	por
cumplir	sus	resoluciones.	Darse	cuenta	de	eso	no	lo	hizo	cambiar	de	parecer	en
cuanto	a	cumplirlas,	ni	abandonó	las	Disciplinas	relacionadas	con	ellas,
especialmente	las	que	incluían	su	escritura.	Como	escribió	el	laureado	biógrafo
de	Jonathan	Edwards,	George	Marsden:	«El	Edwards	maduro	rememoraba	su
rigor,	creyendo	que	“confiaba	demasiado	en	mis	propias	fuerzas,	lo	cual	después
terminó	siendo	un	gran	perjuicio	para	mí”.	Sin	embargo,	nunca	dejó	de	creer	en
el	valor	de	las	Disciplinas	Espirituales	estrictas,	como	revelaría	su	posterior	Life
of	Brainerd	[Vida	de	Brainerd]»[18].	El	cambio	que	sí	hizo	Jonathan	Edwards
fue	buscar	y	confiar	más	en	el	poder	del	Espíritu	Santo	en	su	práctica	de	las
Disciplinas	para	producir	una	mayor	conformidad	a	Cristo.

George	Whitefield,	el	evangelista	cruzador	de	océanos	del	Primer	Gran
Despertar	en	los	Estados	Unidos,	es	muy	recordado	por	su	prédica	inimitable	y
apasionada.	Como	sucedió	con	su	contemporáneo,	Jonathan	Edwards,	el	Diario
de	George	Whitefield	revela	que	su	espiritualidad	era	por	lo	menos	tan	profunda
como	amplia	era	su	influencia.	El	libro	empieza	con	una	lista	de	criterios	que
usaba	cada	noche	como	base	para	hacer	su	introspección.

¿He...

sido	ferviente	en	la	oración?

usado	las	horas	establecidas	de	oración?

usado	la	oración	expeditiva	cada	hora?

considerado	después	o	antes	de	cada	conversación	o	acción	deliberada	cómo
podría	ser	propensa	para	la	gloria	de	Dios?



dado	las	gracias	inmediatamente	después	de	cada	placer?

planificado	las	obligaciones	para	el	día?

sido	sencillo	y	prudente	en	todo?

hecho	las	tareas	con	entusiasmo,	y	he	sido	activo	en	hacer	todo	el	bien	posible?

sido	manso,	alegre,	amable	en	todo	lo	que	dije	o	hice?

sido	orgulloso,	superficial,	impuro	o	envidioso	con	otros?

sido	prudente	con	la	comida	y	la	bebida?	¿Agradecido?	¿Moderado	en	mi
dormir?

dedicado	tiempo	a	dar	gracias	de	acuerdo	con	las	normas	de	(William)	Law?

sido	diligente	en	los	estudios?

pensado	o	hablado	mal	de	alguien?

confesado	todos	los	pecados?[19]

En	el	Diario	de	Whitefield,	cada	anotación	diaria	está	hecha	en	dos	partes,	una
página	por	parte.	En	la	primera	página	enumeraba	las	actividades	específicas	de
su	día;	luego,	evaluaba	cada	una	basado	en	sus	quince	preguntas.	En	la	segunda
página,	según	cuenta	su	biógrafo,	Arnold	Dallimore:	«Toma	nota	de	cualquier
actividad	inusual	durante	el	día,	pero,	sobre	todo,	le	da	expresión	a	su	ser
interior.	Los	anhelos	de	su	alma,	la	búsqueda	de	sus	motivos,	la	severa
reprobación	por	las	mínimas	equivocaciones	y	estallidos	de	alabanza	a	Dios,
todos	están	registrados	sin	inhibiciones»[20].

¿Cómo	pudieron	hombres	como	Edwards	y	Whitefield	llegar	a	ser	tan
extraordinariamente	conformes	a	la	imagen	de	Cristo?	Una	parte	de	su	secreto
fue	el	uso	que	hicieron	de	la	Disciplina	Espiritual	de	llevar	un	diario	personal
para	mantenerse	responsables	ante	sí	mismos	de	sus	objetivos	y	prioridades
espirituales.	Antes	de	explicar	todos	los	motivos	por	los	que	no	podemos	ser	tan
piadosos	como	fueron	ellos,	tratemos	primero	de	hacer	lo	que	hicieron.



Una	ayuda	para	mantener	las	otras	Disciplinas	Espirituales

Mi	diario	es	el	lugar	donde	anoto	mi	progreso	en	todas	las	Disciplinas
Espirituales.	Por	ejemplo,	yo	también	utilicé	algunos	de	los	cuadraditos
mencionados	antes	para	ser	responsable	con	las	Disciplinas	como	la
memorización	bíblica.	Me	resulta	muy	fácil	ser	perezoso	y	eludir	aprender	de
memoria	la	Palabra	de	Dios,	que	la	Biblia	dice	que	es	muy	útil	para	la	santidad
(vea	el	Salmo	119:11).	Cada	vez	que	vuelvo	a	la	costumbre	de	no	memorizar	las
Escrituras,	el	impulso	me	mantiene	así.	Pero	cuando	tengo	un	ayuda-memoria
todos	los	días	tal	como	mi	diario	personal,	donde	encuentro	el	recordatorio	para
disciplinarme	a	mí	mismo	«para	la	piedad»,	puedo	revertir	con	más	facilidad	el
impulso	negativo.

La	carne,	nuestra	inclinación	natural	hacia	el	pecado,	no	contribuye	a	nuestro
crecimiento	espiritual.	A	menos	que	«por	el	Espíritu»	trabajemos	para	hacer
«morir	las	obras	de	la	carne»	(Romanos	8:13,	RVR60),	nuestro	progreso	en	la
piedad	será	muy	lento.	Si	no	encontramos	maneras	prácticas	de	luchar	contra
nuestra	tendencia	congénita	a	la	pereza	espiritual	y	no	oramos	pidiendo	el	poder
del	Espíritu	Santo	para	esas	maneras	prácticas,	no	nos	desarrollaremos	en	la	fe
(vea	Judas	20);	por	el	contrario,	iremos	a	la	deriva	hacia	la	entropía	espiritual.

Este	hecho	fue	confirmado	por	Maurice	Roberts	en	un	artículo:	«Where	Have
the	Saints	Gone?»	(¿Adónde	se	han	ido	los	santos?).

No	habrá	un	progreso	marcado	en	nuestro	crecimiento	cristiano	si	no	trabajamos
para	superar	nuestra	aversión	natural	por	los	ejercicios	espirituales	secretos.
Nuestros	precursores	escribían	diarios	sinceros	donde	registraban	las	batallas	del
alma.	Thomas	Shepherd,	padre	peregrino	y	fundador	de	Harvard,	escribió	en	sus
papeles	privados:	«A	veces	es	cierto	de	mí	que	preferiría	morir	antes	que	orar».
Así	también	es	cierto	de	todos	nosotros.	Esta	sinceridad	no	es	común.	Los
hombres	como	ellos	llegaron	alto	mientras	trabajaban	con	sudor	y	lágrimas	para
cultivar	el	alma.	Nosotros	también	debemos	«[ejercitarnos]	en	la	piedad»
(1	Timoteo	4:7,	NVI)[21].



El	misionero	Jim	Elliot	usó	su	ahora	célebre	diario	para	impulsar	la	práctica	de
las	Disciplinas	en	su	vida	cuando	bajaba	la	marea	de	su	fervor	por	ellas.	El	20	de
noviembre	de	1955,	menos	de	dos	meses	antes	de	ser	asesinado	por	los	indios
aucas	en	Ecuador,	escribió:

También	leí	partes	de	Behind	the	Ranges	[Al	otro	lado	de	las	cordilleras],	y	estoy
resuelto	a	hacer	algo	al	respecto	en	mi	vida	privada	devocional	y	de	oración.	Por
estudiar	español,	he	dejado	de	leer	la	Biblia	en	inglés	y	he	quebrantado	mi
modelo	de	lectura	devocional.	Nunca	lo	recuperé.	La	traducción	y	la	preparación
de	mis	lecciones	bíblicas	diarias	no	son	suficientes	para	fortalecer	mi	alma.	La
oración	como	hombre	soltero	era	difícil,	recuerdo,	porque	mi	mente	siempre
volvía	a	Betty.	Ahora	me	cuesta	demasiado	salir	de	la	cama	en	la	mañana.
Anteriormente	me	había	planteado	resoluciones	sobre	este	tema,	pero	no	las
había	seguido.	Mañana,	como	debe	ser,	estaré	vestido	a	las	6	de	la	mañana	y
estudiaré	las	Epístolas	antes	de	desayunar.	Con	la	ayuda	de	Dios[22].

Al	parecer,	el	deseo	de	reavivar	su	vida	devocional	ya	había	surgido	en	los
pensamientos	y	en	las	emociones	de	Elliot	muchas	otras	veces.	Sin	embargo,
trasladar	ese	deseo	al	papel	parecía	canalizarlo	como	el	agua	dentro	de	una
turbina;	de	manera	que	lo	que	alguna	vez	fue	un	deseo	flexible,	con	la	ayuda	de
Dios,	comenzaba	a	producir	poder.

Registrar	las	alegrías	y	la	libertad	que	siento	por	medio	de	las	Disciplinas
Espirituales	es	otra	de	las	maneras	que	el	diario	me	ayuda	a	mantenerme	metido
en	ellas.	Cuando	repaso	lo	escrito	y	veo,	de	mi	propio	puño	y	letra,	el	deleite
indescriptible	de	compartir	el	evangelio	con	personas	ancianas	en	los	bosques	de
Kenia,	quienes	nunca	habían	oído	hablar	de	Jesús,	o	de	predicar	y	ver	a
adolescentes	brasileros	arrepentirse	de	su	participación	en	el	espiritismo,	tomo	la
resolución	de	mantener	la	Disciplina	de	la	evangelización	por	medio	de	viajes
misioneros	al	exterior,	cueste	lo	que	cueste.	Repasar	la	sensación	de	victoria	que
anoté	durante	un	día	de	ayuno	me	produce	un	hambre	de	vivir	otro	día	semejante
de	festín	espiritual.

La	vida	cristiana	es,	por	definición,	algo	vivo.	Si	consideramos	a	la	Disciplina	de



asimilar	la	Biblia	como	su	alimento	y	a	la	oración	como	su	respiración,	muchos
cristianos	han	hecho	de	escribir	un	diario	personal	su	corazón.	Para	ellos,	esto
bombea	la	sangre	que	mantiene	la	vida	de	cada	Disciplina	que	tenga	que	ver	con
ella.

MANERAS	DE	ESCRIBIR	UN	DIARIO

¿Cómo	se	hace?	«El	estilo	que	usted	use	para	escribir	un	diario	es	el	correcto.
[...]	¡No	hay	reglas	para	llevar	un	diario!»[23].	En	otras	palabras,	el	método	que
a	usted	le	parezca	más	práctico	en	su	búsqueda	de	la	piedad	es	la	manera	en	la
que	usted	debería	llevar	su	diario	personal.	Eso	va	para	el	contenido,	el	formato,
la	longitud	y	la	frecuencia.	Así,	mientras	que	un	cristiano	generalmente	escribe
en	la	computadora	dos	o	tres	veces	por	semana,	anotando	solamente
meditaciones	cortas	acerca	de	las	Escrituras;	y	otro	discípulo	de	Jesús
acostumbra	a	escribir	oraciones	largas	casi	todos	los	días	y	lo	hace	con	una
pluma	fuente	en	un	gran	libro	encuadernado	con	tapas	de	cuero,	ambas	son
válidas	en	tanto	que	ayuden	a	la	persona	a	acercarse	a	Dios	y	a	conformarse
bíblicamente	a	ser	como	Cristo.

Hoy	estaba	en	una	librería	cristiana	de	mi	ciudad	y	noté	por	lo	menos	una
docena	de	cuadernos	para	usarse	como	diarios.	Había	cuadernos	forrados	en	tela
y	cuadernos	de	tapa	blanda.	Algunos	publicaban	pensamientos	devocionales	o
citas	motivadoras	en	cada	página.	Otros	simplemente	proveían	páginas	en	blanco
con	encabezados	como	«Pedidos	de	oración»	y	«Perspicacias	sobre	la	Biblia»	en
la	parte	superior.	Muchas	librerías	convencionales	venden	bellos	cuadernos	con
páginas	en	blanco	de	bordes	dorados,	así	como	de	estilo	no	tradicional	o	más
atrevidos,	todos	los	cuales	funcionan	bien	como	diarios.

A	muchos	cristianos	les	parece	que	lo	más	práctico	es	usar	un	cuaderno	corriente
o	papel	común	de	impresora.	Mientras	que	algunos	prefieren	un	cuaderno	de
espiral,	a	mí	me	resultan	más	prácticas	las	hojas	sueltas.	Además	de	ser	más
baratas,	usar	hojas	lisas	no	lo	obliga	a	limitar	sus	anotaciones	al	espacio
diseñado	de	un	diario	encuadernado	profesionalmente.	Por	otro	lado,	a	algunos
les	parece	que	escribir	en	un	cuaderno	vistoso	le	confiere	a	su	diario	un	atractivo
especial	que	los	estimula	a	ser	más	fieles	a	la	Disciplina.	(En	algunas	personas,



esta	motivación	produce	un	efecto	indeseado	cuando	empiezan	a	sentir	que	sus
anotaciones	son	demasiado	mundanas	para	un	receptor	tan	fino.	Empiezan	a
escribir	con	menos	frecuencia,	y	pronto	dejan	de	hacerlo	del	todo).

Otro	motivo	por	el	que	prefiero	el	formato	de	hojas	sueltas	es	por	la
conveniencia.	Aunque	es	útil	llevar	un	cuaderno	empastado	o	de	espiral	a	todas
partes,	es	más	útil	aún	llevar	solo	algunas	hojas	de	papel.	Las	hojas	de	mi	diario
son	de	aproximadamente	21	x	14	cm[24]	y	caben	fácilmente	dentro	de	mi	Biblia,
mi	portafolio,	un	libro	o	prácticamente	cualquier	cosa	que	lleve	conmigo.	El	que
sean	tan	accesibles	es	conveniente	para	que,	en	el	momento	que	se	me	ocurra,
pueda	anotar	inmediatamente	cualquier	idea	espontánea,	pensamiento
importante,	conversación,	cita,	etcétera.	Esto	lleva	a	otra	ventaja	que	tienen
sobre	el	cuaderno	empastado	o	de	espiral:	es	más	fácil	volver	atrás	e	insertar
páginas	nuevas,	fotocopias,	impresos	y	demás.	Asimismo,	el	formato	de	hojas
sueltas	me	permite	la	flexibilidad	de	escribir	mis	anotaciones	a	máquina	e
imprimir	copias	en	papel	si	lo	deseo.	Pero	habiendo	dicho	esto,	vuelvo	a	esta
máxima:	«El	estilo	que	usted	use	para	escribir	su	diario	es	el	correcto».	Use	el
método	que	funcione	mejor	para	usted.

El	método	que	usted	use	para	volcar	las	palabras	al	papel	también	afectará	el
formato	que	usted	elija.	A	mí	me	gusta	escribir	las	anotaciones	de	mi	diario	en
un	procesador	de	texto.	Eso	es	porque	puedo	escribir	a	máquina	más	rápido	que
a	mano,	y	también	es	más	fácil	leerlo	cuando	está	impreso.	Sin	embargo,	a
menudo,	el	tiempo	que	me	dedico	a	escribir	en	mi	diario	se	da	cuando	no	puedo
o	prefiero	no	usar	un	dispositivo	digital	y,	por	eso,	disfruto	de	escribir	a	mano
con	una	buena	pluma	fuente	y	un	tintero[25].	A	algunos	les	interesa	mucho
escribir	únicamente	a	mano	porque	es	más	espontáneo	y	expresivo.	Aunque	soy
muy	fanático	de	la	pluma	fuente,	y	uso	una	todos	los	días,	me	parece	que	la
velocidad	y	otras	ventajas	que	tiene	el	método	digital	generalmente	hacen	que	la
balanza	se	incline	a	escribir	en	el	diario	con	ese	método	más	que	con	otro.

El	desarrollo	cada	vez	mayor	de	la	tecnología	ciertamente	verá	un
correspondiente	incremento	en	el	uso	de	sus	capacidades	para	escribir	un	diario.
Ya	la	Internet	y	las	tecnologías	personales	proporcionan	innumerables	recursos
para	llevar	un	diario.	Si	descubre	que	alguno	de	ellos	puede	ayudarlo	a	crecer	en
la	gracia	y	en	la	piedad,	úselo.	Si	no	le	resultan	atractivos,	no	sienta	ninguna
presión	por	adaptarse.	Independientemente	del	ritmo	o	de	la	cantidad	de	avances
tecnológicos	relacionados	con	esta	Disciplina,	siempre	habrá	un	lugar	para
escribir	un	diario	con	las	herramientas	más	simples:	un	bolígrafo	y	un	papel.



Como	anotación	inicial	para	cada	día,	trate	de	apuntar	el	versículo	o	la	idea	que
más	lo	haya	impresionado	de	su	lectura	bíblica.	Medite	en	eso	durante	algunos
minutos	y	luego	tome	nota	de	sus	pensamientos	e	ideas.	Después	de	eso,
considere	añadir	los	acontecimientos	recientes	de	su	vida	y	sus	sentimientos	y
reacciones	ante	ellos,	unas	oraciones	breves,	las	alegrías,	los	logros,	los	fracasos,
las	citas,	etcétera.

No	piense	que	la	«escritura	oficial	de	un	diario»	(¡no	existe	tal	cosa!)	significa
que	usted	tiene	que	escribir	una	cierta	cantidad	de	renglones	por	día,	o
determinados	días	de	la	semana.	Siempre	que	caigo	en	lapsos	innecesariamente
largos	entre	las	anotaciones,	me	disciplino	a	mí	mismo	para	escribir	por	lo
menos	una	frase	por	día.	Inevitablemente,	esa	frase	se	convierte	voluntariamente
en	un	párrafo	o	en	una	página	porque	mi	mayor	problema	es	simplemente
empezar.	Una	vez	que	lo	hago,	me	alegro	de	estar	ahí	y,	en	general,	no	tengo
ninguna	dificultad	para	escribir	algunas	líneas	más,	si	no	muchas	más.

No	se	preocupe	por	«ponerse	al	día».	Los	mayores	acontecimientos	de	la	vida	(el
tipo	de	experiencias	que	siempre	queremos	escribir	en	un	diario)	a	menudo
requieren	de	una	cantidad	exagerada	de	tiempo	para	registrarlos	en	un	diario.
Los	sucesos	duran	tanto	o	constan	de	tantos	detalles,	que	tratar	de
pormenorizarlos	en	el	diario	puede	parecerle	pesado.	La	Disciplina	de	escribir	un
diario	personal	no	es	una	carga	de	Dios	para	documentar	toda	su	vida;	más	bien,
su	intención	es	bendecirlo	y	ser	un	medio	para	la	alegría	y	la	piedad.

MÁS	APLICACIÓN

Como	con	todas	las	Disciplinas,	escribir	un	diario	puede	ser	fructífero	a
cualquier	nivel	en	que	usted	se	involucre.	Escribir	un	diario	es	provechoso,
independientemente	de	lo	bien	que	usted	crea	que	escribe,	compone	o	redacta.
Ya	sea	que	escriba	todos	los	días	o	no,	que	escriba	mucho	o	poco,	que	su	alma
se	eleve	como	la	del	salmista	o	vaya	pesadamente	de	un	pensamiento	a	otro,
escribir	un	diario	puede	ayudarlo	a	crecer	en	la	gracia.

Como	con	todas	las	Disciplinas,	escribir	un	diario	requiere	ser	perseverante	en
las	épocas	de	sequía.	La	novedad	de	escribir	un	diario	se	desvanece	pronto.



Habrá	días	en	los	que	usted	tendrá	la	versión	espiritual	del	«bloqueo	del
escritor».	En	otras	ocasiones,	no	tendrá	percepciones	de	las	Escrituras	ni	de
su	experiencia	con	Dios	que	le	parezcan	dignas	de	mención.	Aunque	está	bien
escribir	poco	o	nada	un	día	o	durante	un	período	más	largo,	recuerde	que,	a	la
larga,	tendrá	que	superar	esta	barrera	para	disfrutar	de	los	beneficios	a	largo
plazo	de	escribir	un	diario	personal.	En	otras	palabras,	no	abandone	del	todo
la	Disciplina	solo	porque	el	entusiasmo	del	primer	día	disminuye	con	el
tiempo.	Eso	va	a	pasar.	Cuente	con	eso.	Pero	también	planifique	para	la
perseverancia[26].

Como	con	todas	las	Disciplinas,	tiene	que	empezar	a	escribir	su	diario	antes	de
poder	experimentar	su	valor.	El	irlandés	Thomas	Houston	fue	pastor	de	una
iglesia	presbiteriana	en	Knockbracken,	County	Down	(cerca	de	la	actual
Belfast),	durante	cincuenta	y	cuatro	años	en	el	siglo	XIX.	Al	comienzo	de	su
ministerio	en	ese	lugar,	empezó	a	escribir	un	diario	al	cual	llamó	«El	diario	de
los	tratos	y	las	providencias	de	Dios	con	un	pecador	muy	indigno».	En	la
anotación	que	hizo	el	8	de	abril	de	1828,	dio	a	conocer	la	lucha	interna	que
finalmente	dio	como	resultado	el	nacimiento	de	su	Disciplina	Espiritual	de
llevar	un	diario:

Durante	un	período	considerable,	había	resuelto	llevar	un	registro	de	los	tratos	y
las	providencias	de	mi	Padre	celestial	hacia	mí,	pero	por	falta	de	lo	que	yo
consideraba	una	oportunidad	digna	y	por	lo	que	era,	me	temía,	una	causa	mayor,
la	pereza	espiritual,	lo	he	descuidado	hasta	ahora.	Cuando	comencé	a	pensar	en
este	tema,	surgieron	en	mí	varias	objeciones	contra	la	escritura	del	diario	en	sí.
Daría	lugar	a	la	soberbia	espiritual;	haría	que	las	personas	se	midieran	a	sí
mismas	por	sí	mismas;	y	como	no	es	fácil	decidir	entre	las	mociones	del	espíritu
y	los	resultados	naturales	de	la	conciencia	no	renovada	o	los	artificios	del
Impostor,	existe	el	peligro	de	formarse	juicios	erróneos.	Estas	y	otras	razones	me
impidieron,	por	un	tiempo,	decidirme	en	la	cuestión.	Últimamente,	superé
completamente	estas	objeciones,	y	ahora	soy	de	la	opinión	de	que	un	registro
como	ese	puede	ser	muy	útil	para	un	individuo	al	proveerle	con	materia	para	la
oración	y	la	introspección,	y	para	ser	un	monumento	a	la	fidelidad	de	Dios[27].

Quizá	usted	pueda	identificarse	con	la	lucha	de	Houston.	Así	como	hay	millones



de	personas	que	quieren	empezar	a	caminar,	a	correr,	a	andar	en	bicicleta	o	a
hacer	alguna	otra	forma	de	ejercicio,	pero	nunca	lo	hacen,	también	hay	muchos
que	han	deseado	empezar	el	ejercicio	espiritual	de	escribir	un	diario,	pero	nunca
lo	han	hecho.	Le	parece	interesante	y	usted	está	convencido	de	su	valor,	pero	las
palabras	nunca	llegan	al	papel	o	a	la	pantalla	de	la	computadora.	Nunca	parece
ser	el	momento,	la	«oportunidad	digna»,	como	la	llamó	Houston.	Pero	en	lo	más
profundo	de	nuestro	corazón,	sabemos	que	la	«causa	mayor»	probablemente	sea
la	misma	«pereza	espiritual»	que	se	aferraba	soñolienta	a	la	voluntad	de	este
pastor	irlandés.	Considere	escribir	un	diario	no	solo	como	una	manera	de
levantar	un	«monumento	a	la	fidelidad	de	Dios»	en	su	vida,	sino,	lo	que	es	más
importante,	«para	la	piedad».



CAPÍTULO	12

APRENDER...	PARA	LA	PIEDAD

Debemos	enfrentar	el	hecho	de	que	muchas	personas	hoy	en	día	llevan	vidas
notoriamente	imprudentes.	Esta	actitud	se	ha	introducido	en	la	iglesia.	Tenemos
libertad,	tenemos	dinero,	vivimos	en	relativo	lujo.	Como	resultado,	la	disciplina
prácticamente	ha	desaparecido.	¿Cómo	sonaría	un	solo	de	violín	si	las	cuerdas
del	instrumento	estuvieran	sueltas,	colgando,	sin	estar	estiradas,	sin	estar

«disciplinadas»?

A.	W.	TOZER

Hace	años,	fui	pastor	de	una	iglesia	cerca	de	la	ciudad	capital	de	un	condado	con
dos	universidades	pequeñas.	Una	de	ellas	era	la	principal	institución	educativa
de	la	denominación	evangélica	más	grande	del	estado.	Famosa	por	formar
alumnos	fervientes	para	el	reino	de	Cristo,	entre	las	docenas	de	escuelas	de	su
denominación	esta	universidad	frecuentemente	lideraba	en	el	número	de
exalumnos	en	el	campo	misionero.	Sin	embargo,	una	de	las	quejas	más
frecuentes	que	oía	de	parte	de	los	alumnos	en	el	departamento	de	Religión	estaba
relacionada	con	la	aparente	falta	de	celo	espiritual	entre	algunos	de	los
profesores.	Para	muchos	alumnos,	estos	hombres	combinaban	recrecidas	mentes
teológicas	con	corazones	diminutos	y	sin	pasión.	Todos	hemos	oído	a	maestros	y
predicadores	que	serían	capaces	de	fundar	un	Club	Mensa	teológico,	pero	cuya
falta	de	entusiasmo	hace	que	su	cristianismo	parezca	tan	seco	y	duro	como	un
hueso.	Pero	eso	no	se	parece	al	Señor	Jesús,	o	incluso	al	apóstol	Pablo,	¿no	le
parece?

Durante	este	período,	un	hombre	que	era	diácono	en	su	iglesia	me	dijo	una	vez:
«Nunca	me	gustó	ir	a	la	escuela,	y	no	quiero	aprender	nada	cuando	vengo	a	la
iglesia».	De	algún	modo,	esa	actitud	tampoco	se	parece	a	la	de	Jesús,	¿verdad?

¿Por	qué	parece	que	pensamos	que	debemos	elegir	entre	las	dos?	¿Por	qué	tantos



cristianos	viven	como	si	se	les	hubiera	dicho:	«Elige	hoy	mismo	a	quién
servirás:	al	conocimiento	académico	o	a	la	entrega»?	Sostengo	que	cuanto	más
nos	parezcamos	a	Cristo,	más	buscaremos	ambos,	una	mente	y	un	corazón
llenos,	y	más	irradiaremos	luz	y	calor	espiritual.

Si	nos	forzaran	a	que	uno	de	ellos	predominara	por	sobre	el	otro,	debemos
escoger	al	corazón	ardiente.	Si	las	personas	tienen	la	verdad	en	su	cabeza	pero
no	en	su	corazón	(es	decir,	conocen	la	verdad	pero	no	la	creen	ni	experimentan
su	poder),	entonces	no	están	justificados	con	Dios.	Como	los	fariseos,	fuera	de	la
fe,	la	consciencia	de	la	verdad	solo	hará	que	nuestra	culpa	aumente	ante	Dios	en
el	Día	del	Juicio.	Pero	si	hemos	comprendido	y	respondido	apropiadamente	al
evangelio	desde	el	corazón,	al	final	seremos	salvos	aunque	el	resto	de	nuestro
entendimiento	doctrinal	sea	poco	profundo	o	confuso.	No	solo	elegiría	la
segunda	opción	para	mí	mismo,	sino	también	la	preferiría	para	las	personas	a
quienes	pastoreo.	Es	mucho	más	difícil	sacar	a	un	barco	del	puerto	que	corregir	a
uno	que	está	en	el	mar	y	se	ha	desviado	de	su	curso.

Sin	embargo,	seamos	ambos,	un	barco	fuera	de	puerto	y	en	curso.	Los	cristianos
deben	darse	cuenta	que,	así	como	el	fuego	no	puede	arder	sin	combustible,	los
corazones	ardientes	tampoco	pueden	ser	encendidos	por	mentes	ignorantes.	No
debemos	conformarnos	con	ser	como	esos	que	la	Biblia	acusa	de	tener	«celo	de
Dios,	pero	no	conforme	a	un	pleno	conocimiento»	(Romanos	10:2,	LBLA).

¿Significa	esto	que	debemos	ser	brillantes	para	ser	cristianos?	De	ningún	modo.
Sí	significa	que,	para	ser	como	Jesús,	debemos	ser	aprendices,	incluso	como	él
lo	fue	a	apenas	doce	años	de	edad,	«sentado	entre	los	maestros	religiosos,
escuchándolos	y	haciéndoles	preguntas.	Todos	los	que	lo	oían	quedaban
asombrados	de	su	entendimiento	y	de	sus	respuestas»	(Lucas	2:46-47).
¿Significa	esto	que	debemos	lucir	varios	diplomas	en	nuestros	muros	para	ser
cristianos	de	primera	clase?	En	absoluto.	Pero	sí	significa	que	debemos
disciplinarnos	para	aprender	intencionalmente	como	lo	hizo	Jesús.	Él	aprendió
tan	bien	las	Escrituras	por	sí	mismo,	lejos	del	entrenamiento	oficial	de	los
rabinos,	que	logró	que	sus	adversarios	se	maravillaran:	«¿Cómo	es	que	sabe
tanto	sin	haber	estudiado?»	(Juan	7:15).

Una	evaluación	de	la	palabra	discípulo	en	el	Nuevo	Testamento	revela	que	no
solo	significa	ser	«un	seguidor»	de	Cristo,	sino	también	«un	aprendiz».	¿Es	usted
un	discípulo	de	Jesús?	Para	seguir	a	Cristo	y	parecerse	más	a	él,	debemos	tomar
parte	en	la	Disciplina	Espiritual	de	aprender.



EL	APRENDIZAJE	CARACTERIZA	A	LA	PERSONA	SABIA

Según	un	libro	de	la	Biblia	escrito	específicamente	para	darnos	sabiduría
práctica,	una	de	las	características	de	una	persona	sabia	es	un	deseo	de	aprender.
Leemos	en	Proverbios	9:9:	«Instruye	a	los	sabios,	y	se	volverán	aún	más	sabios.
Enseña	a	los	justos,	y	aprenderán	aún	más».	Los	sabios	y	los	justos	nunca
pueden	adquirir	suficiente	sabiduría	o	conocimiento.	Las	personas	imposibles	de
enseñar	o	los	que	son	orgullosos	acerca	de	su	aprendizaje	solamente	exponen	lo
superficiales	que	realmente	son.	Los	verdaderamente	sabios	son	humildes
porque	saben	que	aún	tienen	mucho	por	aprender.	Según	este	versículo,	los
sabios	y	los	justos	aún	pueden	aprender.	Pueden	aprender	de	cualquier	persona,
sin	importar	la	edad	o	experiencia.	Dele	a	alguno	de	ellos	instrucción	y	se
volverá	«aún	más»	sabio	y	aprenderá	«aún	más».	Los	bíblicamente	sabios
siempre	están	buscando	aprender.

En	Proverbios	10:14	leemos:	«Las	personas	sabias	atesoran	el	conocimiento».	A
las	personas	sabias	les	encanta	aprender	porque	se	dan	cuenta	que	el
conocimiento	es	como	un	tesoro	valioso.

Conocí	a	un	hombre	que	atesoraba	conocimiento	a	pesar	de	que	vivía	en	un	lugar
donde	este	era	tan	escaso	como	los	diamantes.	Durante	el	viaje	misionero	a
Kenia	que	mencioné	en	el	capítulo	2,	mi	intérprete	era	un	maestro	de	escuela	de
unos	treinta	años	llamado	Bernard.	Vivía	en	la	parte	de	atrás	de	un	negocio	que
era	una	de	cuatro	edificaciones	en	la	comunidad	Kilema.	Todos	los	días,	él
caminaba	varios	kilómetros	fuera	de	la	ciudad	hasta	la	escuela	primaria	de
ladrillos	de	barro	donde	enseñaba.	Cada	noche,	regresaba	a	su	«cubículo»,	una
habitación	de	2.5	metros	de	largo,	ancho	y	altura	donde	vivía	junto	con	su	esposa
y	su	pequeño	hijo.	Una	cama	angosta	se	ubicaba	contra	la	pared	del	fondo	con
una	sábana	colgada	del	techo	para	separar	la	«habitación»	del	resto	del	cubículo.
Únicamente	una	mesa	pequeña	con	una	sola	silla	ocupaba	la	mitad	de	adelante.
Lo	que	más	me	interesaba	estaba	en	las	paredes	de	cemento.	Pegadas	en	cada
pared,	había	varias	páginas	de	revistas	viejas	o	fotos	de	calendarios	antiguos.
Eran	lo	único	que	Bernard	tenía	para	leer.	A	pesar	de	que	había	sido	cristiano	por
muchos	años,	era	demasiado	pobre	para	comprarse	una	Biblia.	Los	únicos	libros
que	llegaban	a	sus	manos	eran	algunos	libros	de	texto	usados	que	guardaba	en	la



escuela.	Por	eso,	mientras	iba	y	venía	con	su	hijo	en	brazos,	intentando	hacerlo
dormir,	leía	las	palabras	de	las	revistas	por	enésima	vez.	Mientras	comía	a	la
mesa	o	se	acostaba	en	su	cama,	miraba	las	fotografías	de	personas	y	lugares
lejanos,	y	pensaba	en	ellas.

Mientras	yo	estaba	en	ese	cubículo	de	concreto,	mirando	un	par	de	docenas	de
fotos	descoloridas	y	páginas	amarillentas,	me	di	cuenta	que	delante	de	mí	tenía	a
un	hombre	sabio.	Bernard	comprendía	que	el	conocimiento	realmente	es	como
un	tesoro	poco	común.	A	pesar	de	ser	más	escaso	que	el	oro,	él	lo	había
atesorado	tanto	como	pudo.	Esa	es	la	actitud	que	tendrán	todos	los	sabios,
porque	«las	personas	sabias	atesoran	el	conocimiento».	(Por	cierto,	algunas
personas	de	nuestra	iglesia	le	enviaron	a	Bernard	cajas	con	libros	y	suscripciones
a	dos	revistas).

Observe	Proverbios	18:15	(LBLA):	«El	corazón	del	prudente	adquiere
conocimiento,	y	el	oído	del	sabio	busca	el	conocimiento».	Un	sabio	no	solo
«adquiere»	conocimiento,	sino	que	lo	«busca».	Los	sabios	desean	aprender	y	se
disciplinarán	para	buscar	oportunidades	para	el	aprendizaje.

Un	versículo	más	de	Proverbios	merece	nuestra	atención.	En	23:12	se	nos
ordena:	«Entrégate	a	la	instrucción;	presta	suma	atención	a	las	palabras	de
conocimiento».	Sin	importar	cuánta	instrucción	haya	recibido	anteriormente	o
cuán	extensa	sea	su	sabiduría	—especialmente	acerca	de	Dios,	Cristo,	la	Biblia	y
la	vida	cristiana—,	y	más	allá	de	qué	tan	inteligente	o	lento	cree	ser,	usted	aún
necesita	aplicar	su	corazón	y	sus	oídos	a	aprender,	ya	que	no	lo	ha	aprendido
todo.

El	aprendizaje	es	una	Disciplina	de	toda	la	vida,	una	Disciplina	Espiritual	que
caracteriza	al	sabio.	Samuel	Hopkins,	uno	de	los	primeros	biógrafos	de	Jonathan
Edwards,	dijo	que	cuando	conoció	a	Edwards,	estaba	impresionado	por	el	hecho
de	que	un	hombre	que	ya	tenía	veinte	años	en	el	ministerio	aún	tenía	«una	sed	de
conocimiento	poco	común,	en	cuya	búsqueda	no	ahorraba	en	costos	ni
contratiempos.	Leía	todos	los	libros,	especialmente	los	libros	de	divinidad	que
podía	conseguir,	de	los	cuales	podía	esperar	obtener	algo	de	ayuda	en	su
búsqueda	del	conocimiento»[1].	Edwards	tenía	una	mente	innegablemente
superior,	pero	nunca	dejó	de	aplicarla	a	aprender.	Eso,	junto	con	un	celo
devocional	igual	de	fuerte,	lo	hicieron	sabio	y	grande	en	el	reino	de	Dios.

Un	anhelo	perdurable	por	el	aprendizaje	caracteriza	a	quienes	son	realmente



sabios.

CUMPLIENDO	EL	MAYOR	MANDAMIENTO

Parte	del	mayor	mandamiento	de	Dios,	dijo	Jesús,	es	«Ama	al	SEÑOR	tu	Dios
[...]	con	toda	tu	mente»	(Marcos	12:30).	Lo	que	Dios	quiere	de	usted	es	su	amor.
Una	de	las	maneras	en	que	quiere	que	usted	demuestre	su	amor	y	obediencia	a	él
es	por	medio	del	aprendizaje	piadoso.	Dios	es	glorificado	cuando	utilizamos	la
mente	que	él	creó	para	aprender	de	él,	de	su	Palabra,	de	sus	caminos	y	de	su
mundo.

Lamentablemente,	muchos	cristianos	no	asocian	el	aprendizaje	con	el	amor	a
Dios.	De	hecho,	vivimos	en	una	época	muy	antiintelectual.	Puede	que	eso	le
suene	extraño	a	la	luz	de	la	infinita	mina	de	información	accesible	a	través	de	la
Internet;	la	amplia	disponibilidad	y	crecimiento	de	la	educación	en	línea;	los
deslumbrantes	avances	tecnológicos	casi	a	diario;	y	el	hecho	de	que	se	otorgan
más	grados	académicos	avanzados	en	la	actualidad	que	nunca	antes.	Quizá	es
precisamente	debido	a	estas	cosas	que	las	personas	—incluso	los	cristianos—
son	más	reacias	a	las	cosas	intelectuales.	Los	niños	que	son	inteligentes	pueden
ser	poco	populares	simplemente	porque	sean	listos.	Se	les	rechaza	por	«nerdo»,
y	la	atención	social	recae	en	los	de	«bajo	rendimiento».	Nuestra	cultura	glorifica
lo	físico	mucho	más	que	lo	mental.	Nadie	vende	pósters	de	los	mejores
ingenieros	de	software	o	de	arquitectos,	mucho	menos	de	los	teólogos
destacados.	En	cambio,	vendemos	pósters	de	atletas,	algunos	de	los	cuales
pueden	hacer	de	todo	con	una	pelota,	excepto	autografiarla	o	leer	su	etiqueta.	Se
define	a	ciertos	candidatos	políticos	como	demasiado	intelectuales	para	ser
elegibles,	como	si	no	quisiéramos	gente	pensante	a	cargo	del	gobierno.	En	la
iglesia,	todo	debe	ser	«relevante»,	y	nos	inclinamos	a	ignorar	la	doctrina	y	la
teología	por	ser	muy	irrelevantes.

Existe	un	intelectualismo	que	está	mal,	pero	también	está	mal	ser	antiintelectual.
Debemos	amar	a	Dios	tanto	con	nuestra	mente	como	con	nuestro	corazón	y	alma
y	fuerzas.	¿Cómo	cabe	todo	junto?	Como	dijo	el	pensador	cristiano
contemporáneo	R.	C.	Sproul:	«Dios	nos	creó	con	una	armonía	de	corazón	y
mente,	de	pensamiento	y	acción.	[...]	Cuanto	más	lo	conozcamos,	más	podremos



amarlo.	Cuanto	más	lo	amemos,	más	buscaremos	conocerlo.	Para	tener	el	lugar
central	en	nuestros	corazones,	primero	debe	ser	el	primero	en	nuestras	mentes.
El	pensamiento	religioso	es	el	prerrequisito	para	el	afecto	religioso	y	la	acción
obediente»[2].

A	menos	que	amemos	a	Dios	con	una	mente	en	crecimiento,	seremos	las
versiones	cristianas	de	los	samaritanos	a	quienes	Jesús	les	dijo:	«Ustedes	adoran
lo	que	no	conocen»	(Juan	4:22,	NVI).

EL	APRENDIZAJE:	ESENCIAL	PARA	EL	AUMENTO	DE	LA
PIEDAD

La	vida	cristiana	comienza	con	el	aprendizaje:	aprendiendo	el	evangelio.	Nadie
está	justificado	con	un	Dios	del	cual	no	sabe	nada.	Nadie	está	justificado	con
Dios	a	menos	que	aprenda	acerca	de	él	y	de	su	mensaje	al	mundo,	un	mensaje	de
buenas	noticias	llamadas	el	evangelio.	Para	conocer	a	Dios,	las	personas	deben
aprender	que	existe	un	Dios	(vea	Hebreos	11:6),	que	han	violado	su	ley	y	que
necesitan	ser	reconciliados	con	él.	Deben	aprender	que	Jesús,	el	Hijo	de	Dios,
vino	a	llevar	a	cabo	esa	reconciliación,	y	que	lo	hizo	por	medio	de	su	vida	sin
pecado	y	su	muerte	en	la	cruz	como	sustituto	por	los	pecadores.	Deben	aprender
acerca	de	la	resurrección	corporal	de	Jesús	y	de	la	necesidad	que	tienen	ellos	de
arrepentirse	de	sus	pecados	y	creer	en	Jesús	y	en	lo	que	él	ha	hecho.	Porque	si
las	personas	no	aprenden	estas	cosas,	«¿cómo	pueden	creer	en	él	si	nunca	han
oído	de	él?»	(Romanos	10:14).

Nadie	cree	en	Jesús	a	menos	que	haya	escuchado	su	historia	y	tenga	al	menos
una	mínima	comprensión	de	la	misma.	Nadie	ama	a	Jesús	a	menos	que	sepa
acerca	de	Jesús.	Y	así	como	no	podemos	creer	y	amar	a	alguien	de	quien	no
hemos	aprendido	nada,	tampoco	podemos	crecer	en	nuestra	fe	y	amor	por	él	a
menos	que	aprendamos	más	de	él.	No	aumentaremos	mucho	en	la	piedad	si	no
sabemos	mucho	de	lo	que	significa	ser	piadoso.	No	seremos	más	como	Cristo	si
no	conocemos	más	acerca	de	Cristo.

Martyn	Lloyd-Jones,	el	predicador	londinense	del	siglo	XX,	nos	recordó:	«No
olvidemos	nunca	que	el	mensaje	de	la	Biblia	está	dirigido	primeramente	a	la



mente,	al	entendimiento»[3].	La	verdad	de	Dios	debe	ser	comprendida	antes	de
ser	aplicada.	La	Palabra	de	Dios	debe	ir	primero	a	la	cabeza	si	va	a	cambiar	el
corazón	y	la	vida.	Es	por	eso	que	el	apóstol	Pablo	dijo:	«No	se	amolden	al
mundo	actual,	sino	sean	transformados	mediante	la	renovación	de	su	mente»
(Romanos	12:2,	NVI,	énfasis	añadido).	La	transformación	del	corazón	y	la	vida
a	semejanza	de	Cristo,	el	crecimiento	en	la	piedad,	involucra	una	renovación
mental	que	no	puede	ocurrir	sin	el	aprendizaje.

Imagine	que	alguien	le	diera	un	libro	acerca	de	la	oración	y	le	dijera:	«¡Esto
cambiará	tu	vida!»,	pero,	al	mirarlo,	usted	se	da	cuenta	de	que	el	libro	está
escrito	en	un	idioma	que	no	puede	leer.	Podría	tener	en	sus	manos	el	mejor	libro
sobre	la	oración	jamás	escrito,	pero	si	no	pudiera	comprender	sus	contenidos,	no
le	haría	ningún	bien.	Sin	el	conocimiento	del	idioma,	usted	no	podría	aprender
de	ese	libro	acerca	de	la	oración	y	el	crecimiento	a	ser	como	Cristo.	No	obstante,
no	hay	mucha	diferencia	entre	no	crecer	en	la	piedad	porque	usted	no	puede	leer
un	libro	acerca	de	la	oración,	y	no	crecer	porque	usted	elige	no	leerlo.	Sin	un
compromiso	disciplinado	a	aprender,	la	falta	de	crecimiento	es	la	misma	en
ambos	casos.

Nadie	crecerá	ni	disfrutará	las	bendiciones	de	ninguna	enseñanza	de	las
Escrituras	si	no	la	ha	aprendido.	Jonathan	Edwards	dijo	claramente:	«Es
imposible	que	alguien	pueda	ver	la	verdad	o	la	excelencia	de	cualquier	doctrina
del	evangelio,	si	ese	alguien	no	sabe	cuál	es	esa	doctrina.	Un	hombre	no	puede
ver	la	maravillosa	excelencia	y	amor	de	Cristo	de	hacer	tal	o	cual	cosa	por	los
pecadores,	a	menos	que	se	informe	primero»[4].

Las	personas	pueden	asistir	a	la	iglesia	fielmente,	servir	al	Señor	en	y	a	través	de
la	iglesia	con	entusiasmo,	ofrendar	generosamente	a	la	obra	del	reino	de	Cristo	y
desear	vivir	de	manera	cristiana	en	cada	aspecto	de	sus	vidas	y,	sin	embargo,	año
tras	año,	demuestran	poco	crecimiento	evidente	en	su	piedad.	¿Cómo	es	posible
esto	para	aquellos	que	aman	a	Jesucristo	y	en	quienes	mora	el	Espíritu	Santo	de
Dios?	En	muchos	casos,	es	porque	dedican	muy	poca	energía	mental	a	la	clase
de	aprendizaje	más	importante:	a	aprender	acerca	de	Dios	y	de	las	cosas	de	Dios.
Nadie	puede	ser	más	como	Cristo	sin	aprender	al	respecto:	qué	es	parecerse	a
Cristo,	cómo	deberían	cultivar	ese	parecido,	por	qué	es	necesario,	adónde	lleva,
y	más.	Nadie	experimenta	la	dulzura	de	ser	más	y	más	como	Cristo	a	menos	que
primero	se	le	presenten	esas	cosas.	Edwards	es	conciso	y	claro:	«No	se	puede
tener	una	muestra	de	la	dulzura	y	excelencia	divina	de	tales	o	cuales	cosas
contenidas	en	la	divinidad,	a	menos	que	primero	se	tenga	una	noción	de	que



tales	cosas	existen»[5].

Si	usted	sabe	poco	acerca	de	la	piedad,	crecerá	muy	poco	en	la	piedad.
Conocerla	requiere	la	Disciplina	del	aprendizaje.

EL	APRENDIZAJE	ES	MAYORMENTE	POR	MEDIO	DE	LA
DISCIPLINA,	NO	POR	ACCIDENTE

Así	como	las	bolas	de	pelusa	bajo	la	cama	aumentan	cuanto	más	tiempo	den
vueltas	allí,	así	también	cada	mente	adquiere	al	menos	un	poco	de	conocimiento
cuanto	más	tiempo	dé	vueltas	por	la	tierra.	Pero	no	debemos	asumir	que	hemos
aprendido	verdadera	sabiduría	tan	solo	porque	nos	hemos	hecho	mayores.	La
observación	que	encontramos	en	Job	32:9	es:	«Los	de	muchos	años	quizá	no
sean	sabios»	(LBLA).	¿Nunca	ha	oído	acerca	de	un	«viejo	tonto»?	La	edad	y	la
experiencia	por	sí	mismas	no	aumentan	la	madurez	espiritual.	El	ser	más	como
Jesús	no	sucede	accidental	o	automáticamente	al	pasar	los	años.	La	piedad,	como
dice	1	Timoteo	4:7,	requiere	la	disciplina	intencionada.

Quienes	no	están	intentando	aprender,	solamente	adquirirán	conocimiento
espiritual	y	bíblico	por	accidente	o	conveniencia.	De	vez	en	cuando	oirán	un
hecho	o	principio	bíblico	de	boca	de	otra	persona	y	sacarán	partido	de	eso.	A
veces	demostrarán	una	breve	ráfaga	de	interés	en	un	tema.	Pero	este	no	es	el
camino	a	la	piedad.	La	Disciplina	del	aprendizaje	transforma	a	los	aprendices
accidentales	en	aprendices	intencionados.

Por	supuesto,	es	mucho	más	fácil	ser	un	aprendiz	accidental	o	por	conveniencia,
que	alguien	que	aprende	intencionalmente.	Eso	es	innato.	Y	la	televisión
alimenta	esa	tendencia	en	megadosis.	Ver	televisión	o	videos	es	mucho	más	fácil
que	escoger	un	buen	libro,	leer	palabras,	crear	sus	propias	imágenes	mentales	y
relacionarlas	con	su	vida.	La	televisión	decide	por	usted	lo	que	será	presentado,
le	dice	las	palabras,	le	muestra	sus	propias	imágenes	y	le	dice	qué	impacto
quiere	tener	en	su	vida,	si	hay	alguno.	Comparado	con	eso,	los	libros	parecen	ser
demasiado	exigentes	para	la	mente	contemporánea.	Por	desgracia,	convertirse	en
alguien	que	aprende	con	intención	requiere	disciplina.



Sin	la	disciplina	de	alguien	que	aprende	deliberadamente,	no	solo	no
aprenderemos	las	cosas	que	fomentan	la	piedad,	sino	que	lo	que	aprenderemos
por	accidente	tendrá	poco	o	ningún	beneficio	real.	Por	ejemplo,	sin	disciplina,
nadie	aprenderá	los	libros	de	la	Biblia.	Seguramente	la	mayoría	de	los	que	han
estado	en	la	iglesia	por	algún	tiempo	puedan	nombrar	unos	cuantos,	pero	esos
solamente	al	azar.	Por	eso,	la	mayoría	de	los	feligreses	ni	siquiera	puede
enumerar	los	nombres	de	los	libros	que	Dios	inspiró;	y	mucho	menos	decir	algo
acerca	de	sus	contenidos.	Por	otro	lado,	ellos	—y	sus	hijos—	podrían	nombrar
tantas	marcas	de	cerveza,	vino	y	whisky	como	libros	de	la	Biblia.	¿Es	porque
intentaron	aprenderlas?	Probablemente	no.	Muchos	cristianos,	sin	haber	tomado
al	menos	un	trago	de	alguno	de	estos	productos,	no	solo	podrían	nombrar
muchos	de	ellos,	sino	que	también	podrían	recordar	dónde	son	fabricados	u	otros
detalles	acerca	de	ellos.	¿Cómo?	Simplemente	por	accidente,	porque	la
publicidad	hace	que	sea	conveniente	aprenderlos.	Si	usted	tiene	dudas	al
respecto,	intente	hacerlo	en	su	grupo	pequeño	en	la	iglesia.	Inténtelo	con	sus
hijos	pequeños,	quienes	presuntamente	jamás	han	bebido.	¿Cómo	le	iría	a	usted?
El	aprendizaje	que	es	mayormente	por	accidente	no	lleva	a	la	piedad.	Debemos
volvernos	aprendices	disciplinados	e	intencionados	si	pretendemos	ser	como
Jesús.

Hablando	de	niños,	en	What	Every	Christian	Should	Know:	Combating	the
Erosion	of	Christian	Knowledge	in	our	Generation	(Lo	que	todo	cristiano
debería	saber:	Combatiendo	la	erosión	del	conocimiento	cristiano	en	nuestra
generación),	Jo	Lewis	y	Gordon	Palmer	demuestran	que	el	motivo	por	el	que	los
jóvenes	no	buscan	aprender	con	intención	es	porque	sus	padres	no	lo	hacen.

Los	jóvenes	no	son	lectores.	Esto	no	sorprende,	ya	que	sus	padres	raramente
aprecian	la	lectura.	En	una	universidad	cristiana,	una	quinta	parte	de	los	alumnos
dijo	que	sus	padres	jamás	les	habían	leído.	La	falta	de	lectura	es	en	parte	el
resultado	de	la	fuerte	orientación	vocacional	de	los	estadounidenses:	los	padres
no	leen	porque	no	les	parece	práctico.	Están	más	interesados	en:	«¿Puede	mi	hijo
usar	computadoras	y	conseguir	un	trabajo?».	Encaja	con	la	obsesión
estadounidense	del	resultado	final.	Estos	padres	no	han	aprendido	jamás	por	el
solo	hecho	de	aprender,	por	lo	que	sus	hijos	tampoco	lo	hacen.	De	este	modo,	el
valor	de	la	educación	ha	disminuido	y	se	ha	relativizado	por	el	mercado.	Por	lo
tanto,	se	deduce	que	los	jóvenes	que	leen	muy	poco	de	cualquier	cosa	no	leen
sus	Biblias.	Un	investigador	descubrió	que	«en	las	más	animadas	iglesias



evangélicas,	las	personas	creen	firmemente	que	deberían	leer	sus	Biblias	a
diario,	pero	solo	alrededor	de	un	quince	por	ciento	lo	hace».	También	hay	que
señalar	que	los	adultos	están	afectados	por	muchas	de	las	mismas	presiones	que
los	jóvenes.	Si	ven	televisión,	escuchan	radios	pop	y	van	a	ver	películas
populares,	se	empaparán	de	estos	valores	que	están	dirigidos	a	los	adolescentes.
El	resultado	es	que	muchos	jóvenes	adultos	de	sus	veinte	o	treinta	años	están,	así
como	sus	equivalentes	más	jóvenes,	embotados	hasta	cierto	punto	en	su
capacidad	de	leer	y	comprender	la	Biblia[6].

La	Biblia	dice:	«Amados	hermanos,	no	sean	infantiles	en	su	comprensión	de
estas	cosas.	Sean	inocentes	como	bebés	en	cuanto	a	la	maldad	pero	maduros	en
la	comprensión	de	asuntos	como	estos»	(1	Corintios	14:20).	Para	que	esto
suceda,	quienes	aprenden	por	accidente	y	conveniencia	deben	convertirse	en
aprendices	disciplinados	e	intencionales.

APRENDER	DE	DIVERSAS	MANERAS

Debido	a	que	algunas	personas	tienen	dificultades	legítimas	para	leer,	aquí	le
ofrezco	una	lista	de	otros	métodos	de	aprendizaje,	métodos	que	quienes	sí
prosperan	con	su	lectura	también	disfrutarán.	Primero,	recomiendo	escuchar
libros	grabados.	Es	muy	fácil	escuchar	mientras	uno	se	prepara	para	el	día,
yendo	al	trabajo,	conduciendo	por	la	ciudad,	viajando	largas	distancias,	haciendo
ejercicios	o	realizando	las	tareas	de	la	casa.	Lo	mismo	es	cierto	para	las
grabaciones	de	audio	y	video	en	Internet	así	como	para	los	programas	que
enseñan	la	Biblia	en	las	radios	cristianas.	Solo	asegúrese	de	que	usted	está
oyendo	a	un	ministerio	acreditado,	no	solo	a	alguien	que	habla	con	un	estilo	que
le	agrada	a	usted.	No	se	olvide	de	usar	guías	de	estudio.	Estas	están	disponibles
en	sus	librerías	cristianas,	y	pueden	dirigirlo	en	una	investigación	de	cualquier
libro	de	la	Biblia,	a	muchos	temas	doctrinales	y	prácticos,	o	ayudarlo	a
profundizar	sobre	algún	libro	de	un	autor	cristiano.

Una	de	mis	formas	favoritas	de	aprender	es	planificar	un	diálogo	significativo
con	cristianos	espiritualmente	maduros	a	los	que	pueda	hacerles	preguntas



preparadas.	Dos	veces	en	estas	últimas	semanas	tuve	el	privilegio	de	compartir
un	viaje	de	todo	un	día	en	auto	con	algunos	hombres	piadosos	y	con	experiencia,
a	quienes	admiro.	En	previsión	de	cada	viaje,	preparé	una	lista	de	preguntas	para
discutir.	En	ambos	viajes	aprendí	algunas	lecciones	valiosas	y	sentí	confianza	de
estar	«aprovechando	al	máximo	cada	momento	oportuno»	(Efesios	5:16,	NVI).
Siempre	llevo	conmigo	varias	listas	de	preguntas	a	las	que	les	hago	adiciones	a
menudo.	Esto	incluye	listas	de	preguntas	para	usar	al	conocer	gente	nueva,	así
como	cuando	hablo	con	miembros	de	la	iglesia,	niños,	jóvenes,	ancianos,
estudiantes	y	otros.	Estas	preguntas	me	han	ayudado	mucho	en	conversaciones
anticipadas	tanto	como	casuales,	y	han	disminuido	la	cantidad	de	veces	en	que
luego	siento	como	si	hubiera	desperdiciado	una	oportunidad[7].

Si	bien	este	es	un	libro	acerca	de	Disciplinas	Espirituales	personales,	no	puedo
dejar	de	mencionar	las	muchas	oportunidades	para	aprender	que	probablemente
estén	disponibles	para	usted	mediante	Disciplinas	Espirituales	interpersonales	en
su	iglesia	local,	especialmente	a	través	de	clases	y	grupos	pequeños.	Si	este
capítulo	lo	incentiva	a	buscar	disciplinarse	aún	más	en	el	aprendizaje
intencionado,	asegúrese	de	hablar	con	su	pastor	acerca	del	papel	que	su	iglesia
pueda	jugar	en	ayudarlo	a	aprender	«para	la	piedad».

Habiendo	dicho	todo	esto,	volveré	una	vez	más	a	enfatizar	el	aprendizaje	por
medio	de	la	lectura.	He	descubierto	que	siempre	es	cierto	que	los	cristianos	que
crecen	son	los	cristianos	que	leen.	Para	algunos	es	un	hábito	difícil	de
desarrollar.	A	otros	les	encanta	leer,	pero,	debido	a	las	exigencias	de	su	trabajo	o
porque	tienen	niños	pequeños	continuamente	en	movimiento,	parecen	no	poder
encontrar	el	tiempo	para	hacerlo.	Pero	permítame	animarlo	a	encontrar	el	tiempo
para	leer,	aunque	solo	sea	una	página	por	día[8].	Jean	Fleming,	autora	de	Finding
Focus	in	a	Whirlwind	World	(Encontrando	el	eje	en	un	mundo	vertiginoso),	y
madre	de	tres	hijos	adultos	y	abuela	de	varios	nietos,	me	dijo	que	ha	notado	que
las	mujeres	que	no	apartan	al	menos	un	espacio	pequeño	en	su	vida	para	las
disciplinas	devocionales	—incluyendo	la	lectura—	cuando	tienen	hijos
pequeños,	rara	vez	desarrollan	el	hábito	una	vez	que	tienen	más	tiempo[9].
Puedo	recordar	a	cuatro	mujeres	que	he	pastoreado	que	tenían	por	lo	menos
cuatro	hijos	pequeños	cada	una,	y	que	eran	lectoras.	Una	de	ellas	estaba	resuelta
a	leer	al	menos	una	página	por	día	y,	a	pesar	de	que	le	tomó	muchas	semanas,
terminó	un	libro	importante	acerca	de	la	vida	a	semejanza	de	Cristo	que	fue	de
mucho	provecho	para	su	búsqueda	de	la	piedad.	Otra	mujer	leyó	una	biografía
cristiana	de	novecientas	páginas	en	dos	tomos	en	cuestión	de	meses.	La	tercera
leía	a	un	ritmo	constante	de	varios	libros	valiosos	cada	año,	e	incluso	escribió	un



manual	para	nuestros	voluntarios	de	la	escuela	bíblica	de	vacaciones	sobre	cómo
compartir	el	evangelio	con	los	niños	en	una	manera	centrada	en	Dios.	Cuando
usted	considera	que	cada	mujer	había	tomado	el	compromiso	de	educar	a	sus
hijos	en	casa,	con	el	tiempo	que	eso	consume,	se	dará	cuenta	que,	con	la
disciplina	necesaria,	casi	todos	podemos	progresar	espiritualmente	mediante	la
lectura.

Sin	embargo,	con	el	creciente	atractivo	siempre	presente	del	entretenimiento	y
los	videos,	cada	vez	menos	personas	leen	libros,	independientemente	del
formato.	Tengo	una	teoría	de	por	qué	esto	es	así	para	la	mayoría.	Para	ellos,	la
lectura	siempre	evoca	recuerdos	de	cuando	eran	obligados	a	leer	libros	de	texto
mal	escritos	sobre	temas	que	no	les	interesaban.	En	otras	palabras,	para	ellos,	la
definición	de	lectura	incluye	obligarse	a	uno	mismo	a	estudiar	atentamente
material	aburrido	o	difícil	que	no	le	atrae	en	absoluto.	Cuando	eso	es	lo	que
significa	la	«lectura»,	no	es	de	extrañar	que	muchos	no	tengan	interés	en	ella.
¿Le	gustaría	leer	su	libro	de	ciencias	de	séptimo	grado	otra	vez?	Para	muchos,
esa	es	la	imagen	que	siempre	les	viene	a	la	mente	cuando	las	personas	hablan	de
leer,	y	creen	que	algunas	personas	disfrutan	esa	clase	de	actividad	y	que	otros	—
ellos	mismos—	no.	Claramente,	esto	significa	que	nunca	han	disfrutado	el	placer
de	un	libro	apasionante.	Nunca	han	leído	un	libro	que	1)	esté	bien	escrito	y	2)
trate	de	un	tema	que	les	fascine.	El	punto	de	partida	con	estas	personas	es
ayudarlas	a	encontrar	ese	libro	apasionante	acerca	de	un	tema	que	les	encante
discutir,	incluyendo	deportes,	pasatiempos	y	otros	intereses	especiales.	A	medida
que	descubran	el	placer	de	leer,	ayúdelos	cuanto	antes	a	descubrir	libros	bien
escritos	que	se	relacionen	con	la	Palabra	de	Dios	y	la	vida	cristiana.	Otro	método
eficaz	es	adaptar	algo	que	he	visto	en	una	iglesia	que	ha	interesado	a	cientos	a
leer	libros	cristianos.	Se	reúnen	en	grupos	pequeños	y	leen	libros	enteros	en	voz
alta,	juntos,	deteniéndose	después	de	cada	párrafo	para	discutirlo.	Usted	tiene
mucho	que	perder	si	no	lee,	y	mucho	que	ganar	mediante	la	lectura	disciplinada.

Disciplínese	a	usted	mismo	a	aprender	mediante	la	lectura,	y	escoja	bien	sus
libros.	Usted	podrá	leer	una	cantidad	relativamente	baja	de	libros	en	su	vida,	así
que	lea	los	mejores	libros.	Imagine	que	usted	pudiera	leer	diez	libros	por	año	a
partir	de	ahora	hasta	el	día	de	su	muerte.	Si	viviera	hasta	los	ochenta	años,
¿cuántos	libros	leería?	Incluso	si	lee	algunos	más	o	algunos	menos	que	eso,	aún
no	son	una	gran	cantidad,	especialmente	cuando	considera	los	cientos	de	libros
que	se	publican	cada	día.	En	otras	palabras,	en	los	Estados	Unidos	muchas	veces
se	publican	cada	día	más	libros	que	los	que	usted	probablemente	pudiera	leer
antes	de	morir.	Por	lo	tanto,	no	desperdicie	su	tiempo	en	libros	que	lamentará



haber	leído	cuando	mire	hacia	atrás	desde	la	perspectiva	de	la	eternidad.	Creo	en
la	lectura	recreativa.	No	siempre	tenemos	que	leer	material	didáctico	o	teológico.
Algunos	libros	sirven	para	relajarnos	o	refrescarnos.	Pero	incluso	estos	deberían
ser	edificantes	y	ayudarlo	de	alguna	manera	a	amar	a	Dios	con	su	mente.

MÁS	APLICACIÓN

¿Se	disciplinará	usted	para	volverse	una	persona	que	aprende
intencionalmente?	Leí	un	breve	relato	acerca	del	famoso	matemático	griego
Euclides,	autor	de	un	formidable	texto	de	trece	volúmenes	para	el	estudio	de	la
geometría.	«Pero	Tolomeo	I,	rey	de	Egipto,	deseaba	aprender	el	tema	sin	tener
que	leer	tantos	libros.	Como	rey,	estaba	acostumbrado	a	que	sus	sirvientes	le
hicieran	las	cosas	más	fáciles,	por	lo	que	preguntó	si	había	un	atajo	para
dominar	la	geometría.	La	respuesta	de	Euclides	al	trono	fue	lacónica:	“No
hay	un	camino	dorado	hacia	el	aprendizaje”»[10].

Lo	mismo	puede	decirse	de	la	piedad.	Requiere	disciplina;	la	disciplina	de	un
aprendiz	intencionado.	¿Está	usted	dispuesto	a	orar	pidiendo	gracia	y	a	hacer	el
esfuerzo	necesario	para	romper	los	hábitos	de	quien	aprende	accidentalmente	y
por	conveniencia?

¿Dónde	comenzará?	¿Cómo	comenzará	a	«[aplicar	su]	corazón	a	la
enseñanza»	(Proverbios	23:12,	RVR60)	y	a	atesorar	conocimiento?	¿Qué
hábito	dejará,	y	qué	hábito	tomará?	¿Hay	espacio	en	su	vida	para	un	método
de	aprendizaje	que	hasta	hoy	ha	pasado	por	alto?	¿Qué	hay	en	cuanto	a	su
lectura?	¿Existe	algo	que	deba	dejar	de	leer	porque	no	edifica	su	vida	o
porque	no	merece	un	lugar	en	la	lista	de	lectura	de	su	vida?	¿Debe	hacer	el
compromiso	de	«una	página	por	día»	para	así	no	perder	la	Disciplina	del
aprendizaje?

¿Cuándo	comenzará?	¿Cuándo	comienza	su	plan?	Apliquemos	aquí	el
principio	de	Proverbios	13:4:	«Los	perezosos	ambicionan	mucho	y	obtienen
poco,	pero	los	que	trabajan	con	esmero	prosperarán».	Esto	dice	que	todas	las
personas	desean	algo,	pero	solo	las	almas	diligentes	serán	satisfechas	porque
se	disciplinan	a	hacer	algo,	mientras	que	los	perezosos	no	hacen	nada.	Hay	un



sentido	en	el	que	todo	el	mundo	«desea»	aprender	algo,	y	cada	cristiano	desea
ser	más	como	Jesús.	Pero	solamente	quienes	diligentemente	se	disciplinen	a
aprender	podrán	satisfacer	esos	deseos.

Sobre	todo,	recuerde	que	el	aprendizaje	tiene	un	objetivo.	El	objetivo	es
parecernos	más	a	Cristo.	Jesús	dijo	en	Mateo	11:28-29:	«Vengan	a	mí	todos
ustedes	que	están	cansados	y	agobiados,	y	yo	les	daré	descanso.	Carguen	con	mi
yugo	y	aprendan	de	mí»	(NVI,	énfasis	añadido).	Existe	un	conocimiento	falso	o
superficial	que	«envanece»	(1	Corintios	8:1,	NVI),	pero	el	aprendizaje	piadoso
conduce	a	la	vida	piadosa.	John	Milton,	el	inglés	que	escribió	el	famoso	poema
«El	paraíso	perdido»,	escribió:	«El	objetivo	del	aprendizaje	es	conocer	a	Dios,	y
de	ese	conocimiento,	amarlo	e	imitarlo»[11].	Que	Dios	nos	dé	un	deseo
inextinguible	por	el	conocimiento	que	nos	conduzca	a	amarlo	más	y	nos	haga	ser
más	como	Jesucristo.



CAPÍTULO	13

LA	PERSEVERANCIA	EN	LAS	DISCIPLINAS...	PARA	LA
PIEDAD

Debemos	disciplinar	nuestras	vidas,	pero	debemos	hacerlo	todo	el	año,	no
meramente	en	períodos	indicados.	Debo	disciplinarme	en	todo	tiempo.

MARTYN	LLOYD-JONES

Como	siempre,	la	semana	laboral	comienza	temprano	los	días	lunes.	Apenas
unos	pocos	minutos	quedan	libres	en	la	rutina	de	asearnos,	vestirnos,	desayunar,
preparar	a	los	niños	y	salir	de	casa.	De	ahí	en	adelante,	usted	pasa	gran	parte	del
día	apresurándose	de	un	lado	a	otro.	Lleva	a	los	niños	a	la	escuela,	hace	tareas	y
mandados	y	trabaja	en	la	casa	hasta	el	minuto	que	tiene	que	salir	a	recoger	a	los
niños.	O	quizá	se	enfrente	al	tránsito	de	camino	a	su	trabajo	donde	llega	justo	a
tiempo	y	se	esfuerza	hasta	bien	avanzado	el	día,	cuando	se	funde	cansinamente
en	el	tránsito	una	vez	más.

Ya	en	casa,	muchas	veces	después	de	una	o	dos	paradas	precipitadas	pero
necesarias	en	el	camino,	lo	más	común	es	improvisar	una	cena	en	el	horno	de
microondas	mientras	se	cambia	de	ropa	para	sus	responsabilidades	vespertinas.
Una	o	dos	veces	por	semana,	es	una	actividad	de	la	escuela	con	sus	niños.	Otra
noche	quizá	encuentre	a	toda	la	familia	en	un	evento	de	media	semana	de	la
iglesia.	Alguna	otra	noche	alguno	tendrá	una	responsabilidad	con	algún	comité.
Agregue	la	ocasional	noche	de	trabajo	hasta	tarde,	en	la	oficina	o	en	casa,	o	viaje
de	trabajo	o	arreglos	en	el	hogar.	No	se	olvide	de	las	noches	dando	una	mano
con	tareas	de	la	escuela,	ayudando	en	la	comunidad,	tomando	clases,	haciendo
compras	o	socializando.

Para	complicar	aún	más	las	cosas,	puede	que	existan	otras	presiones	como	ser
padre	o	madre	solteros,	conflictos	familiares,	enfermedades,	estrés	laboral,	un



segundo	empleo,	tensión	económica,	etcétera.

¿Le	suena	conocido?	¿Es	su	vida	un	testimonio	de	las	encuestas	que	nos	dicen
que,	a	pesar	de	nuestros	avances	tecnológicos	y	los	dispositivos	para	ahorrar
esfuerzo,	nuestro	tiempo	libre	ha	disminuido	dramáticamente	en	esta	última
generación?

Luego	usted	lee	este	libro,	que	lo	anima	a	practicar	todas	estas	Disciplinas
Espirituales.	Y	lo	hace	sentir	como	un	malabarista	agotado	y	tambaleante	sobre
la	cuerda	floja,	intentando	mantener	en	el	aire	media	docena	de	copas	de	cristal
que	son	reliquias	de	familia	mientras	que	alguien	más	quiere	lanzarle	otra	media
docena.

Para	empezar,	debería	ser	de	alivio	darse	cuenta	que	la	mayoría	de	las
Disciplinas	que	propone	este	libro	pueden	practicarse	en	el	mismo	episodio
devocional.	Por	ejemplo,	mientras	usted	está	a	solas	con	Dios	(en	silencio	y
retiro),	puede	disfrutar	una	o	más	formas	de	asimilar	la	Biblia,	así	como	la
oración	y	adoración.	En	esta	misma	ocasión,	usted	podría	escribir	en	su	diario	y
leer	un	libro	cristiano.	Todo	esto	puede	darse	durante	un	tiempo	de	ayuno	y
representar	una	buena	mayordomía	del	tiempo.	Las	únicas	categorías	de
Disciplinas	Espirituales	personales	expuestas	en	este	libro	que	no	estarían	siendo
practicadas	en	este	singular	momento	serían	la	evangelización	y	el	servicio.

He	llegado	a	la	conclusión	de	que,	con	raras	excepciones,	la	persona	piadosa	es
una	persona	ocupada.	La	persona	piadosa	está	dedicada	a	Dios	y	a	las	personas,
y	eso	conduce	a	una	vida	plena.	Si	bien	nunca	tuvo	un	ritmo	frenético,	Jesús	fue
un	hombre	ocupado.	Lea	el	Evangelio	de	Marcos	y	observe	qué	tan	a	menudo	se
usa	la	palabra	inmediatamente	para	describir	la	transición	de	un	evento	de	la
vida	de	Jesús	al	siguiente.	Leemos	que	a	veces	pastoreaba	todo	el	día,	incluso
después	del	anochecer,	y	luego	se	levantaba	antes	del	amanecer	para	orar	y	viajar
al	siguiente	lugar	de	ministerio.	Los	Evangelios	nos	cuentan	de	las	noches	en	las
que	no	dormía	en	absoluto.	Nos	cuentan	que	se	cansó	de	tal	forma	que	pudo
dormir	profundamente	en	la	popa	de	un	barco	que	era	castigado	por	la	tormenta.
Multitudes	se	agolpaban	a	su	alrededor	casi	a	diario.	Todos	querían	un	poco	de
tiempo	con	Jesús	y	pedían	su	atención.	Ninguno	de	nosotros	conoce	la	clase	de
estrés	laboral	que	él	padeció	constantemente.	Si	la	vida	de	Jesús,	así	como	la	de
Pablo,	fueran	medidas	con	la	«vida	equilibrada»	que	muchos	cristianos
visualizan	hoy	en	día,	el	Salvador	y	el	apóstol	serían	considerados	unos	adictos
al	trabajo	que	pecaminosamente	descuidaron	sus	cuerpos.	Las	Escrituras



confirman	lo	que	percibe	la	observación:	la	pereza	jamás	conduce	a	la	piedad.

Todo	esto	es	para	decir	que	Dios	forma	personas	que	se	parecen	a	Jesús	a	partir
de	personas	ocupadas,	y	lo	hace	mediante	las	Disciplinas	Espirituales	bíblicas.
Estas	Disciplinas	no	están	destinadas	únicamente	para	cristianos	que	tienen
disponible	mucho	tiempo	libre	(¿Dónde	están	esos?).	Más	bien,	ellas	son	las
herramientas	que	Dios	provee	por	medio	de	las	que	los	creyentes	ocupados
pueden	ser	más	como	Cristo.	Dios	ofrece	su	gracia	que	cambia	la	vida	a	las
madres	que	manejan	de	un	lado	a	otro	sirviendo	de	chofer	y	haciendo	mandados;
a	los	padres	que	trabajan	duro	en	sus	muchos	compromisos;	a	los	estudiantes
cargados	de	tareas	y	actividades	extracurriculares;	a	los	solteros	de	agendas
atiborradas;	a	los	padres	solteros	sobrecargados	de	responsabilidades	—en
resumen,	a	todos	los	creyentes—	mediante	las	Disciplinas	Espirituales.

Pero	¿cómo	podemos	mantener	el	ritmo?	Por	un	lado,	el	conflicto	de	prioridades
a	menudo	se	aclara	a	medida	que	practicamos	las	Disciplinas	Espirituales.	A
medida	que	uno	crece,	tiende	a	acumular	responsabilidades	como	lapas.	El
crecimiento	de	los	hijos	requiere	un	aumento	en	la	atención	a	sus	vidas	en	la
iglesia,	la	escuela,	los	deportes,	las	clases	y	el	transporte.	El	progreso	laboral	trae
consigo	más	compromisos	así	como	oportunidades.	La	acumulación	de	bienes	y
propiedades	a	lo	largo	de	los	años	hace	que	también	aumente	el	tiempo	necesario
para	su	mantenimiento.	En	consecuencia,	su	vida	exigirá	periódicamente	que
evalúe	sus	prioridades.	Quizá	mediante	la	Disciplina	de	leer	la	Biblia,	o	la
oración,	o	la	adoración,	o	el	silencio,	o	el	retiro,	o	el	escribir	un	diario,	el
Espíritu	Santo	pueda	identificar	cuáles	actividades	son	«lapas»	para	que	las
pueda	cortar.	En	lugar	de	agregar	peso	adicional,	las	Disciplinas	Espirituales	son,
en	realidad,	una	de	las	maneras	en	que	Dios	aligera	su	carga	y	le	da	un	viaje	más
fluido.

Incluso	con	una	constante	evaluación	de	prioridades,	la	persona	piadosa	seguirá
siendo	una	persona	ocupada.	Y	la	persona	ocupada	también	es	una	de	las	más
tentadas	a	rendirse	en	la	práctica	de	las	Disciplinas	que	conducen	a	la	piedad.
Sin	practicar	las	Disciplinas	Espirituales,	no	seremos	piadosos;	pero	tampoco
seremos	piadosos	sin	la	perseverancia	para	practicar	las	Disciplinas.	Hasta	la
«tortuga»	de	una	perseverancia	laboriosa	y	lenta	progresa	mejor	que	la	«liebre»
de	una	práctica	a	veces	espectacular	pero	generalmente	inconsistente.

¿Cómo	podemos	perseverar	de	manera	más	fiel	en	las	Disciplinas	de	la	piedad?
Cuando	hayan	menguado	las	emociones	que	generalmente	acompañan	el



comienzo	de	las	Disciplinas	Espirituales,	¿cómo	podemos	mantenernos	fieles?
Hay	tres	asuntos,	a	los	que	me	he	referido	brevemente,	que	son	indispensables
para	ayudarlo	a	perseverar	en	la	práctica	de	las	Disciplinas	Espirituales:	el	papel
del	Espíritu	Santo,	el	papel	de	la	fraternidad	con	los	hermanos	y	el	papel	de	la
lucha	en	la	vida	cristiana.

EL	PAPEL	DEL	ESPÍRITU	SANTO

Debemos	recordarnos	constantemente	que,	a	pesar	de	la	más	ferviente	diligencia
en	nuestra	responsabilidad	para	disciplinarnos	«para	la	piedad»,	no	podemos
hacernos	a	nosotros	mismos	más	parecidos	a	Jesús.	El	Espíritu	Santo	lo	hace,
obrando	mediante	las	Disciplinas	para	acercarnos	a	Jesús	y	hacernos	más	como
él.	Cualquier	énfasis	en	las	Disciplinas	Espirituales	corre	el	riesgo	de	omitir	esta
importante	verdad.	Como	advierte	D.	A.	Carson:	«Lo	que	se	supone
universalmente	con	la	expresión	“disciplina	espiritual”	es	que	tal	disciplina	tiene
la	intención	de	aumentar	nuestra	espiritualidad.	Sin	embargo,	desde	una
perspectiva	cristiana,	simplemente	no	es	posible	aumentar	la	espiritualidad	de
una	persona	sin	poseer	al	Espíritu	Santo	y	someterse	a	su	instrucción	y	su	poder
transformador»[1].

En	The	Discipline	of	Grace	(La	Disciplina	de	la	Gracia),	Jerry	Bridges	coincide:

No	obstante,	una	importante	tentación	en	el	enfoque	de	la	autodisciplina	a	la
piedad	es	confiar	en	un	regimiento	de	disciplinas	espirituales	en	lugar	de	en	el
Espíritu	Santo.	Creo	en	las	disciplinas	espirituales.	Procuro	practicarlas,	[...]	pero
esas	disciplinas	no	son	la	fuente	de	nuestra	fuerza	espiritual.	El	Señor	Jesucristo
es	esa	fuente,	y	el	ministerio	del	Espíritu	Santo	es	aplicar	su	fortaleza	en	nuestras
vidas[2].

Donde	sea	que	el	Espíritu	Santo	habite,	su	santa	presencia	crea	un	hambre	de
santidad.	Su	tarea	principal	es	magnificar	a	Cristo	(vea	Juan	16:14-15),	y	es	él



quien	le	da	al	creyente	el	deseo	de	ser	como	Cristo.	No	contamos	con	esa	pasión
en	nuestra	condición	natural.	Pero	en	el	cristiano,	el	Espíritu	de	Dios	comienza	a
llevar	a	cabo	la	voluntad	de	Dios	de	hacer	a	los	hijos	de	Dios	como	el	Hijo	de
Dios	(vea	Romanos	8:29).	Aquel	que	comenzó	la	buena	obra	en	la	vida	del
creyente	«la	continuará	hasta	que	quede	completamente	terminada	el	día	que
Cristo	Jesús	vuelva»	(Filipenses	1:6).

Por	lo	cual,	el	papel	del	Espíritu	Santo	es	producir	en	nuestro	interior	el	deseo	y
el	poder	para	las	Disciplinas	que	conducen	a	la	piedad.	Es	evidente	en	2	Timoteo
1:7	que	él	desarrolla	esto	en	cada	creyente:	«Pues	Dios	no	nos	ha	dado	un
espíritu	de	temor	y	timidez	sino	de	poder,	amor	y	autodisciplina».	Por	lo	tanto,
ya	sea	que	su	temperamento	o	personalidad	natural	se	inclinen	hacia	hábitos
ordenados	y	disciplinados,	o	no,	la	presencia	sobrenatural	del	Espíritu	Santo	lo
equipa	con	suficiente	«espíritu	de	[...]	autodisciplina»	sobrenatural	para	que
usted	obedezca	el	mandamiento	de	disciplinarse	«para	la	piedad».

Es	por	eso	que	en	los	días	en	que	usted	se	siente	tentado	a	renunciar	al
cristianismo	del	todo,	o	a	perder	la	esperanza	en	el	pueblo	de	Dios,	o	a
abandonar	las	Disciplinas	Espirituales	por	ser	una	pérdida	de	tiempo,
simplemente	no	puede	permitirse	hacerlo.	En	última	instancia,	ese	no	es	el
simple	resultado	de	su	determinación	o	coraje	espiritual;	es	la	obra	del	Espíritu
Santo	ayudándolo	a	perseverar.	En	esas	ocasiones,	cuando	la	pereza	se	apodere
de	usted	y	no	sienta	entusiasmo	por	ninguna	Disciplina	Espiritual,	o	cuando	deje
de	practicar	consistentemente	una	Disciplina	que	alguna	vez	fue	habitual,	es	el
Espíritu	Santo	el	que	lo	inspira	a	retomarla	a	pesar	de	sus	sentimientos.	Si	fuera
dejado	a	sus	propios	esfuerzos,	usted	hubiera	abandonado	estos	medios	de	la
gracia	sustentadora	de	Dios	mucho	antes,	pero	el	Espíritu	Santo	lo	preserva	a
usted	en	fidelidad,	dándole	la	gracia	para	perseverar	en	ellos.

El	dominio	propio,	según	Gálatas	5:22-23	(NVI),	es	un	producto	directo,	o
«fruto»,	del	control	del	Espíritu	sobre	la	vida	de	un	creyente.	Y	cuando	un
cristiano	expresa	este	dominio	propio	producido	por	el	Espíritu	practicando	las
Disciplinas	Espirituales,	el	resultado	es	un	progreso	en	la	piedad.

Para	ilustrar	el	papel	del	Espíritu	Santo	en	ayudar	a	los	hijos	de	Dios	a
perseverar	en	las	Disciplinas	de	la	piedad,	un	escritor	contemporáneo	cuenta	su
lucha	y	su	éxito	con	la	Disciplina	de	la	oración.



Hace	poco	leí	una	vez	más	acerca	de	una	mujer	que	decidió	un	día	simplemente
tomar	un	compromiso	de	orar,	y	eso	picoteó	mi	conciencia.	Pero	me	conocía	a
mí	mismo	lo	suficiente	como	para	saber	que	necesitaría	algo	más	que
determinación.	Comencé	a	orar	acerca	de	la	oración.	Le	expresé	a	Dios	mis
anhelos	frustrados,	mi	hastiado	sentido	de	precaución	acerca	de	intentarlo
nuevamente,	y	mi	sentimiento	de	fracaso	respecto	a	mi	esfuerzo	para	ser	más
disciplinado	y	regular.	Descubrí	algo	sorprendente	que	surgía	de	esa	simple
oración:	me	sentí	atraído	a	la	presencia	de	Aquel	que	tenía	mucho	más	poder	que
yo	para	mantenerme	cerca.	Descubrí	que	mi	enfoque	cambiaba	sutilmente	de	mis
esfuerzos	hacia	los	de	Dios,	del	rigor	a	la	gracia,	de	la	rigurosidad	a	la	relación.
Pronto	comprendí	que	esto	sucedía	de	manera	regular.	Oraba	mucho	más.	Me
preocupaba	mucho	menos	por	la	mecánica	y	los	métodos,	y	a	la	vez	estaba	más
motivado.	Y	Dios	cuida	tanto	de	nosotros,	me	di	cuenta	de	nuevo,	que	él	mismo
nos	ayuda	a	orar.	Cuando	«no	sabemos	qué	pedir	[...]	el	Espíritu	mismo
intercede	por	nosotros	con	gemidos	que	no	pueden	expresarse	con	palabras»
(Romanos	8:26,	NVI)[3].

La	Biblia	no	explica	la	mecánica	del	misterio	del	ministerio	del	Espíritu	a
nosotros.	Es	incomprensible	cómo	la	oración	(o	la	práctica	de	cualquier	otra
Disciplina	Espiritual)	es,	por	un	lado,	motivada	y	producida	por	él	y	es,	por	otro,
nuestra	responsabilidad.	Pero	estas	dos	cosas	son	claras:	1)	el	Espíritu	Santo
siempre	será	fiel	para	ayudar	a	cada	elegido	de	Dios	a	perseverar	hasta	el	final
en	esas	cosas	que	nos	harán	ser	como	Cristo,	y	2)	no	debemos	endurecer	nuestro
corazón	sino,	en	cambio,	responder	a	su	inspiración	si	queremos	ser	piadosos.

EL	PAPEL	DE	LA	FRATERNIDAD

Nadie	debería	leer	estas	Disciplinas	e	imaginar	que	practicándolas	aislado	de
otros	cristianos	se	puede	ser	tan	parecido	a	Cristo	—o	incluso	más—	que	los
cristianos	que	son	miembros	activos	de	un	cuerpo	de	Cristo	local.	Pensar	en	las
Disciplinas	Espirituales	como	parte	de	la	vida	cristiana	sin	relación	con	la
fraternidad	con	los	creyentes	no	es	un	pensamiento	bíblico.



Cualquiera	que	mida	su	progreso	en	ser	como	Cristo	solamente	en	términos	del
crecimiento	de	su	comunión	con	Dios	está	haciendo	una	medición	incompleta.
La	madurez	espiritual	también	incluye	el	crecimiento	en	la	fraternidad	con	los
hijos	de	Dios.	El	apóstol	Juan	yuxtapone	ambas	en	1	Juan	1:3:	«Les	anunciamos
lo	que	nosotros	mismos	hemos	visto	y	oído,	para	que	ustedes	tengan	comunión
con	nosotros;	y	nuestra	comunión	es	con	el	Padre	y	con	su	Hijo,	Jesucristo».	La
comunión	del	Nuevo	Testamento	es	tanto	con	el	Dios	trino	como	con	su	pueblo.
Así	como	la	madurez	humana	de	Jesús	incluía	un	crecimiento	en	el	favor	de
Dios	y	de	toda	la	gente	(vea	Lucas	2:52),	también	lo	incluirá	la	madurez
espiritual	de	quienes	procuran	ser	como	Jesús.

Un	motivo	obvio	de	por	qué	no	podemos	tomar	las	Disciplinas	Espirituales	y
convertirnos	en	reclusos	espirituales	es	que	muchas	Disciplinas	bíblicas	—la
adoración	pública,	la	oración	unida,	la	participación	en	la	Cena	del	Señor,	servir
a	otros	discípulos	y	más—	no	pueden	practicarse	sin	otros	cristianos.	Además,
uno	de	los	propósitos	de	Dios	en	la	fraternidad	es	complementar	las	Disciplinas
Espirituales	personales	y	estimular	nuestro	crecimiento	en	la	piedad	por	medio
de	ellas.	Por	ejemplo,	así	como	estudiar	la	Palabra	individualmente	es	una
Disciplina	que	Dios	da	para	crecer	en	la	gracia,	estudiar	la	Palabra	junto	con
otros	creyentes	también	lo	hace.	Las	Disciplinas	Espirituales	definitivamente
tienen	algunas	aplicaciones	que	no	son	públicas,	pero	no	fueron	creadas	para
practicarse	lejos	de	la	fraternidad[4]	en	la	comunidad	del	Nuevo	Pacto.

Un	motivo	para	que	nuestra	susceptibilidad	desconecte	mentalmente	nuestra
práctica	de	las	Disciplinas	de	la	vida	en	la	iglesia	local	es	el	error	cristiano
común	de	no	poder	distinguir	entre	socializar	y	fraternizar.	Si	bien	socializar	es
tanto	una	parte	de	como	el	contexto	de	la	comunión,	es	posible	socializar	sin
estar	en	comunión.	Socializar	incluye	compartir	la	vida	humana	y	terrenal	de
maneras	que	son	comunes	a	creyentes	y	no	creyentes.	La	comunión	cristiana	—
la	koinonía	del	Nuevo	Testamento[5]—	incluye	hablar	acerca	de	Dios,	las	cosas
de	Dios	y	la	vida	desde	una	perspectiva	exclusivamente	cristiana.	No	me
malinterprete:	socializar	es	un	regalo	de	Dios,	un	recurso	valioso	de	la	iglesia	y
una	necesidad	para	una	vida	espiritual	saludable.	Pero	he	observado	que
fraternizamos	de	verdad	mucho	menos	de	lo	que	creemos,	incluso	en	la	iglesia.
Muy	a	menudo,	socializar	se	vuelve	un	sustituto	de	fraternizar.	Cuando	esto
sucede,	nuestra	práctica	de	las	Disciplinas	Espirituales	sufre	y	nuestro
crecimiento	en	la	gracia	se	trunca.

Se	parece	un	poco	a	esto:	dos	o	más	cristianos	pueden	estar	sentados	por	horas,



hablando	solamente	acerca	de	las	noticias,	el	clima,	los	deportes,	el	trabajo	y	la
familia	(es	decir,	socializando)	mientras	que	descuidan	por	completo	cualquier
charla	acerca	de	temas	expresamente	espirituales.	No	digo	que	cada
conversación	entre	cristianos	debe	estar	repleta	de	referencias	a	versículos
bíblicos,	respuestas	a	oraciones	recientes	u	observaciones	acerca	del	tiempo
devocional	del	día.	Pero	he	observado	que	muchos	cristianos,	que	de	otra	forma
están	comprometidos,	son	tan	independientes	en	su	práctica	de	las	Disciplinas
Espirituales,	que	casi	nunca	hablan	acerca	de	tales	cosas	con	otros	creyentes.	Sin
interacción	personal	acerca	de	los	intereses	y	los	problemas	mutuos	y	las	mutuas
aspiraciones	de	discipulado,	nuestras	vidas	espirituales	se	empobrecen.	Luego,	al
final	de	la	conversación,	habiendo	simplemente	socializado,	decimos	que	hemos
tenido	buena	fraternidad.	Solamente	quienes	están	habitados	por	el	Espíritu	de
Dios	pueden	acceder	al	suntuoso	banquete	de	koinonía,	pero,	a	menudo,	nos
conformamos	con	la	comida	rápida	que	representa	esa	clase	de	socialización	que
hasta	el	mundo	puede	experimentar.

Así	como	deberíamos	practicar	la	Disciplina	de	imitar	a	Cristo	y	hablar	de	él	con
los	no	creyentes,	también	debemos	practicar	una	Disciplina	parecida	con	los
creyentes.	A	diferencia	de	la	Disciplina	de	la	evangelización,	donde	compartir	la
vida	de	Cristo	es	unidireccional,	fraternizar	supone	una	comunicación
bidireccional	de	la	vida	espiritual.	J.	I.	Packer	define	la	comunión	como	«una
búsqueda	para	compartir	lo	que	Dios	ha	dado	a	conocer	de	sí	mismo	a	los	demás,
como	una	manera	de	hallar	fortaleza,	ánimo	e	instrucción	para	el	alma
propia»[6].	Podemos	disfrutar	estos	frutos	de	la	fraternidad	en	cualquier
contexto	donde	se	reúnan	los	cristianos:	adorando,	sirviendo,	comiendo,
recreándose,	comprando,	viajando,	orando	y	más.	Al	vivir	como	Cristo	estando
juntos,	nos	alentamos	unos	a	otros	en	la	vida	cristiana.	Al	hablar	como	Cristo
acerca	de	temas	espirituales,	también	nos	estimulamos	unos	a	otros	hacia	la
piedad.

Esta	edificación	mutua	se	describe	en	Efesios	4:16,	que	dice	que	«el	cuerpo
[encaja]	perfectamente.	Y	cada	parte,	al	cumplir	con	su	función	específica,	ayuda
a	que	las	demás	se	desarrollen,	y	entonces	todo	el	cuerpo	crece	y	está	sano	y
lleno	de	amor».	A	medida	que	crecemos	en	la	gracia,	podemos	contribuir
apropiadamente	a	que	«cada	parte	[cumpla]	su	función	específica».	A	medida
que	el	cuerpo	de	creyentes	llegue	a	ser	«lleno	de	amor»,	cada	cristiano	individual
crece	también	en	la	piedad.	Dicho	directamente,	a	medida	que	cada	creyente	se
disciplina	«para	la	piedad»,	su	crecimiento	espiritual	individual	ayuda	a	edificar
el	cuerpo	local	de	creyentes,	pero	solo	en	la	medida	que	ese	creyente	esté	en



comunión	con	ellos.	A	medida	que	ese	cuerpo	de	cristianos	sea	edificado
colectivamente,	la	mayor	fuerza	de	esa	fraternidad	también	contribuirá	al
crecimiento	espiritual	del	individuo	y	lo	animará	en	su	búsqueda	de	la	piedad
mediante	las	Disciplinas	Espirituales.	Practicar	las	Disciplinas	Espirituales
personales	de	manera	bíblica	fortalecerá	la	comunión	de	los	creyentes.	La
fraternidad	bíblica	fortalecerá	la	práctica	de	las	Disciplinas	Espirituales
personales.

Pero	sin	una	verdadera	fraternidad,	incluso	aquel	cristiano	que	practica
arduamente	las	Disciplinas	Espirituales	personales	no	se	desarrollará	de	una
manera	bíblica	proporcionada.	El	autor	de	Hebreos	3:13	advirtió:	«Adviértanse
unos	a	otros	todos	los	días	mientras	dure	ese	“hoy”,	para	que	ninguno	sea
engañado	por	el	pecado	y	se	endurezca	contra	Dios».	Se	precisa	la	fraternidad
para	«[advertirse]	unos	a	otros».	Cuando	nos	apartamos	de	la	protección
espiritual	que	Dios	nos	proporciona	dentro	de	la	fraternidad,	somos	engañados
más	fácilmente	por	el	pecado.	Algunas	de	las	personas	más	engañadas	por	el
pecado	practican	rigurosamente	muchas	de	las	Disciplinas	personales.	He
conocido	personas	que	estudiaban	la	Biblia	y	oraban	tanto	a	solas	que	creían	que
no	necesitaban	de	las	personas	«menos	espirituales»	de	la	iglesia.	Sin	la
influencia	niveladora	de	creyentes	con	diferentes	dones,	ideas	y	experiencias,
estos	aislacionistas	afirmaron	confiadamente	opiniones	retorcidas	de	las
Escrituras,	entregaron	«palabras	de	Dios»	a	todo	el	mundo	y	hasta	intentaron
justificar	pecados	graves	debido	a	su	supuesta	espiritualidad.	Obviamente,	estos
son	casos	extremos,	pero	ilustran	cómo	incluso	quienes	se	ejercitan	más
rigurosamente	en	las	Disciplinas	Espirituales	personales	necesitan	la	gracia	que
Dios	dispuso	que	recibieran	solamente	por	medio	de	la	vida	en	la	iglesia	local.

El	puritano	Thomas	Watson	aconsejó:	«Asóciense	con	personas	santificadas.
Ellos	pueden	ser,	mediante	su	consejo,	su	oración	y	su	ejemplo	santo,	un	medio
de	hacerles	santos	a	ustedes»[7].

EL	PAPEL	DE	LA	LUCHA

Si	bien	«confiar»	y	«descansar»	son	valores	fundamentales	de	la	vida	cristiana,
también	lo	son	«disciplinarse»	y	«luchar».	Muchas	fuerzas	combaten	el	progreso



espiritual	de	quienes	estamos	de	este	lado	del	cielo.	Ahora	bien,	el	camino	de
Cristo	no	siempre	es	una	lucha	interna	ni	cada	momento	una	batalla,	pero
tampoco	es	un	largo	camino	sin	oposición	continua.	Por	lo	tanto,	no	se	deje
engañar	pensando	que	si	usted	bebe	de	la	gracia	que	Dios	ofrece	mediante	las
Disciplinas	Espirituales,	la	vida	cristiana	será	fácil.

Por	extraño	que	pueda	sonar,	quiero	alertarlo	acerca	de	la	realidad	de	la	lucha	en
la	vida	cristiana	para	animarlo,	especialmente	cuando	sea	difícil	para	usted
practicar	las	Disciplinas	Espirituales.	Mientras	escribía	el	párrafo	anterior,	recibí
un	llamado	de	una	joven	que	ha	sido	cristiana	alrededor	de	tres	años.	Me
expresaba	su	frustración	respecto	a	un	reciente	fracaso	espiritual,	y	se
preguntaba	si	otras	personas	de	la	iglesia	que	parecían	espiritualmente	maduras
luchaban	alguna	de	las	batallas	que	la	habían	herido.	Un	fresco	y	oportuno
recordatorio	de	que	todos	los	cristianos	luchamos	la	mayoría	de	las	batallas	que
ella	enfrenta	le	dio	consuelo	y	esperanza.	Que	este	capítulo	haga	lo	mismo	por
usted.

Por	lo	tanto,	evite	a	quienes	enseñan	que	si	usted	sigue	ciertos	pasos	o	tiene	una
experiencia	en	particular,	será	liberado	de	toda	la	lucha	contra	los	pecados	que
entorpecen	su	santidad.	Tales	promesas	son	el	equivalente	espiritual	de	una
zanahoria	colgando	de	una	vara,	siempre	dándonos	falsas	esperanzas	pero	jamás
satisfacción.

En	cambio,	podemos	ver	en	el	versículo	que	da	tema	a	este	libro	que	la	práctica
de	las	Disciplinas	Espirituales	y	el	progreso	en	la	piedad	estarán	acompañados
por	la	lucha.	Refiriéndose	a	la	piedad	mencionada	en	1	Timoteo	4:7-8,	el	apóstol
Pablo	escribió	en	el	versículo	10:	«Es	por	eso	que	trabajamos	con	esmero	y
seguimos	luchando».	Las	expresiones	trabajar	con	esmero	y	seguir	luchando	nos
indican	que	llegar	a	parecernos	a	Cristo	incluye	algo	más	que	«soltar	la	mano
para	que	Dios	actúe»	como	algunos	afirman.	La	palabra	griega	aquí	traducida
como	trabajar	con	esmero	significa	«trabajar	hasta	estar	agotado».	La	palabra
agonizar	surge	del	término	que	aquí	se	lee	como	seguir	luchando.	¿Parece	esto
una	teología	de	obras	en	lugar	de	la	gracia?	¿Estoy	diciendo	que,	a	pesar	de	que
comenzamos	la	vida	cristiana	por	el	Espíritu,	debemos	convertirnos	en	santos
por	medio	de	las	obras	de	la	carne	(vea	Gálatas	3:3)?	¡Tonterías!	Este	es	el
mismo	equilibrio	que	encontramos	a	lo	largo	de	las	enseñanzas	del	Nuevo
Testamento	acerca	del	crecimiento	espiritual.	El	avance	en	la	vida	cristiana	no
viene	solamente	por	la	obra	del	Espíritu	Santo	ni	solamente	por	nuestras	obras,
sino	por	nuestra	respuesta	a	la	gracia	que	el	Espíritu	Santo	inicia	y	sostiene.



Como	fue	mencionado	en	el	capítulo	1,	nuestra	experiencia	en	el	desarrollo	de
asemejarnos	a	Cristo	sucederá	como	con	Pablo,	quien	dijo:	«Es	por	eso	que
trabajo	y	lucho	con	tanto	empeño,	apoyado	en	el	gran	poder	de	Cristo	que	actúa
dentro	de	mí»	(Colosenses	1:29).	Fue	Pablo	quien	trabajó	con	esmero,	pero	su
lucha	iba	de	acuerdo	con	el	poder	del	Espíritu	Santo	que	obraba	(literalmente,
«agonizaba»)	en	su	interior.	La	primera	parte	de	este	capítulo	mostró	el	papel	del
Espíritu	Santo	manteniéndonos	fieles	en	las	Disciplinas	y	formando	en	nosotros
el	carácter	de	Cristo	por	medio	de	ellas.	Pero	debemos	mantener	esta	verdad	en
tensión	con	la	realidad	de	la	lucha	que	cada	persona	perdonada,	pero	todavía
teñida	de	pecado,	experimentará	en	el	proceso	de	llegar	a	ser	como	Jesucristo.

Esto	es	una	enseñanza	incisiva	del	Nuevo	Testamento.	Nos	advierte	acerca	del
mundo,	la	carne	y	el	diablo,	y	la	manera	en	que	constantemente	están	en	guerra
contra	nosotros.	La	Biblia	dice	que	debido	a	esta	triada	de	oposición,
experimentaremos	una	lucha	para	derrotar	al	pecado	mientras	vivamos	en	este
cuerpo.

Mientras	habitemos	en	él,	el	mundo	pondrá	su	presión	interminable	sobre
nosotros.	Jesús	nos	recordó	que	el	mundo	lo	odiaba	a	él,	y	que	nos	odiará	a
nosotros	si	nos	disciplinamos	a	seguirlo	a	él	(vea	Juan	15:18-19).	Juan	nos
exhortó	aún	más:	«No	amen	a	este	mundo»	(1	Juan	2:15).	Luego	procedió	a
advertirnos	acerca	del	deseo	de	la	carne,	el	deseo	de	los	ojos	y	el	orgullo	de	la
vida	como	parte	de	este	mundo.	No	hay	experiencia	que	pueda	proveernos	un
escape	duradero	de	todas	estas	tentaciones	mundanas	excepto	la	experiencia	de
dejar	este	mundo.

Uno	de	los	pasajes	más	conocidos	del	Nuevo	Testamento	acerca	de	la	realidad	de
la	lucha	espiritual	se	relaciona	con	nuestra	batalla	contra	la	carne,	esa	tendencia
permanente	que	sentimos	hacia	el	pecado.	La	cruda	realidad	de	Gálatas	5:17
(RVR60)	es	que	«el	deseo	de	la	carne	es	contra	el	Espíritu,	y	el	del	Espíritu	es
contra	la	carne;	y	éstos	se	oponen	entre	sí,	para	que	no	hagáis	lo	que	quisiereis».
A	veces,	obedecer	a	Dios	no	representa	ningún	problema.	Hay	momentos	en	que
el	mayor	gozo	es	entrar	a	la	Palabra	de	Dios.	De	vez	en	cuando	uno	tiene
experiencias	de	oración	que	desearía	que	jamás	terminaran.	Aun	así,	muchas
veces	es	una	batalla	involucrarse	en	cualquier	Disciplina	Espiritual.	El	Espíritu
lo	motivará	a	usted	a	parecerse	más	a	Cristo	y	a	practicar	las	Disciplinas,	y	su
carne	se	alzará	desafiante.	Esto	es	porque	«éstos	se	oponen	entre	sí».	Sin
embargo,	aunque	disciplinarse	a	usted	mismo	sea	a	menudo	difícil	e	incluya
lucha,	la	autodisciplina	no	es	autocastigo.	Es,	en	cambio,	un	intento	de	hacer	lo



que,	motivado	por	el	Espíritu,	usted	realmente	quiere	hacer.	La	lucha	se	da
cuando	«el	deseo	de	la	carne	es	contra	el	Espíritu	[...]	para	que	no	[haga]	lo	que
[quisiera]».	En	lugar	de	pensar	en	entrar	en	esta	batalla	como	una	forma	de
autocastigo,	es	más	acorde	a	las	Escrituras	percibir	la	práctica	de	las	Disciplinas
Espirituales	como	una	manera	de	«[sembrar]	para	el	Espíritu»	como	nos	anima
Gálatas	6:8	(LBLA).	Pero	la	verdad	bíblica	que	la	carne	lanza	su	deseo	contra	el
Espíritu	afirma	la	realidad	que,	mientras	estemos	en	este	cuerpo,	ninguna
experiencia	espiritual	nos	liberará	permanentemente	de	la	tensión	de	la	carne
contra	el	Espíritu.

Además	del	mundo	y	de	la	carne,	usted	tiene	también	un	enemigo	personal
comprometido	a	que	usted	fracase	en	las	Disciplinas:	el	diablo.	El	apóstol	Pedro
nos	recordó:	«¡Estén	alerta!	Cuídense	de	su	gran	enemigo,	el	diablo,	porque	anda
al	acecho	como	un	león	rugiente,	buscando	a	quién	devorar»	(1	Pedro	5:8).	Si
podemos	tener	una	experiencia	con	la	que	podemos	evitar	permanentemente	toda
guerra	espiritual,	¿por	qué	no	nos	habla	Pedro	al	respecto	en	lugar	de
exhortarnos	a	estar	alertas?	¿Por	qué	nos	ordena	Pablo	en	Efesios	6	que	nos
pongamos	la	armadura	de	Dios?	Es	porque	estamos	en	una	batalla,	un	conflicto,
una	lucha.	No	hay	vacaciones	de	la	lucha.

Entonces,	¿dónde	está	la	victoria?	La	victoria	sobre	el	mundo,	la	carne	y	el
diablo	fue	ganada	decisiva	y	eternamente	por	Jesucristo	en	su	muerte	y
resurrección.	Esa	victoria	es	mediada	a	nosotros	por	el	Espíritu	Santo.	Por	su
parte,	él	nos	preserva	en	la	gracia	de	Dios.	Pero	como	se	mencionó
anteriormente,	parte	de	esta	preservación	incluye	concedernos	la	gracia	de	ser
fieles.	Por	nuestra	parte,	tomamos	la	lucha	de	nuestra	cruz	y	seguimos	a	Cristo,
procurando	llegar	a	parecernos	a	Cristo	por	medio	de	las	Disciplinas
Espirituales.	La	victoria	que	experimentamos	realmente	en	la	vida	diaria	sobre
las	fuerzas	que	se	oponen	a	nuestro	progreso	en	las	Disciplinas	llega	a	través	de
la	práctica	de	las	Disciplinas.	En	otras	palabras,	a	través	de	la	perseverancia	en
las	Disciplinas	Espirituales,	experimentaremos	de	forma	más	consistente	la
victoria	sobre	los	enemigos	de	la	práctica	de	las	Disciplinas.	Si	nos	rendimos
ante	estos	enemigos	de	nuestra	alma	y	abandonamos	las	Disciplinas,	la	victoria
nunca	llegará.	Pero	si	utilizamos	estas	armas	espirituales,	Dios	nos	dará	la	gracia
y	la	fortaleza	para	conquistar	aún	más.	Un	día,	toda	lucha	acabará,	todas	las
promesas	serán	cumplidas	y	las	Disciplinas	Espirituales	ya	no	serán	necesarias,
porque	por	fin	«seremos	como	él,	porque	lo	veremos	tal	como	él	es»	(1	Juan
3:2).	Por	lo	tanto,	enfrentemos	esta	lucha	con	una	determinación	encendida	por
el	Espíritu,	porque	será	para	nosotros	como	lo	fue	para	los	puritanos	cuyo	lema



era	«Vincit	qui	patitur:	el	que	sufre,	conquista»[8].

«Por	lo	tanto,	necesitamos	recordar	—aconseja	J.	I.	Packer—,	que	cualquier	idea
de	superar	todo	conflicto	externo	o	interno	en	nuestra	búsqueda	de	santidad	en
este	mundo	es	un	sueño	escapista	que	solo	puede	tener	efectos	decepcionantes	y
desmoralizadores	sobre	nosotros,	ya	que	la	realidad	diaria	lo	desmiente.	En
cambio,	de	lo	que	debemos	darnos	cuenta	es	que	cualquier	santidad	real	en
nosotros	estará	permanentemente	bajo	fuego	hostil,	así	como	lo	estuvo	la	de
nuestro	Señor»[9].

El	Espíritu	Santo,	la	verdadera	fraternidad	y	el	reconocimiento	de	la	lucha
constante	en	la	vida	cristiana	lo	ayudarán	a	perseverar	en	la	práctica	de	las
Disciplinas	Espirituales.	Sin	esa	perseverancia,	las	Disciplinas	estarán
incompletas	y	serán	ineficaces.	Observe	en	2	Pedro	1:6	cómo	se	conecta	la
perseverancia	a	la	disciplina,	o	el	dominio	propio,	con	la	piedad:	«al	dominio
propio,	perseverancia,	y	a	la	perseverancia,	piedad»	(LBLA).	Sin	perseverancia
entre	ambas,	la	relación	entre	la	piedad	y	la	práctica	autocontrolada	de	las
Disciplinas	Espirituales	es	como	una	conexión	deficiente	entre	una	batería
cargada	y	una	bombilla.	La	luz	parpadea	irregularmente	y	sin	máximo	beneficio.
Pero	con	una	conexión	perseverante	entre	ambas,	la	luz	brilla	intensamente.	Del
mismo	modo,	la	luz	de	la	vida	de	Cristo	brillará	más	sostenidamente	a	través	de
usted	cuanto	más	persevere	en	la	práctica	de	las	Disciplinas	Espirituales.

MÁS	APLICACIÓN

¿Quiere	usted	ser	piadoso?	Entonces	practique	las	Disciplinas	Espirituales	a
la	luz	de	la	eternidad.	Leí	acerca	de	un	hombre	que	solía	orar:	«¡Oh,	Dios!
¡Pon	el	sello	de	la	eternidad	al	cristalino	de	mis	ojos!».	Imagine	qué	diferente
emplearíamos	nuestro	tiempo	y	tomaríamos	nuestras	decisiones	en	la	vida	si
viéramos	todo	desde	la	perspectiva	de	la	eternidad.	Mucho	de	lo	que	parece
crucial	de	repente	se	volvería	insignificante.	Y	muchas	cosas	relegadas	a	la
columna	de	«Cuando	tenga	más	tiempo»	en	su	lista	de	prioridades	cobrarían
una	nueva	importancia	dramática.	La	práctica	de	las	Disciplinas	Espirituales,
vista	a	través	de	los	ojos	sellados	con	la	eternidad,	se	vuelve	una	prioridad
invaluable,	debido	a	su	íntima	conexión	con	la	piedad.



Practicar	las	Disciplinas	Espirituales	con	la	eternidad	en	mente	ha	sido	siempre
el	plan	de	Dios.	Las	palabras	de	1	Timoteo	4:7	sobre	las	que	está	basado	este
libro,	«disciplínate	a	ti	mismo	para	la	piedad»,	van	seguidas	por	estas	otras
palabras	en	el	versículo	8:	«Porque	el	ejercicio	físico	aprovecha	poco,	pero	la
piedad	es	provechosa	para	todo,	pues	tiene	promesa	para	la	vida	presente	y
también	para	la	futura»	(LBLA).	Ver	las	Disciplinas	Espirituales	solamente
desde	la	perspectiva	pragmática	y	temporal	es	una	muestra	de	poca	visión.
Necesitamos	tener	ideas	más	amplias	acerca	de	las	Disciplinas	que	solamente
preguntarnos	qué	pueden	hacer	por	nosotros	hoy	o	incluso	en	esta	vida.	Por
supuesto	que	la	piedad	cultivada	mediante	las	Disciplinas	«tiene	promesa»	que
definitivamente	vale	la	pena	procurar	en	«la	vida	presente».	Pero	el	valor	de	la
piedad,	y	la	práctica	de	las	Disciplinas	Espirituales	que	la	acompañan,	se
perciben	mejor	a	la	resplandeciente	luz	de	la	eternidad.

Ya	sea	que	lo	note	o	no,	todo	lo	que	usted	hace	es	para	la	eternidad.	Nada	tiene
un	impacto	solamente	en	esta	vida.	Las	Escrituras	hacen	esto	evidente
enseñándonos	que	finalmente	tendremos	que	rendir	cuentas	ante	Dios	de	cómo
vivimos	nuestra	vida	(vea	Romanos	14:12)	y	que	recibiremos	una	recompensa	o
sufriremos	una	gran	pérdida	según	cada	una	de	nuestras	obras	en	esta	vida	(vea
1	Corintios	3:10-15).	Debido	a	que,	en	las	palabras	del	puritano	Thomas	Brooks,
el	peso	de	toda	la	eternidad	cuelga	del	hilo	delgado	del	tiempo,	usemos	nuestro
tiempo	de	maneras	que	sean	provechosas	no	solo	para	esta	vida,	sino	que
también	nos	preparen	para	la	eternidad.	Nada	brinda	una	mejor	preparación	para
vivir	en	esta	tierra	y	en	la	nueva	que	vendrá	como	la	práctica	fiel	de	las
Disciplinas	Espirituales.

¿Quiere	usted	ser	piadoso?	No	existe	otro	camino	más	que	el	que	es	a	través
de	las	Disciplinas	Espirituales.	Las	Escrituras	muestran	claramente	el	camino
hacia	la	piedad.	¿Quiere	usted	ser	piadoso?	Entonces,	dijo	el	Señor	en
1	Timoteo	4:7,	«disciplínate	a	ti	mismo	para	la	piedad»	(LBLA).	Ese	es	el
camino,	y	no	hay	otro.

No	existen	atajos	hacia	la	piedad.	Pero	la	carne	se	queja	y	quiere	una	manera
más	fácil	que	mediante	las	Disciplinas	Espirituales.	Protesta:	«¿Por	qué	no	puede
ser	la	vida	cristiana	más	improvisada	y	espontánea?	Todo	este	hablar	de
disciplinarme	a	mí	mismo	suena	legalista	y	regimentado	y	más	difícil	que	lo	que
pensé	que	sería	parecerse	a	Cristo.	¡Solo	quiero	ser	espontáneo!».

John	Guest	responde	bien	a	esta	tentación:



«Disciplina»	se	ha	convertido	en	una	palabrota	en	nuestra	cultura.	[...]	Sé	que
estoy	hablando	herejía	en	muchos	círculos,	pero	la	espontaneidad	está	muy
sobrevalorada.	La	persona	«espontánea»	que	hace	caso	omiso	de	la	necesidad	de
disciplina	es	como	el	granjero	que	salió	a	recoger	huevos.	Mientras	caminaba	a
través	de	la	granja	hacia	el	gallinero,	observó	que	la	bomba	goteaba.	Así	que	se
detuvo	a	arreglarla.	Necesitaba	una	arandela	nueva,	así	que	se	dirigió	al	granero
a	buscar	una.	Pero	en	el	camino,	vio	que	el	pajar	necesitaba	ser	ordenado,	así	que
fue	a	buscar	la	horqueta.	Junto	a	la	horqueta	estaba	la	escoba	con	el	mango	roto.
Penso:	«Debo	recordar	comprar	un	palo	de	escoba	la	próxima	vez	que	vaya	al
pueblo».	[...]

A	estas	alturas,	está	claro	que	el	granjero	no	logrará	recoger	los	huevos,	y
probablemente	no	logre	hacer	nada	de	lo	que	se	proponga.	Él	es	total	y
gloriosamente	espontáneo,	pero	difícilmente	es	libre.	En	todo	caso,	es	un
prisionero	de	su	desenfrenada	espontaneidad.

El	hecho	del	asunto	es	que	la	disciplina	es	el	único	camino	a	la	libertad;	es	el
contexto	necesario	para	la	espontaneidad[10].

¿Le	recuerda	la	jornada	de	este	granjero	su	vida	espiritual:	espontánea	pero
esporádica?	¿Salta	usted	de	una	cosa	a	la	otra	con	aparentemente	poco	efecto	o
crecimiento	en	la	gracia?	Ciertamente	queremos	espontaneidad,	pero	la
espontaneidad	sin	disciplina	es	superficial.	Tengo	varios	amigos	que	pueden
improvisar	hermosas	melodías	en	un	piano	o	una	guitarra.	Pero	el	motivo	por	el
que	pueden	tocar	tan	«espontáneamente»	es	porque	dedicaron	muchos	años	de
su	vida	a	las	disciplinas	de	tocar	escalas	musicales	y	otros	ejercicios
fundamentales.	Jesús	podía	ser	así	de	«espontáneo»	espiritualmente	porque	había
sido	el	hombre	más	disciplinado	espiritualmente	que	jamás	existiera.	No	haga
nada	y	vivirá	espontáneamente.	Pero	si	desea	una	espontaneidad	eficaz	en	la
vida	cristiana,	debe	cultivarla	con	una	fe	espiritualmente	disciplinada.

Para	muchos	creyentes	—quizá	la	mayoría—	la	falta	de	práctica	de	las
Disciplinas	Espirituales	no	es	tanto	por	el	deseo	de	espontaneidad,	sino	por	la
lucha	de	encontrar	el	tiempo.	Pero	si	desea	ser	piadoso,	usted	debe	enfrentar	la
realidad	de	que	siempre	estará	ocupado.	Hacer	lo	que	Dios	más	quiere,	es	decir,



amarlo	con	todo	su	corazón,	alma,	mente	y	fuerza,	y	amar	a	su	prójimo	como	a
usted	mismo	(vea	Marcos	12:29-31)	no	puede	hacerse	en	su	tiempo	libre.	Amar
a	Dios	y	a	otros	con	palabras	y	con	hechos	dará	como	resultado	una	vida
ocupada.	Esto	no	significa	que	Dios	quiere	que	vivamos	vidas	frenéticas,	sino
que	confirma	que	las	personas	piadosas	jamás	son	personas	perezosas.

Así	que,	si	usted	se	dice	a	usted	mismo	que	practicará	las	Disciplinas
Espirituales	cuando	tenga	más	tiempo,	nunca	lo	hará.	En	una	tarjeta	dirigida	a	mi
esposa	y	a	mí,	Jean	Fleming	escribió:	«Me	encuentro	a	mí	misma	pensando:
“Cuando	la	vida	se	calme	un	poco,	voy	a	...”.	Pero	a	estas	alturas	ya	debería
haber	aprendido	que	la	vida	jamás	se	calma	por	mucho	tiempo.	Lo	que	sea	que
quiera	lograr,	debo	hacerlo	en	esta	vida	intranquila».	Esa	es	una	muy	buena
percepción	de	lo	que	es	la	vida	real.	Debido	a	que	la	vida	jamás	se	tranquiliza,	y
ya	que	siempre	sentiremos	como	que	tenemos	más	cosas	para	hacer	que	el
tiempo	para	hacerlas,	si	pretendemos	progresar	alguna	vez	en	la	piedad	por
medio	de	las	Disciplinas	Espirituales,	debemos	hacerlo	cuando	la	vida	esté	como
está	hoy.

Durante	mi	adolescencia,	cualquiera	que	tuviera	interés	en	el	baloncesto	quería
ser	como	Pete	Maravich.	«Pete	pistola»,	como	se	le	conocía,	anotó	la	mayor
cantidad	de	puntos	en	la	historia	del	baloncesto	universitario,	y	fue	el	jugador
más	electrizante	de	su	época.	Antes	de	su	llegada,	pasar	la	pelota	entre	las
piernas	o	por	detrás	de	la	espalda	eran	consideradas	jugadas	de	puro	teatro.
Maravich	las	hizo	comunes.	Después	de	su	carrera	profesional,	fue	instalado	en
el	Salón	de	la	Fama	del	Baloncesto	Naismith	Memorial,	donde	se	le	llamó:
«quizá	el	talento	ofensivo	más	creativo	de	la	historia»[11].	Se	convirtió	al
cristianismo	después	de	los	treinta	años,	y	murió	repentinamente	en	enero	de
1988	de	un	ataque	al	corazón	con	solo	cuarenta	años	de	edad.

Un	año	antes	de	morir,	Maravich	dijo	en	una	entrevista:

La	clave	de	mi	habilidad	era	la	repetición.	Practicaba	una	y	otra	y	otra	vez.	Me
comprometí	totalmente	con	el	deporte.	Probé	hacer	todo	de	todas	las	formas
posibles	para	perfeccionar	mis	destrezas.	Era	como	una	obsesión.	Valió	la	pena
para	mí	como	jugador.	No	estoy	seguro	si	así	fue	en	la	vida.	Si	en	ese	entonces	le
hubiera	dado	la	misma	dedicación	a	mi	fe,	que	es	lo	que	hago	ahora,	habría	sido,
a	la	larga,	una	mejor	persona[12].



Por	disciplinarse	a	sí	mismo	a	practicar	tiros,	pases	y	jugadas,	Pete	Maravich	se
convirtió	en	uno	de	los	mejores	jugadores	de	baloncesto	de	la	historia.	Aun	con
todo	el	dinero	y	la	fama	que	le	brindó	el	deporte,	finalmente	lamentó	haber
utilizado	esa	disciplina	tan	productiva	en	algo	que	no	fuera	su	fe	en	Cristo.	¿Está
usted	dispuesto	a	disciplinarse	de	la	manera	que	Maravich	deseó	haberlo	hecho?
¿Está	usted	dispuesto	a	«disciplinarse	para	la	piedad»	tanto	como	él	estaba
dispuesto	a	disciplinarse	para	el	baloncesto?	¿Significa	tanto	la	piedad	para	usted
como	el	baloncesto	lo	hizo	alguna	vez	para	Pete	Maravich?

La	disciplina	le	ganó	a	Maravich	un	lugar	en	el	Salón	de	la	Fama,	pero	ninguna
cantidad	de	disciplina	le	ganará	a	nadie	un	lugar	en	el	cielo.	Solamente	Jesús
vivió	una	vida	merecedora	de	eso.	Debido	a	que	él	estuvo	dispuesto	a	recibir	en
la	cruz	lo	que	nuestras	vidas	merecían	—el	juicio	de	Dios	por	el	pecado—,
podemos	recibir	el	cielo	que	su	vida	merecía.	Todo	el	gozo,	todo	el	perdón,	toda
la	libertad,	toda	la	luz,	todo	el	amor,	todo	Dios	en	el	cielo	se	promete	a	quienes
abandonan	la	esperanza	de	que	disciplinarse	les	dará	la	entrada	al	cielo	y,	en
cambio,	se	aferran	a	Cristo	por	fe.

Una	de	las	maneras	más	seguras	de	que	alguien	en	efecto	se	aferra	a	Cristo	es	su
deseo	cada	vez	más	profundo	de	conocerlo	mejor	y	de	parecerse	tanto	a	él	como
sea	posible.	Esto	es	la	piedad,	y	los	discípulos	genuinos	de	Jesús	la	persiguen
apasionadamente.	Así	como	el	único	camino	a	Dios	es	a	través	de	Cristo,
también	el	único	camino	a	la	piedad	es	mediante	la	práctica	de	las	Disciplinas
Espirituales	centrada	en	Cristo.	¿Se	disciplinará	a	sí	mismo	«para	la	piedad»?
¿Cuándo	y	dónde	comenzará?



NOTAS

Capítulo	1:	Las	Disciplinas	Espirituales...	para	la	piedad

[1]	Utilizo	mayúsculas	para	«Disciplinas	Espirituales»	en	estas	páginas	para
llamar	la	atención	al	término	como	tema	del	libro	y	para	ayudar	al	lector	a
pensar	en	estas	prácticas	bíblicas	como	un	grupo.

[2]	Mi	estudio	de	las	Disciplinas	Espirituales	interpersonales	llamado	Spiritual
Disciplines	Within	the	Church:	Participating	Fully	in	the	Body	of	Christ
[Disciplinas	Espirituales	al	interior	de	la	iglesia:	participación	plena	en	el	cuerpo
de	Cristo],	(Chicago:	Moody,	1996).

[3]	D.	A.	Carson,	«What	Is	the	Gospel?	Revisited»	[¿Qué	es	el	Evangelio?
Revisado],	en	For	the	Fame	of	God’s	Name:	Essays	in	Honor	of	John	Piper	[Para
la	gloria	del	nombre	de	Dios:	Ensayos	en	honor	a	John	Piper],	(Wheaton,	IL:
Crossway,	2010),	164-165.

[4]	Énfasis	añadido.

[5]	Tom	Landry,	como	se	le	cita	en	Leadership	Journal	[Revista	de	liderazgo],
Vol.	7,	no.	3.

[6]	El	famoso	poeta	inglés	Samuel	Taylor	Coleridge	(1772–1834)	es	más
conocido	por	sus	poemas	«La	balada	del	viejo	marinero»	y	«Kubla	Khan».

[7]	William	Barclay,	The	Gospel	of	Matthew	(Philadelphia,	PA:	Westminster,
1958),	vol.	1,	284.	Disponible	en	español	como	Comentario	al	Nuevo
Testamento.

[8]	«The	10,000	Hour	Rule»	[La	regla	de	las	diez	mil	horas]	es	un	capítulo	en	el
éxito	de	ventas	de	Malcolm	Gladwell	Outliers:	The	Story	of	Success,	(Nueva
York:	Little,	Brown,	2008,	35–67),	el	cual	popularizó	la	investigación	del	Dr.	K.
Anders	Ericsson,	profesor	de	psicología	de	la	Universidad	Estatal	de	Florida.	El



libro	de	Malcolm	Gladwell	está	disponible	en	español	como	Fueras	de	serie
(Outliers).

[9]	Elisabeth	Elliot,	como	se	le	cita	en	Christianity	Today,	4	de	noviembre	de
1988,	33.	Énfasis	añadido.



Capítulo	2:	La	asimilación	de	la	Biblia	(Parte	1)...	para	la	piedad

[1]	Si	bien	la	radio	de	onda	corta	es	común	en	el	resto	del	mundo,	la	mayoría	de
los	estadounidenses	no	tienen	una,	y	rara	vez	consideran	este	medio.	Pero
muchos	de	los	mejores	maestros	de	la	Biblia	en	Internet	o	en	las	estaciones	de
radio	tradicionales	de	los	Estados	Unidos	pueden	ser	escuchados	prácticamente
en	cualquier	parte	del	mundo	(incluyendo	los	Estados	Unidos)	a	través	de	las
poderosas,	si	bien	de	menor	calidad,	estaciones	de	onda	corta.

[2]	Jeremiah	Burroughs,	Gospel	Worship	[Adoración	evangélica],	(1648;
reimpresión,	Ligonier,	PA:	Soli	Deo	Gloria	Publications,	1990),	200.

[3]	George	Gallup,	100	Questions	and	Answers:	Religion	in	America	[100
Preguntas	y	respuestas:	La	religión	en	Estados	Unidos	de	América],	(Princeton
Religious	Research	Center,	1989),	citado	en	USA	Today,	1	de	febrero	de	1990.

[4]	Bookstore	Journal	[Diario	de	librería],	como	se	le	cita	en	Discipleship
Journal	[Diario	de	discipulado],	número	52,	10.

[5]	John	Blanchard,	How	to	Enjoy	Your	Bible	[Cómo	disfrutar	de	su	Biblia],
(Colchester,	England:	Evangelical	Press,	1984),	104.

[6]	Una	investigación	en	Internet	sobre	«cuánto	tiempo	vemos	TV»,	observando
especialmente	encuestas	de	uso	del	tiempo	provistas	por	el	United	States	Bureau
of	Labor	Statistics	[Oficina	de	Estadísticas	Laborales	de	los	Estados	Unidos],
revelará	una	variedad	de	esfuerzos	de	investigación	que	confirman	esta
afirmación.

[7]	Robert	L.	Sumner,	The	Wonder	of	the	Word	of	God	[La	maravilla	de	la
Palabra	de	Dios],	(Murfreesboro,	TN:	Biblical	Evangelism	Press,	1963),	12.

[8]	Jerry	Bridges,	The	Practice	of	Godliness	[La	práctica	de	la	piedad],
(Colorado	Springs,	CO:	NavPress,	1983),	51.

[9]	R.	C.	Sproul,	Knowing	Scripture	(Downers	Grove,	IL:	InterVarsity,	1977),
17.	Publicado	en	español	como	Cómo	estudiar	e	interpretar	la	Biblia.



[10]	Si	usted	no	está	seguro	de	lo	que	son	las	referencias	cruzadas	o	cómo
utilizarlas,	pregúntele	a	su	pastor	o	a	otro	cristiano	maduro.

[11]	Geoffrey	Thomas,	Reading	the	Bible	[Cómo	leer	la	Biblia],	(Edimburgo,
Escocia:	The	Banner	of	Truth	Trust,	1980),	22.



Capítulo	3:	La	asimilación	de	la	Biblia	(Parte	2)...	para	la	piedad

[1]	Jerry	Bridges,	The	Discipline	of	Grace:	God’s	Role	and	Our	Role	in	the
Pursuit	of	Holiness	(Colorado	Springs,	CO:	NavPress,	1994),	175.	Publicado	en
español	como	La	disciplina	de	la	gracia:	El	rol	de	Dios	y	el	nuestro	en	la
búsqueda	de	la	santidad.

[2]	Thomas	Watson,	«How	We	May	Read	the	Scriptures	with	Most	Spiritual
Profit»	[Cómo	podemos	leer	las	Escrituras	con	el	mayor	provecho	espiritual],	en
Puritan	Sermons	[Sermones	puritanos],	(1674;	reimpresión,	Wheaton,	IL:
Richard	Owen	Roberts,	1981),	vol.	2,	62.

[3]	Thomas	Brooks,	como	se	le	cita	en	The	Banner	of	Truth	[El	estandarte	de	la
verdad],	febrero	1989,	26.

[4]	Roger	Steer,	ed.,	Spiritual	Secrets	of	George	Müller	[Los	secretos	espirituales
de	George	Müller],	(Wheaton,	IL:	Harold	Shaw	Publishers;	y	Robesonia,	PA:
OMF	Books,	1985),	62-63.

[5]	Elisabeth	D.	Dodds,	Marriage	to	a	Difficult	Man:	The	«Uncommon	Union»
of	Jonathan	and	Sarah	Edwards	[Matrimonio	con	un	hombre	difícil:	La	«unión
poco	común»	de	Jonathan	y	Sarah	Edwards],	(Philadelphia,	PA:	Westminster,
1971),	67-68.

[6]	La	Biblia	se	refiere	a	tres	objetos	generales	de	meditación.	El	que	se
menciona	mucho	más	seguido	que	los	otros	es	la	meditación	sobre	el	contenido
mismo	de	las	Escrituras.	Un	segundo	objeto	de	meditación	son	las	obras	de	Dios,
que	incluyen	ampliamente	su	creación	y	su	providencia.	Si	bien	no	necesitamos
tener	una	Biblia	en	nuestras	manos	para	contemplar	la	gloria	de	Dios	durante	un
atardecer,	o	su	creatividad	en	una	flor,	nuestra	meditación	sobre	la	creación
siempre	debería	estar	informada	por	las	Escrituras.	La	providencia	de	Dios
puede	percibirse	hasta	cierto	grado	en	circunstancias,	pero	nuestro	entendimiento
limitado	de	sus	caminos	debe	ser	guiado	por	su	Palabra.	Tercero,	la	Biblia	habla
de	la	meditación	sobre	los	atributos	de	Dios.	Y	si	bien	podemos	intentar
interpretarlos	de	algún	modo	a	través	de	las	obras	de	Dios,	estos	son	revelados
infaliblemente	solo	en	las	Escrituras.	Mi	objetivo	es	mostrarle	que	la	Biblia	no



limita	el	alcance	de	la	meditación	a	la	Biblia	misma.	Sin	embargo,	toda
meditación	debería	enfocarse	en	lo	que	se	revela	en	las	Escrituras	o	debería	estar
informada	por	las	Escrituras.	El	siguiente	cuadro	muestra	todos	los	versículos
bíblicos	que	se	refieren	explícitamente	a	los	objetos	de	meditación:

La	Palabra	de	Dios: Josué	1:8,	«en	él»	Salmo	1:2,	«en	la	ley	del	Señor»	Salmo	119:15,	en	«tus	mandamientos»	Salmo	119:15,	«sobre	tus	caminos»	Salmo	119:23,	«en	tus	decretos»	Salmo	119:48,	«en	tus	decretos»	Salmo	119:78,	«en	tus	mandamientos»	Salmo	119:97,	en	«tus	enseñanzas»	Salmo	119:99,	«en	tus	leyes»	Salmo	119:148,	«en	tu	promesa»

Las	obras	de	Dios: Salmo	77:11,	en	«tus	obras	maravillosas»	Salmo	77:12,	«en	tus	obras	poderosas»	Salmo	119:27,	«en	tus	maravillosas	obras»	Salmo	143:5,	«en	lo	que	has	hecho»	Salmo	145:5,	«en	tus	maravillosos	milagros»

Los	atributos	de	Dios: Salmo	63:6,	«en	ti»	Salmo	145:5,	«en	la	gloria	y	majestad	de	tu	esplendor»



[7]	Algunas	secciones	de	las	Escrituras,	por	ejemplo	gran	parte	del	libro	de
Proverbios,	donde	un	versículo	individual	es	a	menudo	un	concepto	contenido	en
sí	mismo	y	no	parte	de	un	párrafo,	hacen	que	este	abordaje	sea	más	difícil.
Cuando	esté	en	estas	secciones,	usted	debe	depender	de	uno	de	los	otros	métodos
mencionados	para	seleccionar	un	texto	para	su	meditación.

[8]	Donald	S.	Whitney,	Simplify	Your	Spiritual	Life:	Spiritual	Disciplines	for	the
Overwhelmed	[Simplifique	su	vida	espiritual:	Las	Disciplinas	Espirituales	para
las	personas	agobiadas],	(Colorado	Springs,	CO:	NavPress,	2003),	163-164.

[9]	Esto	no	implica	que	esta	sea	una	lista	completa	de	los	métodos	de	meditación
de	las	Escrituras.

[10]	Para	más	acerca	de	orar	mientras	lee	un	pasaje	de	las	Escrituras,	vea
«Praying	Scripture»	en	Whitney,	Simplify	Your	Spiritual	Life:	Spiritual
Disciplines	for	the	Overwhelmed	[Simplifique	su	vida	espiritual:	Las	Disciplinas
Espirituales	para	las	personas	agobiadas],	80-81.

[11]	Dr.	Andrew	Davis,	An	Approach	to	Extended	Memorization	of	Scripture
[Una	estrategia	para	la	memorización	extendida	de	las	Escrituras],	(Durham,
NC:	First	Baptist	Church,	n.d.),	2.

[12]	Jonathan	Edwards,	«Personal	Narrative»	[Narrativa	personal],	en	Letters
and	Personal	Writing	[Cartas	y	escritos	personales],	vol.	16	de	The	Works	of
Jonathan	Edwards	[Las	obras	de	Jonathan	Edwards],	ed.	George	S.	Claghorn
(New	Haven,	CT:	Yale	University	Press,	1998),	794.	Disponible	en
Edwards.yale.edu.

[13]	Existen	muchos	buenos	recursos	disponibles	para	los	mapas	mentales,	pero
el	más	clásico	probablemente	es	The	Mind	Map	Book:	How	to	Use	Radiant
Thinking	to	Maximize	Your	Brain’s	Untapped	Potential	[El	libro	del	mapa
mental:	Cómo	usar	el	pensamiento	radiante	para	optimizar	el	potencial	no
aprovechado	de	su	cerebro]	de	Tony	Buzan	y	Barry	Buzan	(Nueva	York:	Plume,
1996).

[14]	Maurice	Roberts,	«O	the	Depth!»	[¡O,	la	profundidad!]	The	Banner	of	Truth
[El	estandarte	de	la	verdad],	julio	de	1990,	2.



[15]	Edwards,	«Personal	Narrative»,	798.

[16]	Charles	Spurgeon,	«Memoir	of	Thomas	Watson»	[Memoria	de	Thomas
Watson]	en	Thomas	Watson,	A	Body	of	Divinity	[Un	cuerpo	de	teología],
(Edimburgo,	Escocia:	The	Banner	of	Truth	Trust,	1692,	reimpresión,	1993),	vii.

[17]	Watson,	65.

[18]	William	Bridge,	The	Works	of	the	Reverend	William	Bridge	[Las	obras	del
reverendo	William	Bridge],	(reimpresión,	1845;	reimpresión,	Beaver	Falls,	PA:
Soli	Deo	Gloria,	1989),	vol.	3,	126.

[19]	Bridge,	152.

[20]	Bridge,	135.

[21]	Richard	Baxter,	The	Practical	Works	of	Richard	Baxter:	Select	Treatises
[Las	obras	prácticas	de	Richard	Baxter:	Tratados	selectos],	(Grand	Rapids,	MI:
Baker,	1981),	90.

[22]	Nota	de	los	traductores:	La	versión	New	American	Standard	Bible	(NASB)
en	inglés	dice:	«Prove	yourselves	doers	of	the	word».	Ninguna	versión	de	la
Biblia	en	español	capta	esa	idea	de	la	misma	manera.

[23]	J.	I.	Packer,	prefacio	de	Knowing	Scripture	[El	conocimiento	de	las
Escrituras]	de	R.	C.	Sproul,	(Downers	Grove,	IL:	InterVarsity,	1979),	9-10.



Capítulo	4:	La	oración...	para	la	piedad

[1]	Recomiendo	encarecidamente	en	este	punto	—especialmente	a	las	madres	de
niños	pequeños—	las	dos	páginas	de	«Do	What	You	Can»	[Haga	lo	que	pueda]
en	Simplify	Your	Spiritual	Life:	Spiritual	Disciplines	for	the	Overwhelmed
[Simplifique	su	vida	espiritual:	Las	Disciplinas	Espirituales	para	las	personas
agobiadas],	de	Donald	S.	Whitney	(Colorado	Springs,	CO:	NavPress,	2003),
157-158.

[2]	John	Blanchard,	comp.,	Gathered	Gold:	A	Treasury	of	Quotations	for
Christians	[Oro	recogido:	Un	arcón	de	citas	para	los	cristianos],	(Welwyn,
Hertfordshire,	Inglaterra:	Evangelical	Press,	1984),	227.

[3]	John	Piper,	Desiring	God:	Meditations	of	a	Christian	Hedonist	(Portland,
OR:	Multnomah,	1986),	147.	Disponible	en	español	como	Sed	de	Dios:
Meditaciones	de	un	hedonista	cristiano.

[4]	Andrew	Murray	(1828–1917)	fue	un	cristiano	devoto,	autor	de	alrededor	de
240	publicaciones	mayormente	relacionadas	con	la	vida	devocional	y	santa.
Muchas	reflejaban	la	perspectiva	de	lo	que	llegó	a	conocerse	como	la	teología	de
Keswick,	con	la	cual	tengo	algunos	desacuerdos.	Pero	hay	mucho	provecho	en
With	Christ	in	the	School	of	Prayer,	que	se	cita	aquí	y	es	una	de	las	obras	más
conocidas	de	Murray.	Está	disponible	en	español	como	Escuela	de	la	oración.

[5]	Andrew	Murray,	como	se	le	cita	en	Christianity	Today,	5	de	febrero	de	1990,
38.

[6]	Cuando	hablo	de	responder	a	lo	que	Dios	ha	dicho,	no	me	refiero	a	un
sentido	místico	en	que	Dios	nos	hable	o	a	palabras	que	imaginamos	que	Dios	nos
dice,	sino	más	bien	a	la	Biblia.

[7]	Esta	es	otra	manera	de	presentar	«Método	de	meditación	#9:	Ore	mientras	lee
el	texto»	que	introduje	en	el	capítulo	anterior.	Habiendo	participado	de	este
método	bíblico	simple	de	oración	casi	a	diario	durante	treinta	años,	puedo	dar
testimonio	de	que	nada	enciende	mi	frío	corazón	de	manera	más	rápida	y
consistente	a	la	oración	que	esta	combinación	del	fuego	de	la	Palabra	de	Dios



(vea	Jeremías	23:29)	y	la	oración.

[8]	Richard	Baxter,	The	Practical	Works	of	Richard	Baxter:	Select	Treatises	[Las
obras	prácticas	de	Richard	Baxter:	Tratados	selectos],	(Grand	Rapids,	MI:	Baker,
1981),	103.

[9]	John	Owen,	citado	en	The	Banner	of	Truth	[El	estandarte	de	la	verdad],
agosto	a	septiembre	de	1986,	58.

[10]	Matthew	Henry,	Matthew	Henry’s	Commentary	on	the	Whole	Bible	(Old
Tappan,	NJ:	Revell,	n.d.),	vol.	3,	255.	Publicado	en	español	como	Comentario
bíblico	Matthew	Henry:	Obra	completa	sin	abreviar.

[11]	Thomas	Manton,	The	Complete	Works	of	Thomas	Manton	[Obras
completas	de	Thomas	Manton],	(reimpresión,	Worthington,	PA:	Maranatha
Publications,	n.d.),	272-273.

[12]	W.	Farmer,	«Memoir	of	the	Author»	[Memoria	del	autor]	en	The	Whole
Works	of	the	Rev.	W.	Bates	[Las	obras	completas	del	reverendo	W.	Bates],	ed.
W.	Farmer	(reimpresión,	Harrisburg,	PA:	Sprinkle,	1990),	vol.	1,	viii.

[13]	William	Bates,	The	Whole	Works	of	the	Rev.	W.	Bates	[Las	obras
completas	del	reverendo	W.	Bates],	ed.	W.	Farmer	(reimpresión,	Harrisburg,	PA:
Sprinkle,	1990),	vol.	3,	130.

[14]	William	Bridge,	The	Works	of	the	Reverend	William	Bridge	[Las	obras	del
reverendo	William	Bridge],	(reimpresión,	1845;	reimpresión,	Beaver	Falls,	PA:
Soli	Deo	Gloria,	1989),	vol.	3,	132,	154.

[15]	Peter	Toon,	From	Mind	to	Heart:	Christian	Meditation	Today	[De	la	mente
al	corazón:	Meditación	cristiana	para	hoy],	(Grand	Rapids,	MI:	Baker,	1987),	93.

[16]	Roger	Steer,	ed.,	Spiritual	Secrets	of	George	Müller	[Los	secretos
espirituales	de	George	Müller],	(Wheaton,	IL:	Harold	Shaw	Publishers;	y
Robesonia,	PA:	OMF	Books,	1985),	60-62,	énfasis	añadido.

[17]	Andrew	Murray,	With	Christ	in	the	School	of	Prayer	(Old	Tappan,	NJ:	Spire
Books,	1975),	33.	Disponible	en	español	como	Escuela	de	la	oración.

[18]	C.	H.	Spurgeon,	«Thought-Reading	Extraordinary»	[La	extraordinaria



lectura	de	los	pensamientos],	Metropolitan	Tabernacle	Pulpit	[Púlpito	del
tabernáculo	metropolitano],	(Londres:	Passmore	and	Alabaster,	1885;
reimpresión,	Pasadena,	TX:	Pilgrim	Publications,	1973),	vol.	30,	539-540.

[19]	Piper,	150-151,	utilizado	con	permiso.

[20]	Roger	Steer,	George	Müller:	Delighted	in	God!	[George	Müller:	¡Deleite	en
Dios!],	(Wheaton,	IL:	Harold	Shaw	Publishers,	1975),	310.

[21]	C.	H.	Spurgeon,	«Prayer—–The	Forerunner	of	Mercy»	[La	oración:	la
precursora	de	la	misericordia],	en	New	Park	Street	Pulpit	[Púlpito	de	la	nueva
calle	Park],	(Londres:	Passmore	and	Alabaster,	1858;	reimpresión,	Pasadena,
TX:	Pilgrim	Publications,	1981),	vol.	3,	251.

[22]	J.	C.	Ryle,	A	Call	to	Prayer	[Un	llamado	a	la	oración],	(Grand	Rapids,	MI:
Baker,	1979),	35.



Capítulo	5:	La	adoración...	para	la	piedad

[1]	En	este	capítulo,	me	referiré	solamente	a	la	adoración	pública	y	privada,	con
énfasis	en	la	última.	Para	una	breve	discusión	bíblica,	histórica	y	práctica	del
tema	de	la	adoración	familiar,	vea	Family	Worship:	In	the	Bible,	In	History,	and
In	Your	Home	[Adoración	en	familia:	En	la	Biblia,	en	la	historia	y	en	su	hogar],
de	Donald	S.	Whitney,	(Shepherdsville,	KY:	The	Center	for	Biblical	Spirituality,
2005).

[2]	Según	Efesios	5:19	y	Colosenses	3:16	deberíamos	cantar	«salmos	e	himnos	y
canciones	espirituales».

[3]	No	permita	que	se	le	escape	el	significado	de	esto.	Una	manera	de	evaluar	si
su	adoración	está	de	acuerdo	a	la	verdad	de	las	Escrituras	es	evaluar	cada	parte
de	su	adoración	y	preguntarse:	«¿Dónde	en	la	Biblia	nos	dice	Dios	que	hagamos
esto	en	adoración?».

[4]	John	Piper,	Desiring	God:	Meditations	of	a	Christian	Hedonist	(Portland,
OR:	Multnomah,	1986),	70.	Publicado	en	español	como	Sed	de	Dios:
Meditaciones	de	un	hedonista	cristiano.

[5]	Piper,	72-73,	utilizado	con	permiso.

[6]	David	Clarkson,	The	Works	of	David	Clarkson	[Obras	de	David	Clarkson],
(Londres:	James	Nichol,	1864;	reimpresión,	Edimburgo,	Escocia:	The	Banner	of
Truth	Trust,	1988),	vol.	3,	193-194.

[7]	John	Blanchard,	comp.,	Gathered	Gold:	A	Treasury	of	Quotations	for
Christians	[Oro	recogido:	Un	arcón	de	citas	para	los	cristianos],	(Welwyn,
Hertfordshire,	Inglaterra:	Evangelical	Press,	1984),	342.

[8]	Geoffrey	Thomas,	«Worship	in	Spirit»	[Adoración	en	espíritu],	The	Banner
of	Truth	[El	estandarte	de	la	verdad],	agosto	a	septiembre	de	1987,	8.

[9]	John	Blanchard,	comp.,	344.

[10]	Clarkson,	209.



Capítulo	6:	La	evangelización...	para	la	piedad

[1]	J.	I.	Packer,	Evangelism	and	the	Sovereignty	of	God	(Downers	Grove,	IL:
InterVarsity,	1979),	37-57.	Disponible	en	español	como	El	evangelismo	y	la
soberanía	de	Dios.

[2]	George	Barna,	citado	en	Discipleship	Journal	[Diario	de	discipulado],
número	49,	40.

[3]	C.	H.	Spurgeon,	«Tearful	Sowing	and	Joyful	Reaping»	[Siembra	entre
lágrimas	y	cosecha	con	alegría],	en	Metropolitan	Tabernacle	Pulpit	[Púlpito	del
tabernáculo	metropolitano],	(Londres:	Passmore	and	Alabaster,	1869;
reimpresión,	Pasadena,	TX:	Pilgrim	Publications,	1970),	vol.	15,	237.

[4]	Joseph	Clark,	citado	en	Ernest	C.	Reisinger,	Today’s	Evangelism:	Its
Message	and	Methods	[La	evangelización	en	la	actualidad:	su	mensaje	y	sus
métodos],	(Phillipsburg,	NJ:	Craig	Press,	1982),	142-143.



Capítulo	7:	El	servicio...	para	la	piedad

[1]	Christopher	Corbett,	Orphans	Preferred	[Se	prefieren	huérfanos],	(Nueva
York,	NY:	Broadway	Books,	2004),	84.

[2]	Dietrich	Bonhoeffer,	The	Cost	of	Discipleship,	trad.	R.	H.	Fuller	(1937;
Nueva	York:	Macmillan,	1963),	99.	Disponible	en	español	como	El	costo	del
discipulado.

[3]	E.	M.	Bounds,	The	Essentials	of	Prayer	[Lo	esencial	en	la	oración],	(Grand
Rapids,	MI:	Baker,	1979),	19.

[4]	C.	H.	Spurgeon,	«Serving	the	Lord	with	Gladness»	[Sirviendo	al	Señor	con
alegría]	en	Metropolitan	Tabernacle	Pulpit	[Púlpito	del	tabernáculo
metropolitano],	(Londres:	Passmore	and	Alabaster,	1868;	reimpresión,	Pasadena,
TX:	Pilgrim	Publications,	1989),	vol.	13,	495-496.

[5]	John	Blanchard,	comp.,	More	Gathered	Gold:	A	Treasury	of	Quotations	for
Christians	[Más	oro	recogido:	Un	arcón	de	citas	para	los	cristianos],	(Welwyn,
Hertfordshire,	England:	Evangelical	Press,	1986),	291.

[6]	Jerry	White,	Choosing	Plan	A	in	a	Plan	B	World:	Living	Out	the	Lordship	of
Christ	[Eligiendo	el	Plan	A	en	un	mundo	de	Plan	B:	Poner	en	práctica	el	señorío
de	Cristo],	(Colorado	Springs,	CO:	NavPress,	1986),	97.

[7]	A.	W.	Tozer,	Signposts:	A	Collection	of	Sayings	from	A.	W.	Tozer	[Señales
en	el	camino:	Una	colección	de	dichos	de	A.	W.	Tozer],	comp.	Harry	Verploegh
(Wheaton,	IL:	Victor,	1988),	183.

[8]	Tozer,	183.



Capítulo	8:	La	mayordomía...	para	la	piedad

[1]	Jonathan	Edwards,	«The	Preciousness	of	Time	and	the	Importance	of
Redeeming	It»	[El	valor	precioso	del	tiempo	y	la	importancia	de	redimirlo]	en
Sermons	and	Discourses,	1743-1758	[Sermones	y	discursos,	1743-1758],	vol.	25
de	The	Works	of	Jonathan	Edwards	[Las	obras	de	Jonathan	Edwards],	ed.
Wilson	H.	Kimnach	(New	Haven,	CT:	Yale	University	Press,	2006),	243-260.
Disponible	en	Edwards.yale.edu.

[2]	Herbert	Lockyer,	Last	Words	of	Saints	and	Sinners	[Las	últimas	palabras	de
santos	y	pecadores],	(Grand	Rapids,	MI:	Kregel,	1969),	133.

[3]	Lockyer,	132.

[4]	Jonathan	Edwards,	«Resolutions»	[Resoluciones]	en	Letters	and	Personal
Writings	[Cartas	y	escritos	personales],	vol.	16	de	The	Works	of	Jonathan
Edwards	[Las	obras	de	Jonathan	Edwards],	ed.	George	S.	Claghorn	(New	Haven,
CT:	Yale	University	Press,	2006),	755.	Disponible	en	Edwards.yale.edu.

[5]	Richard	Baxter,	The	Practical	Works	of	Richard	Baxter	in	Four	Volumes:	A
Christian	Directory	[Las	obras	prácticas	de	Richard	Baxter	en	cuatro	volúmenes:
Un	directorio	cristiano],	(1673;	reimpresión,	Ligonier,	PA:	Soli	Deo	Gloria
Publications,	1990),	vol.	1,	237.

[6]	Wayne	Watts,	The	Gift	of	Giving	[El	don	de	ofrendar],	(Colorado	Springs,
CO:	NavPress,	1982),	35-36.

[7]	Por	lo	general	me	he	abstenido	de	incluir	información	estadística	reciente
para	apoyar	declaraciones	generales.	Lo	que	se	publica	como	información
«reciente»	en	poco	tiempo	pierde	su	frescura.	En	la	mayoría	de	los	casos,	una
rápida	búsqueda	en	Internet	puede	brindar	la	última	información	del	asunto	en
cuestión.

[8]	Robert	Rodenmeyer,	citado	en	John	Blanchard,	comp.,	Gathered	Gold:	A
Treasury	of	Quotations	for	Christians	[Oro	recogido:	Un	arcón	de	citas	para	los
cristianos],	(Welwyn,	Hertfordshire,	Inglaterra:	Evangelical	Press,	1984),	113.



[9]	Roger	Steer,	ed.,	The	George	Müller	Treasury	[El	tesoro	de	George	Müller],
(Westchester,	IL:	Crossway,	1987),	183.

[10]	Roger	Steer,	ed.,	Spiritual	Secrets	of	George	Müller	[Los	secretos
espirituales	de	George	Müller],	(Wheaton,	IL:	Harold	Shaw	Publishers;	y
Robesonia,	PA:	OMF	Books,	1985),	103.

[11]	23	de	junio	de	1989.



Capítulo	9:	El	ayuno...	para	la	piedad

[1]	Por	ejemplo,	1	Corintios	7:5	habla	de	una	pareja	casada	que	decide	de	mutuo
acuerdo	abstenerse	del	sexo	«para	entregarse	más	de	lleno	a	la	oración».

[2]	D.	Martyn	Lloyd-Jones,	Studies	in	the	Sermon	on	the	Mount	[Estudios	del
Sermón	del	monte],	(Grand	Rapids,	MI:	Eerdmans,	1960),	vol.	1,	38.

[3]	Aquellos	cuya	salud	física	exige	comidas	balanceadas	en	todo	momento
pueden	sostener	un	ayuno	parcial	con	una	comida	balanceada,	pero	en	una
cantidad	menor	a	la	usual.	Otros	quizá	puedan	comer	una	comida	simple,	como
pan	o	arroz,	para	así	obtener	lo	que	necesitan	sin	tanto	placer	al	comer.	En	todos
estos	casos,	el	objetivo	es	obtener	la	ingesta	nutricional	mínima	necesaria	para
prevenir	problemas	físicos	y,	al	mismo	tiempo,	en	lo	posible,	experimentar	al
menos	un	poco	de	hambre	o	deseo	de	algo	más.	Como	veremos	más	adelante,	la
persona	que	está	ayunando	quiere	sentir	hambre	o	el	deseo	de	más,	ya	que	esto
sirve	el	propósito	espiritual	del	ayuno.

[4]	Debido	a	que	el	gran	dador	de	la	ley	(Moisés)	y	el	gran	profeta	(Elías)
experimentaron	ayunos	sobrenaturales,	es	razonable	suponer	que	el	ayuno	de
Jesús	en	Mateo	4/Lucas	4	también	fue	un	ayuno	sobrenatural.	Pero	el	texto	no	lo
dice	claramente.

[5]	R.	D.	Chatham,	Fasting:	A	Biblical-Historical	Study	[El	ayuno:	un	estudio
bíblico-histórico],	(South	Plainfield,	NJ:	Bridge,	1987),	96-97,	161-181.

[6]	John	Piper,	A	Hunger	for	God:	Desiring	God	Through	Fasting	and	Prayer
(Wheaton,	IL:	Crossway,	1997;	2013),	17.	Disponible	en	español	como	Hambre
de	Dios:	Cómo	desear	a	Dios	por	medio	de	la	oración	y	el	ayuno.

[7]	Andy	Anderson,	Fasting	Changed	My	Life	[El	ayuno	cambió	mi	vida],
(Nashville,	TN:	Broadman,	1977),	47-48.

[8]	O,	para	quienes	no	pueden	participar	en	un	ayuno	normal,	a	continuación	se
explicará	por	qué	es	importante	que	puedan	sentir	cierto	grado	de	deseo	por	más
comida,	o	por	comida	más	sabrosa,	de	una	manera	que	no	amenace	su	salud.



[9]	Piper,	48.

[10]	Juan	Calvino,	Institutes	of	the	Christian	Religion,	ed.	John	T.	McNeil,	trad.
e	indexado	por	Ford	Lewis	Battles	(Philadelphia,	PA:	Westminster,	1960),	vol.	2,
1242.	Disponible	en	español:	Institución	de	la	religión	cristiana.

[11]	Piper,	25.

[12]	Arthur	Wallis,	God’s	Chosen	Fast	(Fort	Washington,	PA:	Christian
Literature	Crusade,	1968),	42.	Disponible	en	español	como	El	ayuno	escogido
por	Dios.

[13]	Wallis,	43.

[14]	Jonathan	Edwards,	The	Life	and	Diary	of	David	Brainerd	[La	vida	y	el
diario	de	David	Brainerd],	vol.	7	de	The	Works	of	Jonathan	Edwards	[Las	obras
de	Jonathan	Edwards],	ed.	Norman	Pettit	(1749;	reimpresión,	New	Haven,	CT:
Yale	University	Press,	1985),	162.	Disponible	en	Edwards.yale.edu.

[15]	Edwards,	162.

[16]	Edwards,	169.

[17]	Edwards,	169-170.

[18]	Thomas	Boston,	The	Complete	Works	of	the	Late	Rev.	Thomas	Boston,
Ettrick	[Obras	completas	del	fallecido	reverendo	Thomas	Boston,	Ettrick],	ed.
Samuel	M’Millan	(Londres:	William	Tegg	and	Company,	1853;	reimpresión,
Wheaton,	IL:	Richard	Owen	Roberts,	1980),	vol.	11,	347.

[19]	Calvino,	1243-1244.

[20]	David	R.	Smith,	Fasting:	A	Neglected	Discipline	[El	ayuno:	Una	disciplina
desatendida],	(Fort	Washington,	PA:	Christian	Literature	Crusade,	1954;
American	ed.,	1969),	46-47.

[21]	Piper,	51-52.

[22]	Piper,	14.



[23]	Smith,	44.

[24]	John	Piper,	A	Hunger	for	God:	Desiring	God	Through	Fasting	and	Prayer.

[25]	Matthew	Henry,	A	Commentary	on	the	Whole	Bible	(Nueva	York:	Funk
and	Wagnalls,	n.d.),	vol.	4,	1478.	Disponible	en	español	como	Comentario
Bíblico	Matthew	Henry:	Obra	completa	sin	abreviar.

[26]	Piper,	48.



Capítulo	10:	El	silencio	y	el	retiro...	para	la	piedad

[1]	Antón	Chéjov,	«Una	apuesta»,	Biblioteca	Digital	Ciudad	Seva,	página
accedida	el	30	de	noviembre	del	2015,
http://www.ciudadseva.com/textos/cuentos/rus/chejov/una_apuesta.htm.

[2]	Como	se	mencionó	en	un	contexto	similar	en	el	capítulo	1,	para	más	acerca
de	las	Disciplinas	Espirituales	interpersonales	vea	Spiritual	Disciplines	Within
the	Church:	Participating	Fully	in	the	Body	of	Christ	[Las	Disciplinas
Espirituales	al	interior	de	la	iglesia:	participación	plena	en	el	cuerpo	de	Cristo]
de	Donald	S.	Whitney	(Chicago:	Moody,	1996).

[3]	Jean	Fleming,	Finding	Focus	in	a	Whirlwind	World	[Encontrando	el	eje	en
un	mundo	vertiginoso],	(Dallas:	Roper	Press,	1991),	73.

[4]	Jonathan	Edwards,	«On	Sarah	Pierpont»	[Acerca	de	Sarah	Pierpont]	en
Letters	and	Personal	Writings	[Cartas	y	escritos	personales],	vol.	16	de	The
Works	of	Jonathan	Edwards	[Las	obras	de	Jonathan	Edwards],	ed.	George	S.
Claghorn	(New	Haven,	CT:	Yale	University	Press,	1998),	789-790.	Disponible
en	Edwards.yale.edu.

[5]	George	Whitefield,	Journals	[Diarios],	(Edimburgo,	Escocia:	The	Banner	of
Truth	Trust,	1738-1741;	reimpresión,	1985),	263-264.

[6]	Jonathan	Edwards,	The	Life	and	Diary	of	David	Brainerd	[La	vida	y	el	diario
de	David	Brainerd],	vol.	7	de	The	Works	of	Jonathan	Edwards	[Las	obras	de
Jonathan	Edwards],	ed.	Norman	Pettit	(1749;	reimpresión,	New	Haven,	CT:	Yale
University	Press,	1985),	165,	énfasis	añadido.	Disponible	en	Edwards.yale.edu.

[7]	C.	H.	Spurgeon,	«Solitude,	Silence,	Submission»	[Soledad,	silencio,
sumisión]	en	Metropolitan	Tabernacle	Pulpit	Púlpito	del	tabernáculo
metropolitano],	(Londres:	Passmore	and	Alabaster,	1896;	reimpresión,	Pasadena,
TX:	Pilgrim	Publications,	1976),	vol.	42,	266.

[8]	John	Pollock,	Billy	Graham:	The	Authorised	Biography	[Billy	Graham:
Biografía	autorizada],	(Londres:	Hodder	and	Stoughton,	1966),	80-81.



[9]	John	Owen,	The	Works	of	John	Owen	[Las	obras	de	John	Owen],	(Londres:
Johnstone	and	Hunter,	1850–1853;	reimpresión,	Edimburgo,	Escocia:	The
Banner	of	Truth	Trust,	1965),	vol.	5,	455.

[10]	Dr.	y	Sra.	Howard	Taylor,	Hudson	Taylor	and	the	China	Inland	Mission:
The	Growth	of	a	Work	of	God	[Hudson	Taylor	y	la	misión	a	la	China
continental:	El	desarrollo	de	una	obra	de	Dios],	(Singapur:	China	Inland
Mission,	1918;	edición	especial	de	aniversario.	Singapur:	Overseas	Missionary
Fellowship,	1988),	31-32.

[11]	Un	amigo	y	colega,	Rob	Plummer,	desafía	la	idea	que	el	silencio	y	el	retiro
son	Disciplinas	Espirituales	bíblicas	en	sí	mismas,	pero	que	en	cambio	son
presentadas	en	las	Escrituras	como	el	contexto	en	el	que	los	creyentes	practican
las	Disciplinas	Espirituales.	Debido	a	que	esto	es	básicamente	una	distinción
semántica	y	no	afecta	la	práctica	real	del	silencio	y	el	retiro	como	yo	las
presento,	no	tengo	ningún	reparo	con	este	enfoque.	Vea	«Are	the	Spiritual
Disciplines	of	Silence	and	Solitude	Really	Biblical?	»	[¿Son	verdaderamente
bíblicas	las	Disciplinas	Espirituales	de	silencio	y	retiro?],	de	Robert	L.	Plummer,
Southern	Baptist	Journal	of	Theology	[El	diario	de	teología	de	los	bautistas	de
sur],	10/4	(invierno	del	2006):	4-12.

[12]	Austin	Phelps,	The	Still	Hour:	or,	Communion	with	God	[La	hora	tranquila:
o,	Comunión	con	Dios],	(1859;	reimpresión,	Edimburgo,	Escocia:	The	Banner	of
Truth	Trust,	1974),	64.

[13]	Del	himno	«Take	My	Life	and	Let	It	Be»	[Que	mi	vida	entera	esté],	énfasis
añadido.

[14]	John	Blanchard,	comp.,	More	Gathered	Gold:	A	Treasury	of	Quotations	for
Christians	[Más	oro	recogido:	Un	arcón	de	citas	para	los	cristianos],	(Welwyn,
Hertfordshire,	England:	Evangelical	Press,	1986),	295.

[15]	En	www.biblicalspirituality.org,	busque	«Suggested	Schedule	for	Four
Consecutive	Hours	of	Silence	&	Solitude»	[Horario	sugerido	para	cuatro	horas
consecutivas	de	silencio	y	retiro].	Sin	un	horario	general	para	guiar	el	tiempo,
existe	una	tendencia	a	que	muchos	se	pierdan	en	una	improductiva	falta	de
rumbo.

[16]	A.	W.	Tozer,	The	Best	of	A.	W.	Tozer:	52	Favorite	Chapters	[Lo	mejor	de
A.	W.	Tozer:	52	capítulos	favoritos],	comp.	Warren	Wiersbe	(Grand	Rapids,	MI:



Baker,	1978),	151.

[17]	Vea	el	capítulo	«Have	a	Real	Prayer	Closet»	[Tenga	un	verdadero	clóset	de
oración]	en	mi	libro	Simplify	Your	Spiritual	Life:	Spiritual	Disciplines	for	the
Overwhelmed	[Simplifique	su	vida	espiritual:	Las	Disciplinas	Espirituales	para
las	personas	agobiadas],	(Colorado	Springs,	CO:	NavPress,	2003),	87-88.

[18]	Jonathan	Edwards,	«Personal	Narrative»	[Narrativa	personal],	en	Letters
and	Personal	Writings	[Cartas	y	escritos	personales],	vol.	16	de	The	Works	of
Jonathan	Edwards	[Las	obras	de	Jonathan	Edwards],	ed.	George	S.	Claghorn
(New	Haven,	CT:	Yale	University	Press,	1998),	798.	Disponible	en
Edwards.yale.edu.

[19]	Edwards,	«Personal	Narrative»,	801.

[20]	Betty	Lee	Skinner,	Daws:	The	Story	of	Dawson	Trotman,	Founder	of	the
Navigators	[Daws:	La	historia	de	Dawson	Trotman,	fundador	de	Los
Navegantes],	(Grand	Rapids,	MI:	Zondervan,	1974),	257.

[21]	Arnold	Dallimore,	George	Whitefield:	The	Life	and	Times	of	the	Great
Evangelist	of	the	Eighteenth-Century	Revival	[George	Whitefield:	Vida	y	época
del	gran	evangelista	del	avivamiento	religioso	del	siglo	XVIII],	vol.	1
(Westchester,	IL:	Cornerstone,	1979),	239.

[22]	Tozer,	151-152.

[23]	Francis	A.	Schaeffer,	True	Spirituality	[Espiritualidad	auténtica],	(Wheaton,
IL:	Tyndale,	1971),	ix.

[24]	Schaeffer,	ix.

[25]	Francis	Wayland,	A	Memoir	of	the	Life	and	Labors	of	the	Rev.	Adoniram
Judson,	D.D.	[Una	memoria	de	la	vida	y	la	obra	del	reverendo	Adoniram	Judson,
D.D.],	(Londres:	James	Nisbet	and	Company,	1853),	vol.	1,	435.

[26]	Wayland,	437.

[27]	Jonathan	Edwards,	Religious	Affections,	vol.	2	de	The	Works	of	Jonathan
Edwards,	ed.	John	E.	Smith	(1754;	New	Haven,	CT:	Yale	University	Press,
1959),	374,	376.	Disponible	en	Edwards.yale.edu.	Disponible	en	español	como



Los	afectos	religiosos.



Capítulo	11:	Escribir	un	diario...	para	la	piedad

[1]	Históricamente,	parece	haber	una	diferencia,	si	bien	menor,	entre	dos	tipos	de
diario	personal	(en	inglés	diary	y	journal).	Uno	de	los	diarios	más	famosos	en	la
historia	cristiana	es	el	de	David	Brainerd,	del	cual	ya	hemos	incluido	extractos
en	este	libro	e	incluiremos	otros	más	adelante	en	este	capítulo.	Además	de	este
diario	(en	el	primer	sentido),	Brainerd	mantenía	otro.	La	única	diferencia	parece
ser	que	el	primero	estaba	reservado	para	el	uso	de	Brainerd	en	su	devocional
personal,	en	tanto	que	el	otro	tenía	el	fin	de	ser	publicado	como	un	detallado
informe	misionero	de	Brainerd	a	la	sociedad	misionera	en	Escocia	que	le
brindaba	apoyo	financiero.	Por	ese	motivo,	Brainerd	excluía	del	segundo	diario
algunas	entradas	que	eran	de	carácter	estrictamente	personal	o	que	serían
irrelevantes	para	los	intereses	de	la	sociedad	misionera.	Pese	a	la	existencia	de
dos	definiciones,	en	realidad	ha	existido	amplia	superposición	entre	estos	dos
significados	y	muy	pocas	diferencias	importantes.

[2]	Maurice	Roberts,	«Are	We	Becoming	Reformed	Men?»	[¿Estamos
convirtiéndonos	en	hombres	reformados?],	The	Banner	of	Truth	[El	estandarte
de	la	verdad],	número	330,	marzo	de	1991,	5.

[3]	Juan	Calvino,	Institución	de	la	religión	cristiana,	ed.	Alejandro	Pimentel,
trad.	Juan	Carlos	Martín	(Grand	Rapids,	MI:	Libros	Desafío,	2012),	4.

[4]	Josiah	H.	Pratt,	ed.,	The	Thought	of	the	Evangelical	Leaders	[El	pensamiento
de	los	líderes	evangélicos],	(James	Nisbet,	1856;	reimpresión,	Edimburgo,
Escocia:	The	Banner	of	Truth	Trust,	1978),	305.

[5]	Edmund	S.	Morgan,	The	Puritan	Family	[La	familia	puritana],	(Nueva	York:
Harper	&	Row,	1966),	5.

[6]	Jonathan	Edwards,	The	Life	and	Diary	of	David	Brainerd	[La	vida	y	el	diario
de	David	Brainerd],	vol.	7	de	The	Works	of	Jonathan	Edwards	[Las	obras	de
Jonathan	Edwards],	ed.	Norman	Pettit	(1749;	reimpresión,	New	Haven,	CT:	Yale
University	Press,	1985),	278.	Disponible	en	Edwards.yale.edu.

[7]	Edwards,	287-288.



[8]	Roberts,	6.

[9]	Parecido	a	la	responsabilidad	de	transcripción	de	los	reyes,	copiar	a	su	diario
capítulos	o	libros	enteros	de	la	Biblia,	palabra	por	palabra,	puede	ser	una
práctica	fructífera	y	otro	método	de	saborear	lentamente	el	texto	de	las
Escrituras.

[10]	LaVonne	Neff,	et	al.,	ed.,	Practical	Christianity	[Cristianismo	práctico],
(Wheaton,	IL:	Tyndale,	1987),	310.

[11]	Ralph	L.	Woods,	ed.,	A	Treasury	of	the	Familiar	[El	tesoro	de	lo	familiar],
(Chicago,	IL:	Peoples	Book	Club,	1945),	14.

[12]	C.	H.	Spurgeon,	Autobiography,	Volume	1:	The	Early	Years,	1834–1859
[Autobiografía,	primer	volumen:	Los	primeros	años,	1834–1859],	nueva	edición
en	2	volúmenes,	recopilado	por	Susannah	Spurgeon	y	Joseph	Harrald
(Edimburgo,	Escocia:	The	Banner	of	Truth	Trust,	1962),	122.

[13]	Stephen	Charnock,	The	Existence	and	Attributes	of	God	[La	existencia	y
los	atributos	de	Dios],	(Robert	Carter	and	Brothers,	1853;	reimpresión,	Grand
Rapids,	MI:	Baker,	1979),	vol.	1,	277.

[14]	Roger	Steer,	ed.,	The	George	Müller	Treasury	[El	tesoro	de	George	Müller],
(Westchester,	IL:	Crossway,	1987),	55-56.

[15]	Jonathan	Edwards,	«Resolutions»	[Resoluciones]	en	Letters	and	Personal
Writings	[Cartas	y	escritos	personales],	vol.	16	de	The	Works	of	Jonathan
Edwards	[Las	obras	de	Jonathan	Edwards],	ed.	George	S.	Claghorn	(New	Haven,
CT:	Yale	University	Press,	1998),	753-759.	Disponible	en	Edwards.yale.edu.

[16]	Edwards,	«Resolutions»,	760.

[17]	Edwards,	«Resolutions»,	760.

[18]	George	M.	Marsden,	Jonathan	Edwards:	A	Life	[Jonathan	Edwards:	Su
vida],	(New	Haven	y	Londres:	Yale	University	Press,	2003),	53.

[19]	Arnold	Dallimore,	George	Whitefield:	The	Life	and	Times	of	the	Great
Evangelist	of	the	Eighteenth-Century	Revival	[George	Whitefield:	Vida	y	época
del	gran	evangelista	del	avivamiento	religioso	del	siglo	XVIII],	vol.	1



(Westchester,	IL:	Cornerstone,	1979),	80.

[20]	Dallimore,	80-81.

[21]	Maurice	Roberts,	«Where	Have	the	Saints	Gone?»	[¿Adónde	se	han	ido	los
santos?],	The	Banner	of	Truth	[El	estandarte	de	la	verdad],	octubre	de	1988,	4.

[22]	Elisabeth	Elliot,	ed.,	The	Journals	of	Jim	Elliot	[Los	diarios	de	Jim	Elliot],
(Old	Tappan,	NJ:	Fleming	H.	Revell,	1978),	474.

[23]	Ronald	Klug,	How	to	Keep	a	Spiritual	Journal	[Cómo	llevar	un	diario
espiritual],	(Nashville,	TN:	Thomas	Nelson,	1982),	58.

[24]	Una	hoja	de	papel	estándar,	cortada	por	la	mitad.	De	esa	manera	no	necesito
comprar	papel	especial	para	mi	diario.

[25]	Vea	el	capítulo	«Journal	with	a	Fountain	Pen»	[Escriba	un	diario	con	una
pluma	fuente]	en	mi	libro	Simplify	Your	Spiritual	Life:	Spiritual	Disciplines	for
the	Overwhelmed	[Simplifique	su	vida	espiritual:	Las	Disciplinas	Espirituales
para	las	personas	agobiadas],	(Colorado	Springs,	CO:	NavPress,	2003),	104-105.

[26]	Para	una	lista	completa	de	ideas	para	los	temas	de	un	diario,	vea	los
capítulos	«Use	Journal	Prompts,	Part	1»	[Use	ayudas-memoria	para	su	diario,
Parte	1]	y	«Use	Journal	Prompts,	Part	2»	[Use	ayudas-memoria	para	su	diario,
Parte	2]	en	Simplify	Your	Spiritual	Life	[Simplifique	su	vida	espiritual],	100-
103.

[27]	Edward	Donnelly,	ed.,	«The	Diary	of	Thomas	Houston	of	Knockbracken»
[El	diario	de	Thomas	Houston	de	Knockbracken],	The	Banner	of	Truth	[El
estandarte	de	la	verdad],	agosto	a	septiembre	de	1989,	11-12.



Capítulo	12:	Aprender...	para	la	piedad

[1]	Samuel	Hopkins,	«The	Life	and	Character	of	the	Late	Reverend	Mr.	Jonathan
Edwards»	[La	vida	y	el	carácter	del	fallecido	reverendo	Sr.	Jonathan	Edwards]
en	Jonathan	Edwards:	A	Profile	[Jonathan	Edwards:	Un	perfil],	ed.	David	Levin
(Nueva	York:	Hill	and	Wang,	1969),	40.

[2]	R.	C.	Sproul,	«Burning	Hearts	Are	Not	Nourished	by	Empty	Heads»	[Los
corazones	ardientes	no	son	alimentados	por	cabezas	vacías],	Christianity	Today,
3	de	septiembre	de	1982,	100.

[3]	John	Blanchard,	comp.,	Gathered	Gold:	A	Treasury	of	Quotations	for
Christians	[Oro	recogido:	Un	arcón	de	citas	para	cristianos],	(Welwyn,
Hertfordshire,	Inglaterra:	Evangelical	Press,	1984),	203.

[4]	Jonathan	Edwards,	«The	Importance	and	Advantage	of	a	Thorough
Knowledge	of	Divine	Truth»	[La	importancia	y	la	ventaja	de	un	conocimiento
meticuloso	de	la	verdad	divina]	en	Sermons	and	Discourses,	1739–1742
[Sermones	y	discursos,	1739–1742],	vol.	22	de	The	Works	of	Jonathan	Edwards
[Las	obras	de	Jonathan	Edwards],	ed.	Harry	S.	Stout	(New	Haven,	CT.:	Yale
University	Press,	2003),	789.	Disponible	en	Edwards.yale.edu.

[5]	Edwards,	«The	Importance	and	Advantage	of	a	Thorough	Knowledge	of
Divine	Truth»	[La	importancia	y	la	ventaja	de	un	conocimiento	meticuloso	de	la
verdad	divina],	789.

[6]	Jo	H.	Lewis	y	Gordon	A.	Palmer,	What	Every	Christian	Should	Know	[Lo
que	todo	cristiano	debería	saber],	(Wheaton,	IL:	Victor,	1990),	80,	82.

[7]	Para	más	información	sobre	esto,	vea	«Collect	Great	Questions»	[Recopile
preguntas	muy	buenas]	en	mi	libro	Simplify	Your	Spiritual	Life:	Spiritual
Disciplines	for	the	Overwhelmed	[Simplifique	su	vida	espiritual:	Las	Disciplinas
Espirituales	para	las	personas	agobiadas],	(Colorado	Springs,	CO:	NavPress,
2003),	113-114.

[8]	Desarrollo	esta	idea	un	poco	más	en	«Read	One	Page	Per	Day»	[Lea	una
página	por	día]	en	Simplify	Your	Spiritual	Life	[Simplifique	su	vida	espiritual],



111-112.

[9]	El	testimonio	de	Jean	de	su	propia	batalla	por	una	vida	devocional	teniendo
tres	niños	en	la	edad	de	usar	pañales	se	encuentra	en	«Do	What	You	Can»	[Haga
lo	que	pueda]	en	Simplify	Your	Spiritual	Life	[Simplifique	su	vida	espiritual],
157-158.

[10]	Paul	Thigpen,	«No	Royal	Road	to	Wisdom»	[No	hay	un	camino	dorado	a	la
sabiduría],	Discipleship	Journal,	número	29	(1984),	7.

[11]	Citado	en	Discipleship	Journal,	número	23	(1984),	16.



Capítulo	13:	La	perseverancia	en	las	Disciplinas...	para	la	piedad

[1]	D.	A.	Carson,	«Spiritual	Disciplines»	[Disciplinas	Espirituales],	Themelios
26,	no.	3	(noviembre	del	2011):	5.
http://thegospelcoalition.org/themelios/article/spiritual_disciplines	(accedida	el
27	de	septiembre	del	2013).

[2]	Jerry	Bridges,	The	Discipline	of	Grace:	God’s	Role	and	Our	Role	in	the
Pursuit	of	Holiness,	(Colorado	Springs,	CO:	NavPress,	2006),	135.	Publicado	en
español	como	La	disciplina	de	la	gracia:	El	rol	de	Dios	y	el	nuestro	en	la
búsqueda	de	la	santidad.

[3]	Timothy	K.	Jones,	«What	Can	I	Say?»	[¿Qué	puedo	decir?],	Christianity
Today,	5	de	noviembre	de	1990,	28.

[4]	En	los	párrafos	que	siguen,	a	pesar	de	que	estoy	describiendo	principalmente
la	fraternidad	conversacional,	el	uso	de	los	términos	fraternidad	y	comunión	en
toda	esta	sección	se	refiere	generalmente	a	la	participación	activa	en	todos	los
aspectos	de	la	vida	en	la	iglesia	local,	en	particular	en	la	adoración	de	la
congregación	donde	la	predicación	bíblica,	la	oración,	la	alabanza	y	las
ordenanzas	son	centrales.	También	me	refiero	a	los	aspectos	de	la	vida	saludable
de	la	iglesia	fuera	del	evento	de	adoración,	como	el	servicio,	la	evangelización,
la	enseñanza	y	otros.	Todos	ellos	complementan	nuestra	práctica	de	las
Disciplinas	Espirituales	personales	y	ocupan	un	lugar	propio	y	único	en	la
búsqueda	de	la	piedad.	Una	presentación	más	detallada	del	papel	que	juegan	las
Disciplinas	Espirituales	de	la	congregación	puede	hallarse	en	mi	libro	Spiritual
Disciplines	Within	the	Church:	Participating	Fully	in	the	Body	of	Christ
[Disciplinas	Espirituales	al	interior	de	la	iglesia:	participación	plena	en	el	cuerpo
de	Cristo].	(Chicago:	Moody,	1996).

[5]	El	Nuevo	Testamento	fue	escrito	en	un	principio	en	griego,	y	koinonía	es	la
palabra	griega	que	a	menudo	se	traduce	como	«comunión»	o	«fraternidad».

[6]	J.	I.	Packer,	God’s	Words:	Studies	of	Key	Bible	Themes	[Las	Palabras	de
Dios:	Estudios	de	temas	clave	de	la	Biblia],	(Downers	Grove,	IL:	InterVarsity,
1981),	195.



[7]	Thomas	Watson,	A	Body	of	Divinity	[Un	cuerpo	de	teología],	(1692;
reimpresión,	Edimburgo,	Escocia:	The	Banner	of	Truth	Trust,	1970),	249.

[8]	John	Geree,	The	Character	of	an	Old	English	Puritane	or	Nonconformist	[El
carácter	de	un	antiguo	puritano	inglés	o	no	conformista],	(1646),	citado	en	J.	I.
Packer,	A	Quest	for	Godliness:	The	Puritan	Vision	of	the	Christian	Life	[En
busca	de	la	santidad:	La	visión	puritana	de	la	vida	cristiana],	(Wheaton,	IL:
Crossway,	1990),	23.

[9]	J.	I.	Packer,	Keep	in	Step	with	the	Spirit	[Manténgase	en	sintonía	con	el
Espíritu	Santo],	(Old	Tappan,	NJ:	Fleming	H.	Revell,	1984),	111.

[10]	John	Guest,	«Wrong-Headed	Spontaneity»	[Espontaneidad	mal	dirigida],
Christianity	Today,	23	de	abril	de	1990,	33.

[11]	http://www.hoophall.com/hall-of-famers/tag/peter-p-pete-maravich
(accedida	el	4	de	octubre	del	2013).

[12]	Citado	por	Larry	King	en	«A	Brilliant	Baseball	Mind	That	Deserves
Recognition;	Big	Bucks	by	the	Book»	[Una	mente	brillante	del	béisbol	que
merece	reconocimiento;	un	dineral	según	el	reglamento],	USA	Today,	18	de
enero	de	1988,	2D.



ACERCA	DEL	AUTOR

Don	Whitney	ha	sido	profesor	de	espiritualidad	bíblica	y	decano	asociado
en	The	Southern	Baptist	Theological	Seminary	en	Louisville,	Kentucky,
desde	2005.	Antes	ocupó	un	cargo	similar	(el	primero	de	ese	tipo	en	los	seis
seminarios	de	Southern	Baptist)	en	el	Midwestern	Baptist	Theological
Seminary	en	Kansas	City,	Missouri,	durante	diez	años.	Es	el	fundador	y
presidente	de	The	Center	for	Biblical	Spirituality	(Centro	para	la
espiritualidad	bíblica).	Don	es	un	orador	frecuente	en	iglesias,	retiros	y
conferencias	en	los	Estados	Unidos	y	en	el	extranjero.

Don	se	crió	en	Osceola,	Arkansas,	donde	aceptó	a	Jesucristo	como	Señor	y
Salvador.	Era	muy	activo	en	los	deportes	durante	sus	años	de	escuela	secundaria
y	universidad,	y	trabajó	en	la	estación	de	radio	que	administraba	su	padre.

Tras	graduarse	de	la	Arkansas	State	University,	Don	pensaba	terminar	la	escuela
de	leyes	y	seguir	una	carrera	de	comentarista	deportivo.	Estando	en	la	Escuela	de
Leyes	de	la	University	of	Arkansas,	sintió	el	llamado	de	Dios	a	predicar	el
evangelio	de	Jesucristo.	Fue	entonces	que	se	inscribió	en	el	Southwestern	Baptist
Theological	Seminary	en	Fort	Worth,	Texas,	del	cual	se	graduó	con	una	maestría
en	Divinidad	en	1979.	En	1987,	Don	completó	su	doctorado	en	Ministerio	en	la
Trinity	Evangelical	Divinity	School	en	Deerfield,	Illinois.	Obtuvo	un	título	en
Teología	de	la	University	of	the	Free	State	en	Sudáfrica	en	2013.

Antes	de	su	ministerio	como	profesor	de	seminario,	Don	fue	pastor	de	la	Iglesia
Bautista	Glenfield	en	Glen	Ellyn,	Illinois	(un	suburbio	de	Chicago)	por	casi
quince	años.	En	total,	ha	servido	a	iglesias	locales	en	el	ministerio	pastoral	por
veinticuatro	años.

Es	autor	de	Spiritual	Disciplines	for	the	Christian	Life,	publicado	en	español
como	Disciplinas	Espirituales	para	la	vida	cristiana.	Ha	escrito	también	How
Can	I	Be	Sure	I’m	a	Christian?	(¿Cómo	puedo	estar	seguro	de	que	soy
cristiano?),	Spiritual	Disciplines	Within	the	Church	(Disciplinas	Espirituales	al
interior	de	la	iglesia),	Ten	Questions	to	Diagnose	Your	Spiritual	Health	(Diez
preguntas	para	diagnosticar	su	salud	espiritual),	Simplify	Your	Spiritual	Life
(Simplifique	su	vida	espiritual),	y	Family	Worship	(Adoración	en	familia).	Su



pasatiempo	es	restaurar	y	usar	antiguas	plumas	fuente.

Don	vive	con	su	esposa,	Caffy,	en	su	hogar	cerca	de	Louisville.	Ella	enseña
regularmente	una	clase	para	esposas	de	alumnos	del	seminario;	trabaja	desde	su
hogar	como	artista,	muralista	e	ilustradora;	y	disfruta	la	jardinería	y	la	apicultura.
Los	Whitney	son	padres	de	Laurelen	Christiana.

La	página	web	de	Don	es	www.BiblicalSpirituality.org.	Usted	puede	encontrarlo
en	Twitter	como	@DonWhitney	y	en	Facebook.



ÍNDICE	DE	REFERENCIAS	BÍBLICAS

Génesis	1:1	|	46

Génesis	12:1-7	|	79

Génesis	24:63	|	97

Génesis	39:5-6	|	186

Éxodo	19:5	|	185

Éxodo	23:15	|	188

Levítico	16:29-31	|	213

Deuteronomio	6:4-7	|	284

Deuteronomio	9:9	|	213,	217

Deuteronomio	13:4	|	157

Deuteronomio	17:18	|	283

Josué	1:8	|	52,	54,	58,	77,	279,	337

Josué	24:15	|	170



Jueces	20	|	221

Jueces	20:26	|	217,	222,	223

Jueces	20:28	|	222

1	Samuel	2:30	|	45

1	Samuel	7:6	|	217,	227

1	Samuel	12:24	|	158

1	Samuel	20:34	|	224

1	Samuel	31:13	|	217,	223

2	Samuel	1:11-12	|	224

2	Samuel	1:12	|	217

2	Samuel	3:35	|	217

2	Samuel	12:16-23	|	217

1	Reyes	6:7	|	266

1	Reyes	10:27	|	181

1	Reyes	18:28	|	221

1	Reyes	19:8	|	213,	217,	248

1	Reyes	19:11-13	|	248

1	Reyes	21:27-29	|	229



2	Crónicas	20:3	|	213

2	Crónicas	20:3-4	|	225

Esdras	7:10	|	34

Esdras	8:21-23	|	225

Esdras	8:23	|	220

Esdras	10:6	|	212

Nehemías	1:3-4	|	230

Nehemías	1:4	|	221

Nehemías	2:2	|	159

Nehemías	9:1	|	213,	217

Ester	4:16	|	212,	213,	217,	225

Job	32:9	|	307

Job	41:11	|	185

Salmo	1	|	55,	58

Salmo	1:1-3	|	55,	77,	279



Salmo	1:2	|	337

Salmo	1:3	|	59

Salmo	5:1	|	95

Salmo	19	|	95

Salmo	19:7	|	96

Salmo	19:7-11	|	96

Salmo	19:14	|	95,	96,	97

Salmo	23	|	66

Salmo	23:1	|	66,	67

Salmo	24:1	|	185

Salmo	31:15	|	178

Salmo	35:13	|	229

Salmo	37:4	|	119

Salmo	39:3	|	54

Salmo	62:1-2	|	250

Salmo	62:5-6	|	250

Salmo	62:8	|	280

Salmo	63:6	|	337

Salmo	65:2	|	104

Salmo	77:11-12	|	282

Salmo	77:12	|	337



Salmo	84:10	|	159

Salmo	86:1	|	275

Salmo	95:6	|	113,	128

Salmo	96:1	|	69

Salmo	100:2	|	156,	158

Salmo	102:18	|	286

Salmo	109	|	226

Salmo	109:24	|	226

Salmo	119	|	57

Salmo	119:11	|	43,	48

Salmo	119:15	|	81,	337

Salmo	119:18	|	67,	74

Salmo	119:23	|	337

Salmo	119:24	|	45

Salmo	119:27	|	337

Salmo	119:48	|	337

Salmo	119:50	|	68

Salmo	119:78	|	337

Salmo	119:97	|	46,	76,	337

Salmo	119:98	|	57

Salmo	119:98-99	|	57



Salmo	119:99	|	57,	337

Salmo	119:148	|	337

Salmo	143:5	|	337

Salmo	145:5	|	337

Proverbios	|	337n7

Proverbios	5:11-13	|	183

Proverbios	9:9	|	301

Proverbios	10:14	|	301

Proverbios	13:4	|	313

Proverbios	13:20	|	103

Proverbios	17:27-28	|	258

Proverbios	18:15	|	302

Proverbios	22:17-19	|	44

Proverbios	23:12	|	313

Proverbios	24:33-34	|	181

Proverbios	26:13-14	|	181

Proverbios	27:1	|	178

Proverbios	27:17	|	11,	103

Eclesiastés	3:1	|	206



Eclesiastés	3:7	|	258

Eclesiastés	7:10	|	259

Isaías	6:6-8	|	160

Isaías	6:8	|	169

Isaías	30:15	|	251

Isaías	53:6	|	66,	270

Isaías	58	|	231

Isaías	58:3-4	|	231-232

Isaías	58:6-7	|	232

Isaías	59:2	|	109

Jeremías	23:29	|	54,	339

Jeremías	36:6	|	217

Lamentaciones	3:25-28	|	252

Daniel	1:12	|	212

Daniel	6:18-24	|	217

Daniel	9:3	|	221,	231

Daniel	10:3-13	|	217



Joel	2:12	|	221,	227

Joel	2:15-16	|	213

Jonás	3:5-8	|	213,	227

Habacuc	2:1	|	248

Habacuc	2:20	|	249

Sofonías	1:7	|	249

Hageo	2:8	|	186-187

Zacarías	2:13	|	249

Zacarías	7:5	|	237

Zacarías	8:19	|	214

Mateo	3:4	|	212

Mateo	4	|	343

Mateo	4:1	|	6,	247

Mateo	4:1-11	|	44,	233



Mateo	4:2	|	212,	217,	233

Mateo	4:4	|	30,	238

Mateo	4:10	|	112,	124

Mateo	5:16	|	138

Mateo	6:1	|	216

Mateo	6:2-3	|	214

Mateo	6:5	|	89

Mateo	6:5-7	|	214

Mateo	6:6	|	89

Mateo	6:7	|	89,	103

Mateo	6:9	|	89

Mateo	6:9-13	|	64

Mateo	6:16	|	216

Mateo	6:16-17	|	214

Mateo	6:16-18	|	213,	215

Mateo	6:17-18	|	216,	238

Mateo	6:18	|	216

Mateo	7:7-8	|	104,	108

Mateo	9:14	|	217

Mateo	9:14-15	|	215

Mateo	9:15	|	214



Mateo	11:28-29	|	314

Mateo	11:29	|	15

Mateo	12:15	|	248

Mateo	12:36	|	180

Mateo	14:3	|	6

Mateo	14:23	|	247

Mateo	15:8-9	|	113

Mateo	19:4	|	30

Mateo	25:14-30	|	180

Mateo	28:19-20	|	131,	139

Marcos	1:35	|	6,	247

Marcos	5	|	73

Marcos	2:25	|	30

Marcos	6:31	|	253

Marcos	10:21-22	|	134

Marcos	12:28-31	|	163

Marcos	12:29-31	|	331

Marcos	12:30	|	120,	303

Marcos	12:41-44	|	189

Marcos	16:15	|	131



Lucas	1:20	|	254

Lucas	1:63-64	|	254

Lucas	2	|	234

Lucas	2:37	|	217,	234

Lucas	2:46-47	|	301

Lucas	2:52	|	322

Lucas	4	|	6,	343

Lucas	4:2	|	212

Lucas	4:16	|	6,	123

Lucas	4:42	|	6,	247

Lucas	5:16	|	92,	193

Lucas	6:12-13	|	256

Lucas	6:19	|	248

Lucas	6:38	|	202

Lucas	8:19-56	|	64

Lucas	9:23	|	15

Lucas	11	|	61

Lucas	11:1	|	94,	102

Lucas	11:5-13	|	61

Lucas	11:9	|	89



Lucas	11:9-10	|	61

Lucas	11:28	|	26

Lucas	13:18-21	|	64-65

Lucas	15	|	73

Lucas	16:10-13	|	192

Lucas	16:11	|	192

Lucas	16:22-25	|	183

Lucas	18:1	|	89,	108

Lucas	18:12	|	214,	229

Lucas	19:1-10	|	14

Lucas	19:10	|	270

Lucas	22:27	|	171

Lucas	23:43	|	79

Lucas	24:27	|	67

Lucas	24:46-47	|	131

Juan	1:1	|	115

Juan	1:14	|	115

Juan	1:18	|	115

Juan	3:3-8	|	2

Juan	3:16	|	46,	67,	80



Juan	4	|	60

Juan	4:22	|	304

Juan	4:23-24	|	117

Juan	4:34	|	168

Juan	5:22-29	|	183

Juan	6:51	|	234

Juan	7:15	|	301

Juan	7:38	|	121

Juan	9	|	132

Juan	9:4	|	179

Juan	9:25	|	139

Juan	10:11	|	66

Juan	11:25	|	62

Juan	11:35	|	67

Juan	13:12-16	|	161

Juan	13:17	|	77

Juan	14:6	|	118

Juan	14:17	|	117

Juan	14:26	|	67

Juan	15:5	|	93

Juan	15:18-19	|	327



Juan	16:13	|	94

Juan	16:14-15	|	319

Juan	17:4	|	174

Juan	17:17	|	12

Juan	20:21	|	131

Juan	20:28	|	113

Hechos	1:8	|	72,	73,	131,	135

Hechos	2:14-40	|	45

Hechos	2:43-45	|	197

Hechos	4:32-35	|	197

Hechos	9:5	|	35

Hechos	9:9	|	212,	215,	217

Hechos	11:27-30	|	198

Hechos	13:2	|	213,	215,	217

Hechos	13:3	|	221

Hechos	14:10	|	35

Hechos	14:23	|	215,	217,	222

Hechos	17:11	|	35

Hechos	17:12	|	35

Hechos	19:23–20:1	|	174



Hechos	20:28	|	121

Hechos	20:35	|	204

Hechos	27:33-34	|	217

Romanos	1:1	|	167

Romanos	1:16	|	136,	146

Romanos	1:20	|	115

Romanos	3:23	|	270

Romanos	8:13	|	290

Romanos	8:15	|	91,	271,	274

Romanos	8:26	|	321

Romanos	8:28	|	12,	71,	74

Romanos	8:29	|	2,	53,	319

Romanos	8:29-30	|	137

Romanos	8:30	|	53

Romanos	10:2	|	300

Romanos	10:9	|	80

Romanos	10:14	|	305

Romanos	10:17	|	26,	136,	137

Romanos	11:33	|	109

Romanos	12:2	|	58,	305



Romanos	12:3	|	277

Romanos	12:4-8	|	164

Romanos	14:12	|	179,	330

1	Corintios	1:21	|	145

1	Corintios	1:26	|	42

1	Corintios	2:2	|	253

1	Corintios	3:10-15	|	30

1	Corintios	3:13-15	|	180

1	Corintios	6:19	|	266

1	Corintios	6:19-20	|	184

1	Corintios	7:5	|	342

1	Corintios	8:1	|	314

1	Corintios	9:23	|	151

1	Corintios	9:27	|	79

1	Corintios	10:26	|	185

1	Corintios	12:3	|	117

1	Corintios	12:4	|	164

1	Corintios	12:4-7	|	18

1	Corintios	12:5-11	|	164

1	Corintios	12:11	|	164



1	Corintios	12:12	|	121

1	Corintios	12:27-31	|	164

1	Corintios	13	|	150

1	Corintios	14	|	164

1	Corintios	14:20	|	164

1	Corintios	15:58	|	309

1	Corintios	16:1-2	|	199

1	Corintios	16:2	|	194,	200

2	Corintios	2:14-16	|	137

2	Corintios	2:14-17	|	137

2	Corintios	2:17	|	137

2	Corintios	3:18	|	14

2	Corintios	5:15	|	163

2	Corintios	6:2	|	176

2	Corintios	8	|	194

2	Corintios	8:1-5	|	190

2	Corintios	8:7	|	194

2	Corintios	8:8	|	194

2	Corintios	9:6-8	|	202

2	Corintios	9:7	|	194,	195



2	Corintios	12:1-6	|	35

Gálatas	1:17	|	248

Gálatas	3:3	|	326

Gálatas	4:6	|	91

Gálatas	5:13	|	163

Gálatas	5:17	|	327

Gálatas	5:22-23	|	6,	15,	320

Gálatas	6:8	|	328

Efesios	1:6	|	109

Efesios	1:13-14	|	3

Efesios	2:1-10	|	219

Efesios	2:8-9	|	136

Efesios	2:19	|	121

Efesios	2:21	|	121

Efesios	4:7-13	|	164

Efesios	4:11-12	|	131

Efesios	4:12	|	167

Efesios	4:16	|	324

Efesios	4:29	|	46



Efesios	5:15-16	|	174

Efesios	5:16	|	310

Efesios	5:19	|	340

Efesios	5:26	|	56

Efesios	6	|	328

Efesios	6:4	|	140

Efesios	6:17	|	44,	48

Filipenses	1:6	|	319

Filipenses	2:3	|	162

Filipenses	2:13	|	13

Filipenses	3:12-16	|	288

Filipenses	3:13	|	37

Filipenses	3:13-14	|	179

Filipenses	3:19	|	234

Filipenses	4:8	|	51,	60,	69,	70

Filipenses	4:13	|	83

Filipenses	4:18	|	187

Colosenses	1:29	|	13,	167,	326

Colosenses	2:20-23	|	11



Colosenses	2:21	|	79

Colosenses	3:2	|	44,	175,	245

Colosenses	3:16	|	340

Colosenses	4:2	|	89

Colosenses	4:5	|	141

Colosenses	4:5-6	|	141

1	Tesalonicenses	1:9	|	171

1	Tesalonicenses	2:13	|	29

1	Tesalonicenses	5:2-3	|	65

1	Tesalonicenses	5:17	|	89

1	Tesalonicenses	5:23	|	12

1	Timoteo	4:1	|	239

1	Timoteo	4:3	|	239

1	Timoteo	4:7	|	4,	11,	13,	30,	291,	307,	330,	331

1	Timoteo	4:7-8	|	326,	330

1	Timoteo	4:8	|	11,	330

1	Timoteo	4:10	|	326,	330

1	Timoteo	4:13	|	27

1	Timoteo	5:8	|	184



2	Timoteo	1:5	|	284

2	Timoteo	1:7	|	15,	319

2	Timoteo	2:7	|	279

2	Timoteo	3:16	|	30,	80,	115

2	Timoteo	3:16-17	|	8

2	Timoteo	4:13	|	35

Tito	3:5-7	|	219

Hebreos	1:1-2	|	115

Hebreos	2:11	|	12

Hebreos	3:13	|	324

Hebreos	4:7	|	205

Hebreos	4:16	|	91

Hebreos	5:12	|	180

Hebreos	6:10	|	vii,	169

Hebreos	9:12	|	224

Hebreos	9:14	|	156

Hebreos	10:10	|	224

Hebreos	10:25	|	121,	122



Hebreos	11:6	|	305

Hebreos	12:14	|	3,	4

Hebreos	12:28	|	113,	128

Hebreos	12:29	|	72

Hebreos	13:8	|	286

Santiago	1:6	|	65

Santiago	1:19	|	258

Santiago	1:22	|	65,	85

Santiago	1:22-25	|	77

Santiago	1:25	|	59

Santiago	1:26	|	258

Santiago	4:14	|	177

1	Pedro	1:15-16	|	15

1	Pedro	2:9	|	132

1	Pedro	3:15	|	140,	287

1	Pedro	3:18	|	224,	270

1	Pedro	4:10	|	164

1	Pedro	4:10-11	|	143

1	Pedro	4:11	|	164



1	Pedro	5:8	|	328

2	Pedro	1:6	|	21,	329

2	Pedro	1:19	|	88

2	Pedro	1:20-21	|	115

2	Pedro	3:16	|	35,	38,	76

1	Juan	1:3	|	322

1	Juan	1:5	|	72

1	Juan	1:9	|	224

1	Juan	2:15	|	327

1	Juan	2:17	|	177

1	Juan	3:2	|	2,	53,	329

Judas	20	|	291

Apocalipsis	1	|	89

Apocalipsis	1:3	|	30

Apocalipsis	4:8	|	4,	113,	115,	128

Apocalipsis	4:11	|	113,	114

Apocalipsis	5:12	|	114



Apocalipsis	5:13	|	114



ÍNDICE	DE	TEMAS

Abraham,	183

abstinencia,	210–211.	Vea	también	ayuno

del	habla,	245

del	sexo,	342n1

Acab,	229

acción	de	gracias,	100,	116

actitudes,	1–2,	6

actividades,	las	Disciplinas	Espirituales	son,	6

Adams,	Jay,	241

Adams,	John,	213

Adán,	270

adoración,	5,	7,	111–128,	156

autenticidad	de	la,	169

ayuno	y	la,	234–238

basada	en	las	Escrituras,	117–121

colectiva,	121–122,	126

como	deber,	112–113

como	disciplina,	124–126



como	medio	para	la	piedad,	125

compromiso	diario	a	la,	124

congregacional,	349n4

continua,	119–121

cultivarla,	124–126

dar	como	expresión	de	la,	187–189

de	corazón,	120–121

del	alma,	127–128

de	las	maneras	aprobadas,	118

en	espíritu	y	verdad,	117–121

en	familia,	115,	340n1

enfocada	en	Dios,	112,	113–117,	124

en	vano,	112–113,	128

evaluarla,	340n3

exclusiva,	116

expectativa	de	Dios	en	cuanto	a	la,	113,	121–124

lectura	de	la	Biblia	y	la,	115

lugar	de	la,	27

meditación	y	la,	115

oración	y	la,	116

predicación	y	la,	116



privada,115,	121–124,	126,	259,	261,	340n1

pública,	115,	121–124,	340n1

responderle	a	Dios	con	la,	113–117,	124

servicio	y	la,	169

significado	de	la	palabra,	114

silencio	y	el	retiro	para	la,	249–250,	261

sinceridad	en	la,	118

sin	cesar,	113–114,	128

vacía,	128

Ágabo,	198

agotamiento,	167,	168

agradecimiento,	195–196

agua,	212

Agustín,	11,	275

ajetreo,	315–318,	332–333

alabanza,	116,	349n4

alegría,	156,	158–160,	195–196

alma,	examinar	el	estado	del,	252–253

amigos,	11

amor

a	Dios,	120,	234–238,	250,	332



de	Dios,	193–195

motivo	de	ofrendar,	193–194

motivo	de	servicio,	156,	163

Ana,	234

antiintelectualismo,	304

aplicación	de	la	Palabra	de	Dios,	76–83,	85–86

a	circunstancias	actuales,	79–80

a	temas	y	preguntas	actuales,	74–75

buscarla,	78–79

como	resultado	de	las	Disciplinas	Espirituales,	65

comprensión	del	texto,	79–80

errónea,	79

hacer	preguntas	orientadas	a	la	aplicación,	81–82

meditación	para	discernir	la	aplicación,	80–81

responder	específicamente,	82–83

valor	de	la,	77–78

aprender	a	orar,	105,	107–108

al	leer	acerca	de	orar,	104–104

al	meditar	en	las	Escrituras,	95–102

al	orar,	94–95

al	orar	con	otros,	102–103



aprendizaje,	299–314

aplicación	del,	82–83

aprender	a	orar,	95–105,	106,	107–108

características	de	una	persona	sabia,	301–303

como	Disciplina	Espiritual,	7

compromiso	al,	313

de	Jesús,	15

de	los	demás,	102–103

disciplina	para	el,	307–309,	313

esencial	para	la	piedad,	305–307

intencional,	300–301,	307–308,	313

listas	de	preguntas	para	el,	310

maneras	de,	309–313

para	mostrarle	amor	y	obediencia	a	Dios,	303–304

pasión	y	el,	299–300

aroma,	137–138

arrepentimiento,	109,	117,	219,	276

ayuno	y,	226,	234

tiempo	para	el,	205

Artajerjes,	159

Asaf,	282–283



autocontrol,	175,	329.	Vea	también	dominio	propio

autodisciplina,	12,	15–16,	209,	319,	327

autosuficiencia,	93,	263

ayuno,	7,	209–240

absoluto,	212

como	privilegio,	234

conducta	durante	el,	215–216

congregacional,	5,	213

conocimiento	de	otros,	5,	216

de	algo	que	no	es	comida,	210–211

duración	del,	217–218

en	el	cristianismo,	209–210

en	grupo,	220

expectativa	de	Dios	acerca	del,	214–217,	238–239

experiencias	de	ayunar,	222–223

explicación	del,	210–214

límites	médicos	del,	210,	212,	239–240

motivación	por	el,	235–236

nacional,	213

normal,	211–212

ocasional,	214



para	adorar	a	Dios,	234–238

para	buscar	la	guía	de	Dios,	221–223

para	buscar	liberación,	225–227

para	buscar	protección,	225–227

para	consagrarse	a	Dios,	233–234

para	expresar	amor	por	Dios,	234–238

para	expresar	arrepentimiento,	227–228,	234–235

para	expresar	dolor,	223–225

para	expresar	preocupación	por	la	obra	de	Dios,	230–231

para	fortalecer	la	oración,	219–221

para	humillarse,	228–230,	234–235

para	la	fuerza	espiritual,	233

para	ministrar	a	las	necesidades	de	los	demás,	231–233

para	regresar	a	Dios,	227–228

para	superar	la	tentación,	233–234

parcial,	212,	342n1,	343n8

practicarlo	a	solas,	5

privado,	213

propósitos	del,	2,	210,	217–238

regular,	213–214

ritual,	237



sobrenatural,	212–213,	343n4

temor	del,	209,	238

voluntario,	210

Bacon,	Francis,	283,	286

Barna	Research	Group,	30

Bates,	William,	98

bautismo,	116

Baxter,	Richard,	85,	97,	184

bendición,	53–54,	59–60,	77–78

adoración	privada	y	la,	124

como	respuesta	al	ayuno,	235

como	resultado	de	ofrendar,	202–204

es	gracia,	235

Bernabé,	212–222

Biblia.	Vea	Escrituras,	las

Biblia,	asimilación	de	la,	23–39

aumentar	en	la,	37–39

calidad	de	la,	37

escuchar	la	Palabra	de	Dios,	5,	26–29,	37–38

estudiar	la	Palabra	de	Dios,	34–37



lectura	de	la	Palabra	de	Dios,	26,	29–34

meditación	es	el	enlace	con	la	oración,	95–102

métodos,	41

propósito	de	la,	26

recordar	lo	leído,	41–42

silencio	y	retiro	para	la,	261–266

subdisciplinas	de	la,	25

tener	la	Biblia	al	alcance,	23–24

bien,	Dios	hace	que	todas	las	cosas	cooperen	para	el,	11–12

Blanchard,	John,	31

Bonhoeffer,	Dietrich,	155

Boston,	Thomas,	228

Brainerd,	David,	104,	222–223,	251–252,	280–282,	346n1

Bridges,	Jerry,	34,	50,	319

Bridge,	William,	83–84,	98

Brooks,	Thomas,	330–331

Bunyan,	John,	11,	147

Burroughs,	Jeremiah,	29

búsqueda	de	Dios,	28

Calvino,	Juan,	11,	219–220,	229,	277



cambio,	11–12

cantar,	69,	116,	340n2

carácter,	cualidades	del,	6,	35

caridad.	Vea	ofrendar

carne,	143,	162,	203,	290–291,	327.	Vea	también	pecado

Carnegie,	Andrew,	207

Carson,	D.	A.,	8–10,	319

Cena	del	Señor,	5,	116,	235,	322

Charnock,	Stephen,	283–284

circunstancias,	336n6(2)

como	catalizadores	para	el	cambio,	11–12

cómo	las	Escrituras	se	relacionan	con	las,	60–61,	79–80

Clarkson,	David,	122–123,	127–128

coincidencia,	106

Coleridge,	Samuel	Taylor,	18,	335n6

comer,	239.	Vea	también	ayuno

comprensión,	305.	Vea	también	entendimiento

de	las	Escrituras,	37–39,	79–80

compromiso	con	Dios,	233–234

comunicación,	92,	94,	196.	Vea	también	oración

comunión	con	Dios,	14,	250,	270



concordancias,	36

confesión,	100,	224

confiar	en	Dios,	3,	44,	251

con	la	generosidad,	203–204

para	proveer	las	necesidades,	189–190

confinamiento	solitario,	241

conocimiento,	301–303.	Vea	también	aprendizaje

de	Dios,	8,	25,	42,	304,	334

de	la	piedad,	305–307

del	evangelio,	147–148,	305–307

de	nosotros	mismos,	277

consagrarse	a	Dios,	233–234

consejería,	oportunidades	de,	45

control

de	Dios,	258

sobre	el	habla,	257–259

conversación	con	Dios.	Vea	oración

conversión,	26,	134–135,	139,	147

de	Pablo,	248

historias	de,	285

costumbres,	23



Cowper,	William,	284

creación,	254

crecimiento	espiritual,	11,	41,	126

meditación	y	el,	84

promover	el,	4,	5

cristianos	y	el	cristianismo

como	ejemplos,	145–146

comportamiento,	23–24

experiencial,	4

individual,	221–222

lectura	de	la	Biblia,	30–34

meditación,	60–75

vivir	como	cristiano,	148–149,	209–210

Croce,	Jim,	204

Cromwell,	Oliver,	97

culpa,	160–161,	252

Dallimore,	Arnold,	264–265,	290

Daniel,	212,	221,	231

dar	testimonio,	45,	130.	Vea	también	evangelizar

David,	54,	102,	250



las	escrituras	de,	275

su	ayuno,	223–224,	226,	229

Davis,	Andrew,	69

Day,	Albert	Edward,	87

deber,	17,	194

la	adoración	es	un,	112–113,	118–119

ofrendar	es	un,	189,	195–196

dependencia	de	Dios,	116,	251

desánimo,	50

desarrollo,	secuencia	de,	19–21

descanso,	206

despilfarro,	184

devoción,	116,	234,	303

hábitos	de	la,	4

personal,	5

Diablo,	el,	203,	327–328

Día	del	Perdón,	231–240

diario,	273–274,	346n1.	Vea	también	escribir	un	diario

dinero,	173,	184–204.	Vea	también	ofrendar

a	quién	le	pertenece	el,	185–187,	200

dar	como	adoración,	187–189



dar	con	confianza	en	la	provisión,	189–190

dar	de	manera	sacrificial,	190–192

generosidad	con	el,	190–192

para	proveer	para	las	necesidades,	184

usarlo	cómo	Dios	quiere,	187,	199–200

uso	disciplinado	del,	184

Dios.	Vea	también	Espíritu	Santo;	Jesucristo

buenas	cosas	que	él	ha	hecho	por	usted,	157–158

confiar	en,	44

medios	que	usa	para	revelarse,	114–115

naturaleza	y	carácter	de,	93,	116,	118

oraciones	a.	Vea	oración

promesas	de.	Vea	promesas	de	Dios

valía	de,	114–115,	119–119

disciplina,	115–117,	319.	Vea	también	Disciplinas	Espirituales

como	medio	para	la	piedad,	10

en	los	pensamientos,	57,	174–175

falta	de,	17–19

libertad	a	través	de	la,	17–21

motivo	para	la,	31

propósito	de	la,	4,	184



sin	guía,	1–2,	21

Disciplinas	Espirituales,	4–9,	21

adoración.	Vea	adoración

aprender.	Vea	aprender/aprendizaje

asimilación	de	la	Biblia.	Vea	Biblia,	asimilación	de	la

avances	en	las,	275–276

ayuda	en	el	desarrollo	de	las,	126

ayuno.	Vea	ayuno

bíblicas,	6–7

centradas	en	Cristo,	66–67

como	catalizadores	del	crecimiento	espiritual,	11

como	mandamientos	de	Dios,	15–17

como	medios	de	la	piedad,	7–15,	329–334

congregacionales,	349n2

contexto	para	las,	344n11

descuido	de	las,	17–19

deseo	de	las,	12–13

dificultad	de	las,	16

diligencia	en	las,	182

elección	en	cuanto	a	las,	12

escribir	un	diario.	Vea	escribir	un	diario



Espíritu	Santo	y	las,	318–321,	326

evangelismo.	Vea	evangelismo

fraternidad	y,	321–325

fruto	de	las,	41

individualmente	incompletas,	42–43

interdependientes,	42–43

interpersonales,	5–6,	310–311,	321–325

lucha	y,	325–329

mal	uso	de	las,	8–9

mayordomía.	Vea	mayordomía

meditación.	Vea	meditación

oración.	Vea	oración

perseverancia	en	las,	315–334

personales,	5

poder	para	las,	13–15,	319

práctica	correcta	de	las,	126,	262

propósito	de	las,	6,	10–15,	259,	275

retiro.	Vea	silencio	y	retiro

servicio.	Vea	servicio

silencio.	Vea	silencio	y	retiro

son	actividades,	6



teología	subyacente,	8–10

tiempo	para	las,	332–333

discipulado,	15,	155,	301

disfrutar	de	Dios,	21

distracciones,	57,	71–72,	83–84,	109

artificiales/tecnológicas,	258–259

minimizar	las,	248–249

Dodds,	Elisabeth,	58

dominación	de	una	disciplina,	19

dominio	propio,	20–21,	320,	329

don(es),	164–166

de	crecimiento	en	la	piedad,	12

de	fe,	26

del	evangelismo,	131–132

desarrollo	de,	18–19

Disciplinas	Espirituales,	12–13

en	el	momento	de	conversión,	164

identificar	el	propio,	164–166

ministerio,	11

para	hablar,	143–144

para	servir,	143–144,	164–169



rendir	cuentas	por	el	uso	de,	180–181

tipos	de,	164

uso	en	el	servicio,	164–166

dones	espirituales.	Vea	dones

duda,	147,	250–251,	254–256

duelo,	223–225

Eclectic	Society	(Sociedad	Ecléctica),	277

Edman,	V.	Raymond,	1

Edwards,	Jonathan,	11,	122

conversión	de,	26

diario	de,	275

meditación	y,	57–58,	63,	69,	76

resoluciones	por,	288–289

sobre	el	conocimiento	del	evangelio,	306

sobre	el	silencio	y	el	retiro,	248,	263,	269,	271

sobre	el	uso	del	tiempo,	174,	205–207

sobre	la	vida	cristiana,	183

su	conocimiento,	303

Edwards,	Sarah	Pierpont,	11,	57–58,	206,	248

egocentrismo,	20



egoísmo,	156,	203

ejercicio,	las	Disciplinas	Espirituales	como,	13

Elías,	213,	220–221,	229,	248,	262,	343n4

Elliot,	Elisabeth,	11,	20

Elliot,	Jim,	11,	261,	291–292

Emaús,	66–67

emociones,	119–120,	250,	280–282

encontrarnos	con	Dios,	14,	32

enemigos,	11,	143,	203,	328

enseñanza,	34,	155,	284–286,	349n4

entendimiento,	30,	57,	76

teológico,	23

envidia,	162

error	doctrinal,	23

esclavitud,	19

escribir,	275

copiar	las	Escrituras,	48,	283,	346n9

durante	el	estudio	bíblico,	36,	63

escribir	un	diario,	5,	273–297

base	bíblica	para,	274

como	ayuda	de	meditación,	279–280



como	registro	de	herencia	espiritual,	284–286

como	una	Disciplina	Espiritual,	7

contenidos,	273–274,	295

explicación	de,	273–276

fe	y,	283

herramientas	para,	292–295

historia	de	la	vida	en,	284–286

las	demás	Disciplinas	Espirituales	y	el,	274

maneras	de,	283

para	aclarar	nuevas	perspectivas,	286–287

para	autocomprensión	y	evaluación,	277–279,	287–290

para	expresarle	a	Dios	nuestros	pensamientos	y	sentimientos,	280–282

para	mantener	las	otras	Disciplinas	Espirituales,	290–292

para	recordar	las	obras	de	Dios,	282–284

para	supervisar	objetivos	y	prioridades,	287–290

provecho	de,	295–296

valor	de,	277–292

Escrituras,	las,	87–88.	Vea	también	Biblia,	asimilación	de	la

absorber,	55–56,	81

aplicación	de.	Vea	aplicación	de	la	Palabra	de	Dios

asimilación	de,	7.	Vea	también	Biblia,	asimilación	de	la



claridad	de,	38–39,	76

como	arma,	43–4,	46

como	palabras	de	Dios,	339n4

comprensión	de,	79–80

conexiones	temáticas	en,	66,	77

contenido	de,	24–25

copiar,	48,	283,	346n9

deleite	en,	55–56

desearla,	3

escuchar.	Vea	escuchar	la	Palabra	de	Dios

estudio	de,	5

experimentar,	39

familiaridad	con,	24–25

«hacer»,	59–60,	65,	77–78,	85

impacto	de,	77

inspiración	y	autoridad	de,	254–256

lectura.	Vea	lectura	de	la	Palabra	de	Dios

meditar	sobre.	Vea	meditación

memorización.	Vea	memorización	de	las	Escrituras

principios	de,	63–64

profundidad	de,	77



revelación	de	Dios	en,	114–116

vivir	según,	29–30

escuchar,	29,	258

escuchar	la	Palabra	de	Dios,	5,	26–29

escuchar	la	predicación,	26,	27,	38

prepararse	para,	28–29

Esdras,	35,	212,	220,	225

espada	del	Espíritu,	43–44,	46

Espíritu	Santo,	el.	Vea	también	Dios;	Jesucristo

adoración	y,	117–121

convicción	del	pecado	por,	227–228

efectos	de	la	presencia	de,	3–4,	156

enseña	a	orar,	94–95

Escrituras	memorizadas	y,	43–44,	45–46

espada	de,	43–44,	46

fruto	de,	6

iluminación	de	las	Escrituras	por,	67–68,	78–79

mora	en	nosotros,	4,	117,	270–271

poder	de,	14,	288–289,	291–292

su	papel	en	mantener	las	Disciplinas	Espirituales,	318–321,	326

espiritualidad,	15,	318–319



espontaneidad,	331–332

Ester,	212,	213–214,	226

estrés,	173,	253

estudio	de	la	Palabra	de	Dios,	34–37

escribir	durante	el,	36

libros	y	dirección	sobre	el,	36

eternidad,	preparación	para	la,	175–177,	329–330

Euclides,	313

evaluación,	262,	277,	340n3

evangelio,	66.	Vea	también	Escrituras,	las

aprenderlo,	305–307

comunicarlo,	130–132,	134

conocimiento	del,	147–149

Disciplinas	Espirituales	y	el,	7–10

pasión	por	el,	151

poder	del,	135–136

responder	al,	205,	300

vivirlo,	143–146

evangelismo,	7,	129–151,	156,	323–324,	349n4.	Vea	también	dar	testimonio

activo,	139

a	través	de	vivir	el	evangelio,	143–144,	149



como	Disciplina	Espiritual,	141–142

como	responsabilidad,	138–146

contexto	para	el,	130

crear	oportunidades	para	el,	138–146

definición,	130

éxtasis	del,	129

hablar,	143–145

importancia	del,	133–134,	150–151

integridad	del,	148–151

intencional,	141–143,	145–146

las	expectativas	de	Dios	acerca	del,	130–132,	145–146

la	vida	como	una	herramienta	de,	139–146,	147

métodos	de,	130,	132,	143

palabras	para	el,	145–147

planear	para	el,	149–151

poder	para	el,	131,	134–138,	147

preparación	para	el,	141–142

recibir	poder	para	el,	132–138

renuencia,	129

reuniones	en	casa,	143–144

temor	del,	133–134,	146



tiempo	para	el,	139–141

éxito,	52–55,	77–78

en	el	evangelismo,	134–135

en	negocios/finanzas,	207

experiencia	de	Dios,	5,	7,	14,	17,	92–93,	99–102

expresión	artística,	69,	105–106

Fariseos,	12,	132,	214,	215,	229,	300

favor	de	Dios,	218–219

fe,	135,	219,	255,	275–276,	300,	334

crisis	de,	267–268

del	escuchar	el	evangelio,	136

dones	de,	26

en	escribir	un	diario,	283

en	la	adoración,	128

fortalecimiento	de	la,	44–45,	108–109

inicial,	26

registro	escrito	de,	285

silencio	y	retiro	para	expresarla,	249–250

fidelidad,	192

filisteos,	223



Fleming,	Jean,	246,	311,	332

Ford,	Henry,	207

fraternidad,	5,	245–246

con	Dios,	169–170,	270–271,	322

conversacional,	349n4

papel	en	el	mantenimiento	de	las	Disciplinas	Espirituales,	321–325

fruto	del	Espíritu,	6

fuentes	de	información,	342n7

fuerza	de	voluntad,	218

Gabriel,	254

generosidad,	190–192

gloria	de	Dios,	207–230

glotonería,	175,	239

Gould,	Glenn,	253

gozo,	6,	158–159,	182–183

grabaciones,	27,	38,	122,	309–310

gracia,	21,	128,	235,	269–270

crecimiento	en	la,	5

Disciplinas	Espirituales	y	la,	12–15,	317–318

encontrarla	a	través	de	la	disciplina,	31



medios	de,	230

oportunidades	para	recibirla,	12,	90–91,	235,	239–240

perdón	y	la,	182

salvación	y	la,	179–180.	Vea	también	salvación

Graham,	Billy,	255–256

gran	comisión,	la,	46,	131,	139–140

gratitud,	108,	112,	157–158

grupos	de	estudio	bíblico,	37–38

guerra	espiritual,	91

Guest,	John,	331–332

guía	de	Dios,	221–223

guías	de	estudio,	310

Guibeá,	batallas	en,	222

guitarra,	tocar	la,	1–2,	19,	21,	284,	332

Habacuc,	248

habilidad	personal,	41–42,	165

hábitos,	5,	7,	47,	260,	313

hablar	con	Dios.	Vea	oración

habla	y	hablar,	143–145,	245,	249–250

control	del,	258–259



Hall,	Joseph,	70–72

Halverson,	Richard,	41

hambre,	3,	217–219,	236–237,	342n3(2).	Vea	también	ayuno

Harris,	Howell,	264–265

Havner,	Vance,	23

Hendricks,	Howard,	72–73

Henry,	Matthew,	97,	123,	237

hijos,	263,	308–309

hipocresía,	118,	120,	162,	216

Hobbes,	Thomas,	182

holgazanes,	181

honrar	a	Dios,	119

Hopkins,	Samuel,	303

horario,	165–166,	315–316,	345n15.	Vea	también	tiempo

hospitalidad,	144–145,	165–166

Houston,	Thomas,	296–297

Hughes,	R.	Kent,	153

humildad,	147

ayuno	es	expresión	de,	228–23,	234–235

de	los	sabios,	301

es	motivo	de	servicio,	161–163



Huntingdon,	Lady,	11

iglesia,	121–124

asistir	a	la,	26

edificios,	262,	264

involucrarse	en	una,	5–6

servicio	y	la,	165–166

tiempo	de	«reunión	de	familia»,	28–29

ilustraciones,	64–65

imágenes,	64–65,	69

imaginación,	51

incredulidad,	134–135,	137,	141,	254

independencia,	231–232

indispensabilidad,	247–248

infierno,	184

información,	sobrecarga	de,	57

integridad,	192–193

interacción	con	los	demás,	11,	245–246

intercesión,	100

Internet,	27,	32,	38,	181,	258,	294–295.	Vea	también	tecnología

intimidad	con	Dios,	92–93,	124



introspección,	231–232,	277–279,	287–290,	297

Isaac,	97–98

Isaías,	160–161,	169–170

Jeremías,	252,	275

Jerjes,	226

Jesucristo.	Vea	también	Dios;	Espíritu	Santo

adoración	por	medio	de,	112–113

como	culminación	de	las	Escrituras,	66–67

como	ejemplo	de	disciplina,	15–16,	21,	206–207

como	persona,	89

como	siervo,	171–172

conformidad	a,	10,	42–43,	53.	Vea	también	semejanza	a	Cristo;	piedad

cuerpo	de.	Vea	iglesia

encontrarlo	en	las	Escrituras,	32

en	silencio	y	retiro,	247–248,	256

humanidad	de,	67

humildad	de,	161

nuestra	necesidad	de,	21

oraciones	de,	91–92,	102–103

perfección	de,	3



presencia	de,	80

propósito	de,	275–276

rectitud	de,	3,	109,	128

regreso	de,	2

revelación	de	Dios	en,	115

salvación	por	medio	de.	Vea	salvación

seguirlo,	15

sobre	el	trabajo	como	comida,	168

sumisión	a,	117

sus	ayunos,	209,	233–234,	240

su	uso	de	ilustraciones,	64–65

su	uso	de	tiempo,	174,	316–317

victoria	de,	328–329

Joel,	221

Jonás,	213,	227–228

Jonatán,	223–24

Josafat,	213,	225

José,	186

Josué,	52,	170

Juan,	89,	177,	322

Juan	el	Bautista,	212,	215



judíos,	213–214

Judson,	Adoniram,	268–269

Juliana	de	Norwich,	9–10

justificación,	66

de	Jesucristo,	3,	109,	128

personal,	3,	171–172

práctica	de	la,	215–217

Karl	G.	Jansky	Very	Large	Array	(VLA),	87–88

Kehl,	D.	G.,	110

Keswick,	teología	de,	339n4

koinonía,	322–323

labor,	160–161

L’Abri,	268

Landry,	Tom,	14–15

Lázaro,	183–184

lectura,	307–309

acerca	de	la	oración,	103–104,	107–108

aprender	a	través	de	la,	308–313

recreativa,	313



lectura	de	la	Palabra	de	Dios,	26–27,	29–34

adoración	y	la,	115–116

en	Braille,	33–34

en	voz	alta,	28,	30–31

éxito	en	la,	31–32

frecuencia	de,	29

meditación	y	la,	33,	59–61,	75–76.	Vea	también	meditación;	métodos	de
meditación

memorización	y.	Vea	memorización	de	las	Escrituras

plan	para,	32–33

recordar	lo	que	ha	leído,	1–42

registrar	sus	avances	en,	33

tiempo	para,	31–32

Lee,	R.	G.,	64

LeTourneau,	R.	G.,	201

Lewis,	C.	S.,	136

Lewis,	Jo,	308–309

ley,	66

liberación,	225–227

libertad,	19–21,	163,	331–332

Lincoln,	Abraham,	213



llanto,	225

Lloyd–Jones,	D.	Martyn,	11,	173,	211,	235,	305,	314

lucha,	325–329

Lutero,	Martín,	11,	90

MacArthur,	Jr.,	John,	273

Macedonia,	190–191,	194

Madison,	James,	213

madres,	338n1

madurez	espiritual,	8,	11,	307,	322

maldad,	174–175

Manton,	Thomas,	97–98

mapeo	mental,	74–75

Maravich,	Pete,	333–334

Mardoqueo,	226

Marsden,	George,	288

Mateo,	215

Mather,	Cotton,	278

mayordomía,	7,	173–207.	Vea	también	administración

de	las	pertenencias	de	Dios,	186–187

del	dinero,	182–204



del	tiempo,	174–184

meditación,	50–76,	336n6

actividad	mental	durante	la,	50–51

adoración	y	la,	115–116

analogía	de	la	bolsita	de	té,	52

aprender	a	orar	y	la,	95–102

beneficios	de	la,	2,	50–60

cómo	hacerlo	de	forma	cristiana,	60–76

compromiso	a	la,	83–84

enfocada	en	la	verdad,	119–120

enfocar	los	pensamientos	durante	la,	62,	71–72

en	la	Palabra	de	Dios,	336n6

en	las	características	de	Dios,	336n6

en	las	obras	de	Dios,	336n6

en	qué	enfocarla,	51,	336n6

escribir	un	diario	y	la,	259

Espíritu	Santo	en	la,	67–68

frutos	de	la,	52–58

guía	para	la,	71–72

lectura	de	la	Palabra	de	Dios	y	la,	33,	59–61,	74–75

memoria	y	la,	59



memorización	de	las	Escrituras	y	la,	45–47,	49–50,	81

oración	y	la,	95–102

para	discernir	la	aplicación	de	la	Palabra	de	Dios,	80–81

para	la	asimilación	de	las	Escrituras,	55–56

promesa	de	éxito	y	la,	52–55

propósito	de	la,	78,	80–81

tiempo	para	la,	54–55,	75–76,	83–84

transición	a	la	oración,	100–101

memoria,	41–43,	54–55,	59,	75,	177

memorizar	las	Escrituras,	20,	41–43,	43–50

beneficios	de,	43–46

consejería	y	el,	45

dar	testimonio	y	el,	45

dibujar	recordatorios	visuales,	48

escribir	los	versículos,	48

habilidad	para	hacerlo,	47

medio	para	la	guía	de	Dios,	45–46

meditación	y	el,	46,	49–50,	68–69,	80–81

métodos	para,	47–50

motivación	para,	47

objetivo	de,	50



palabra	por	palabra,	48–49

para	fortalecer	la	fe,	44–45

planes	para,	47–48,	83

poder	espiritual	que	deriva	de,	43–44

rendir	cuentas	por,	49

repaso,	49–50

métodos	de	meditación

buscar	aplicaciones	para	el	texto,	65

buscar	un	denominador	común	entre	textos	distintos,	73

crear	una	expresión	artística	del	texto,	69

descubrir	un	mínimo	de	perspectivas	acerca	del	texto,	73

escoger	un	texto	de	las	Escrituras,	60–61

formular	principios	del	texto,	63–64

hacer	énfasis	en	diferentes	palabras,	62–63

hacer	las	preguntas	de	Filipenses	acerca	del	texto,	69–70

hacer	las	preguntas	de	Joseph	Hall	acerca	del	texto,	70–72

ilustraciones	e	imágenes,	64–65

mapeo	mental,	74–75

memorizar	el	texto,	68–69

orar	mientras	lee,	67–68

preguntar	cómo	señala	el	texto	a	Jesús,	66–67



preguntar	cómo	señala	el	texto	al	evangelio,	65

preguntar	qué	dice	el	texto	acerca	de	un	problema	o	interrogante	actual,	73–74

preguntar	qué	interrogante	responde	el	texto,	67

preguntar	qué	problema	resuelve	el	texto,	67

reescribir	usando	sus	propias	palabras,	63

seleccionar,	61–62

Milton,	John,	314

ministerio,	11

del	evangelismo,	131–132

de	oración,	165

de	servicio,	155

importancia	de	la	predicación,	27

público,	127

video,	122

misericordia,	21,	91,	165

Misión	al	Interior	de	China,	257

Moisés,	52,	156,	212–213,	343n4

monólogo	interno,	245

Moody,	D.	L.,	31

Moon,	Lottie,	11

Morgan,	Edmund	S.,	278



Morgan,	J.	P.,	207

motivos	correctos,	actuar	con	los,	6–7

muerte,	154–155,	178

dolor,	223–225

preparación	para	la,	80,	183,	204–205

valoración	del	tiempo	en	el	momento	de	la,	182–183

Müller,	George,	11,	99–102,	104,	122

diario	de,	286–287

sobre	la	meditación,	56

sobre	la	ofrenda	regular,	201,	202

sobre	la	oración,	108

Murray,	Andrew,	94,	104–105,	339n4

música,	249

necesidades,	196–198

comunicarlas,	198–199

de	los	demás,	231–233

necios,	181

Nehemías,	159,	221,	230–231

Newton,	John,	157

no	creyentes,	140–145



Nuevo	Testamento,	13

obediencia,	53–54,	59–60,	79,	169,	303

ayuno	y	la,	238–239

como	motivo	de	servicio,	157

compromiso	a	la,	227

con	el	dinero,	185

de	Jesucristo,	3

responsabilidad	y	la,	257

objetivos,	supervisarlos,	287–290

obligación,	159,	195

obra	misionera,	23,	99,	129,	256–257

apoyar,	146,	187

obras

buenas,	169,	278

de	Dios,	231,	158,	282–284

salvación	y	las,	37,	160–161,	179–180,	326

observación,	258

ociosidad,	156

ofrendar,	116,	207.	Vea	también	dinero

actitud	hacia	el,	195–196



alegremente,	195

amor	como	motivo	de,	193–194

como	acto	de	adoración,	187–189

de	forma	legalista,	193–195

enemigos	del,	203

en	respuesta	a	necesidades,	196–198

expectativas	de	Dios	acerca	del,	214–216

generosamente,	190–192

muestra	de	fe	en	la	provisión	de	Dios,	189–190

muestra	de	la	confianza	espiritual,	192–193

planear	para,	199–202

porcentaje,	200–202

por	obligación,	196,	202

recibir	de	vuelta,	202–204

resultados	de,	202–204

riesgos,	189–190

sacrificialmente,	190–192

sistemáticamente,	199–202

voluntariamente,	196

ofrendas,	189,	198

oración,	7,	87–110,	320–321,	349n4



adoración	y	la,	116

al	leer	un	texto	de	las	Escrituras,	339n7

aprender,	93–104,	104–105

ayuno	y	la,	219–221

como	trabajo	pesado,	2

como	prioridad,	89–91

como	privilegio,	91

como	una	conversación	con	Dios,	91–92

como	una	relación	con	Dios,	91

deseo	y	poder	para	la,	92–93

Dios	la	oye,	88,	109

eficaz,	94,	98–99

ejemplos	de,	102–103

enfocar	la	mente,	248–249

escribir	un	diario	y	la,	283–284

expresada	en	palabras,	250–251

las	expectativas	de	Dios,	88–93,	214

leer	acerca	de	la,	103–104,	107–108

meditación	y	la,	95–102

ministerio,	165

motivos	de,	105,	108



para	otra	persona,	142

perseverancia	en	la,	108–110

planes	para	la,	106–107

propósitos	de	la,	109

repetición	sin	sentido,	103

requisito	de	la,	88–89

respuestas	de	Dios,	92,	99,	104–106,	282–283

significativa,	93

silencio	y	retiro	para	la,	245,	261

sin	cesar,	89–90

sobre	las	Escrituras,	96

ordenanzas,	349n4

orfanatorio,	99

orgullo,	156

Overseas	Missionary	Fellowship,	257

Owen,	John,	107,	256

Pablo,	12–13,	79,	248

en	Berea,	35

sobre	el	intelecto	individual,	42

sobre	el	tiempo,	174



sobre	el	uso	de	ilustraciones,	65

sobre	la	labor	del	servicio,	167–168

su	ayuno,	212,	222

su	estudio	de	las	Escrituras,	27

paciencia,	108

Packer,	J.	I.,	85–86,	165,	323–324,	329

Palabra	de	Dios.	Vea	Escrituras,	las

palabras,	147

Palmer,	Gordon,	308–309

parafrasear,	63

parentesco,	191–192,	338n1

pasatiempos,	7

paz,	3

pecado,	157–158

admitirlo,	224

afinidad	por	el,	156,	290–291,	327

ayuno	y	el,	228,	231–232

dolor	por	el,	223–225

efectos	en	la	oración,	105

engañados	por	el,	324–325

evangelismo	y	el,	148–149



nacional,	226

pago	por	el,	224

salvación	del,	252

Pedro,	38–39,	76

pena	de	muerte,	241

pensar	ordenadamente,	57

Pentecostés,	45,	197

perdón,149

como	motivo	de	servicio,	160–161

por	gracia,	182

por	tiempo	mal	usado,	179

pereza,	36,	156,	297,	313,	317,	320,	332

perseverancia,	19–21,	218,	296,	315–334

en	la	adoración,	120–121

en	la	memorización	de	las	Escrituras,	50

en	la	oración,	105,	108

en	las	Disciplinas	Espirituales,	315–334

persistencia,	108–110

personas	como	catalizadores	de	cambio,	11

perspectivas	nuevas,	72–73,	254–256

el	mapeo	mental	y	las,	75



escribir	un	diario	y	las,	286–287

pertenencias,	185–187

Phelps,	Austin,	259

piedad,	4,	10,	173.	Vea	también	semejanza	a	Cristo

a	través	del	Espíritu	Santo,	318–321

búsqueda	de	la,	151,	170,	330,	349n4

conocimiento	de	la,	305–307

crecimiento	en	la,	5,	125–126,	291,	305–306,	320

desarrollo,	secuencia	de	la,	20–21

Disciplinas	Espirituales,	necesarias	para	la,	7–8,	11

efectos	sobre	el	cuerpo	de	creyentes,	323–324

en	el	habla,	257–259

libertad	en	la,	19–20

obstáculos	a	la,	175

oposición	a	la,	325–329

poder	de	la,	137–138

propósito	de	la,	4

tiempo	para	desarrollarla,	177–178

Piper,	John,	215,	219,	220,	231,	234,	236,	240

planear,	178,	262

Plummer,	Rob,	344n11



poder,	12–13,	292,	319

de	la	piedad,	137–138

del	Espíritu	Santo,	14–15,	289,	291

del	evangelio,	136–137

de	memorización	de	las	Escrituras,	43–44

para	el	servicio,	169–170

para	evangelizar,	132–138,	147

para	la	oración,	92

Pony	Express,	153–154

Potifar,	185

práctica,	1–2,	10,	94

Pratt,	Josiah,	277–278

predestinación,	2

predicación,	27,	155,	349n4

adoración	y	la,	116

escucharla,	5,	26–29,	37–38

preguntas	y	preguntar,	67,	69–70,	73–74,	81–82

prioridad(es),	318,	330

oración	como	una,	89,	90,	92

servicio	como	una,	154

supervisión,	287–290



privacidad,	245.	Vea	también	silencio	y	retiro

problemas,	67,	73–74

productividad,	18–19,	56

profundidad	espiritual,	259

promesas	de	Dios,	59–60,	77,	80

en	la	meditación,	55

éxito,	52–53

honrarlas,	45

respuestas	a	la	oración,	104–107

propósito	de	la	piedad,	4,	26,	109,	184

Disciplinas	Espirituales	y	el,	6–7,	8–15,	259,	276

prosperidad,	52–54,	56,	77–78

protección,	225–227

providencia,	251,	336n6

publicidad,	308

puritanos,	29,	96,	102,	329

radio,	27,	38,	260,	335n1(2)

receptor	de	señales	de	radio,	87

recompensa,	330–331

calculación	de,	179–180,	183



de	ayunar,	216,	238

de	ofrendar,	203

recreación,	206,	312

recursos,	administración	de,	186

referencias	cruzadas,	36

regla	de	las	diez	mil	horas,	19–20

relaciones,	206,	231–232,	244–245

con	Dios,	89–90

remordimiento,	183

rendición	de	cuentas,	49,	279,	330–331

a	uno	mismo,	289–290

por	el	uso	de	dones	o	talentos,	180

por	el	uso	del	tiempo,	179–181,	205–207

renovación,	260–261

reputación,	11,	162

resentimiento	al	dar,	195

responder	a	Dios,	82–83,	85,	113–117,	124

responsabilidad(es),	317

de	aprovechar	el	tiempo,	180

evangelismo	como	una,	129,	131–132

evitar	la,	181



obediencia	y	la,	257

silencio	y	retiro	y	nuestras,	265–266

sobrecarga	de,	315

restauración,	253–254

resumir	un	texto,	36

retiro,	el.	Vea	silencio	y	retiro

retiros,	260–261,	262

reunión	para	la	adoración,	120–124

reverencia,	28

riquezas	espirituales	192

rito,	118–119,	237

Roberts,	Bolivar,	154

Roberts,	Maurice,	75,	276,	282,	291

ruido,	248–249,	261

rutinas,	126,	260

Ryle,	J.	C.,	109–110

sabiduría,	57,	58,	103

aprendizaje	y	la,	301–303

edad	y	la,	307

humana,	105



mundana,	42,	243

sacerdocio	de	los	creyentes,	132

sacrificio,	191–192

Salomón,	181

salvación,	93,	158,	270

buscarla	a	través	del	silencio	y	el	retiro,	252–253

calificaciones	para	la,	3,	300

efectos	de	la,	274

merecerla,	159,	334

obras	y	la,	37,	160–161,	179–180

por	gracia,	184,	204–205

preparación	para	la,	176,	182–183

tiempo	y	la,	176,	182,	183

Samuel,	157–158

sanación,	248

Santiago,	65

santidad,	la,	15,	115.	Vea	también	semejanza	a	Cristo;	piedad

búsqueda	de,	3–4

crecimiento	en,	12

santificación,	37,	126

Saúl,	223,	224



Saulo	de	Tarso,	221

Schaeffer,	Francis,	267–268

semejanza	a	Cristo,	2–3,	317.	Vea	también	piedad

búsqueda	de	la,	53,	319

como	meta,	10,	59,	314

crecimiento	en	la,	128,	185

humildad	y	la,	163

oración	y	la,	88

servicio/servir,	6,	153–172,	349n4

adoración	y	el,	169

alegría	como	motivo	de,	158–160

amor	como	motivo	de,	156,	163

como	carga,	158,	159

como	obligación,	159

como	prioridad,	154

como	privilegio,	159

costo	del,	154,	167

culpa	como	motivo	de,	160–161

disciplinado,	165,	166

disponibilidad	para	el,	170–171

dones	de,	143,	164–169



energía	para	el,	167–168

entusiasmo	en	el,	154–155

esfuerzo	en	el,	154,	166–169

expectativa	en	el,	156–163

gratificación	del,	168–169

gratitud	como	motivo	de,	157–158

humildad	como	motivo	de,	161–163

modos	de,	156–157

motivos	de,	157–163

muerte	y	el,	154–155

obediencia	como	motivo	del,	157

perdón	como	motivo	de,	160–161

poder	para,	169–170

valor	del,	168–169

sexo,	abstener	del,	342n1

Shaw,	Harold,283

Shaw,	Luci,	283

Shepherd,	Thomas,	291

siervos,	167,	171–172

Silas,	35

silencio	y	retiro,	5,	241–271



a	diario,	261,	266

al	aire	libre,	263

alejarse	para,	262

buscar	tiempos	para,	248

como	contexto	de	las	Disciplinas	Espirituales,	344n11

como	Disciplina	Espiritual,	7

compensarse	las	responsabilidades	para	hacerlo	posible,	265–266

deseo	por	el,	244

estar	a	solas	con	Dios,	247–248

explicación	del,	245–246

importancia	del,	246

lugares	para	el,	262–263

otras	Disciplinas	Espirituales	y	el,	258–259,	266–267

para	aprender	control	de	la	lengua,	257–259

para	buscar	la	voluntad	de	Dios,	256–257

para	buscar	salvación,	252–253

para	expresar	la	adoración,	249–250

para	expresar	la	fe,	250–252

para	la	restauración,	253–254

para	minimizar	distracciones,	248–249

para	recuperar	la	perspectiva	espiritual,	254–256



para	seguir	el	ejemplo	de	Jesús,	247–248

planear	tiempos	de,	262,	266–267

razones	para	el,	246–259

«retiros	de	un	minuto»,	260–261

sugerencias	para	el,	260–266

tiempos	prologados	de,	262,	267–269

valor	terapéutico	del,	253–254

sinceridad,	118

Small,	Jimmy,	171

Smith,	David,	230,	235–236

socializar,	245–246,	322–323

soledad,	254

soñar	despierto,	61–62

Sproul,	R.	C.,	36,	304

Spurgeon,	Charles	H.,	11

sobre	escribir	un	diario,	283

sobre	evangelismo,	149–150

sobre	oración,	109

sobre	retiro,	252

sobre	servicio,	160–161

sobre	T.	Watson,	78–79



Sumner,	Robert	L.,	33–34

superficialidad,	75

súplica,	100

Taylor,	Hudson,	256–257

tecnología,	246,	249,	259

aprendizaje	y	la,	304

escribir	un	diario	y	la,	294–295

personal,	253

telescopios,	87

temor,	133–134,	147,	209,	238

Templeton,	Chuck,	255

tentación,	233,	234,	247,	327

testimonio,	285

Thomas,	Geoffrey,	38–39,	124

tiempo,	174–184,	315,	332

aprovecharla	sabiamente,	174–184

asignado	por	Dios,	179

a	solas	con	Dios,	259.	Vea	también	silencio	y	retiro

brevedad	del,	177

despreciarla,	181–182



duración	del,	177–178

incertidumbre	de	lo	que	nos	queda,	178

ladrones	del,	174

le	pertenece	a	Dios,	184

para	el	evangelismo,	139–140

para	la	lectura	bíblica,	31–32

pasaje	del,	177–178

perderlo,	179,	181–182

preparación	para	la	eternidad,	175–177,	204

recuperación	del,	179

rendiremos	cuentas	por	nuestro	uso	del,	179–180,	205

valorada	en	el	momento	de	muerte,	182–183

valor	en	la	eternidad,	183–184

tiempo	libre,	316

Tolomeo	I,	313

Toon,	Peter,	98–99

Tozer,	A.	W.,	126,	169–170,	263,	266,	299

trabajo,	12,	36,	174,	290–291

arduo,	167,	326

como	comida,	168

en	el	servicio,	160–161,	166–167



esfuerzo	en	el,	167–168,	290–291

monótono,	161

pesado,	1,	2,	21

transformación,	8,	56,	171,	305

Trotman,	Dawson,	11,	47,	49,	263–264

«Una	apuesta»	(Chéjov),	241–244

vanidad,	239

verdad,	117–121,	184,	300

Voltaire,	182

voluntad	de	Dios,	206,	256–257

Wallis,	Arthur,	220,	221

Watson,	Thomas,	55,	78,	79,	325

Watts,	Wayne,	187–188

Wesley,	Charles,	263

Wesley,	John,	214,	263

Wesley,	Susanna,	263–265

White,	Jerry,	166

Whitefield,	George,	11,	250,	264,	289–290



Zacarías,	254

Zaqueo,	14


	Cover Page
	Cubierta
	Portada
	Derechos de autor
	Contenido
	Agradecimientos
	Prólogo
	Capítulo 1: Las Disciplinas Espirituales... para la piedad
	Capítulo 2: La asimilación de la Biblia (Parte 1)... para la piedad
	Capítulo 3: La asimilación de la Biblia (Parte 2)... para la piedad
	Capítulo 4: La oración... para la piedad
	Capítulo 5: La adoración... para la piedad
	Capítulo 6: La evangelización... para la piedad
	Capítulo 7: El servicio... para la piedad
	Capítulo 8: La mayordomía... para la piedad
	Capítulo 9: El ayuno... para la piedad
	Capítulo 10: El silencio y el retiro... para la piedad
	Capítulo 11: Escribir un diario... para la piedad
	Capítulo 12: Aprender... para la piedad
	Capítulo 13: La perseverancia en las Disciplinas... para la piedad
	Notas
	Acerca del autor
	Índice de referencias bíblicas
	Índice de temas

