DISCIPLINAS
ESPIRITUALES

PARA LA

TN
f
t

B .
|

I

e = BT

i
i
i
£
5
k

T

8 eﬂ

NA_LD S WHITN“E

"'lk

AR
}i
[

PREFACIO POR l. I. PACKER

g T ¥ c
) F 4 L | -1
p st e e T c

"':i_ = ety e T T A
T e —— =

R =iy pae=. T

B
-

LT e

= N




DISCIPLINAS
ESPIRITUALES

PARA LA

TN
f
t

B .
|

I

e = BT

i
i
i
£
5
k

T

8 eﬂ

NA_LD S WHITN“E

"'lk

AR
}i
[

PREFACIO POR l. I. PACKER

g T ¥ c
) F 4 L | -1
p st e e T c

"':i_ = ety e T T A
T e —— =

R =iy pae=. T

B
-

LT e

= N




DISCIPLINAS
ESPIRITUALES

PARA LA

a8 ULl 2

CRISTIANA‘E

S

&
.

— m—i-.wq =

s, R T U
s L SR ;

“mﬂk
:-*- ‘k -

¥

|y
i

TR T

-

":.‘-'-""-_'F-'-é-ﬁﬂ-!:-#-:wﬁ.-:—_ S
| - = .

[
i
o ‘d et
"U_.-‘.;u F—’."’-“'L l—.,.ll".. TR e %M

T;?ﬂﬂa!e“f}{ausei’uﬁﬁ&;;, -
&raimMLMﬂf

s T

Fes car
PR P







NavPress es el ministerio editorial de Los Navegantes,
una organizacion cristiana internacional y lider en el
desarrollo espiritual. NavPress esta dedicada a ayudar
a la gente a crecer espiritualmente y a disfrutar de
vidas con proposito y esperanza, mediante recursos
personales y de grupo que estan fundamentados en la
Biblia, que son culturalmente pertinentes y altamente
practicos.

Para mas informacion, visite www.NavPress.com.

Disciplinas espirituales para la vida cristiana

Un recurso de NavPress publicado por Tyndale House Publishers, Inc.

Originally published in the U.S.A. under the title Spiritual Disciplines for the
Christian Life by Donald S. Whitney. Copyright © 1991, 2014 by Donald S.
Whitney.

Spanish edition © 2016 by Tyndale House Publishers, Inc., with permission of
NavPress. All rights reserved.

Originalmente publicado en inglés en EE.UU. bajo el titulo Spiritual Disciplines
for the Christian Life por Donald S. Whitney. © 1991, 2014 por Donald S.
Whitney.



Edicién en espafiol © 2016 por Tyndale House Publishers, Inc., con permiso de
NavPress. Todos los derechos reservados.

NAVPRESS y el logotipo de NAVPRESS son marcas registradas de NavPress,
Los Navegantes, Colorado Springs, CO. La ausencia del simbolo ® con relacion
a las marcas de NavPress u otras partes no indica ausencia de registro de esas
marcas. TYNDALE y el logotipo de la pluma son marcas registradas de Tyndale
House Publishers, Inc.

Imagen de la portada por Shutterstock. Todos los derechos reservados.

Traduccion al espafiol: Adriana Powell Traducciones

El texto biblico sin otra indicacion ha sido tomado de la Santa Biblia, Nueva
Traduccion Viviente, © Tyndale House Foundation, 2010. Usado con permiso de
Tyndale House Publishers, Inc., 351 Executive Dr., Carol Stream, IL 60188,
Estados Unidos de América. Todos los derechos reservados.

Los versiculos biblicos indicados con NVTI han sido tomados de la Santa Biblia,
Nueva Version Internacional® NVI®. © 1999 por Biblica, Inc.® Usado con
permiso. Todos los derechos reservados mundialmente.

Los versiculos biblicos indicados con DHH han sido tomados de la version Dios
habla hoy ®, © 1966, 1970, 1979, 1983, 1996 por Sociedades Biblicas Unidas.
Usado con permiso. Todos los derechos reservados.



Los versiculos biblicos indicados con RVR60 han sido tomados de la version
Reina-Valera © 1960 Sociedades Biblicas en América Latina; © renovado 1988
Sociedades Biblicas Unidas. Usado con permiso. Todos los derechos reservados.

Los versiculos biblicos indicados con RVC han sido tomados de la version Reina
Valera Contemporanea © 2009, 2011 por Sociedades Biblicas Unidas. Usado
con permiso. Todos los derechos reservados.

Los versiculos biblicos indicados con LBLA han sido tomados de LA BIBLIA
DE LAS AMERICAS®, © 1986, 1995, 1997 por The Lockman Foundation.
Usado con permiso. Todos los derechos reservados.

El versiculo biblico indicado con NASB ha sido tomado de la New American
Standard Bible®, © 1960, 1962, 1963, 1968, 1971, 1972, 1973, 1975, 1977,
1995 por The Lockman Foundation. Usado con permiso.

Algunas de las historias anecdoticas de este libro son de la vida real y se
incluyen con el permiso de las personas involucradas. Todas las demas
ilustraciones son una combinacion de situaciones reales, y cualquier parecido
con personas vivas o fallecidas es pura coincidencia.

Library of Congress Cataloging-in-Publication Data

ISBN 978-1-4964-1131-0

Build: 2017-10-11 16:17:42



CONTENIDO

Agradecimientos

Prologo

Capitulo 1: Las Disciplinas Espirituales... para la piedad

Capitulo 2: L.a asimilaciéon de la Biblia (Parte 1)... para la piedad

Capitulo 3: L.a asimilaciéon de la Biblia (Parte 2)... para la piedad

Capitulo 4: La oracién... para la piedad

Capitulo 5: La adoracion... para la piedad

Capitulo 6: L.a evangelizacion... para la piedad

Capitulo 7: El servicio... para la piedad




Capitulo 8: I.a mayordomia... para la piedad

Capitulo 9: El ayuno... para la piedad

Capitulo 10: El silencio y el retiro... para la piedad

Capitulo 11: Escribir un diario... para la piedad

Capitulo 12: Aprender... para la piedad

Capitulo 13: La perseverancia en las Disciplinas... para la piedad

Notas

Acerca del autor

Indice de referencias biblicas

Indice de temas




AGRADECIMIENTOS

Doy las gracias a todos los pastores, maestros, lideres de estudios biblicos,
ministros para solteros, estudiantes universitarios y jévenes, y todos los demas
discipuladores de todas las iglesias locales que usaron la primera edicion de este
libro.

Gracias a todos los estudiantes que han cursado conmigo la clase de «Disciplinas
espirituales personales» en el seminario y que leyeron la version original de este
libro como parte del estudio del curso.

Gracias a todos los alumnos de institutos, universidades, seminarios y otras
instituciones educativas que lo han estudiado como libro de texto.

Gracias a todas las personas que, en todo el mundo, han leido el libro en una de
las versiones traducidas a otros idiomas.

Gracias a todos los que han leido un ejemplar digital de la edicion original.
Gracias a quienes han escuchado la version en audio del libro en inglés.

Gracias a los muchos amigos dentro y fuera de NavPress que me ayudaron con
la publicacion original y con la revision de este libro. Yo sé quiénes son. Y sobre
todo, el Sefior lo sabe (Hebreos 6:10).

Gracias a Caffy, que pacientemente soportd mucho para que yo pudiera escribir
este libro, y a ambas, Caffy y Laurelen (que no habia nacido cuando lo escribi
por primera vez), que pacientemente soportaron mucho para que pudiera
revisarlo.

Me siento conmovido y honrado por todos ustedes.

En todos los casos, que el Sefior traiga muchos frutos duraderos en sus vidas por
medio de este libro.



PROLOGO

Me pidieron que escribiera el prologo de este libro antes de verlo. Ahora,
después de haberlo leido, creo que de todas maneras me habria ofrecido para esta
tarea, para dejar constancia de que quiero recomendar a todos los cristianos que
lean lo que Don Whitney escribid; de hecho, que lo lean tres veces, con un
intervalo de un mes (definitivamente no menos, e idealmente, creo yo, no mas)
entre una lectura y otra. Esto no solo le permitira meterse de lleno en el libro,
sino que, ademas, le brindara una imagen realista en cuanto a su seriedad, o la
falta de ella, como discipulo de Jesus. Su primera lectura le mostrara varias
cosas en particular que deberia empezar a hacer. En la segunda y tercera lecturas
(para las que deberia elegir una fecha el dia que haya finalizado la lectura
anterior), se encontrara examinando lo que ha hecho y cémo le fue al hacerlo.
Eso le hara muy bien, aun si al principio el descubrimiento sea un poco
impactante.

Desde que Richard Foster tuvo éxito con su Alabanza a la disciplina, discutir las
diversas disciplinas espirituales se ha convertido en un elemento esencial del
habla cristiano conservador en Estados Unidos. Esto es algo bueno. La doctrina
de las disciplinas (en latin, disciplinae, que significa «cursos de aprendizaje y
entrenamiento») realmente es la reafirmacion y la prolongacion de la ensefianza
protestante clasica sobre los medios de la gracia (la Palabra de Dios, la oracion,
la comuniodn, la Cena del Sefior). Las bases espirituales de Don Whitney se
afianzan, afortunadamente, en la sabiduria de la Biblia —como explicaron en
detalle los puritanos y los maestros evangélicos mas antiguos—, y €l marca el
camino de la disciplina con un estilo firme. Los cimientos que pone son
evangélicos, no legalistas. En otras palabras, nos llama a buscar la piedad
practicando las disciplinas con gratitud por la gracia que nos ha salvado, no
como un esfuerzo para buscar la justicia propia o mejorar nuestra condicion. Lo
que €l edifica sobre estos cimientos es tanto beneficioso como sélido. En verdad,
nos muestra el camino de la vida.

Si, entonces, como cristiano, usted realmente quiere ser auténtico con su Dios, y
superar la etapa de andar con juegos con usted mismo y con é€l, este libro le
proporciona una ayuda practica. Hace siglo y medio, el profesor escocés
«Rabbi» Duncan mando6 a sus alumnos a leer al puritano John Owen sobre el



pecado que mora en nosotros, con la advertencia: «Pero, caballeros, preparense
para el cuchillo». Al cederle el espacio a Don Whitney, yo le diria a usted:
«Ahora, amigo, preparese para el entrenamiento». Y encontrara salud para su
alma.

—J. I. Packer



CAPITULO 1

LAS DISCIPLINAS ESPIRITUALES... PARA LA PIEDAD

La nuestra es una época indisciplinada. Las disciplinas antiguas se vienen
abajo... Sobre todo, se hace burla de la disciplina de la gracia como legalismo,
o es totalmente ajena para una generacion que, en gran medida, es analfabeta

en las Escrituras. Necesitamos la fuerza resistente del cardcter cristiano que
solo puede provenir de la disciplina.

V. RAYMOND EDMAN

La disciplina sin rumbo es un trabajo pesado.

Imaginese a Kevin, de seis afios, cuyos padres lo inscribieron en clases de
musica. Todas las tardes, después de la escuela, e incitado por su madre, camina
encorvado a la sala y rasguea las canciones que tiene que practicar pero que no
le gustan, mientras mira a sus compafieros que juegan al béisbol en el parque al
otro lado de la calle. Asi es la disciplina sin rumbo; es un trabajo pesado.

Ahora imagine que a Kevin lo visita un angel una tarde mientras él practica la

guitarra. En una vision, es transportado al Carnegie Hall. El angel le muestra a
un guitarrista virtuoso que esta dando un concierto. Generalmente lo aburre la

musica clasica, pero Kevin esta asombrado por lo que ve y escucha. Los dedos
del musico bailan sobre las cuerdas con fluidez y elegancia. Kevin piensa en lo
ineptas y toscas que se sienten sus propias manos cuando se detienen y vacilan
sobre las cuerdas. El virtuoso mezcla notas nitidas y altas en un aroma musical
que flota desde su guitarra. Kevin recuerda la disonancia, mondtona e irritante,
que sale torpemente de la suya.

Pero Kevin esta cautivado. Su cabeza se inclina hacia un costado mientras



escucha. Absorbe todo. Nunca imaginé que alguien pudiera tocar asi la guitarra.
—¢Qué te parece, Kevin? —pregunta el angel.
La respuesta es el «jVa-ya!» suave y lento de un nifio de seis afios.

La vision se esfuma y el angel esta nuevamente de pie frente a Kevin en la sala
de su casa.

—Kevin —dice el angel—, el musico maravilloso que viste eres tti dentro de
unos afios. —Luego, sefialando la guitarra, el angel declara—: jPero tienes que
practicar!

De pronto, el angel desaparece y Kevin se encuentra solo con su guitarra. ;Cree
usted que su actitud hacia la practica sera diferente ahora? Siempre y cuando
recuerde en qué va a convertirse, la disciplina de Kevin tendra un rumbo, una
meta que lo encaminara hacia el futuro. Si, implicara un esfuerzo, pero
dificilmente podria llamarsele trabajo pesado.

Cuando se trata de la disciplina en la vida cristiana, muchos creyentes se sienten
como se sentia Kevin con respecto a la practica de la guitarra: es una disciplina
sin rumbo. La oracion amenaza ser un trabajo pesado. El valor practico de
meditar en las Escrituras parece incierto. El verdadero propdsito de una
disciplina como el ayuno a menudo es un misterio.

Primero tenemos que entender en qué nos convertiremos. La Biblia dice acerca
de los elegidos de Dios: «Pues Dios conocio6 a los suyos de antemano y los eligio
para que llegaran a ser como su Hijo» (Romanos 8:29). El plan eterno de Dios
asegura que cada cristiano, al final, llegara a ser como Cristo. Seremos
transformados «cuando Cristo venga» de manera que «seremos como él» (1 Juan
3:2). Si usted ha nacido de nuevo (vea Juan 3:3-8), eso no es una vision; ese es
usted, cristiano, tan pronto como «Cristo venga.

Entonces, ¢por qué hablar de disciplina? Si Dios ha predestinado que seamos
como Cristo, ¢en donde encaja la disciplina? ¢Por qué no simplemente nos
desplazamos hasta la prometida semejanza a Cristo y nos olvidamos de la
disciplina?

Aunque Dios nos concedera la semejanza a Cristo cuando Jesus vuelva, mientras
tanto, él quiere que crezcamos hacia ella. No debemos simplemente esperar la



santidad; debemos buscarla. «Busquen la paz con todos», se nos ordeno en
Hebreos 12:14 (NVI), «y la santidad, sin la cual nadie vera al Sefior». Preste
especial atencion a lo que dice: Sin la santidad, es decir, la semejanza a Cristo o
la piedad, nadie vera al Sefior, sin importar cuantas veces haya ido a la iglesia,
con qué frecuencia se haya involucrado en actividades religiosas ni cuan
espiritual crea que es.

Es crucial, crucial, entender que no es nuestra bisqueda de la santidad lo que nos
habilita para ver al Sefior. Mas bien, el Sefior mismo es el que nos habilita para
ver al Sefior, no las cosas buenas que hacemos. Nosotros no podemos producir la
rectitud suficiente para causarle una buena impresion a Dios y ganar la entrada al
cielo. En cambio, podemos presentarnos ante Dios unicamente con la rectitud
que alguien mas, Jesucristo, logro. Solo Jesus vivio una vida lo suficientemente
buena para ser aceptado por Dios y ser digno de entrar al cielo. Y pudo hacerlo
porque €l era Dios encarnado. Tener una vida perfecta lo habilité para ser el
sacrificio que el Padre acepta en representacion de otros que, por el pecado, se
descalifican a si mismos para el cielo y para tener una relacion con Dios. Como
prueba de que Dios acepto la vida y el sacrificio de Jesus, Dios lo resucit6 de
entre los muertos. En otras palabras, Jests vivio una vida perfectamente recta, en
completa obediencia a los mandamientos de Dios, y lo hizo para darles el mérito
de toda esa obediencia y rectitud a aquellos que no habian cumplido con toda la
Ley de Dios, y murio por ellos en una cruz romana para recibir el castigo que
merecian por todos sus pecados contra la Ley de Dios.

Como consecuencia, todos los que se acercan a Dios confiando en que la persona
y la obra de Jesus arreglan su situacion con Dios reciben al Espiritu Santo (vea
Efesios 1:13-14). La presencia del Espiritu Santo hace que todos aquellos en los
que él mora tengan nuevos deseos santos que antes no tenian. Por ejemplo,
desean la Santa Palabra de Dios, la Biblia, que solia resultarles aburrida o
irrelevante. Tienen nuevos anhelos santos, como el anhelo de vivir en un cuerpo
sin pecado y de tener una mente que ya no sea tentada por el pecado. Ansian
vivir en un mundo santo y perfecto, con personas santas y perfectas, y ver, al fin,
al Unico al que los dngeles alaban perpetuamente diciendo: «santo, santo, santo»
(Apocalipsis 4:8). Esto es parte del corazon de todas las personas en las que
habita el Espiritu Santo. Por consiguiente, cuando el Espiritu Santo vive dentro
de alguien, esa persona comienza a valorar y a buscar la santidad. De esa
manera, como vimos en Hebreos 12:14, el que no se esfuerce por la santidad, no
vera al Sefior. La razon por la que esa persona no vera al Sefior en la eternidad es
porque ahora no conoce al Sefior, pues quienes lo conocen reciben su Espiritu



Santo, y todos aquellos en quienes mora el Espiritu Santo se ven impulsados a
buscar la santidad.

Por lo tanto, la pregunta apremiante que cada cristiano deberia hacerse es:
«¢;Como, entonces, debo dedicarme a la santidad, la santidad sin la que no veré
al Sefior? ;Como puedo llegar a ser mas semejante a Jesucristo?».

En 1 Timoteo 4:7 encontramos una respuesta clara: «Disciplinate a ti mismo para
la piedad» (LBLA). En otras palabras, si su meta es la piedad —y la piedad es su
meta si el Espiritu Santo mora en usted, pues él hace que la piedad sea su
proposito— ¢cémo puede, entonces, perseguir ese proposito? De acuerdo con
este versiculo, usted se disciplina a si mismo para la piedad.

Este versiculo es el tema de todo el libro. En este capitulo intentaré desarrollar
su significado; el resto del libro es un esfuerzo por aplicarlo de maneras
practicas. Me referiré a las formas biblicas con las que los cristianos se
disciplinan a si mismos en obediencia a este versiculo como Disciplinas
Espirituales. Sostendré que el tinico camino a la madurez y a la piedad cristiana
(término biblico, sinénimo de ser como Cristo y santidad) pasa por la practica de
las Disciplinas Espirituales. Haré énfasis en que la piedad es la meta de las
Disciplinas y que, cuando recordamos esto, las Disciplinas Espirituales se
convierten en un deleite, en lugar de un trabajo pesado.

LAS DISCIPLINAS ESPIRITUALES: ;QUE SON?

Las Disciplinas Espirituales[1] son aquellas practicas que se encuentran en las
Escrituras que promueven el crecimiento espiritual entre los que creen en el
evangelio de Jesucristo. Son los habitos de devocion y cristianismo experiencial
que el pueblo de Dios ha practicado desde los tiempos biblicos. Las Disciplinas
podrian describirse de varias maneras.

En primer lugar, la Biblia recomienda las Disciplinas Espirituales tanto
personales como interpersonales. Este libro trata sobre las Disciplinas
Espirituales personales, pero estas no son mas importantes que las Disciplinas
Espirituales interpersonales, aunque se haga énfasis en ellas mas frecuentemente



en gran parte de la literatura sobre el crecimiento espiritual[2]. De manera que,
aunque ciertas Disciplinas se practican a solas, algunas son para practicarlas con
otras personas. Las primeras son Disciplinas Espirituales personales, y las
segundas son Disciplinas Espirituales interpersonales. Por ejemplo, los cristianos
deben leer y estudiar la Palabra de Dios a solas (Disciplinas Espirituales
personales), pero también deben escuchar la lectura de la Biblia y estudiarla con
la iglesia (Disciplinas Espirituales interpersonales). Los cristianos tienen que
adorar a Dios en privado, pero también deben adorarlo publicamente con su
pueblo. Algunas Disciplinas Espirituales, por su naturaleza, se practican a solas,
como el llevar un diario, el retiro y el ayuno (aunque a veces los individuos
participen en un ayuno congregacional). Otras Disciplinas son congregacionales
por naturaleza, como fraternizar, escuchar la predicacién de la Palabra de Dios y
la participacion de la Cena del Sefior, todo lo cual requiere de la presencia de
varias personas.

Tanto las Disciplinas personales como las interpersonales son instrumentos de
bendicion para los seguidores de Jesus y son parte del crecimiento en la piedad,
pues la Biblia ensefia ambas. Ademas, Jests practico las dos, y el proposito de
practicar las Disciplinas es llegar a ser como Jesus. De esa manera, por ejemplo,
la Biblia nos dice, al menos en cuatro oportunidades, que Jesus se quedo6 a solas
para orar (Mateo 4:1; 14:23; Marcos 1:35; Lucas 4:42), practicando, de este
modo, las Disciplinas Espirituales personales. Ademas, en Lucas 4:16 se nos
dice que «segun su costumbre, [Jesus] entro en la sinagoga el dia de reposo»
(LBLA), involucrandose asi en las Disciplinas Espirituales interpersonales.

Tal vez cada uno de nosotros se inclina un poco mas hacia las Disciplinas que se
practican individualmente, o a las que se practican en grupo. Algunos, por
ejemplo, quiza piensan que pueden ser todo lo que Dios quiere que sean aun sin
la iglesia local, solo practicando fielmente las Disciplinas Espirituales
personales. Otros quiza se engafien creyendo que pueden progresar
espiritualmente lo suficiente si se comprometen mucho en la vida de su iglesia y
piensan que, de alguna manera, su participacion en actividades eclesiasticas
significativas compensara la falta de una vida de devocion personal. Sin
embargo, inclinarnos demasiado hacia nuestra propia predisposicion personal
nos desestabilizara y deformara nuestra buisqueda de la santidad. Los cristianos
son individuos, pero también son parte del cuerpo de Cristo. Experimentamos a
Dios y crecemos en su gracia por medio de las Disciplinas Espirituales
personales asi como de las interpersonales. Entonces, aunque este libro trata de
las Disciplinas Espirituales personales, entienda que la semejanza a Cristo



también requiere la biisqueda de Dios a través de las Disciplinas Espirituales
interpersonales.

Segundo, las Disciplinas Espirituales son actividades, no actitudes. Las
Disciplinas son practicas, no atributos del caracter, manifestaciones de la gracia
o «fruto del Espiritu» (Galatas 5:22-23, NVI). Las Disciplinas son cosas que
usted hace, como leer, meditar, orar, ayunar, adorar, servir, aprender, etcétera. El
objetivo de practicar una Disciplina en particular, desde luego, no tiene que ver
tanto con hacer como con ser, es decir, ser como Jesus. Pero la manera biblica de
crecer para ser mas como Jesus es mediante el hacer las Disciplinas Espirituales
biblicas con la motivacion apropiada. Observe nuevamente: «Disciplinate a ti
mismo para la piedad». La piedad —ser como Jestis— es el propdsito, pero el
camino dado por Dios para ese proposito es a través de determinadas actividades
que se encuentran en las Escrituras, conocidas como las Disciplinas Espirituales.
Para decirlo de otra manera, hay practicas especificas que debemos hacer
algunas veces que cultivan, en general, el ser como Jesus todo el tiempo.
Entonces, ayunar es una Disciplina Espiritual porque es algo que usted hace. El
gozo, estrictamente hablando, no es una Disciplina Espiritual porque es algo que
usted siente, no algo que hace. El ayuno en si no es el objetivo; mas bien, el gozo
es parte del objetivo de ayunar porque el gozo es una cualidad que refleja a
Cristo. El gozo no le llega si usted es espiritualmente pasivo; mas bien, el gozo
se cultiva; pero el gozo se cultiva con las cosas que usted hace. Y las «cosas que
hace» que cultivan el gozo que refleja a Cristo son las Disciplinas Espirituales.

Tercero, quiero limitar el tema de este libro a aquellas Disciplinas Espirituales
que son biblicas; es decir, a las practicas que la Biblia ensefia o expone. Sin esta
limitacion, nos exponemos a llamar Disciplina Espiritual a cualquier cosa que
nos guste. En ese sentido, alguien podria afirmar: «La jardineria es una
Disciplina Espiritual para mi», o «hacer ejercicio es una de mis Disciplinas
Espirituales», o afirmar que algtn otro pasatiempo o habito placentero es una
Disciplina Espiritual valida. Uno de los problemas que tiene ese enfoque es que
puede tentar a las personas a aseverar algo como: «Quiza a usted le sirva la
meditacion en las Escrituras, pero la jardineria es tan buena para mi alma como
la Biblia lo es para la suya». Y el resultado es que practicamente cualquier cosa
puede definirse como una Disciplina Espiritual y, peor atn, significa que
nosotros mismos determinamos cuales son las mejores practicas para nuestra
salud espiritual y nuestra madurez, en lugar de aceptar las que Dios ha revelado
en las Escrituras. Creo que se puede argumentar, en mayor o menor grado a
favor de cada una, que las siguientes Disciplinas Espirituales personales se



recomiendan en las Escrituras: el estudio de la Biblia, la oracién, la adoracién, la
evangelizacion, el servicio, la mayordomia, el ayuno, el silencio y el retiro, el
escribir un diario y el aprendizaje. ¢ Es una lista exhaustiva? No, no me atreveria
a afirmarlo. Un sondeo de otras publicaciones sobre el tema revelaria otras
posibles candidatas a considerarse como Disciplinas Espirituales biblicas que
practican los cristianos individualmente. Pero si creo que puede argumentarse
que las consideradas en estas paginas son las mas destacadas en las Escrituras.

Cuarto, este libro sostiene que las Disciplinas Espirituales que se encuentran en
las Escrituras son suficientes para conocer y experimentar a Dios, y para crecer
en la semejanza a Cristo. Esto se basa en el hecho de que «Toda la Escritura es
inspirada por Dios y ttil para ensefiar, para reprender, para corregir y para
instruir en la justicia, a fin de que el siervo de Dios esté enteramente capacitado
para toda buena obra» (2 Timoteo 3:16-17, NVI). Estos versiculos nos dicen que
las Escrituras, por ser inspiradas por Dios, dan la guia que los cristianos
necesitamos para estar «enteramente [capacitados] para toda buena obra»,
incluyendo la buena obra de buscar la piedad. Asi que, lo menos que podemos
decir de cualquier otra cosa que una persona pueda afirmar sobre los beneficios
espirituales que recibe de una practica que no esta en la Biblia, es que esa
actividad no es necesaria. Si fuera necesaria para la madurez espiritual y para el
progreso en la santidad, habria sido registrada y promovida en las Escrituras.

Quinto, las Disciplinas Espirituales son practicas derivadas del evangelio, no
divorciadas del evangelio. Cuando las Disciplinas se practican correctamente,
nos llevan mas profundamente en el evangelio de Jesus y sus glorias; no nos
alejan de él, como si hubiéramos pasado a niveles de cristianismo mas
avanzados. El erudito en el Nuevo Testamento, D. A. Carson, lo expresa
elocuentemente:

El evangelio no es un tema secundario que trata del punto de entrada al camino
cristiano, que va seguido de una gran cantidad de material que, en realidad, da
lugar a la transformacion de la vida. Sectores muy grandes del evangelicalismo
simplemente presuponen que ese es el caso. Se argumenta que predicar el
evangelio es proclamar como ser salvos de la condenacién de Dios; creer en el
evangelio garantiza que usted no ira al infierno. Pero para que se produzca la
verdadera transformacion, usted necesita llevar muchos cursos de discipulado,
cursos de enriquecimiento espiritual, cursos de «profundizacion» en las



disciplinas espirituales y cosas por el estilo. Tiene que aprender a escribir un
diario, o el ascetismo, o el estilo de vida sencillo, o a memorizar las Escrituras;
tiene que unirse a un grupo pequefio, a un grupo al cual rendirle cuentas o [...] a
un estudio biblico. Ni por un momento se me ocurriria hablar en contra del
potencial beneficioso que tienen todos esos pasos; mas bien, hablo en contra de
la tendencia a tratarlos como disciplinas postevangelio, disciplinas divorciadas
de lo que Dios ha hecho en Cristo Jesus en el evangelio del Sefior crucificado y
resucitado. [...]

No lograr ver este punto tiene consecuencias enormes y nocivas. [...] En primer
lugar, si el evangelio se convierte en aquello por lo que entramos al reino, pero
todo el asunto de la transformacion pone en marcha las disciplinas y las
estrategias postevangelio, entonces constantemente estaremos enfocando la
atencion de las personas lejos del evangelio, lejos de la cruz y de la resurreccion.
Pronto, el evangelio sera algo que asumimos tranquilamente que es necesario
para la salvacion, pero no lo que nos entusiasma, ni lo que predicamos, ni el
poder de Dios. Lo que realmente importa son las disciplinas espirituales. Por
supuesto, cuando le sefialamos esto a alguien para quien las técnicas y las
disciplinas son de suma importancia, es probable que haya una indignacion
instantanea. Por supuesto que creo en la cruz y en la resurreccion de Jesus,
dicen. Y sin duda lo creen. Pero la pregunta sigue siendo: ;Con qué se
entusiasman? ;En qué se apoya su confianza? ;De qué depende la esperanza de
su transformacién? Cuando leo, digamos, a Juliana de Norwich, encuentro una
muestra de hasta donde se puede buscar la supuesta espiritualidad, al estilo
medieval, intentando contactarse directamente con Dios aparte de la dependencia
deliberada en la muerte sustitutoria y la resurreccion de Jests, que son las
mismisimas cuestiones que el apostol califica como lo «mas importante».
Cuando la busqueda contemporanea de la espiritualidad se distancia del
evangelio de manera similar, esta tomando un giro peligroso[3].

Sexto, las Disciplinas Espirituales son medios, no fines. El fin, es decir, el
proposito de practicar las Disciplinas, es la piedad. Mi definicion de piedad es
intimidad con Cristo y conformidad a Cristo; una conformidad que es tanto
interna como externa, una conformidad creciente al corazén de Cristo y a la vida
de Cristo. Esta semejanza a Cristo es el objetivo, la razén por la que debemos
practicar las Disciplinas. Si nuestra practica no persigue este proposito, el
cumplimiento de las Disciplinas Espirituales, independientemente de lo



consistente o enérgico que sea, es inutil y no es mas que la cascara vacia de la
piedad. Asi como no podemos ser piadosos sin practicar las Disciplinas, es
posible practicar las Disciplinas sin ser piadosos, si las vemos como fines y no
como medios. La proxima seccion del capitulo esta dedicada a desarrollar este
aspecto crucial de la teologia que esta detras de la practica de las Disciplinas
Espirituales.

Entonces, las Disciplinas Espirituales son aquellas actividades personales e
interpersonales dadas por Dios en la Biblia como los medios suficientes que los
creyentes en Jesucristo deben utilizar en su busqueda de la piedad llena del
Espiritu e impulsada por el evangelio, es decir, la intimidad con Cristo y la
conformidad a Cristo.

LAS DISCIPLINAS ESPIRITUALES: EL. MEDIO PARA UNA
VIDA PIADOSA

La caracteristica mas importante de cualquier Disciplina Espiritual es su
proposito. Asi como es de poca utilidad practicar las escalas en la guitarra o en el
piano dejando a un lado el objetivo tunico de tocar musica, también es de poca
utilidad practicar las Disciplinas Espirituales dejando a un lado el unico
proposito que las une (vea Colosenses 2:20-23; 1 Timoteo 4:8). Ese proposito es
la piedad. Por eso, en 1 Timoteo 4:7 se nos dice que nos disciplinemos a
nosotros mismos «para la piedad» (LBLA)[4].

Eso es lo que hicieron los héroes piadosos de la historia cristiana. Desde los
tiempos biblicos hasta nuestros dias, las personas piadosas siempre han sido
personas espiritualmente disciplinadas. Recuerde a algunos héroes de la historia
de la iglesia como Agustin, Martin Lutero, Juan Calvino, John Bunyan, George
Whitefield, Lady Huntingdon, Jonathan y Sarah Edwards, Charles Spurgeon,
Lottie Moon, George Miiller, Dawson Trotman, Jim y Elisabeth Elliot, y Martyn
Lloyd-Jones. ; Como desarrollaron semejante reputacion de ser piadosos? No fue
como si Dios los hubiera ungido de santidad de maneras que no nos ha
concedido al resto de nosotros. Quiza sea cierto que él bendijo a estos creyentes
en cuanto a la productividad en el ministerio de maneras que no les ha concedido
a muchos otros; pero desde el punto de vista de la sumision a Cristo, avanzaron



como lo hacen todos los cristianos: por medio de las Disciplinas Espirituales.
Seglin mi propia experiencia cristiana pastoral y personal, puedo decir que jamas
conoci a un hombre o0 a una mujer que llegara a la madurez espiritual salvo a
través de la disciplina. La piedad se logra por medio de la disciplina.

En realidad, Dios usa tres catalizadores principales para cambiarnos y
adaptarnos a la semejanza a Cristo, pero solo uno de ellos esta, en gran parte,
bajo nuestro control. Uno de los catalizadores que Dios utiliza para
transformarnos son las personas. Dice Proverbios 27:17: «EI hierro se afila con
hierro, asi un amigo se afila con su amigo». A veces, Dios usa a nuestros amigos
para que nos enfoquemos en una vida mas semejante a Cristo, y a veces usa a
nuestros enemigos para pulir nuestros bordes asperos e impios. Padres, hijos,
conyuges, compafieros de trabajo, clientes, maestros, vecinos, pastores: Dios nos
transforma por medio de estas personas.

Otro agente de cambio que Dios usa en nuestra vida son las circunstancias. El
clasico texto para esto es Romanos 8:28: «Sabemos que Dios hace que todas las
cosas cooperen para el bien de quienes lo aman y son llamados segtn el
proposito que €l tiene para ellos». Las manos de la Divina Providencia usan las
presiones econémicas, las condiciones fisicas e incluso el clima para estimular a
sus elegidos a la santidad.

Luego esta el catalizador de las Disciplinas Espirituales. La diferencia entre este
catalizador y los dos primeros es que cuando Dios usa las Disciplinas, obra
fundamentalmente de adentro hacia afuera. Cuando nos transforma por medio de
las personas y las circunstancias, el proceso funciona principalmente de afuera
hacia adentro. Las Disciplinas Espirituales también difieren de los otros dos
métodos de transformacion en el hecho de que Dios nos concede una mayor
medida de eleccion en cuanto a la participacion en las Disciplinas. Muchas veces
tenemos poca capacidad de eleccion en cuanto a las personas y las circunstancias
que Dios pone en nuestra vida, pero podemos decidir, por ejemplo, si hoy
leeremos la Biblia o ayunaremos.

Asi que, por un lado, reconocemos que hasta la autodisciplina mas férrea, por si
misma, no nos hara mas santos; mas bien, puede hacernos mas parecidos a los
fariseos. El crecimiento en la santidad es un regalo de Dios (vea Juan 17:17; 1
Tesalonicenses 5:23; Hebreos 2:11). Por otro lado, eso no significa que no
tenemos que hacer nada para procurar la santidad, mas que vivir la vida que
queremos hasta que, y a menos que, Dios decida hacernos santos. Lo que



tenemos que hacer es disciplinarnos a nosotros mismos con el fin de alcanzar la
piedad, ejercitando las Disciplinas Espirituales que Dios nos dio como el medio
para recibir su gracia y crecer en la semejanza a Cristo.

En Colosenses 1:28-29, el apostol Pablo ilustr6 como estas dos cosas, el esfuerzo
del cristiano y la obra de Dios, pueden darse simultaneamente en la persona en la
que mora el Espiritu Santo. En este texto, Pablo hablé de su trabajo para ayudar
a los creyentes a llegar a ser «perfectos en su relacion con Cristo», declarando:
«Es por eso que trabajo y lucho con tanto empefio, apoyado en el gran poder de
Cristo que actia dentro de mi» (Colosenses 1:29). Observe que Pablo dijo que €l
mismo trabajaba duramente, pero luego afirmé que la energia para esta lucha
provenia de Cristo. El hecho de que Pablo tuviera el deseo y el poder para el
ministerio era completamente por la gracia de Dios (vea Filipenses 2:13). Si de
su trabajo resultaba algun fruto perdurable, Pablo le daba toda la gloria a Dios.
Sin embargo, a veces seguramente se sentia como que todo el esfuerzo era de
Pablo y, al final de cada dia, Pablo era el que estaba agotado por el trabajo.

Asi son las cosas con las Disciplinas Espirituales. La gracia de Dios produce el
deseo y el poder para ellas. Pero los cristianos deben practicar personalmente las
Disciplinas. Por ejemplo, el hambre profunda e insaciable por la Biblia es un don
de Dios, pero somos nosotros quienes tenemos que dar vuelta a las paginas y leer
las palabras. Dios no arrastra nuestro cuerpo pasivo y lo pone frente al escritorio,
ni hace que nuestras manos abran la Biblia, ni hace girar nuestros ojos de un lado
al otro por las paginas, sin ningun esfuerzo de nuestra parte.

El Nuevo Testamento fue escrito originalmente en el idioma griego. La palabra
traducida como «disciplina» viene de la palabra griega gumnasia, de la cual se
derivan nuestros términos gimnasio y gimnasia. Esta palabra significa «ejercitar
o disciplinar», que es el motivo por el que la version Reina-Valera 1960 traduce
1 Timoteo 4:7 como «ejercitate para la piedad», LBLA como «disciplinate a ti
mismo para la piedad» y la NTV como «entrénate para la sumision a Dios». Es
una palabra sudorosa, que lleva en si el olor a gimnasio. Asi que, piense en las
Disciplinas Espirituales como ejercicios espirituales. Ir a su lugar favorito para
orar o para escribir notas en su diario, por ejemplo, es el equivalente espiritual de
ir a un gimnasio y usar una maquina para levantar pesas. Del mismo modo que
las disciplinas fisicas como esta estimulan la fuerza corporal, las Disciplinas
Espirituales promueven la piedad.

Una historia biblica que ilustra otra manera de pensar en el rol de las Disciplinas



Espirituales esta en Lucas 19:1-10. Es el famoso relato de la conversion de
Zaqueo, el cobrador de impuestos. Como era tan bajo de estatura, Zaqueo no
podia ver a Jesus entre la multitud. Asi que se adelanto y se subi6 a una higuera
sicémoro para ver a Jesus cuando pasara. Cuando Jesus llego al lugar, miré hacia
arriba, llamé a Zaqueo por su nombre y le dijo que bajara. Ambos se fueron a la
casa del cobrador de impuestos, donde él crey6 en Jesus para su salvacion y
decidio entregar la mitad de sus posesiones a los pobres y devolver con intereses
todos los impuestos que habia tomado ilegalmente.

Piense en las Disciplinas Espirituales como maneras en las que podemos
ponernos espiritualmente en el camino de la gracia de Dios y buscarlo, asi como
Zaqueo se coloco fisicamente en el camino de Jesus y lo busco. El Sefior, por
medio de su Espiritu, todavia recorre ciertos caminos, caminos que él mismo ha
ordenado y revelado en las Escrituras. A estos caminos los llamamos Disciplinas
Espirituales, y si nos ponemos en ellos y 1o buscamos a €l alli por fe, podemos
esperar encontrarlo. Por ejemplo, cuando vamos a la Biblia o cuando nos
dedicamos a cualquiera de las Disciplinas biblicas, mirando por fe a Dios a
través de ellas, podemos esperar experimentar a Dios. Asi como sucedi6 con este
cobrador de impuestos, lo encontraremos dispuesto a tener misericordia de
nosotros y a tener comunion con nosotros. Con el tiempo, él también nos
transformara de un nivel de la semejanza a Cristo a otro (vea 2 Corintios 3:18).
Asi que, nuevamente, por medio de estas practicas que tienen base en la Biblia,
conscientemente nos colocamos ante Dios con la expectativa de disfrutar su
presencia y de recibir su gracia transformadora.

Tom Landry, el entrenador del equipo de ftitbol americano Dallas Cowboys
durante mas de treinta afios, dijo: «El trabajo de un entrenador de ftitbol es hacer
que los hombres hagan lo que no quieren hacer para lograr lo que siempre han
querido ser»[5]. Casi de la misma manera, los cristianos estan llamados a
obligarse a si mismos, por el poder del Espiritu, a hacer lo que naturalmente no
harian —practicar las Disciplinas Espirituales— para experimentar aquello que
el Espiritu les hace desear, es decir, estar con Cristo y ser como Cristo. Dicen las
Escrituras: «Disciplinate a ti mismo para la piedad».

LAS DISCIPLINAS ESPIRITUALES: LA VOLUNTAD DE
DIOS PARA LOS CRISTIANOS



El idioma original de las palabras «disciplinate a ti mismo para la piedad» indica
claramente que es una orden de Dios, no simplemente una sugerencia. La
santidad no es una opcién para los que afirman ser hijos del Santisimo (vea 1
Pedro 1:15-16), y el medio para la santidad, es decir, las Disciplinas Espirituales,
tampoco es una opcion.

La expectativa de una espiritualidad disciplinada esta implicita en el
ofrecimiento de Jests en Mateo 11:29: «Ponganse mi yugo. Déjenme
ensefarles». Lo mismo es cierto en esta propuesta de discipulado: «Entonces
dijo a la multitud: “Si alguno de ustedes quiere ser mi seguidor, tiene que
abandonar su manera egoista de vivir, tomar su cruz cada dia y seguirme”»
(Lucas 9:23). Estos versiculos nos dicen que ser un discipulo de Jests significa,
por lo menos, aprender de €l y seguirlo. Eso es lo que hicieron los doce apostoles
de Jesus: lo siguieron a todas partes y, mientras lo hacian, aprendian de €él. Pero
para seguir a Jesus se requeria disciplina; ellos tenian que ir adonde €l iba,
cuando €l lo hacia. Seguir a Jesus hoy dia y aprender de él todavia involucra
disciplina porque usted no sigue a alguien por casualidad, al menos no por
mucho tiempo, ni aprende tanto accidentalmente como lo hace por medio de la
disciplina. ¢ Es usted un seguidor disciplinado de Jesus?

El hecho de que la disciplina esté en el corazon del discipulado se valida en

2 Timoteo 1:7, que dice: «Pues Dios no nos ha dado un espiritu de temor y
timidez sino de poder, amor y autodisciplina». El componente clave de este
control propio en el seguidor de Jests es la autodisciplina espiritual. Ademas,
Galatas 5:22-23 declara que una evidencia de la influencia de este espiritu de
control propio dado por Dios es un mayor control propio en nuestra vida,
especialmente como seguidores y aprendices de Jesus.

El Sefior Jesus no solo espera estas Disciplinas Espirituales biblicas de quienes
lo siguen, sino que €l es el modelo de la disciplina para el propoésito de una vida
piadosa. Si nosotros vamos a ser como Cristo, tenemos que vivir como Cristo
vivio, en la medida en que podamos hacerlo como seres humanos pecadores.
Nosotros no podemos hacer lo que Jesus hizo como Dios, pero vivir una vida
cristiana significa que debemos buscar seguir su ejemplo humano de como vive
una persona en comunion con el Padre. Aunque Jesus es mucho mas que nuestro
ejemplo de espiritualidad, pues también es nuestro Sefior, nuestro Rey, nuestro
Salvador, nuestro Sustituto, nuestra Justicia, nuestro Juez y muchas otras cosas



para nosotros, también es nuestro ejemplo de espiritualidad. Y cuando pensamos
en Jesus, vemos un ejemplo de piedad personal disciplinada, un ejemplo de
cOmo Vvivir en constante comunion con Dios.

A pesar del ejemplo de Jests y de la ensefianza del Nuevo Testamento acerca del
cristianismo como una vida de espiritualidad disciplinada, muchos cristianos
profesos son indisciplinados espiritualmente, y parece que en su vida tienen poco
poder y pocos frutos semejantes a los de Cristo. Sin embargo, muchos de esos
cristianos son notablemente disciplinados en otras areas de su vida. He visto
hombres y mujeres que se autodisciplinan con fervor para sobresalir en su
profesion, pero que se disciplinan muy poco «para la piedad». Estoy seguro de
que usted ha visto personas que dedican tiempo a aprender a tocar un
instrumento, sabiendo que se requieren innumerables horas para adquirir las
destrezas; que entrenan mucho para mejorar su rendimiento deportivo, sabiendo
que se requiere trabajo para llegar a ser competentes; que se comprometen con
un largo plan de estudio intensivo para obtener un titulo, sabiendo que se
requiere sacrificio para tener éxito. Y luego, muchas de esas mismas personas
renuncian rapidamente si se dan cuenta de que las Disciplinas Espirituales no
son faciles, como si llegar a ser como Jesus no requiriera mucho esfuerzo.

He visto cristianos fieles a la iglesia de Dios que muchas veces demuestran un
entusiasmo genuino por las cosas de Dios y estan comprometidos con la
predicacion de la Palabra de Dios, pero que trivializan su eficacia para el reino
de Dios con la falta de disciplina. Una mujer de unos sesenta afios acudio una
vez a mi esposa y a mi en busca de consejo; habia pasado toda su vida en
iglesias conservadoras que creen en la Biblia. A lo largo de las décadas, esta fiel
obrera habia servido casi en cada puesto de ministerio voluntario que estaba
disponible para ella. Pero, en medio de sus lagrimas, nos confeso: «Yo sé como
hacer de todo en la iglesia, pero no sé cémo leer la Biblia y orar».
Espiritualmente, las personas como ella tienen mucho conocimiento superficial.
No existen los canales profundos y desgastados de la disciplina de estar en
contacto con Dios. Han incursionado en todo, pero no se han disciplinado en
nada.

MAS PRACTICA



Es peligroso descuidar las Disciplinas Espirituales. El peligro mds grande de
descuidar las Disciplinas Espirituales es el de pasar por alto a Dios para
siempre; no porque la devocion personal le consiga a alguien un lugar en el
cielo, sino porque es lo que caracteriza a los que se dirigen hacia alld. En
otras palabras, algunos que fracasan en practicar las Disciplinas las
descuidan simplemente porque no las desean, y no las desean porque no
tienen hambre de Dios. No conocen a Dios, por lo que los medios divinos para
experimentar y disfrutar a Dios personalmente no les son atractivos. Para
ellos, las Disciplinas Espirituales son deberes religiosos tediosos que deben
aguantar tan poco como su conciencia o reputacion se los permita, no un
banquete de Dios en el que su alma hambrienta anhela alimentarse lo mds
posible.

Para los que si conocen a Dios por medio del evangelio de Cristo, existe otro
peligro al descuidar las Disciplinas. El fragmento seleccionado de la pluma de
un escritor de hace muchos afios ilustra el peligro. Al opinar sobre la diferencia
entre el camino disciplinado y el indisciplinado, escribio:

Nunca se ha logrado nada sin disciplina; y muchos atletas y muchos hombres se
han echado a perder porque abandonaron la disciplina y se volvieron cada vez
mas inactivos. Coleridge[6] es la mayor tragedia de la indisciplina. Jamas una
mente tan genial produjo tan poco. Dejo la Universidad de Cambridge para
incorporarse al ejército; pero abandono el ejército porque, a pesar de toda su
erudicién, no podia almohazar a un caballo; volvié a Oxford y se marcho sin
graduarse. Inici6 un periddico llamado The Watchman (El Vigilante), que vivié
diez ejemplares y después dejo de existir. De €l se ha dicho: «Se perdia en las
visiones del trabajo que tenia por hacer, que siempre quedaba por hacer.
Coleridge tenia todos los dones poéticos, excepto uno: el don del esfuerzo
constante y concentrado». Tenia toda clase de libros en su cabeza y en su mente,
como se decia a si mismo: «Completos, salvo por la transcripcion». «Estoy en la
vispera —decia— de enviar a la imprenta dos volimenes pequefios». Pero los
libros nunca se escribieron fuera de la mente de Coleridge porque él no se
sometio a la disciplina de sentarse a escribirlos. Sin disciplina, nadie ha
alcanzado eminencia alguna, y nadie que la haya alcanzado, la ha mantenido
jamas sin disciplina[7].



Es probable que de sus propias observaciones usted pueda nombrar atletas,
musicos o estudiantes que exhibieron un potencial enorme, pero que no lograron
vivir a la altura de ese potencial que Dios les dio simplemente porque no
pudieron disciplinarse para practicar. Algo parecido puede pasarles a los
cristianos en el terreno espiritual. Aunque pocos podemos tener los dones
intelectuales o poéticos de Coleridge, todos los creyentes hemos recibido dones
espirituales (vea 1 Corintios 12:4-7). No obstante, la mera presencia de los dones
espirituales no garantiza la productividad espiritual mas de lo que los dones
mentales de Coleridge aseguraban la produccion de libros y poesia. Como
sucede con los dones deportivos, musicales o intelectuales, los dones espirituales
tienen que desarrollarse por medio de la disciplina para dar frutos espirituales.
Por consiguiente, el peligro de descuidar las Disciplinas Espirituales es el peligro
de producir poco fruto espiritual, y que la vida de usted signifique poco para el
reino.

Hay libertad al adoptar las Disciplinas Espirituales. Muchos escuchan el
término Disciplinas Espirituales y piensan en esclavitud y cargas, en cosas que
tienen que hacer, no en la libertad. Sin embargo, hay una libertad en la vida
cristiana que no viene a través de la indolencia, sino de la disciplina.

Podemos ilustrar este principio observando la libertad que se logra al dominar
cualquier disciplina. Por ejemplo, al ver a un guitarrista consumado puntear y
rasguear esas seis cuerdas, casi da la impresion de que nacio6 con el instrumento
pegado a su cuerpo. Tiene una intimidad y una libertad con la guitarra que hace
que tocarla parezca una cosa facil. Cualquiera que alguna vez haya tratado de
tocar sabe que la libertad y habilidad musical de ese tipo solo se logran después
de décadas de practica disciplinada. Asimismo, la libertad que genera la
disciplina no se ve solamente en los musicos competentes, sino también en los
mediocampistas estelares, en los carpinteros expertos, en los ejecutivos exitosos,
en los artesanos habilidosos, en los estudiantes excelentes y en las mamas que
diariamente dirigen bien el hogar y la familia.

Libertad por medio de la disciplina es la idea que esta detras de lo que ha llegado
a conocerse como «la regla de las diez mil horas»[8]. Es una observacion basada
en la investigacion que dice que para convertirse en un experto en algo, para que
algo llegue a ser una accion instintiva, usted debe llevar a cabo esa actividad
(como tocar la guitarra) por lo menos durante diez mil horas. No se trata
solamente de repetir una tarea idéntica, como tocar la misma cancion durante
cuatro horas al dia, cinco dias a la semana, cincuenta semanas al afio, durante



diez afios; mas bien, también debe haber un esfuerzo deliberado y continuo
(generalmente, bajo la guia de otro) para mejorar el desempefio general. Por
consiguiente, en el caso del musico, ensayara una amplia variedad de canciones,
estilos y ejercicios con tanta regularidad y con mayor complejidad en cada
oportunidad, que dara como resultado una libertad cada vez mas desarrollada
con el instrumento.

En un sentido, podriamos llamar disciplina al «precio» que debemos pagar por la
libertad. Pero Elisabeth Elliot es mas concreta cuando explica que «la libertad y
la disciplina han llegado a considerarse como mutuamente excluyentes, cuando,
de hecho, la libertad no es en absoluto lo opuesto, sino la recompensa final, de la
disciplina»[9]. Asi que, aunque se hace énfasis en que la libertad requiere
disciplina, no olvidemos hacer énfasis en que la disciplina nos recompensa con
libertad.

¢Qué es esta libertad que da la piedad? Piense nuevamente en nuestras
ilustraciones. Por ejemplo, el guitarrista virtuoso es «libre» para tocar un arreglo
dificil de Segovia, mientras que yo no. ;Por qué? Por los afios que €l paso
practicando disciplinadamente. De manera similar, quienes tienen la «libertad»
de citar las Escrituras son los que se han disciplinado para memorizar la Palabra
de Dios. Podemos experimentar un poco de libertad del letargo espiritual
mediante la disciplina del ayuno. O podemos sentir un poco de libertad del
egocentrismo al involucrarnos en Disciplinas como la adoracion, el servicio y la
evangelizacion. La libertad que da la piedad es la libertad de hacer lo que Dios
nos llama a hacer a través de las Escrituras y la libertad de expresar los atributos
del caracter de Cristo a través de nuestra propia personalidad. Este tipo de
libertad es la «recompensa» o el resultado de la bendicion de Dios sobre nuestro
compromiso con las Disciplinas Espirituales.

Pero debemos recordar que las libertades maduras de la piedad sustentada por la
disciplina no se desarrollan con una sola lectura de la Biblia, o con incursionar
unas cuantas veces en algunas de las otras Disciplinas. Las Escrituras nos
recuerdan que el dominio propio, como el que se manifiesta mediante las
Disciplinas Espirituales, tiene que perseverar antes de que madure y se
transforme en el fruto maduro de la piedad. Observe con atencion la secuencia
del desarrollo en 2 Pedro 1:6: «al dominio propio, perseverancia, y a la
perseverancia, piedad» (LBLA). El puente entre el dominio propio fortalecido
por el Espiritu y la piedad es la perseverancia. El dominio propio esporadico
produce una piedad esporadica. Pero el dominio propio con perseverancia da



como resultado una mas constante semejanza a Cristo. La verdadera piedad no
requiere simplemente diez mil horas, sino la perseverancia de toda una vida.

Todos los cristianos estdn invitados a disfrutar de Dios y de las cosas de Dios a
través de las Disciplinas Espirituales. Todos aquellos en quienes mora el
Espiritu de Dios estan invitados a saborear el gozo de un estilo de vida con las
Disciplinas Espirituales cristocéntricas basadas en el evangelio.

¢Se acuerda de Kevin y su guitarra? El trabajo pesado de su practica adquiriria
un espiritu completamente nuevo al darse cuenta de que algtn dia tocaria para
un auditorio lleno en el Carnegie Hall. La disciplina de la practica se convertiria
gradualmente en el medio para uno de los deleites mas grandes de su vida.

Cualquier disciplina sin rumbo, desde practicar guitarra hasta memorizar la
Biblia, es un trabajo pesado. Pero las Disciplinas Espirituales nunca son un
trabajo pesado, siempre y cuando las practiquemos teniendo en mente la meta de
la piedad (es decir, la intimidad con Cristo y la sumision a Cristo). Si la imagen
que usted tiene de un cristiano disciplinado es la de un semirrobot cefiudo,
reservado y triste, no entendio la idea. Jesus fue el Hombre mas disciplinado que
existio y, sin embargo, el mas feliz y vivo de verdad. Si bien €l es mas que
nuestro ejemplo, aun asi es nuestro ejemplo de disciplina. Sigamoslo hacia el
gozo por medio de las Disciplinas Espirituales. Concéntrese en la persona y en la
obra de Jesus en cada una de las Disciplinas. A través de ellas, aprenda de Jesus,
contémplelo y disfrute lo que €l es y lo que ha hecho. Por medio de las
Disciplinas, deje que las verdades del evangelio restauren su alma. Involucrese
en las Disciplinas Espirituales dadas por Dios en las Escrituras, para que
continuamente le hagan ver su necesidad de Cristo y la provisién infinita de
gracia y misericordia que se pueden encontrar por la fe en Jesucristo.



CAPITULO 2

LA ASIMILACION DE LA BIBLIA (PARTE 1)... PARALA
PIEDAD

La alternativa a la disciplina es el desastre.

VANCE HAVNER

Hace varios afios tuve el privilegio de hacer un viaje misionero a la region de la
sabana en Africa Oriental. Cuatro de nosotros de la iglesia que yo pastoreaba
vivimos en tiendas de campafia frente al edificio incompleto de una diminuta
iglesia de barro y ramas a nueve kilémetros y medio del asentamiento mas
cercano.

He estado fuera de mi pais lo suficiente como para saber que muchas costumbres
que yo he llegado a identificar con el cristianismo chocaran en algunos puntos
con la cultura de nuestros anfitriones. Mis experiencias me han ensefiado a
esperar tragarme con dificultad algunas de mis expectativas de estadounidense
(jpor no mencionar algunas otras cosas!) de como deben vivir los cristianos.
Pero no estaba preparado para algunos de los encuentros que tuve con muchos
de los cristianos profesos de ese contexto ecuatorial. La mentira, el robo y la
inmoralidad eran cosa de todos los dias, y se aceptaban generalmente, incluso
entre los lideres de la iglesia. El entendimiento teologico era tan escaso como el
agua; la enfermedad del error doctrinal era tan comun como la malaria.

Pronto descubri una de las principales razones por las que esta iglesia daba la
impresion de que habia sido iniciada por misioneros de Corinto. Nadie tenia una
Biblia: ni el pastor, ni un didcono, nadie. El pastor tenia solo media docena de
sermones, todos medio desarrollados de lo que recordaba de algunas historias
biblicas. Cada seis semanas, volvia al mismo sermoén. El tinico contacto



verdadero con las Escrituras se producia con la visita ocasional de algin
misionero (el mas proximo estaba a 160 kilémetros de distancia), o cuando
predicaba algun trabajador denominacional de la zona. Para casi todas las
personas de la iglesia, estos encuentros indirectos y poco frecuentes con la Biblia
eran lo tnico que tenian. Solo un hombre tenia cierto grado de madurez
espiritual, y era porque habia vivido la mayor parte de su vida en otro lugar y
habia asistido a una iglesia que ensefiaba la Biblia.

Los cuatro reunimos el dinero que teniamos y compramos Biblias baratas para
muchos de los miembros de la iglesia. Después de la visita evangelistica de cada
dia, dirigiamos estudios biblicos para la iglesia en la tarde y nuevamente en la
noche, a la luz de la linterna. Nos fuimos con la oracion de que el Espiritu Santo
hiciera que la Palabra de Dios se arraigara profundamente en esa asamblea seca
de la sabana.

Muchos sacudimos la cabeza con lastima por esas condiciones tan lamentables.
Sin embargo, la realidad es que muchos de nosotros tenemos mas Biblias en
nuestros hogares que las que tienen iglesias completas de algunas partes pobres o
aisladas del mundo. Sin embargo, una cosa es no estar familiarizado con las
Escrituras cuando no se tiene una Biblia, y otra cuando se tiene un estante lleno.

Ninguna Disciplina Espiritual es mas importante que alimentarse de la Palabra
de Dios. Nada puede reemplazarla. Simplemente, no hay una vida cristiana sana
sin la dieta de la leche y la carne de las Escrituras. Las razones de esto son
obvias. En la Biblia, Dios nos habla de si mismo, y especialmente de Jesucristo,
la encarnacion de Dios. La Biblia nos revela la Ley de Dios y nos muestra como
todos la hemos quebrantado. Alli nos enteramos como murié Cristo, como un
Sustituto dispuesto y libre de pecado, por los transgresores de la Ley de Dios, y
como debemos arrepentirnos y creer en €l para estar bien con Dios. En la Biblia
aprendemos los caminos y la voluntad del Sefior. En las Escrituras nos
enteramos de la manera en que Dios quiere que vivamos y de lo que da mas
alegria y satisfaccion en la vida. Nada de esta informacion eternamente esencial
se puede encontrar en ninguna otra parte, salvo en la Biblia. Por lo tanto, si
queremos conocer a Dios y ser piadosos, debemos conocer intimamente la
Palabra de Dios.

No obstante, muchos de los que bostezan con confianza y asienten con la cabeza
en armonia con estas declaraciones no pasan mas tiempo con la Palabra de Dios
en un dia promedio que los que no tienen ninguna Biblia. Mi experiencia



pastoral es testigo de la validez de las encuestas que revelan que grandes
cantidades de cristianos profesos apenas saben un poco mas de la Biblia que los
cristianos pobres que viven en lugares remotos del mundo, que no poseen ni una
pizca de las Escrituras. Algtin bromista ha comentado que tendriamos la peor
tormenta de polvo de la historia si todos los miembros de las iglesias que
descuidaban sus Biblias las desempolvaran simultaneamente.

Asi que, aunque honremos la Palabra de Dios con nuestros labios, debemos
confesar que nuestro corazon —al igual que nuestras manos, oidos, ojos y mente
— muchas veces esta lejos de ella. Independientemente de lo ocupados que
lleguemos a estar con todas las cosas cristianas, debemos recordar que la
costumbre mas transformadora que tenemos a nuestra disposicion es asimilar
disciplinadamente las Escrituras.

La asimilacion de la Biblia no solo es la Disciplina Espiritual mas importante,
también es la mas amplia. En realidad, consiste de muchas subdisciplinas. Es
muy parecida a una universidad que consta de muchas facultades, cada una
especializada en una disciplina diferente, pero todas unidas bajo el nombre
general de la universidad.

Examinemos las «facultades» o subdisciplinas de la asimilacién de la Biblia,
avanzando de la menos dificil a la mas dificil.

ESCUCHAR LA PALABRA DE DIOS

La mas facil de las Disciplinas relacionadas con la asimilacion de la Palabra de
Dios es escucharla. ;Por qué lo considero una Disciplina? Porque si no nos
disciplinamos para escuchar habitualmente la Palabra de Dios, podemos
escucharla unicamente de casualidad, solo cuando tenemos ganas de hacerlo, o
no la escuchamos en absoluto. Para la mayoria de nosotros, disciplinarnos para
escuchar la Palabra de Dios significa, fundamentalmente, desarrollar la
costumbre de asistir fielmente a una iglesia que cree en la Biblia, donde la
Palabra de Dios se predica fielmente.

Jesus dijo una vez: «Pero ain mas bendito es todo el que escucha la palabra de



Dios y la pone en practica» (Lucas 11:28). El objetivo no es solamente escuchar
las palabras inspiradas por Dios. El proposito de todos los métodos para asimilar
la Biblia es «conservarla», es decir, hacer lo que Dios dice y, de esa manera,
progresar en la semejanza a Cristo. Pero el método de asimilacion que Jesus
estimula en este versiculo es escuchar la Palabra de Dios.

Otro pasaje que enfatiza la importancia de escuchar es Romanos 10:17: «Asi que
la fe viene por oir, es decir, por oir la Buena Noticia acerca de Cristo». Eso no
significa que una persona solamente puede llegar a la fe en Cristo si escucha las
Escrituras, pues muchos se han convertido en creyentes como lo hizo Jonathan
Edwards —y como lo han hecho muchas personas con discapacidad auditiva—:
leyendo la Biblia. Pero este versiculo se enfoca en el poder de escuchar. No
obstante, podemos afiadir que la mayoria de los que se convirtieron mientras
leian las Escrituras, como Edwards, también se parecen a €l en el hecho de que
muchas veces escucharon la proclamacion de la Palabra de Dios antes de su
conversion. Ademas, asi como este pasaje ensefia que la fe en Cristo llega
primero por escuchar la Palabra inspirada acerca de Jesucristo, para los
cristianos también es cierto que gran parte de la fe que necesitamos para la vida
cotidiana después de la conversion proviene de escuchar el mensaje de la Biblia.
De alguna palabra biblica sobre la provision de Dios puede surgir la fe que
necesita una familia que tiene dificultades econémicas. Escuchar un sermon
basado en la Biblia acerca del amor de Cristo puede ser el medio que Dios utiliza
para concederle seguridad de fe a un creyente abatido. Recientemente escuché
un mensaje grabado que el Sefior usé para darme la fe para perseverar en un
asunto dificil. Muchas veces, las personas que se disciplinan para escuchar la
Palabra de Dios son las que reciben los dones de Ia fe.

Hay otras maneras en las que podemos disciplinarnos a escuchar la Palabra de
Dios, ademas de la mas importante, es decir, escucharla en la predicaciéon como
parte del ministerio de la iglesia local. La mas notoria de estas es por medio de
alguna forma de grabacion de contenido biblico. Se puede utilizar de maneras
creativas y en momentos como cuando se viste, cocina, va al trabajo, etcétera. Si
usted no tiene acceso a la Internet o a los dispositivos portatiles con contenido
biblico extraido de la Internet, tenga en cuenta la radio, incluso una radio de
onda corta[1].

Otro texto digno de mencionar sobre este tema es 1 Timoteo 4:13. Allj, el
apostol Pablo instruy6 a su joven amigo del ministerio: «Hasta que yo llegue,
dedicate a leer las Escrituras a la iglesia, y a animar y a ensefiarles a los



creyentes». Aunque podria explicarse mucho mas, basta con decir que eso era
importante para el ministerio de Pablo e importante para el Sefior, quien inspir6
estas palabras para que el pueblo de Dios escuchara la Palabra de Dios. Ya que
esto es asi, escucharla deberia llegar a ser una prioridad disciplinada para
nosotros. Si alguien dice: «Yo no necesito ir a la iglesia para adorar a Dios;
puedo adorarlo en el campo de golf o en el lago de la misma manera, si no
mejor, que en la iglesia», podemos estar de acuerdo en que alli se puede adorar a
nuestro Dios omnipresente. Pero la adoracion continua a Dios no se puede
separar de la Palabra de Dios, la cual usted no espera que se lea en voz alta ni
que se predique en el campo de golf ni en el lago. Tenemos que disciplinarnos
para ir a escuchar la Palabra de Dios.

A proposito, si usted tiene el privilegio de leer la Palabra de Dios al pueblo de
Dios, ya sea a toda una congregacion o a un grupo pequefio, aprenda a leerla
bien. Quiza no tenga el don de una voz extraordinaria, pero puede aprender a
leer las Escrituras de forma expresiva. Esta es una habilidad adquirida, porque
nadie lee bien en voz alta de forma natural. Hay muchisimas personas que leen
la Biblia en publico de una forma tan mono6tona y sin entusiasmo que suena
como un libro que nadie querria leer por su cuenta. L.éala como lo que es: la
Palabra viva del Dios vivo. Practique leer el pasaje en voz alta. Esctichelo en su
grabacion preferida de la Biblia. Use el tiempo de lectura biblica durante el
devocional familiar como un entrenamiento permanente para leer bien a otros.
Acabo de buscar en Internet como leer bien en voz alta. Hay abundantes
consejos y recursos disponibles. Decida glorificar a Dios siendo un excelente
lector en publico de su Palabra. Muy pocos lo hacen, pero provocan un impacto
al hacerlo.

Un breve comentario es oportuno aqui, en cuanto a prepararnos para escuchar la
Palabra de Dios. Si usted entra a la tipica iglesia evangélica dos minutos antes
del comienzo del servicio de adoracién, se escucha casi como si hubiera entrado
a un gimnasio dos minutos antes de un partido de baloncesto. Una parte de mi
corazoén pastoral valora las cosas buenas representadas cuando las personas se
alegran de verse y de charlar unos con otros. Hay un espiritu de reunién familiar
en el ambiente cuando la familia de Dios se retine. Pero creo que una parte mas
grande de mi corazon anhela la reverencia y el espiritu de buscar a Dios entre los
que llegan a escuchar su Palabra.

Por algun tiempo, una congregacion de cristianos coreanos uso el edificio de
nuestra iglesia para su servicio a media semana. Me impresionaba la forma en



que entraban al centro de adoracion. Ya sea que fueran los primeros en llegar o
que entraran después de que el servicio habia comenzado, tan pronto como se
sentaban se inclinaban inmediatamente para orar durante varios minutos antes de
acomodar sus pertenencias, desabotonarse el abrigo o reconocer la presencia de
cualquier otra persona. Esto servia como un recordatorio eficaz para su propio
corazoén, y para los demas, de cual era el propdsito principal de ese momento. A
la mayoria de las iglesias que conozco no les vendria mal un poco mas de esto.
Una manera de llevarlo a la practica es celebrar la «reunion familiar» hasta un
poco antes de iniciar la adoracién, luego llamar a un tiempo de reflexion y
concentracion en silencio un par de minutos antes del inicio del servicio.

De manera similar, uno de los puritanos ingleses, Jeremiah Burroughs, antes de
morir en 1646, escribio los siguientes consejos en cuanto a la preparacion para la
Disciplina de escuchar la Palabra de Dios:

En primer lugar, cuando vayan a escuchar la Palabra, si van a santificar el
nombre de Dios, sus almas tienen que apoderarse de lo que van a escuchar, con
eso que lo que van a escuchar es la Palabra de Dios. [...] Por eso se dan cuenta de
que el Apostol, al escribirles a los tesalonicenses, les da el motivo por el cual la
Palabra les hizo tanto bien. Fue porque la escucharon como la Palabra de Dios,

1 Tesalonicenses 2:13: «Por lo tanto, nunca dejamos de darle gracias a Dios de
que cuando recibieron su mensaje de parte nuestra, ustedes no consideraron
nuestras palabras como solo ideas humanas. Tomaron lo que dijimos como la
misma palabra de Dios, la cual, por supuesto, lo es. Y esta palabra sigue
actuando en ustedes los que creen»[2].

Asi que, escuchar la Palabra de Dios no es simplemente escuchar pasivamente;
es una Disciplina que se debe cultivar.

LEER LA PALABRA DE DIOS



Si todavia duda que los cristianos necesitan que se les exhorte a disciplinarse en
leer la Biblia, tenga en cuenta esto: el periodico USA Today dio a conocer una
encuesta que revel6 que solo el 11 por ciento de los estadounidenses lee la Biblia
todos los dias. Mas de la mitad no la lee ni una vez al mes, o no la lee en
absoluto[3].

Naturalmente, tratamos de consolarnos mencionando que la encuesta incluia a
todos los estadounidenses y no solo a los que profesan ser cristianos.
Lamentablemente, es muy poco lo que podemos consolarnos. Una investigacion
realizada menos de un afio antes por el Barna Research Group entre quienes
afirman ser «cristianos nacidos de nuevo» revel6 los siguientes nimeros
desalentadores: Solo 18 por ciento (menos de dos de cada diez) lee la Biblia
todos los dias. Lo peor de todo, 23 por ciento (casi uno de cada cuatro cristianos
profesos) dice que nunca lee la Palabra de Dios[4]. Las encuestas y las
investigaciones vienen y van, pero hay pocos motivos para creer que estos
numeros fluctuaran notablemente con el paso del tiempo. Reflexione en estas
estadisticas a la luz de 1 Timoteo 4:7: «Disciplinate a ti mismo para la piedad»
(LBLA).

Jesus preguntaba frecuentemente qué entendia la gente de las Escrituras, y a
veces comenzaba con las palabras: «¢No han leido...?» (Mateo 19:4; Marcos
2:25). El suponia que los que afirmaban ser el pueblo de Dios habrian leido la
Palabra de Dios. Y se puede argumentar a favor de que esta pregunta implica el
conocimiento de toda la Palabra de Dios.

Cuando Jesus dijo: «La gente no vive solo de pan, sino de cada palabra que sale
de la boca de Dios» (Mateo 4:4), seguramente pretendia que, por 1o menos,
leyéramos «cada palabra», porque ;como podemos vivir «de cada palabra que
sale de la boca de Dios» si nunca hemos siquiera leido «cada palabra que sale de
la boca de Dios»?

Dado que «toda la Escritura es inspirada por Dios y es ttil para ensefiarnos lo
que es verdad y para hacernos ver lo que esta mal en nuestra vida. Nos corrige
cuando estamos equivocados y nos ensefia a hacer lo correcto» (2 Timoteo 3:16),
¢no deberiamos leerla?

Apocalipsis 1:3 nos dice: «Dios bendice al que lee a la iglesia las palabras de
esta profecia y bendice a todos los que escuchan el mensaje y obedecen lo que
dice, porque el tiempo esta cerca». Dios promete que los que leen y ponen



atencion a su Palabra seran bendecidos. Pero solamente los que se disciplinan
para hacerlo recibiran esas bendiciones.

Recuerde que el motivo principal para disciplinarnos es la piedad. Hemos
aprendido que las Disciplinas Espirituales son caminos biblicos en los que
podemos esperar encontrar la gracia transformadora de Dios. La Disciplina mas
importante es la asimilacion de la Palabra de Dios. Ningun factor es mas
influyente para hacernos mas semejantes al Hijo de Dios que el Espiritu de Dios
que obra a través de la Palabra de Dios. Si usted desea ser transformado, si
quiere ser mas semejante a Jesucristo, disciplinese para leer la Biblia.

¢Con qué frecuencia deberiamos leerla? El predicador britanico John Blanchard,
en su libro How to Enjoy Your Bible (Como disfrutar de su Biblia), responde:

No cabe duda que solo tenemos que ser realistas y sinceros con nosotros mismos
para saber cada cuanto necesitamos recurrir a la Biblia. ; Con qué frecuencia
tenemos problemas, tentaciones y presiones? jTodos los dias! Ademas, ;cada
cuanto necesitamos enseflanza, guia y mas animo? jTodos los dias! Si reunimos
todas estas necesidades palpables en un tema atin mayor, ;cada cuanto
necesitamos ver el rostro de Dios, escuchar su voz, sentirlo, conocer su poder?
La respuesta a todas estas preguntas es la misma: jtodos los dias! Como lo
expreso el evangelista estadounidense D. L. Moody: «El hombre no puede tomar
una provision de gracia para el futuro, asi como no puede comer lo suficiente
para los proximos seis meses o guardar aire suficiente en sus pulmones en una
sola vez para vivir durante una semana. Dia a dia debemos recurrir a la
inagotable reserva de la gracia de Dios, segun nuestra necesidad»[5].

Aqui tiene las tres recomendaciones mas practicas para tener un éxito constante
al leer la Biblia. Primero, aparte el tiempo. Quiza una de las principales razones
por la que los cristianos nunca leen la Biblia entera es el desaliento. Muchas
personas nunca han leido un libro de mil paginas y se desaniman por la
extension total de la Biblia. ;Se da cuenta de que las lecturas biblicas grabadas
han demostrado que se puede leer todo el libro en setenta y una horas? Eso es
menos tiempo que la cantidad de horas que el estadounidense promedio pasa
delante del televisor cada mes[6]. En otras palabras, si la mayoria de las



personas pudiera intercambiar el tiempo frente al televisor por la lectura de la
Biblia, terminaria de leerla en cuatro semanas o menos. Si eso no le parece
viable, considere esto: En no mas de quince minutos al dia, usted puede leer toda
la Biblia en menos de un afio. En solo cinco minutos al dia, podria leer la Biblia
entera en menos de tres afios. Sin embargo, la mayoria de los cristianos nunca
leen toda la Biblia ni a lo largo de las décadas de toda su vida. De manera que
volvemos a la idea de que es, principalmente, una cuestion de disciplina y
motivacion.

Disciplinese para apartar el tiempo. Trate de hacerlo a la misma hora todos los
dias. Si es posible, lea la Biblia en otro momento que no sea justo antes de irse a
la cama. Es valioso leer la Biblia antes de quedarse dormido, pero si ese es el
unico rato del dia en el que puede leer las Escrituras, deberia tratar de encontrar
otro momento. Hay al menos dos motivos para esto. Primero, retendra muy poco
de lo que lee si esta cansado y sofioliento. Y segundo, usted probablemente hace
muy pocas cosas malas mientras duerme. Necesita encontrarse con Cristo en las
Escrituras cuando todavia tendra un impacto en su dia.

La segunda sugerencia practica es buscar un plan de lectura biblica. No hay duda
de que las personas que abren la Biblia al azar cada dia abandonan pronto la
disciplina. Los planes de lectura biblica abundan en la Internet. Muchas Biblias
de estudio contienen un programa de lectura en alguna parte entre sus paginas.
La mayoria de las iglesias locales también puede proveerle una guia para la
lectura diaria.

Aparte de un plan especifico, si lee tres capitulos por dia y cinco capitulos los
domingos, usted tardara un afio en completar la Biblia. Lea tres del Antiguo
Testamento y tres del Nuevo Testamento todos los dias, y terminara el Antiguo
Testamento una vez y el Nuevo Testamento cuatro veces en un periodo de doce
meses.

Mi plan favorito incluye leer cinco partes distintas de la Biblia cada dia.
Empiezo en Génesis, Josué, Job, Isaias y Mateo, y leo la misma cantidad de
capitulos de cada seccion. Una variante de este plan es leer en tres lugares todos
los dias, comenzando con Génesis, Job y Mateo, respectivamente. Estas tres
secciones tienen aproximadamente la misma extension, de manera que las
terminara casi al mismo tiempo. La gran ventaja de un proyecto como este es su
variedad. Muchos de los que intentan leer la Biblia de principio a fin se
confunden con Levitico, se desaniman con Numeros y se dan completamente por



vencidos al llegar a Deuteronomio. Pero cuando lee en mas de un lugar al dia, la
variedad le facilita mantener el dinamismo.

Aunque no lea toda la Biblia en el término de un afio, mantenga un registro de
qué libros ha leido. Cuando haya terminado, ponga una marca al lado de cada
capitulo cuando lo lea, o junto al titulo del libro en el indice. De esa manera,
independientemente del tiempo que le lleve hacerlo o en qué orden los lea, usted
sabra cuando haya leido cada libro de la Biblia.

La tercera sugerencia es que cada vez que lea, busque al menos una palabra, una
frase o un versiculo para meditar. Analizaremos la meditacion mas
detenidamente en el préximo capitulo, pero ahora debe darse cuenta de que sin la
meditacion, podria cerrar su Biblia y no ser capaz de recordar una sola cosa de lo
que leyo. Si pasa eso, es probable que su lectura biblica no haga ningtin cambio
en usted. Aun con un buen plan, puede convertirse en una tarea rutinaria en lugar
de una Disciplina de gozo. Tome por lo menos una cosa que haya leido y piense
profundamente en ella por unos minutos. Su entendimiento de las Escrituras se
hara mas profundo y sabra mejor como se aplica a su vida. Y mientras mas
ponga en practica la verdad de las Escrituras, mas semejante a Jesus llegara a ser.

Todos deberiamos tener la pasion del siguiente hombre por la lectura de la
Palabra de Dios. Robert L. Sumner, en The Wonder of the Word of God (La
maravilla de la Palabra de Dios), habla de un hombre de la ciudad de Kansas
City que habia resultado gravemente herido en una explosion. Su rostro estaba
muy desfigurado, y €l perdio la vista y sus dos manos. Cuando el accidente
ocurrio, no hacia mucho tiempo que habia llegado a ser cristiano, y una de sus
mayores decepciones era que ya no podria leer la Biblia. Entonces se entero6 de
una mujer en Inglaterra que leia braille con sus labios. Con la esperanza de hacer
lo mismo, mando a buscar algunos libros de la Biblia en braille. Pero descubrid
que las terminaciones nerviosas de sus labios habian quedado demasiado
dafiadas como para distinguir los caracteres. Un dia, mientras se llevaba una de
las paginas en braille a los labios, su lengua toc6 casualmente una parte del
relieve de los caracteres y pudo sentirlos. Tan rapido como un destello, se dio
cuenta: Puedo leer la Biblia usando mi lengua. Cuando Sumner escribi6 su libro,
el hombre habia leido cuatro veces la Biblia entera[7]. Si él pudo hacer eso, ¢se
puede disciplinar usted para leer la Biblia?



ESTUDIAR LA PALABRA DE DIOS

Si leer la Biblia puede compararse a navegar a lo ancho de un lago transparente
y brillante en una lancha de motor, estudiar la Biblia es como cruzar lentamente
el mismo lago en un barco con fondo de vidrio. La travesia con la lancha de
motor provee una vista panoramica del lago y una vista veloz y momentanea de
sus profundidades. En cambio, el estudio en el barco con fondo de vidrio lo lleva
por debajo de la superficie de las Escrituras para una observacién sin apuro de la
claridad y los detalles que normalmente se les escapan a los que solo leen el
texto. Como lo expreso el escritor Jerry Bridges: «La lectura nos da amplitud,
pero el estudio nos da profundidad»[8].

Veamos tres ejemplos de una disposicion para estudiar la Palabra de Dios. El
primero es Esdras, el personaje del Antiguo Testamento: «Esdras habia decidido
estudiar y obedecer la ley del SENOR y ensefiar sus decretos y ordenanzas al
pueblo de Israel» (Esdras 7:10). La secuencia en este versiculo tiene una
importancia instructiva. Esdras 1) «habia decidido», 2) «estudiar», 3) «y
obedecer la ley del SENOR», 4) «y ensefiar sus decretos y ordenanzas al pueblo
de Israel». Antes de ensefiar la Palabra de Dios al pueblo de Dios, puso en
practica lo que habia aprendido. Pero el aprendizaje de Esdras provenia del
estudio de las Escrituras. Sin embargo, antes de estudiar, primero «habia
preparado su corazon» (RVR60) para estudiar. En otras palabras, Esdras se
disciplin6 a si mismo para estudiar la Palabra de Dios.

El segundo ejemplo es de Hechos 17:11. Los misioneros Pablo y Silas a duras
penas habian escapado con vida de Tesal6énica, después de que su exitosa labor
evangelizadora provocara los celos de los judios que habia alli. Cuando
repitieron el mismo procedimiento en Berea, los judios locales reaccionaron de
una manera diferente: «Estos eran de sentimientos mas nobles que los de
Tesalonica, de modo que recibieron el mensaje con toda avidez y todos los dias
examinaban las Escrituras para ver si era verdad lo que se les anunciaba» (NVI).
De acuerdo con el versiculo siguiente, el resultado fue que «muchos de los
judios creyeron» (versiculo 12, NVI). La disposicion de examinar las Escrituras
aqui se elogia como un caracter noble.

Mi ejemplo favorito de un espiritu dispuesto a estudiar la verdad de Dios esta en
2 Timoteo 4:13. El apostol Pablo estaba en la carcel y estaba escribiendo el



ultimo capitulo de su ultima carta del Nuevo Testamento. Anticipando la llegada
de Timoteo, su amigo mas joven, escribio: «Cuando vengas, no te olvides de
traer el abrigo que dejé con Carpo en Troas. Traeme también mis libros y
especialmente mis pergaminos». Los libros y los pergaminos que Pablo le pedia
seguramente incluian copias de las Escrituras. En su confinamiento frio y
horrible, el apostol piadoso pidio dos cosas: un abrigo, para ponérselo y calentar
su cuerpo, y la Palabra de Dios, para estudiar y calentar su mente y su corazon.
Pablo habia visto el cielo (vea 2 Corintios 12:1-6) y a Cristo resucitado (vea
Hechos 9:5); habia experimentado el poder del Espiritu Santo para los milagros
(vea Hechos 14:10) y hasta para escribir las Sagradas Escrituras (vea 2 Pedro
3:16); sin embargo, siguio estudiando la Palabra de Dios hasta que muri6. Asi
que, si Pablo, con todo lo que sabia de primera mano sobre el cielo, Jesus, los
milagros y demas, necesitaba estudiar la Palabra de Dios, seguramente usted y
yo necesitamos estudiarla, y deberiamos disciplinarnos para hacerlo.

Entonces, ¢por qué no lo hacemos? ;Por qué tantos cristianos descuidan el
estudio de la Palabra de Dios? R. C. Sproul lo expres6 dolorosamente bien: «He
aqui el verdadero problema de nuestra negligencia. Nosotros fallamos en nuestro
deber de estudiar la Palabra de Dios no tanto porque sea dificil de entender, ni
porque sea pesada y aburrida, sino porque es un trabajo. Nuestro problema no es
que nos falte inteligencia o pasion; nuestro problema es que somos
perezosos»[9].

Ademas de la pereza, parte del problema para algunos puede ser la inseguridad
de como estudiar la Biblia o, incluso, de donde empezar. En realidad, empezar
no es tan dificil. La diferencia basica entre la lectura biblica y el estudio biblico
no es mas que papel y lapiz (o algun otro medio para conservar sus
pensamientos). Anote sus comentarios acerca del texto mientras lee y escriba las
preguntas que se le ocurran. Si su Biblia tiene referencias cruzadas[10], busque
las que se relacionan con los versiculos que dan lugar a sus preguntas y después
tome nota de sus ideas. Busque alguna palabra clave en su lectura y use la
concordancia que esta al final de la mayoria de las Biblias para analizar las otras
referencias que usan la palabra, y anote una vez mas sus conclusiones. Otra
forma de comenzar es resumir un capitulo o un parrafo a la vez. Cuando termine
ese capitulo, pase al siguiente, hasta que haya resumido todo el libro. Pronto
tendra un entendimiento mucho mas firme sobre una porcion de las Escrituras
que el que tenia al solo leerla.

A medida que avanza en el estudio del Libro de Dios, aprendera el valor que



tienen los estudios detallados de palabras, los estudios de los personajes, los
estudios tematicos y los estudios de libros. Descubrira una nueva riqueza en las
Escrituras a medida que aumenta su entendimiento de como la gramatica, la
historia, la cultura y la geografia que rodean al texto contribuyen a su
interpretacion.

No deje que el sentimiento de insuficiencia lo aleje del deleite de aprender de la
Biblia por su cuenta. Hay un gran nimero de libros de todo tamafio acerca de
como estudiar la Biblia. Ellos pueden guiarlo en cuanto a métodos y
herramientas mas de lo que yo puedo darle en este capitulo. No se conforme
solamente con el alimento espiritual «predigerido» por otros. Experimente la
alegria de descubrir el entendimiento biblico de primera mano, a través de su
propio estudio biblico.

MAS APLICACION

Si su crecimiento en la piedad se midiera por la calidad de su asimilacion de la
Biblia, ¢cudl seria el resultado? Esta es una pregunta importante, porque la
verdad es que su crecimiento en la piedad se ve enormemente afectado por la
calidad de su asimilacion de la Biblia. En la magnifica oracion de despedida
de Jesus que estd en Juan 17, Jesus le pidio a su Padre por nosotros: «Hazlos
santos con tu verdad; enséfiales tu palabra, la cual es verdad» (versiculo 17).
El plan de Dios para santificarnos, es decir, para hacernos santos y piadosos,
se logra mediante «la verdad», su Palabra. Si nos conformamos con una
calidad mediocre de asimilacion al escuchar, leer y estudiar la Palabra de
Dios, restringimos seriamente el caudal principal de la gracia santificadora de
Dios hacia nosotros.

Mientras digo esto, me doy cuenta de que seria facil provocar sentimientos de
culpa en todos nosotros (incluso en mi) por los fracasos pasados en cuanto a la
asimilacion de la Palabra de Dios. Por encima de todo, recuerde que la puerta del
cielo esta abierta para nosotros no por las obras que hacemos (como nuestra
asimilacion de la Palabra de Dios), sino por la obra de Dios en Jesucristo. Mas
alla de eso, aplique el mensaje de Filipenses 3:13 a cualquier inconsistencia
anterior con su asimilacion de la Biblia: «olvido el pasado y fijo la mirada en lo



que tengo por delante» en esa area.
Esto nos lleva a una pregunta final sobre la aplicacion.

¢ Qué puede hacer para mejorar su asimilacion de la Palabra de Dios? A
menos que se le dificulte providencialmente, por lo menos deberia unirse a un
grupo de creyentes con ideas afines para escuchar la predicacion de la
Palabra de Dios cada semana. Muchas iglesias que creen en la Biblia brindan
mds de una oportunidad por semana para escuchar la Palabra de Dios. Quiza
quiera considerar las grabaciones de la Biblia, asi como la ensefianza biblica
en Internet o en la radio, como opciones para escuchar cada vez mds la
Palabra de Dios. Pongase metas para intentar seriamente leer la Biblia todos
los dias y terminar con regularidad el Libro entero. Ademds, prdcticamente en
cualquier lugar donde venden libros cristianos tienen libros de trabajo
asequibles y guias de estudio de todos los libros de la Biblia y de una gran
cantidad de temas. Ademadas de ponerse en marcha individualmente, tinase a un
grupo de estudio biblico de su iglesia o de su barrio, o bien, comience usted un
grupo de estudio.

Cualquiera que sea la forma que elija, disciplinese para la piedad dedicandose al
menos a una manera de mejorar su asimilacion de la Palabra Santa de Dios. Los
que usan poco su Biblia realmente no son mucho mejores que los que no tienen

ninguna Biblia.

Finalicemos este capitulo con una valiosa palabra de aliento que viene de un
folleto util, Reading the Bible (Como leer la Biblia), escrito por un pastor galés
llamado Geoffrey Thomas. Siempre que €l escribe sobre leer la Biblia, también
debemos aplicar sus palabras a escucharla y estudiarla.

No espere dominar la Biblia en un dia, en un mes o en un afio. Mas bien, espere
quedar desconcertado frecuentemente por su contenido. No todo es igualmente
claro. Los grandes hombres de Dios a menudo se sienten como absolutos
novatos cuando leen la Palabra de Dios. El apostol Pedro dijo que habia algunas
cosas dificiles de entender en las epistolas de Pablo (2 Pedro 3:16). Me alegro de
que él haya escrito esas palabras porque yo he sentido eso frecuentemente. Asi
que, no espere recibir siempre una energia emocional o un sentimiento de
silenciosa paz cuando lee la Biblia. Por la gracia de Dios, puede esperar que eso



sea una experiencia frecuente, pero a menudo no recibira ninguna respuesta
emocional en absoluto.

Deje que la Palabra colme su corazon y su mente una y otra vez a medida que
pasan los afios y, de manera imperceptible, vendran grandes cambios en su
actitud, perspectiva y conducta. Es probable que usted sea el ultimo en
reconocerlos. A menudo se sentira muy, muy pequefio, porque el Dios de la
Biblia llegara a ser cada vez mas maravillosamente grande para usted. Asi que,
continde leyéndola hasta que ya no pueda leerla, y entonces ya no necesitara mas
la Biblia, porque cuando sus ojos se cierren por ultima vez al morir y nunca mas
vuelvan a leer la Palabra de Dios en las Escrituras, volvera a abrirlos ante la
Palabra de Dios en persona, a ese mismo Jesus de la Biblia a quien ha conocido
por tanto tiempo, parado frente a usted, para llevarlo a su hogar celestial para
siempre[11].



CAPITULO 3

LA ASIMILACION DE LA BIBLIA (PARTE 2)... PARALA
PIEDAD

El crecimiento cristiano supone disciplina. La rapidez con la que una persona
crece espiritualmente y el grado de su crecimiento dependen de esta disciplina.

Es la disciplina del método.

RICHARD HALVERSON

Porque esta leyendo este libro, es probable que usted sea una persona que, por lo
menos en cierta medida, ya se dedica a escuchar, leer y estudiar la Palabra de
Dios, segun lo propuesto en el capitulo anterior. No obstante, también hay una
firme posibilidad de que usted no perciba mucho el fruto que se esta
produciendo en su vida a partir de estas Disciplinas. Su experiencia no esta al
mismo nivel de sus expectativas; entonces quiza llegue a la conclusién de que
usted es el problema, que tal vez usted sea un cristiano de segunda.

La realidad es que es posible que usted no sea el problema en absoluto. El
problema podria ser, simplemente, su método. Por ejemplo, conozco a muchas
personas que leen la Biblia todos los dias; incluso es posible que lean varios
capitulos de la Palabra de Dios cada mafiana. Pero tan pronto como cierran la
Biblia, la mayoria de los dias tendrian que reconocer que no pueden recordar
nada de lo que leyeron.

«Es que no tengo buena memoria», concluyen con un suspiro. O tal vez creen
que no pueden recordar lo que leyeron porque no tienen un coeficiente
intelectual elevado, porque no tuvieron una buena educacion o porque son
demasiado viejos. Bueno, en mis clases del seminario he tenido algunos genios



de veintidds afios que tenian el mismo problema. Por lo tanto, yo argumentaria
que, en la mayoria de los casos, la razon por la que las personas no pueden
recordar lo que leyeron en la Biblia no es su edad, su capacidad intelectual o su
preparacion, sino su método.

Ademas, ;alguien querra argumentar que las personas comunes y corrientes, las
personas que no tienen mas que un intelecto o una educacion promedio, son
incapaces de sacar provecho de la Biblia satisfactoriamente y de manera
habitual? Seguramente que no, en especial porque la observacién confirma que
lo que el apostol Pablo dijo sobre los cristianos de Corinto es valido para los
cristianos de todas partes: «Recuerden, amados hermanos, que pocos de ustedes
eran sabios a los ojos del mundo o poderosos o ricos cuando Dios los llam6»

(1 Corintios 1:26). En otras palabras, dado que la mayoria de las personas a
quienes Dios llama no son «[sabias] a los ojos del mundo», ¢significa eso que la
mayoria de los cristianos no pueden sacar mucho provecho de las Escrituras en
forma individual? No, pues sin duda Dios quiere que todos sus hijos crezcan en
gracia y en su conocimiento de €l a través de su Palabra.

Entonces, ;cual es el problema? ;Por qué sera que las palabras de las Escrituras
pueden entrar por nuestros oidos u ojos y luego salir de nuestra mente con tanta
rapidez y normalidad, a pesar de que sea profunda nuestra devocién por la
Biblia? El problema es que, por lo general, escuchar y leer la Biblia no son en si
mismos suficientes para recordar lo que hemos recibido. Son Disciplinas
inestimables e irremplazables, pero estan incompletas sin otras Disciplinas de la
Palabra. Mientras que escuchar y leer siembran la semilla de las Escrituras en la
tierra de nuestra alma, las otras Disciplinas son el agua y el sol que Dios usa para
producir el crecimiento y el fruto de parecernos a Cristo en nuestra vida. Como
lo han indicado las paginas anteriores, estudiar la Biblia es una manera de regar
y calentar la semilla plantada al escuchar o leer. En este capitulo hay tres
Disciplinas mas, importantes para asimilar la Palabra de Dios, que, cuando se
practican correctamente, promueven un conocimiento de Dios cada vez mayor y
una conformidad mas entrafiable con Cristo.

MEMORIZAR LA PALABRA DE DIOS: BENEFICIOS Y
METODOS



Muchos cristianos consideran que la Disciplina Espiritual de memorizar la
Palabra de Dios es algo equivalente al martirio contemporaneo. Pidales que
memoricen versiculos biblicos y reaccionan casi con el mismo entusiasmo que
ocasiona pedir voluntarios para enfrentarse a los leones de Neron. ¢ Por qué?
Quiza porque muchos asocian toda memorizacion con los esfuerzos de
memorizar que les exigian en la escuela. Era una tarea, y la mayor parte era
aburrida y de un valor limitado. También, frecuentemente se oye la excusa de
que se tiene mala memoria. Pero ;qué pasaria si yo le ofreciera a usted mil
délares por cada versiculo que pudiera memorizar en los proximos siete dias?
;Cree que podria mejorar su actitud hacia la memorizacion de las Escrituras y su
capacidad de recordar? Cualquier recompensa econémica seria minima
comparada con el valor acumulado del tesoro de la Palabra de Dios depositado
en su mente.

La memorizacion proporciona poder espiritual

Cuando las Escrituras se almacenan en su mente, estan disponibles para que el
Espiritu Santo pueda recordarselas cuando usted mas lo necesite. Ese es el
motivo por el que el autor del Salmo 119 escribié: «He guardado tu palabra en
mi corazon, para no pecar contra ti» (versiculo 11). Por ejemplo, una cosa es
mirar o pensar en algo cuando sabe que no debe hacerlo, pero hay un poder
adicional contra la tentacién cuando su mente puede recordar un versiculo
especifico como Colosenses 3:2: «Piensen en las cosas del cielo, no en las de la
tierra».

Cuando el Espiritu Santo trae a la mente un versiculo preciso como ese, es un
ejemplo de lo que puede querer decir Efesios 6:17 cuando se refiere a «la espada
del Espiritu, la cual es la palabra de Dios». Una verdad biblica oportuna que el
Espiritu Santo trae a su conciencia en el momento indicado puede ser el arma
que marque la diferencia en una batalla espiritual.

No hay mejor ilustracion de esto que el enfrentamiento de Jesus con Satanas en
el solitario desierto de Judea (vea Mateo 4:1-11). Cada vez que el enemigo le
lanzaba una tentacion a Jests, €l la rechazaba con la Espada del Espiritu. El
recuerdo de los versiculos especificos de las Escrituras, motivado por el Espiritu,



fue lo que ayudo a Jesus a tener la victoria. Una de las formas en que podemos
tener mas victorias espirituales es hacer lo que Jesus hizo: memorizar las
Escrituras para que estén disponibles dentro de nosotros, para que el Espiritu
Santo nos las haga recordar cuando sea necesario.

La memorizacion fortalece su fe

¢Qué cristiano no quiere que su fe sea fortalecida? Algo que usted puede hacer
para fortalecerla es disciplinarse para memorizar las Escrituras. Recorramos
Proverbios 22:17-19, que dice: «Escucha las palabras de los sabios; aplica tu
corazén a mi enseflanza. Pues es bueno guardar estos dichos en tu corazon y
tenerlos siempre a flor de labios. Yo te ensefio hoy —si, a ti— para que confies
en el SENOR». El «aplica tu corazén» a «las palabras de los sabios» que se
menciona aqui y el «guardar estos dichos en tu corazén» definitivamente se
refieren a memorizar las Escrituras. Observe cual es la razon que se da aqui para
guardar las palabras sabias de las Escrituras en su corazon y tenerlas «siempre a
flor de labios». Es «para que confies en el SENOR». Memorizar las Escrituras
fortalece su fe porque reafirma la verdad repetidas veces, frecuentemente, justo
cuando usted necesita volver a escucharla.

Una iglesia que pastoreaba deseaba construir un nuevo centro de adoracion.
Creiamos que en nuestra situacion, honrariamos mas a Dios si construiamos el
edificio sin endeudarnos. Hubo momentos en los que mi fe en la provision del
Sefior empezo6 a sucumbir. La mayoria de las veces, lo que renovaba mi fe era
recordar la promesa de Dios en 1 Samuel 2:30: «Honraré a los que me honran».
Las Escrituras memorizadas son como acero que refuerza una fe decaida.

La memorizacion nos prepara para dar testimonio y consejeria

En el dia de Pentecostés (el festival judio que se estaba celebrando cuando el
Espiritu Santo descendié con gran poder sobre los seguidores de Jests), de
repente Dios inspir6 al apdstol Pedro para que se pusiera de pie y le predicara a



la multitud acerca de Jesis. Mucho de lo que dijo consistia de citas del Antiguo
Testamento (vea Hechos 2:14-40). Aunque hay una diferencia cualitativa entre el
sermoOn excepcionalmente inspirado de Pedro y nuestras conversaciones guiadas
por el Espiritu, su experiencia ilustra como las Escrituras memorizadas pueden
prepararnos para el testificar inesperadamente o para las oportunidades de
aconsejar que se nos presentan.

Hace poco, mientras le hablaba a un hombre acerca de Jesus, €l dijo algo que
trajo a mi mente un versiculo que habia memorizado. Cité el versiculo, y ese fue
el punto decisivo de una conversacion que resulté en que €l declarara su fe en
Cristo. A menudo me pasa algo similar en las conversaciones de consejeria. Pero
si los versiculos no estan escondidos en el corazon, no estaran disponibles para
utilizarlos con la boca.

La memorizacion provee un medio para la guia de Dios

El salmista escribi6: «Tus leyes me agradan; me dan sabios consejos» (Salmo
119:24). Asi como el Espiritu Santo recupera la verdad biblica del banco de
nuestra memoria a fin de usarla para aconsejar a otros, de la misma manera la
traera a nuestra mente para proporcionarnos la guia oportuna.

Muchas veces, cuando estoy tratando de decidir si digo lo que pienso en una
situacion determinada, el Sefior trae a mi mente Efesios 4:29: «No empleen un
lenguaje grosero ni ofensivo. Que todo lo que digan sea bueno y ttil, a fin de que
sus palabras resulten de estimulo para quienes las oigan». Estoy seguro de que a
veces malinterpreto la direccion del Espiritu Santo, jpero su guia dificilmente
podria ser mas clara que cuando nos recuerda un versiculo como este! Cuando
eso sucede, es el fruto de la memorizacion disciplinada de las Escrituras.

La memorizacion estimula la meditacion

Uno de los beneficios mas subestimados de memorizar las Escrituras es que



provee material para la meditacion. Cuando se aprende de memoria un versiculo
biblico, se puede meditar en €él en cualquier lugar y en cualquier momento del
dia o de la noche. Si usted ama la Palabra de Dios tanto como para memorizarla,
puede llegar a ser como el autor del Salmo 119:97, que exclamaba: «jOh, cuanto
amo tus enseflanzas! Pienso en ellas todo el dia». Ya sea que esté haciendo una
cola, dando una caminata, conduciendo el auto, tomando el tren, esperando en el
aeropuerto, limpiando la casa, trabajando en el jardin, meciendo a un bebé o
comiendo, puede beneficiarse de la Disciplina Espiritual de la meditacion si ha
hecho los depositos de la memorizacion.

La Palabra de Dios es la «espada del Espiritu», pero si usted no tiene una Biblia
al alcance, el arma de la Palabra tiene que estar presente en el arsenal de su
mente para que el Espiritu la empufie. Imaginese que esta en medio de una
decisién y necesita orientacion, o que lucha con una tentacion dificil y necesita
vencerla. El Espiritu Santo entra en su arsenal mental y mira alrededor en busca
de las armas disponibles, pero lo tinico que encuentra es un Juan 3:16, un
Génesis 1:1 y una gran comision. Estas son espadas excelentes, pero no fueron
hechas para todas las batallas. ;Como empezamos a llenar nuestro propio arsenal
espiritual con una provision de espadas para que el Espiritu Santo las use?

Usted puede memorizar las Escrituras

La mayoria de las personas creen que tienen mala memoria, pero no es cierto.
Como ya hemos descubierto, la mayoria de las veces, la memorizacion es, sobre
todo, una cuestion de motivacion. Si usted sabe la fecha de su nacimiento, su
numero telefénico y su direccion, y puede recordar los nombres de sus amigos y
familiares, su memoria funciona y puede memorizar las Escrituras. La pregunta
es, entonces, si esta dispuesto a disciplinarse para hacerlo.

Cuando Dawson Trotman, fundador de la organizacion cristiana Los
Navegantes, se convirtio a la fe en Cristo en 1926, empezd a memorizar un
versiculo biblico al dia. En esa época, él conducia un camion para una maderera
de Los Angeles. Mientras conducia por la ciudad, se dedicaba al versiculo de ese
dia. Durante los primeros tres afios de su vida cristiana memoriz6 sus primeros
mil versiculos. Si él pudo aprender de memoria alrededor de trescientos



versiculos al afio mientras conducia, nosotros seguramente podemos encontrar la
manera de memorizar algunos.

Tenga un plan

Hay muchos buenos recursos de memorizacion biblica predisefiados y
disponibles en formato impreso y digital. Pero quiza usted prefiera seleccionar
sus propios versiculos sobre algin tema en particular que el Sefior esté
trabajando en su vida en este momento. Si su fe esta débil, memorice versiculos
sobre la fe. Si esta luchando contra algun habito, busque versiculos que lo
ayuden a experimentar la victoria sobre él. Un hombre le dijo a Dawson Trotman
que él temia que, por seguir su ejemplo de memorizar las Escrituras, se volveria
demasiado orgulloso. Trotman le respondi6: «jEntonces haga que sus primeros
diez versiculos sean sobre la humildad!». Otra opcion es memorizar una porcion
de las Escrituras, como un salmo, en lugar de versiculos aislados.

Si esta usando un recurso digital para que lo ayude a memorizar las Escrituras,
es probable que este le proporcione una guia completa sobre cémo utilizarlo.
Pero si no, o para complementar el uso de dicha guia digital, los siguientes
consejos le seran utiles.

Escriba los versiculos

Haga una lista de los versiculos, en la pantalla o en un papel, dejando mas o
menos dos centimetros de espacio entre cada uno, o escriba cada versiculo en
una ficha separada.

Dibuje recordatorios grdficos



Aqui no se necesita nada elaborado, tan solo algunas lineas o dibujos de palitos
junto a cada versiculo, o algun tipo de ilustracion o grafico predisefiado, si se
hace en la pantalla. Eso hace que el versiculo sea «visual», y pone en practica el
principio de «una imagen vale mas que mil palabras». Una simple imagen puede
recordarle docenas de palabras. Esto es particularmente cierto si el dibujo ilustra
alguna accién que se describe en el versiculo. Por ejemplo, con el Salmo 119:11,
podria hacer un dibujo rustico de un corazén con una Biblia adentro, que le
recuerde atesorar la Palabra de Dios en el corazon. Para Efesios 6:17, el dibujo
de una espada es un recordatorio obvio. Este método le parecera particularmente
util cuando memorice una porcion de versiculos consecutivos. Entiendo que
probablemente usted no sea mas artista que yo, pero nadie mas tiene que ver las
ilustraciones, y definitivamente pueden facilitar la memorizacion de las
Escrituras.

Memorice los versiculos al pie de la letra

Existe la gran tentacion, especialmente cuando empieza a aprender un versiculo,
de bajar su nivel. No se conforme con aprenderlo mas o menos, o con captar la
«idea principal». Memoricelo palabra por palabra. Aprenda la cita biblica
también. Si no tiene un nivel de medicion objetivo, la meta no esta clara y puede
tender a seguir bajando el nivel hasta renunciar completamente. Ademas, si no
memoriza el versiculo exactamente, perdera la confianza para usarlo en una
conversacion o al dar testimonio. Entonces, a pesar de que memorizar «cada jota
y tilde» es mas dificil al principio, a la larga sera mas facil y mas productivo. A
proposito, los versiculos que usted sabe al pie de la letra son mas faciles de
repasar que los que no sabe con tanta exactitud.

Busque un método para rendir cuentas

Por nuestra tendencia a la pereza, la mayoria de nosotros necesitamos rendir
cuentas con la memorizacion de las Escrituras mas que con otras Disciplinas.
Cuanto mas ocupados estamos, mas tendemos a excusarnos de este COmpromiso.



Algunos, como hacia Dawson Trotman, desarrollan medios personalizados para
rendir cuentas con esta Disciplina, que los mantienen fieles. Sin embargo, la
mayoria de los cristianos son mas constantes cuando se reunen o hablan
regularmente con alguna otra persona, no siempre otro cristiano, con quien
repasan sus versiculos.

Repase y medite todos los dias

Ningun principio de memorizacion de las Escrituras es mas importante que el
método del repaso. Sin el repaso adecuado, con el tiempo perdera la mayor parte
de lo que memoriza. Pero cuando realmente aprende un versiculo, puede
repasarlo mentalmente en la fraccion del tiempo que necesitaria para decirlo en
voz alta. Cuando sepa asi de bien el versiculo, no tendra que repasarlo mas de
una vez por semana, una vez por mes o incluso cada seis meses, para mantener
un buen filo en él. No obstante, no es raro que al llegar a cierto punto pase el 80
por ciento de su tiempo dedicado a memorizar las Escrituras repasando
versiculos. No se lamente de tener que dedicar tanto tiempo a pulir sus espadas.
Mas bien, jalégrese de tener tantas!

Incorporar a una o mas rutinas el repaso de los versiculos biblicos aprendidos de
memoria aprovecha la regularidad de sus habitos para fortalecer su control de las
Escrituras. Por eso, quiza quiera incluir algunos minutos de repaso a su tiempo
devocional diario. O tal vez descubra que puede repasar los versiculos mientras
se cepilla los dientes, hace ejercicio o va al trabajo. Un excelente momento para
repasar sus versiculos mas conocidos es antes de dormirse. Como no necesita
tener una copia escrita de los versiculos frente a usted, puede repetirlos y meditar
en ellos mientras se adormece o incluso cuando se le dificulta dormir. Si no
puede mantenerse despierto, esta bien, ya que de todas maneras se supone que
deberia estar durmiendo. Si no puede dormir, introduce en su mente la
informacion mas beneficiosa y pacifica que existe y, ademas, aprovecha bien el
tiempo.

A medida que finalizamos esta seccion de la Disciplina de memorizar las
Escrituras, recuerde que memorizar versiculos no es un fin en si mismo. La meta
no es ver cuantos versiculos podemos aprender de memoria; la meta es la piedad.



La meta es memorizar la Palabra de Dios para que pueda transformar nuestra
mente y nuestra vida.

Jerry Bridges dijo respecto a esto:

Estoy muy consciente de que la memorizacion de las Escrituras ha caido en
desuso ampliamente en nuestros dias. [...] Pero permitame decir con la mayor
gracia y firmeza que me sea posible: No podemos buscar la santidad eficazmente
si no almacenamos la Palabra de Dios en nuestra mente, donde el Espiritu Santo
pueda utilizarla para transformarnos. [...] Sé que requiere esfuerzo y que a veces
es desalentador cuando no podemos recordar exactamente un versiculo que nos
hemos esforzado mucho por aprender de memoria. Sin embargo, la verdad es
que todas las formas de disciplina demandan esfuerzo y con frecuencia son
desalentadoras. Pero la persona que persevera en cualquier disciplina, a pesar del
gran esfuerzo y los momentos desalentadores, cosecha el premio que la
disciplina tiene la intencion de producir[1].

MEDITAR EN LA PALABRA DE DIOS: BENEFICIOS Y
METODOS

Un triste rasgo de nuestra cultura contemporanea es que la meditacion ha llegado
a identificarse mas con los sistemas de pensamiento no cristianos que con el
cristianismo biblico. Aun entre los creyentes, la practica de la meditacion
muchas veces se asocia mas con el yoga, la meditacion trascendental, la terapia
de relajacion o alguna practica de la Nueva Era, que con la espiritualidad
cristiana. Dado que la meditacién es tan importante en muchos grupos y
movimientos espiritualmente falsos, algunos cristianos se sienten incomodos con
el tema en general y desconfian de quienes se dedican a ella. Sin embargo,
debemos recordar que la meditacion es un mandato de Dios y que las personas
piadosas de la Biblia fueron ejemplos de ella. Solo porque una secta adopte la
cruz como simbolo no quiere decir que la iglesia tenga que dejar de usarla. De la
misma manera, no debemos descartar ni tenerle miedo a la meditacion biblica
simplemente porque el mundo practica algo que denomina meditacion.



La clase de meditacion que la Biblia estimula difiere de las otras clases de
meditacion de muchas maneras. En tanto que algunos abogan por un tipo de
meditacion en el que se hace todo lo posible por vaciar la mente, la meditacién
cristiana implica llenar la mente de Dios y de su verdad. Para algunos, la
meditacion es un intento de alcanzar una pasividad mental total, pero la
meditacion biblica requiere una actividad mental constructiva. La meditacion
mundanal emplea técnicas de visualizacion mental cuyo propdsito es «crear su
propia realidad». Mientras que la historia cristiana siempre ha tenido un lugar en
la meditacién para el uso santificado de la imaginacion que Dios nos dio, la
imaginacion esta a nuestro servicio para ayudarnos a meditar en las cosas que
son verdaderas (vea Filipenses 4:8). Ademas, en lugar de «crear nuestra propia
realidad» por medio de la visualizacion, nosotros conectamos la meditacion a la
oracion a Dios y a la accion humana responsable y llena del Espiritu para
efectuar cambios.

Ademas de estas distinciones, definamos la meditacion como el pensamiento
profundo en las verdades y realidades espirituales reveladas en las Escrituras, o
en la vida desde una perspectiva biblica, con el objeto de entender, practicar y
orar. La meditacién va mas alla de escuchar, leer, estudiar y aun de memorizar
como un medio de asimilacion de la Palabra de Dios. Una analogia sencilla seria
una taza de té. En esta analogia, su mente es la taza con agua caliente y la bolsita
de té representa su asimilacion de las Escrituras. Escuchar la Palabra de Dios es
como sumergir la bolsita de té en la taza una vez. El agua absorbe algo del sabor
del té, pero no tanto como ocurriria si sumergiera la bolsita por mas tiempo.
Leer, estudiar y memorizar la Palabra de Dios son como las zambullidas
adicionales de la bolsita de té en la taza. Mientras mas veces entre el té en el
agua, mas penetrante sera su efecto. La meditacion, sin embargo, es como
sumergir completamente la bolsita y dejarla en remojo hasta que todo el sabor
intenso del té se haya extraido y el agua esté completamente castafio-rojiza.
Meditar en las Escrituras es dejar que la Biblia se remoje en la cabeza. Por
consiguiente, podemos decir que asi como el té tifie el agua, la meditacion «tifie»
nuestro pensamiento. Cuando meditamos en las Escrituras, ellas influyen sobre
lo que pensamos de Dios, de los caminos de Dios y de su mundo, y de nosotros
mismos. De manera similar, asi como la bolsita de té le da sabor al agua, por
medio de la meditacién constantemente «saboreamos» 0 experimentamos la
realidad que el texto ensefia. La informacion del texto se convierte en
experiencia en nuestro corazon, nuestra mente y nuestra vida. La lectura de la
Biblia le habla al creyente, por ejemplo, del amor de Dios. Es mas probable que
la meditaciéon convenza a la persona y, de las maneras biblicas apropiadas, haga



que sienta que Dios la ama.

Josué 1:8 y la promesa de éxito

En Josué 1:8 hay una conexion biblica especifica entre el éxito y la practica de la
meditacion en la Palabra de Dios. Cuando el Sefior le encarg6 a Josué que
sucediera a Moisés como lider de su pueblo, le dijo: «Estudia constantemente
este libro de instruccion. Medita en él de dia y de noche para asegurarte de
obedecer todo lo que alli esta escrito. Solamente entonces prosperaras y te ira
bien en todo lo que hagas».

Debemos recordar que la prosperidad y el éxito de los que el Sefior hablaba son
la prosperidad y el éxito a los ojos de Dios y no necesariamente a los del mundo.
Desde la perspectiva del Nuevo Testamento, sabemos que la principal aplicacion
de esta promesa serian las riquezas eternas y el éxito centrado en Cristo, la
prosperidad del alma y el éxito espiritual (aunque cierta medida de éxito por
nuestro esfuerzo humano generalmente también ocurrira cuando vivimos de
acuerdo a la sabiduria de Dios). Sin embargo, habiendo hecho esta salvedad, no
perdamos de vista la relacion entre la meditacion en la Palabra de Dios y el éxito
verdadero.

El éxito verdadero se les promete a los que meditan en la Palabra de Dios, que
piensan profundamente en las Escrituras no solo una vez al dia, sino en
momentos a lo largo del dia y la noche. Meditan tanto que las Escrituras saturan
su conversacion. El fruto de su meditacion es la accion. Hacen lo que encuentran
escrito en la Palabra de Dios y, como consecuencia, Dios hace prosperar su
camino y les concede el éxito. ; Por qué? Porque esforzarse por «obedecer todo
lo que alli esta escrito» en la Palabra de Dios es solo una de las maneras biblicas
de describir lo que el Nuevo Testamento caracterizaria como la busqueda de la
semejanza a Cristo, y a Dios le encanta bendecir la conformidad a su Hijo.
Desde la eternidad pasada, Dios predestind que todos los que son suyos llegaran
a ser como Cristo (vea Romanos 8:29). Para toda la eternidad futura, todos los
que estan en Cristo seran glorificados (vea Romanos 8:30), es decir, «seremos
como él» (1 Juan 3:2): gente sin pecado, perfecta, que refleja la gloria de Dios
para siempre. Asi que, durante nuestra peregrinacion terrenal, cuanto mas



obedezcamos la Palabra de Dios —cuanto mas lleguemos a ser como Cristo—
mas cumplimos el plan eterno de Dios de hacernos como su Hijo. Por eso es que
a Dios le encanta bendecir la obediencia. Asi como la meditacion lleva a la
obediencia, la obediencia resulta en la bendicién de Dios. No se nos dice cuanto
de esa bendicién es material y cuanto espiritual, o qué parte de esa bendicion es
en este mundo y qué parte en el venidero, pero sabemos que Dios si bendice la
obediencia.

¢De qué manera nos cambia la Disciplina de la meditacién y nos coloca en el
camino de la bendicién de Dios? David dijo en el Salmo 39:3: «Cuanto mas
pensaba, mas me enardecia». La palabra hebrea que se traduce aqui como
«pensaba» esta relacionada estrechamente con la que se traduce como «meditar»
en Josué 1:8. Semejante a la meditacion de David —que provoco que el fuego de
su enojo ardiera mas—, cada vez que escuchamos, leemos, estudiamos o
memorizamos el fuego de la Palabra de Dios (vea Jeremias 23:29), la suma de la
meditacion se transforma en un fuelle sobre el fuego de lo que hemos
encontrado, que hace que arda mas intensamente en nuestra experiencia en ese
momento. Asi como cuando un fuego arde con mayor intensidad irradia mas luz
y mas calor, cuando nosotros le aplicamos el fuelle de la meditacion al fuego de
la Palabra de Dios, vemos mas luz (percepcién y entendimiento) y sentimos mas
calor (pasion por la accién obediente). Como resultado de este crecimiento en la
obediencia de ser como Cristo, dice el Sefior: «Solamente entonces prosperaras y
te ira bien en todo lo que hagas» (énfasis afiadido).

Ademas de un fuelle sobre un fuego, la meditacion también puede compararse
con permanecer cerca del fuego. Imagine que usted estuvo afuera en un dia
helado, y luego entra adonde hay una chimenea con fuego vivo y caliente.
Mientras camina hacia él, usted siente mucho frio. Extiende sus manos hacia el
fuego y las frota enérgicamente durante los dos segundos que tarda en pasar mas
alla del resplandor y el calor. Cuando llega al otro lado de la sala, cae en cuenta:
Todavia tengo frio. ;Qué le pasa? ;Hay algo mal dentro de usted? ;Es usted solo
un «receptor de calor» de segunda? No, el problema no es usted; es su método.
Usted no se quedé cerca del fuego. Si quiere calentarse, tiene que permanecer
cerca del fuego hasta que le caliente la piel, luego los musculos, y luego sus
huesos, hasta que haya entrado completamente en calor.

El no permanecer es la razon por la que muchos no recuerdan o no logran
calentar su corazén cerca del fuego de la Palabra de Dios. Sus ojos tardan dos
segundos en pasar por el fuego del primer versiculo del capitulo que estan



leyendo. Luego tardan mas o menos dos segundos en leer el versiculo dos. Y
después, otros dos segundos mientras sus 0jos pasan por el versiculo tres, y asi
hasta terminar la lectura. No importa cuantos episodios de dos segundos tenga
usted; rara vez recordara o se conmovera por algo que mire durante dos
segundos. Por consiguiente, es probable que el problema no sea su memoria ni
su corazon frio, sino su método. Entonces, ¢por qué no recuerda lo que lee en la
Biblia? ¢Podria ser simplemente que no deja que su mente piense detenidamente
en algo que ha leido? ¢Y por qué la asimilacion de la Palabra de Dios a menudo
nos deja tan frios y parece tener tan poco éxito en nuestra vida espiritual? El
pastor puritano Thomas Watson tiene la respuesta: «El motivo por el que salimos
tan frios después de leer la palabra es porque no nos calentamos en el fuego de la
meditacion»[2].

Salmo 1:1-3: Las promesas

Las promesas de Dios en el Salmo 1:1-3 en relacion con la meditacion son tan
generosas como las de Josué 1:8:

Qué alegria para los que

no siguen el consejo de malos,

ni andan con pecadores,

ni se juntan con burlones;

sino que se deleitan en la ley del SENOR
meditando en ella dia y noche.

Son como arboles plantados a la orilla de un rio,

que siempre dan fruto en su tiempo.



Sus hojas nunca se marchitan,

y prosperan en todo lo que hacen.

Nosotros pensamos en lo que nos deleitamos. El hombre y la mujer que han
encontrado el deleite romantico piensan el uno en el otro a toda hora. Cuando
nos deleitamos en la Palabra de Dios (porque es la revelacion de Dios),
pensamos en ella; es decir, meditamos en ella varias veces a lo largo del dia y la
noche. Segun el Salmo 1, el resultado de esa meditacion es la estabilidad, la
productividad, la perseverancia y la prosperidad. Un escritor lo dijo de manera
concisa: «L.os que prosperan de la mejor manera generalmente son los que
meditan por el mayor tiempo»[3].

El arbol de su vida espiritual se desarrolla mejor con la meditacion, porque lo
ayuda a absorber el agua de la Palabra de Dios (vea Efesios 5:26). Limitarse a
escuchar o leer la Biblia, por ejemplo, puede ser como cuando una lluvia breve
cae sobre la tierra dura. Independientemente de la cantidad o de la intensidad de
la lluvia, la mayor parte se escurre y es poco lo que penetra. Por el contrario, la
meditacion abre el suelo del alma y permite que el agua de la Palabra de Dios se
filtre profundamente. El resultado es una productividad extraordinaria y
prosperidad espiritual.

Considere eso nuevamente. Muchos que leen este libro son personas que
escuchan mucho de la Biblia en la iglesia y tal vez luego otra vez en algun
estudio biblico a media semana. Es posible que usted escuche frecuentemente
ensefianza biblica grabada y musica cristiana también. Es posible que lea las
Escrituras casi todos los dias y tal vez también otros libros cristianos como este.
Como consecuencia, cada semana se encuentra con una cantidad torrencial de la
verdad de Dios (por no hablar del caudal de toda otra informacién que pasa a
toda velocidad a través de sus ojos y sus oidos). Pero si no absorbe una parte del
agua de la Palabra de Dios que encuentra, no estara mucho mejor debido al
contacto. Escuchar y leer la Biblia es exponerse a las Escrituras: es necesario,
pero solo es el punto de partida. Después de exponernos a las Escrituras,
necesitamos absorberlas. La meditacion es la absorcion de las Escrituras. Y es la
absorcion lo que lleva a la experiencia con Dios y a la transformacion de vida
que anhelamos cuando acudimos a la Biblia. Si, queremos escuchar y leer la
Biblia, a menudo y mucho, pero sin el agregado de la meditacion, como advirtio



el gran hombre de oracion y fe George Miiller: «La simple lectura de la Palabra
de Dios» puede convertirse en informacion que «solo pasa por nuestra mente, asi
como el agua corre por una cafieria»[4].

El autor del Salmo 119 estaba seguro de que €l era mas sabio que todos sus
enemigos (vea el versiculo 98). Ademas, dijo: «Tengo mejor percepcion que mis
maestros» (versiculo 99). ¢Es porque habia oido, leido, estudiado o memorizado
la Palabra de Dios mas que todos y cada uno de sus enemigos y maestros?
Probablemente no. El salmista era mas sabio, no necesariamente por tener mas
informacion, sino por tener un mayor entendimiento. Pero ;como adquiri6 mas
sabiduria y entendimiento que cualquier otro? Su explicacion, expresada en una
oracion, fue:

Tus mandatos me hacen mas sabio que mis enemigos,
pues me guian constantemente.
Asi es, tengo mejor percepcion que mis maestros,

porque siempre pienso en tus leyes.

(SALMO 119:98-99)

Creo que la meditacion es mas importante aun para la productividad y la
prosperidad espiritual en nuestros dias que en el antiguo Israel. Aunque el aporte
total de la Palabra de Dios fuera el mismo para nosotros que para los de la época
del salmista, combinado con nuestra asimilacién de las Escrituras, nosotros
también experimentamos una inundacion de informacion que el autor del Salmo
119 nunca habria imaginado. Stimele a esto algunas de nuestras
responsabilidades adicionales actuales y el resultado es una distraccion mental y
una disipacion que superan nuestra capacidad de absorber las Escrituras. Debido
a la avalancha de datos que existe en la actualidad, cada cuantos minutos mas
informacioén nueva llega a ser disponible para nosotros que la que Jonathan
Edwards hubiera encontrado en toda su vida en el siglo XVIIIL. Hay que



reconocer que €l tenia muchas responsabilidades que requerian mucho tiempo
(como cuidar a su caballo), que la mayoria de las personas ya no necesitan hoy.
Por otro lado, jno tuvo que contestar un solo teléfono en su vida! Pese a estas
inconveniencias, su mente, como la del salmista, no se distraia tanto como la
nuestra por la informacion y el entretenimiento instantaneos y ubicuos. Por causa
de estas cosas, para nosotros hoy es mas dificil que nunca antes concentrar
nuestros pensamientos, especialmente en Dios y en las Escrituras.

Entonces, ;qué hacemos? No podemos volver a los dias de Edwards a menos
que nos mudemos a las selvas de Papta Nueva Guinea. Y aun asi, hemos vivido
demasiado tiempo en la era de la informacion como para escapar de su
influencia. Sin embargo, podemos reconstruir un orden para nuestros
pensamientos y recuperar algo de la capacidad de concentracion, especialmente
en la verdad espiritual, a través de la meditacion biblica. Pero esto requerira
disciplina.

De hecho, esa es exactamente la manera en la que los hombres como Jonathan

Edwards se disciplinaron a si mismos. En la encantadora biografia que escribio
Elisabeth Dodds sobre Sarah, la esposa de Jonathan Edwards, la autora dijo lo

siguiente sobre la determinacién de Jonathan en cuanto a la meditacion:

Cuando era mas joven, Edwards habia pensado en como usar el tiempo que tenia
que pasar haciendo viajes. Después de mudarse a Northampton, ide6 un plan
para sujetar un papelito en cierto lugar de su abrigo, asignandole un nimero al
papel y dandole la orden a su mente de que relacionara un tema con ese trozo de
papel. Después de un viaje tan largo como los tres dias de regreso desde Boston,
estaba repleto de papeles. Al volver a su estudio, se quitaba metddicamente los
papeles y anotaba los pensamientos que cada papelito le recordaba[5].

No es necesario que vayamos por ahi repletos de papeles como un puercoespin,
pero podemos ser transformados al cambiar nuestra manera de pensar (vea
Romanos 12:2) a través de la meditacion disciplinada en las Escrituras. Es
posible que no seamos tan fructiferos o tan exitosos espiritualmente como un
Jonathan Edwards, pero podemos ser mas sabios que nuestros enemigos, tener
mas entendimiento que nuestros maestros, experimentar todas las promesas de



Josué 1:8 y del Salmo 1, y ser mas piadosos si meditamos biblicamente.

Santiago 1:25: Las promesas del Nuevo Testamento

Las promesas expansivas que Dios da a quienes meditan en su Palabra van del
Antiguo al Nuevo Testamento. Por ejemplo, da esta seguridad: «Pero el que mira
atentamente a la ley perfecta, la ley de la libertad, y permanece en ella, no
habiéndose vuelto un oidor olvidadizo sino un hacedor eficaz, este sera
bienaventurado en lo que hace» (Santiago 1:25, LBLA). Observe primero que la
promesa no es solo para alguien que mira «la ley perfecta» de Dios como un
lector indiferente, sino en vez de eso, para el que la «mira atentamente». Eso es
meditacion

Observe que a lo opuesto del que medita se le llama «oidor olvidadizo». No hay
mucha diferencia entre «[haberse] vuelto un oidor olvidadizo» y ser un lector
olvidadizo de la Palabra de Dios, que es en lo que muchos lectores de la Biblia
tienen que admitir que se han convertido. Entonces, seguin este versiculo, ;por
qué olvidamos lo que leemos en la Biblia? ;Es solamente por una mala
memoria? No, es la falta de meditacion.

Después, Santiago 1:25 ensefia que al contemplar meditativamente las Escrituras
usted se convierte en «un hacedor eficaz» (LBLA) de las Escrituras. Recordemos
que ese es el objetivo. La obediencia a Dios, o sea, ser como Cristo, es el fin; la
meditacion es solo uno de los medios. En otras palabras, nuestro proposito
principal no es llegar a ser mas competentes o disciplinados con la meditacion;
nuestro propasito es la piedad.

Y entonces, el que es un «hacedor eficaz», que esta llegando a ser mas semejante
a Jestis —quien fue perfectamente obediente a «la ley perfecta» de Dios—, «sera
bienaventurado en lo que hace». ;Le resulta familiar? Se parece muchisimo a la
promesa del Salmo 1:3 para los que meditan en la Palabra de Dios: «Y prosperan
en todo lo que hacen». Hemos visto que asi como la meditacion lleva a la
obediencia, la obediencia da como resultado la bendicion de Dios. ; Desea usted
la bendicion de Dios para su vida? Por supuesto que si. De acuerdo con los
textos que hemos analizado, la bendicion de Dios esta relacionada con nuestra
obediencia a Dios. No ganamos la bendicion de Dios por obedecer, porque sus



bendiciones siempre son por gracia. De hecho, a veces Dios nos bendice incluso
en y a pesar de nuestra desobediencia. Pero sabemos que no podemos esperar la
bendicion de Dios por separado de la obediencia. Asi que la pregunta es: ;qué
hara que seamos mas obedientes mafiana que hoy? ;El solo hecho de leer la
Biblia? Bueno, como vimos, las personas pueden leer la Biblia todos los dias y,
basicamente, permanecer sin cambios. En general, no es la mera lectura de la
Biblia lo que nos convierte en «un hacedor eficaz» de ella, sino la meditacion.

Entonces, ;cémo meditamos cristianamente?

Elija un pasaje apropiado

La manera mas facil de decidir en qué meditar es eligiendo el versiculo, la frase
o la palabra que mas le impacte del pasaje biblico que ley6. Entonces, después
de su lectura, vuelva a eso que le llam¢ la atencion y medite en ello.
Obviamente, este es un enfoque subjetivo; pero cualquier enfoque va a ser
subjetivo en cierto modo. Ademas, la meditacion es esencialmente una actividad
subjetiva, hecho que subraya la importancia de fundamentarla en las Escrituras,
el recurso perfectamente objetivo[6].

Los versiculos que se relacionan claramente con sus intereses y necesidades
personales son objetivos claros para la meditacién. Aunque no queremos abordar
la Biblia simplemente como un compendio de consejos sabios, una coleccion de
promesas o una «hoja de respuestas», la voluntad de Dios es que le prestemos
atencion a las cosas que €l ha escrito y que se aplican directamente a nuestras
circunstancias. Si ha estado luchando con su vida interior y lee Filipenses,
entonces probablemente necesite meditar en Filipenses 4:8: «Y ahora, amados
hermanos, una cosa mas para terminar. Concéntrense en todo lo que es
verdadero, todo lo honorable, todo lo justo, todo lo puro, todo lo bello y todo lo
admirable. Piensen en cosas excelentes y dignas de alabanza». ; Tiene en mente
la salvacion de un amigo o de un familiar? Si se encuentra con Juan 4, podria
sacar provecho meditando sobre la forma de comunicarse de Jests y
estableciendo un paralelo con su propia situacion. ;Se siente distanciado de Dios
0 que su condicion espiritual pasa por una etapa de aridez? Buscar indicios del
caracter de Dios y enfocarse en ellos es una buena eleccion.



Una de las maneras mas consistentemente beneficiosas para seleccionar un
pasaje para meditar es discernir el mensaje principal de la seccion de su
encuentro con las Escrituras, y meditar en su significado y aplicacion. Por
ejemplo, hace poco lei Lucas 11. En la version que yo estaba usando, ese
capitulo tiene diez parrafos. Elegi una seccion, la de los versiculos 5-13. El tema
principal de ese parrafo es la perseverancia en la oracion. Reflexioné en esa idea,
especialmente como esta descrita en los versiculos 9-10, que hablan de pedir,
buscar y llamar a la puerta[7].

O puede limitar el foco para determinar el versiculo o los versiculos claves del
pasaje que ha leido. Elegir uno de ellos como su tema de meditacion le permite
centrar la atencion en los temas principales, las grandes ideas, de las Escrituras.
Porque independientemente de lo conocido que pueda ser el versiculo clave,
nunca exploramos del todo las profundidades de las grandes verdades de la
Biblia. Nunca podemos reflexionar demasiado, por ejemplo, en temas como la
persona y la obra de Jesus, en cualquier aspecto del evangelio o en los atributos
de Dios.

Entonces, la regla general para su asimilacion de las Escrituras a diario,
individualmente, es que debe incluir la lectura tanto como la meditacion. Lea
extensivamente, como un capitulo o mas; luego repase lo que haya leido y
seleccione algo especifico del pasaje para enfocar en eso su meditacion. Lea a
gran escala; medite en algo pequefio.

Seleccione un método de meditacion

Meditar no es cruzar sus brazos, reclinarse en su silla y quedarse mirando el
techo. Eso es sofiar despierto, no meditar. Sofiar despierto no siempre es una
pérdida de tiempo; puede ser un descanso muy necesario y merecido para la
mente, tan importante como la relajacion es, a menudo, para el cuerpo. Nuestro
Padre benévolo no siempre esta aguijoneandonos para que «produzcamos» Yy,
como he escrito en otra parte, se puede sofiar despierto, para «no hacer nada, y
hacerlo para la gloria de Dios»[8].

A diferencia de sofiar despierto, donde usted deja volar su mente, con la
meditacion enfoca los pensamientos. Le presta atencion al versiculo, a la frase, a



la palabra o a la ensefianza de las Escrituras que eligio. En lugar de una falta de
rumbo mental, en la meditacién su mente esta encausada: va hacia alguna parte;
tiene una direccion. El método de meditacion que elija determinara la direccion
que tome su mente.

A continuacion hay diecisiete métodos para meditar en las Escrituras. Yo uso
todos de vez en cuando, y ninguno en particular todo el tiempo. ;Por qué
presento tantos[9]? Porque es probable que a usted le resuenen algunos de estos
métodos mas que otros, mientras que las inclinaciones de otra persona podrian
ser precisamente opuestas a las suyas. Y porque, como a mi, es probable que a
usted le guste un poco de variedad.

Método de meditacion #1: Haga énfasis en diferentes palabras del texto

Este método toma el versiculo o la frase de las Escrituras y le da vueltas para
examinar cada faceta como si fuera un diamante.

Una meditacion sobre las palabras de Jesus al principio de Juan 11:25 seria algo
asi:

«Yo soy la resurreccion y la vida».
«Yo soy la resurreccion y la vida».
«Yo soy la resurreccion y la vida».
«Yo soy la resurreccion y la vida».
«Yo soy la resurreccion y la vida».
«Yo soy la resurreccion y la vida».

«Yo soy la resurreccion y la vida».



Por supuesto que el sentido no es simplemente repetir en vano cada palabra del
versiculo hasta que se haya hecho énfasis en todas. El propdsito es reflexionar
profundamente en la luz (verdad) que brilla dentro de nuestra mente cada vez
que se le da una vuelta al diamante de las Escrituras. Es simple pero efectivo.
Me resulta particularmente ttil cuando me cuesta concentrarme en un pasaje.

Método de meditacion #2: Reescriba el texto con sus propias palabras

Desde los primeros dias de su educacion en el hogar, el padre de Jonathan
Edwards le ensefi6 a pensar con un lapiz en la mano, costumbre que conservo a
lo largo de su vida. Meditar con lapiz en mano, o con los dedos sobre el teclado,
puede ayudarlo a enfocar su atencion en el asunto en cuestion mientras estimula
su flujo de pensamientos. Con este método, imagine que esta enviando el
versiculo que eligié en un mensaje a alguien. ; COmo expresaria exactamente el
contenido del versiculo, pero sin utilizar las palabras del versiculo?

Parafrasear el versiculo en el que esta reflexionando también es una buena
manera de asegurarse que entiende el significado. Tengo un amigo que dice que,
para €él, el método mas productivo de abrir un texto es parafrasear versiculos al
estilo del Amplified Bible en inglés. El solo hecho de pensar en sin6nimos y en
otras maneras de replantear el sentido de una parte de la Palabra de Dios es, en si
mismo, una forma de meditacion.

Método de meditacion #3: Formule un principio del texto: ;qué enseia?

Si bien este método puede servir cuando medita en una parte tan corta como un
versiculo, o tan larga como un capitulo, es especialmente titil cuando se enfoca
en algo mas que solo una frase o dos. Considérelo una especie de resumen del
mensaje principal del pasaje. Este método puede compararse con la elaboraciéon
de la presentacion de una tesis sobre la seccion de las Escrituras que usted ha
leido. De esa manera, un principio derivado de Mateo 6:9-13 puede exponerse de
la siguiente forma: «Jesus les ensefia a sus seguidores como orar», y el principio



extraido de un pasaje largo como Lucas 8:19-56 podria ser: «Jesus tiene
autoridad sobre la creacion, sobre los demonios, sobre la enfermedad y sobre la
muerte».

Cuanto mas memorablemente pueda exponer el principio, mejor. Eso es lo que el
Dr. R. G. Lee hizo en uno de los sermones estadounidenses mas conocidos del
siglo XX. Redujo la historia de Nabot, Acab y Jezabel del Antiguo Testamento a
una frase inolvidable: «El dia de pago, jalgun dia!». Una vez que haya
desarrollado el principio, dé el segundo paso y piense en una manera de
reformularlo en una frase o en una linea que luego sea facil de recordar cuando
se pregunte: «;Cual era el versiculo en el que medité esta mafiana?».

Método de meditacion #4: Piense en una ilustracion del texto: ;qué imagen lo
explica?

La ilustracién es una descripcion visual que explica, clarifica o confirma el
objeto de su meditacion. Puede ser una anécdota personal, un acontecimiento de
las noticias o de la historia, una cita textual, una analogia, una cancion: cualquier
cosa que arroje luz sobre el pasaje. La ilustracion es la terminacion de una frase
que comienza con «Es como...».

Jesus solia usar ilustraciones en sus ensefianzas. En Lucas 13:18-21 vemos:

Entonces Jesus dijo: «;A qué se parece el reino de Dios? ;Como puedo
ilustrarlo? Es como una pequefia semilla de mostaza que un hombre sembro en
un jardin; crece y se convierte en un arbol, y los pajaros hacen nidos en las
ramas». También preguntd: «¢A qué otra cosa se parece el reino de Dios? Es
como la levadura que utiliz6 una mujer para hacer pan. Aunque puso solo una
pequefia porcion de levadura en tres medidas de harina, la levadura impregno
toda la masa».

Evidentemente, en algiin momento previo a este episodio, él, en su humanidad,



habia meditado en la naturaleza del reino de Dios y lleg6 a estas dos analogias; o
bien, hizo lo contrario y una vez al observar un arbol que tenia nidos y otra vez
al ver como agregaban levadura a la harina, se pregunt6 qué verdad biblica podia
ilustrar cada hecho. El apostol Pablo uso ilustraciones en 1 Tesalonicenses 5:2-3,
como lo hizo Santiago en Santiago 1:6.

Lo primero que tiene que hacer cuando quiera describir un pasaje es considerar
si hay una historia en la Biblia que ilustre el sentido del versiculo en el que
medita; o, si usted medita en una historia, si en alguna parte de las Escrituras hay
un versiculo suelto que resuma el sentido de esa historia. Si el versiculo que
considera no esta en los Evangelios, piense si ilustra algo que Jesus dijo o hizo.

Otra manera de usar este método es invertirlo y preguntar qué puede ilustrar este
texto en particular. Por ejemplo, ¢es una ilustracion de otro pasaje de las
Escrituras, o de algo en las palabras o los hechos de Jestus?

Método de meditacion #5: Busque como aplicar el texto

El resultado de la meditacion debe ser la aplicacion. Como masticar sin tragar, la
meditacion esta incompleta sin algun tipo de aplicacion. Esto es tan importante
que toda la proxima seccion de este capitulo esta dedicada a aplicar la Palabra de
Dios. Asi que preguntese: «;Como debo responder a este texto? ;Qué querra
Dios que yo haga como consecuencia de mi encuentro con esta parte de su
Palabra? La Biblia nos dice que pongamos en practica la Palabra (Santiago
1:22); por lo tanto, ;como deberia cumplir esta parte de ella? ;Hay algo que
empezar, detener, confesar, orar, creer o decirle a alguien?»

Si se dice a si mismo: «No cerraré mi Biblia hasta que sepa por lo menos una
cosa que el Sefior quiere que yo haga con este versiculo», meditara.

Método de meditacion #6: Pregunte de qué manera seiiala el texto a la ley o al
evangelio



Una forma de pensar de la Biblia es que nos presenta la Ley de Dios y el
evangelio de Dios. La ley (basicamente, el Antiguo Testamento) consiste en qué
requiere nuestro Dios santo y justo de las personas para que tengan la
justificacion necesaria para vivir con él en el cielo. El evangelio (basicamente, el
Nuevo Testamento) es la Buena Noticia de que nuestro Dios amoroso y
misericordioso ha proporcionado, por medio de Jests, la justificacion que él
requiere en su ley. Con este método de meditacién, usted busca de qué manera el
pasaje en el que esta meditando apunta hacia algtn aspecto de la ley, del
evangelio o de ambos.

Con un versiculo como el Salmo 23:1, por ejemplo, «El SENOR es mi pastor»,
podriamos decir que sefiala al evangelio en el hecho que Jesus dijo de si mismo:
«Yo soy el buen pastor. El buen pastor da su vida en sacrificio por las ovejas»
(Juan 10:11). Pero ¢por qué necesitamos un pastor, y por qué el Buen Pastor tuvo
que dar su vida por las ovejas? Porque —y aqui el Salmo 23:1 también puede
sefialar indirectamente a la ley— todos nosotros somos como ovejas que se han
apartado de la Ley de Dios. Como dice Isaias 53:6: «Todos nosotros nos hemos
extraviado como ovejas; hemos dejado los caminos de Dios para seguir los
nuestros. Sin embargo, el SENOR puso sobre él los pecados de todos nosotros».

Tal vez no siempre sea tan facil trazar las lineas hacia otros textos o ver
conexiones con la ley y el evangelio como lo es en el Salmo 23. Pero, con un
poco de practica, vera que se volvera mucho mas perceptivo a los grandes temas
de las Escrituras, aun cuando esté considerando una parte muy pequefia de ellas.

Método de meditacion #7: Pregunte de qué manera seiiala el texto a algo
acerca de Jesus

Este método es similar al anterior, pero se enfoca totalmente en la persona y en
la obra de Jesucristo. Después de su resurreccion, cuando Jests iba por el
camino a Emaus con dos creyentes, dice que «comenzando por Moisés y por
todos los profetas, les explico lo que se referia a €l en todas las Escrituras»
(Lucas 24:27, NVI). Fundamentalmente, este enfoque a la meditacion intenta
hacer lo mismo; es decir, examina el texto para ver como puede indicar algo
acerca de quién es Jesus o de lo que €l hizo.



Entonces puede buscar de qué manera Jestis cumplié o encarno el texto (como
vimos en el Salmo 23:1) o, a la inversa, de qué forma es €l lo pura y
perfectamente opuesto a ello (si habla del pecado). Fijese si lo que esta
considerando se parece en algin aspecto a lo que Jests llevo a cabo por medio
de su vida o de su muerte, o que lograra algun dia cuando regrese. Como Jesus
nos enseflo, entrenémonos para pensar cristocéntricamente en el pasaje que
tenemos por delante.

Método de meditacion #8: Averigiie qué pregunta se responde o qué problema
se resuelve con el texto

En este enfoque, usted observa el texto que tiene enfrente como la respuesta a
una pregunta o la solucion a un problema. Con ese supuesto, usted plantea:
«¢Cual es la pregunta?» o «;Cual es el problema?». Si medita en «Jesus lloro»
(Juan 11:35), ;qué pregunta responde eso? ;Qué le parece: «;Era Jesus
completamente humano?»? Bueno, «Jesus lloré». Eso no responde todo en
cuanto a la pregunta, pero si le dice algo importante sobre su humanidad. Si
medita sobre Juan 3:16 y considera que ese versiculo es la solucion a un
problema, ;cual es el problema? Una manera de enunciar el problema podria ser:
«¢Cual es el plan de Dios para dar la vida eterna?».

Meétodo de meditacion #9: Ore mientras lee el texto

Este método en especial puede ayudarle a expresar el espiritu del salmista en el
Salmo 119:18: «Abre mis ojos, para que vea las verdades maravillosas que hay
en tus ensefianzas». El Espiritu Santo es el Gran Guia a la verdad de Dios (vea
Juan 14:26). Ademas, la meditacién cristiana va mas alla de la concentracion
atenta de los humanos o de la energia mental creativa. Cuando usted usa un
versiculo biblico para orar, somete su mente a la iluminacién del Espiritu Santo
en el pasaje e intensifica su percepcion espiritual. La Biblia fue escrita bajo la
inspiracion del Espiritu Santo; ore pidiendo que €l ilumine su meditacion.



Recientemente medité en el Salmo 119:50: «Este es mi consuelo en la afliccion:
que tu palabra me ha vivificado» (LBLA). Oré usando este texto como base, de
esta manera:

Sefior, ti conoces la afliccion por la que estoy pasando en este momento. Tu
Palabra promete consolarme en mi afliccion. Tu Palabra puede vivificarme en mi
afliccion. Yo realmente creo que es verdad. Tu Palabra me ha vivificado en la
afliccion en el pasado, y confieso mi fe en ti de que me vivificara en esta
experiencia. Te ruego que me vivifiques ahora por medio del consuelo de tu
Palabra.

Mientras oraba este texto, el Espiritu Santo empez6 a recordarme verdades de las
Escrituras acerca de la soberania de Dios sobre su iglesia, su providencia sobre
las circunstancias de mi vida, su poder, su presencia y su amor constantes,
etcétera. En ese tiempo prolongado de meditacién y oracion, mi alma se vivificd
y senti que el Consolador me conforto.

La meditacion biblica siempre debe incorporar dos partes: el cristiano y el
Espiritu Santo. Usar un texto biblico para orar[10] es una invitacion que el
cristiano le hace al Espiritu Santo para que mantenga su luz divina sobre las
palabras de las Escrituras, a fin de que le haga ver lo que usted no puede ver sin
él.

Meétodo de meditacion #10: Memorice el texto

Como se menciond antes en este capitulo, «la memorizacion estimula la
meditacion». Dicho de otro modo, cuando usted memoriza un versiculo, piensa
en €l. La repeticién mental del texto que la memorizacién requiere fomenta
simultaneamente la reflexion en él. Después de aprender de memoria un texto de
las Escrituras, usted puede meditar en €l cuando va a su trabajo, cuando camina,
cuando esta cocinando, cuando se queda dormido o en cualquier otro momento
que elija.



La persona mas constante y diligente para memorizar pasajes de las Escrituras
que yo he conocido personalmente es el Dr. Andrew Davis, quien escribio: «No
hay disciplina mas ttil para este minucioso proceso de la meditacion de
versiculo por versiculo que la memorizacion. La memorizacion no es 1o mismo
que la meditacion, pero es casi imposible que alguien pueda memorizar un
pasaje de la Biblia sin profundizar un poco en su entendimiento de esos
versiculos. Ademas, una vez que se ha memorizado el pasaje, esta a su
disposicion toda una vida de reflexién»[11].

Método de meditacion #11: Cree una expresion artistica del texto

Esta forma de abordar el pasaje consiste en darle una expresion tangible a sus
meditaciones con un boceto o alguna otra manifestacion material de sus
pensamientos. Podria componer una cancion o un poema basado en el texto.
Como nos anima el Salmo 96:1: «jCanten al SENOR una nueva cancién! jQue
toda la tierra cante al SENOR!». No hace falta que sea laboriosa o larga, y no
importa si es de una sola nota, como un canto llano. Muchas veces, podria ser
completamente espontanea. Jonathan Edwards escribio que frecuentemente esta
era su practica: «Mientras caminaba solo en el bosque y en lugares solitarios
para meditar, hablar a solas, orar y conversar con Dios; [...] era siempre mi
manera, en momentos como esos, de expresar cantando mis
contemplaciones»[12]. Usted puede hacer lo mismo. De manera impulsiva,
improvise una melodia y cante el texto y/o sus pensamientos al respecto como
«una nueva cancion» para el Sefior mientras reflexiona en su Palabra.

Método de meditacion #12: Examine el texto con las preguntas de Filipenses
4:8

Hace poco, meditaba en Filipenses 4:8: «Y ahora, amados hermanos, una cosa
mas para terminar. Concéntrense en todo lo que es verdadero, todo lo honorable,
todo lo justo, todo lo puro, todo lo bello y todo lo admirable. Piensen en cosas
excelentes y dignas de alabanza». Se me ocurri6 que las indicaciones que se dan



alli para meditar en estas cosas podrian dar una guia para meditar en cualquier
versiculo de las Escrituras, asi como para meditar en «la vida». Como resultado,
y después de consultar varias traducciones de Filipenses 4:8, elaboré una serie de
preguntas con base en el versiculo.

¢Qué es verdadero en esto, o qué verdad ejemplifica?

¢ Qué tiene esto de honorable?

¢Qué tiene esto de justo o correcto?

¢Qué tiene esto de puro, o como ejemplifica la pureza?

:Qué es bello en esto?

¢ Qué tiene esto de admirable?

¢Qué tiene esto de excelente (es decir, que supera a otros de su clase)?

¢Qué tiene esto de digno de alabanza?

Entonces, ya sea que medite en un versiculo o en una historia biblica, o en algo
de su vida —circunstancias, un acontecimiento, una experiencia, un encuentro
con alguien, una parte de la creacién— de hecho, cuando piense en cualquier
cosa, las preguntas de Filipenses 4:8 pueden ser una guia util.

Método de meditacion #13: Haga las preguntas de Joseph Hall acerca del
texto

Joseph Hall (1574-1656) fue un devoto obispo anglicano de Norwich, Inglaterra.
Su libro del afio 1606, The Art of Divine Meditation (EI arte de la meditacion
divina), fue uno de los libros mas vendidos e influyentes de su época. En este
clasico devocionario puritano, abordé y dio ejemplos del uso de diez preguntas



utiles para meditar en las Escrituras. Las preguntas de Hall me parecen
sumamente estimulantes para el pensamiento cuando me estoy preparando para
predicar o escribir o hacer cualquier tipo de presentacion, pero especialmente
cuando hago mi meditacion devocional en las Escrituras. Las he modificado y
ampliado un poco para hacerlas mas claras para los lectores contemporaneos.

¢En qué esta meditando? (Defina y/o describa lo que es).
¢Cbémo se divide o qué partes lo componen?

:Qué lo ocasiona?

¢Qué produce esto; es decir, cuales son sus frutos y efectos?
¢Cual es su lugar, ubicacion o uso?

¢Cuales son sus cualidades y suplementos?

:Qué es lo contrario, contradictorio o diferente a esto?
¢Qué se compara a esto?

¢Cuales son sus titulos o sus nombres?

¢Cuales son los testimonios o ejemplos en las Escrituras al respecto?

La primera pregunta es la mas dificil, pero también es la mas importante, pues la
respuesta llega a ser «lo» que tratan las preguntas siguientes. Entonces, si el
versiculo en el que medita es, por ejemplo, Romanos 8:28, su respuesta a la
primera pregunta podria ser algo como: «El control de Dios sobre todas las cosas
para el bien de su pueblo». Luego, «sus divisiones o partes» (de la segunda
pregunta) incluirian «el control de Dios», «todas las cosas», «el bien» y «su
pueblo», porque estas son las «divisiones o partes» de «lo» que se definié6 como
respuesta a la primera pregunta.

Es posible que le sea tutil guardar una copia de estas preguntas dentro de su



Biblia y digitalmente, en lugares que siempre estén a su disposicion.

:Son demasiadas diez preguntas para una sola ocasion de meditacion? Entonces,
haga una o dos por dia, usando tal vez este método para meditar en un solo
versiculo a lo largo de la semana. Sean muchas o pocas, en la meditacion
frecuentemente es mucho mas facil responder preguntas especificas sobre el
texto que pensar en €l sin ningun tipo de guia. Por este motivo, ademas de las
provistas anteriormente, usted puede elaborar otras listas de preguntas para usar
durante la meditacion. Cuando tenga suefio o esté cansado o distraido, buscar las
respuestas a las preguntas concretas lo ayudara a reducir la divagacion mental
que se produce cuando no hay un método particular que lo ayude a enfocarse en
el texto.

Método de meditacion #14: Establezca y descubra un minimo de nuevas
perspectivas acerca del texto

Con este método, usted determina desde el principio que no dejara de meditar en
su texto hasta que descubra por lo menos cierta cantidad de ideas en €l. La
primera vez que yo lo hice, meditaba en Hebreos 12:29: «Porque nuestro Dios es
un fuego que todo lo consume». Decidi seguir poniéndole atencién al versiculo
hasta que encontrara como minimo diez perspectivas. En este caso, decidi pensar
en diez comparaciones entre Dios y el fuego. Las primeras fueron bastante
faciles: «Dios es luz», dice la Biblia en 1 Juan 1:5, y el fuego emana luz.
También, Dios es el Juez supremo, y en la Biblia, el fuego a veces es el
instrumento del juicio de Dios. Pero después de unas cuatro comparaciones
rapidas entre Dios y el fuego, comenzo a complicarse. Pero ahi es donde empecé
a ir mas alla de lo que era bastante simple u obvio, para llegar a lo que requeria
una reflexion mayor. Solamente entonces percibi que superaba lo que ya me era
conocido. Si no hubiera fijado la meta en diez, me habria detenido mas o menos
en cuatro en esa ocasion, porque ahi es donde aparecio el desafio mental. Pero, a
menudo, necesito esa clase de desafio mental para profundizar en la Palabra de
Dios.

Al menos cuatro de mis amigos han confirmado una tarea legendaria que cada
uno experimento en una clase del seminario sobre los métodos de estudio biblico



que ensefiaba el profesor Howard Hendricks en el Seminario Teologico de
Dallas. El les decia a sus alumnos que para la siguiente clase regresaran con, por
lo menos, veinticinco observaciones sobre Hechos 1:8. Cuando lo hacian, les
pedia que la siguiente vez regresaran con veinticinco observaciones mas acerca
de ese versiculo. Finalmente, les daba la tarea de que hicieran tantas
observaciones como les fuera posible, ademas de las primeras cincuenta. La
mayoria creia que, en ese punto, practicamente habian agotado Hechos 1:8, hasta
que Hendricks exhortaba a la clase diciéndoles: «Ah, por cierto, el récord
histérico es de mas de seiscientas».

No todo versiculo de la Biblia es tan fértil como Hechos 1:8. Sin embargo, este
método se basa en la creencia de que una mente infinita ha inspirado cada texto
de las Escrituras y, por esa razon, siempre hay algo mas para ver que lo que
usted ya ha visto, mas alla de lo bien que usted crea conocer determinado
versiculo. Tal vez sea una observacion, una idea o una aplicacién, pero es casi
seguro que en ese texto hay algo que usted no ha observado o expresado antes.

Método de meditacion #15: Busque una relacion o un denominador comiin
entre todos los pdrrafos o los capitulos que lee

Si lee un capitulo que tiene, digamos, tres parrafos, busque la relacion entre los
tres. En Lucas 15, por ejemplo, hay una oveja perdida, una moneda perdida y un
hijo perdido. A todos se les encuentra y hay regocijo. En Marcos 5, leemos que
Jestis demuestra su divinidad al ejercer autoridad sobre el reino espiritual, las
enfermedades y la muerte.

Si lee en mas que un libro de la Biblia, busque un denominador comtn en todo
lo que lee. ;Puede ver, por ejemplo, a Jesus en los diferentes capitulos que esta
leyendo? ;O cémo se relaciona cada uno con el evangelio? ;O qué le dice cada
capitulo acerca de la «crisis actual» de su vida? Es posible que al final llegue a la
conclusion de que uno o mas de los capitulos que ha leido no tiene
absolutamente ninguna aplicacion para su crisis actual. Aunque asi sea, es
beneficioso explorar mentalmente las Escrituras, examinando y reflexionando en
ellas de una manera mucho mas detallista que la mera lectura.



Método de meditacion #16: Pregunte como le habla el texto a su problema o su
interrogante actual

Suponga que el problema actual en su vida es financiero. Después de que haya
terminado su lectura biblica, repase lo que ley6 y busque todos los versiculos
que aborden o puedan aplicarse a las finanzas. Después, considere lo que dice el
pasaje, quiza usando el texto para orar o utilizando alguno de los métodos
previos para meditar mas. Si la preocupacion inmediata en su vida tiene que ver
con su familia, busque los versiculos que tengan algo que decir acerca de las
relaciones personales. Si esta batallando con una interrogante persistente, vuelva
a revisar todo lo que ley6 en los ultimos minutos, y analice si hay algo que el
Espiritu Santo pueda iluminar con relacion a la respuesta. Cuando le pida al
Autor de las Escrituras: «Abre mis ojos, para que vea las verdades maravillosas
que hay en tus ensefianzas» (Salmo 119:18), es posible que se sorprenda por los
textos que €l usa para darle la percepcion, el entendimiento o la aplicacion en
cuanto a su asunto o interrogante.

Método de meditacion #17: Use el mapeo de meditacion

El mapeo de meditacion aplica los principios del mapeo mental a un texto de las
Escrituras. Si le resulta desconocida la idea del mapeo mental o de métodos
similares, tal vez quiera explorar brevemente el tema en la Internet. Es un tema
que se puede entender rapidamente, especialmente si encuentra ejemplos de
mapas mentales basicos[13]. En esencia, un mapa mental es un esquema que
resume informacion de una manera mas visualmente atractiva y facil de recordar
que las palabras en lineas. La idea que quiere explorar se coloca en el centro de
una pagina. Luego, a medida que surgen las ideas, se conectan a la imagen
central por medio de lineas que parten de ella. Las subcategorias se conectan de
manera similar a las ideas principales, con ramas mas delgadas, y asi
sucesivamente. Se recomienda encarecidamente el uso de imagenes simples,
simbolos y colores.

Suponga que va a usar este método para meditar en Romanos 8:28. Empezaria
poniendo las palabras del versiculo en el centro de la hoja, quiza dibujando un



circulo, un recuadro o una «nube» alrededor de ellas. La primera rama
importante que radiaria del dibujo central seria sobre «Y sabemos» y, a medida
que le prestara atencién a como «sabemos», asi como a la conexion que este
versiculo tiene con el contexto inmediato, conectaria sus ideas con lineas o con
ramas mas finas a esa primera rama. La siguiente rama grande podria ser acerca
de «los que aman a Dios». De este primer nivel de ramas saldrian menores para
«;Quiénes son?» y «Amar a Dios». Después, podria tener otra rama grande para
«todas las cosas», otra para «ayudan a bien», etcétera. Cada rama principal
tendria tanto fruto como sus meditaciones produzcan.

En lo personal, este es uno de mis favoritos. No es una manera diferente de
pensar, sino una manera diferente de escribir lo que se piensa. A medida que las
ideas nuevas frecuentemente fluyen de los enfoques nuevos, descubri que este
método de meditar en las Escrituras me ayuda a mantenerme enfocado en el
texto biblico mientras estimula mi proceso mental de lo que estoy mirando.

No se apure: ;dediquele tiempo!

¢De qué sirve leer uno, tres o mas capitulos de las Escrituras si, después de haber
terminado, lo tinico que descubre es que no puede recordar ni una cosa de lo que
ha leido? Es mejor leer una pequefia porcion de las Escrituras y meditar en ella,
que leer una seccion extensa sin meditacion.

El escocés Maurice Roberts escribio:

Nuestra era ha sido tristemente deficiente en lo que podria llamarse grandeza
espiritual. Esto tiene su raiz en la enfermedad moderna de la superficialidad.
Somos demasiado impacientes para meditar en la fe que profesamos. [...] Lo que
contribuye a una fe cristiana firme no es el examen rapido y ajetreado de los
libros religiosos o el descuidado apuro por cumplir con las obligaciones
religiosas. Mas bien, la meditacion pausada en las verdades del evangelio y la
exposicion de nuestra mente a esas verdades es lo que produce el fruto de un
caracter santificado[14].



Lea menos (si es necesario) para meditar mas. Aunque muchos cristianos
necesitan encontrar el tiempo para incrementar su lectura biblica, es posible que
algunos pasen todo el tiempo que pueden leyendo la Biblia. Si no puede ampliar
su horario para meditar en la lectura biblica, lea menos para tener un poco de
tiempo tranquilo para la meditacion. Aunque encuentre momentos a lo largo del
dia en los cuales medite en la Palabra de Dios (vea Salmo 119:97), la mejor
meditacion generalmente ocurre cuando forma parte de su principal encuentro
diario con la Biblia.

Que nuestra experiencia con la meditacion biblica sea tan gozosa y productiva
como la de Jonathan Edwards, quien escribi6 estas lineas en su diario después de
su conversion: «Frecuentemente, parecia ver mucha luz expuesta en cada
oracion y que se comunicaba un alimento tan estimulante, que no podia
arreglarmelas para leer; muchas veces me extendia mucho en una frase para ver
las maravillas que contenia y, aun asi, casi todas las frases parecian estar llenas
de maravillas»[15].

APLICAR LA PALABRA DE DIOS: BENEFICIOS Y
METODOS

Dios dejé muy claro todo lo esencial de la Biblia, es decir, aquellas cosas que
son fundamentales para conocerlo. Aun asi, algunas partes de la Biblia son
dificiles de entender. Incluso el apostol Pedro dijo de las cartas de Pablo:
«Algunos de sus comentarios son dificiles de entender» (2 Pedro 3:16). Sin
embargo, a pesar de nuestros esfuerzos ocasionales para entender partes de las
Escrituras, entender la Biblia no es nuestro problema principal. Mucho mas
frecuentemente, nuestra dificultad esta en saber como aplicar a la vida cotidiana
las partes de la Palabra de Dios que entendemos claramente. ; Qué dice de como
criar a mis hijos? ¢De qué forma deberian influir las Escrituras en mis decisiones
y relaciones en el trabajo? ;Cual es la perspectiva biblica sobre la proxima
decisiéon que tengo que tomar? ;Como puedo conocer mejor a Dios? Estas son
las clases de preguntas que frecuentemente hacen los lectores de la Biblia, y asi
demuestran la urgencia de aprender la Disciplina de aplicar la Palabra de Dios.



El valor de aplicar la Palabra de Dios

La Biblia promete la bendicién de Dios a los que aplican la Palabra de Dios a su
vida. La declaracion clasica del Nuevo Pacto sobre el valor de integrar lo
espiritual con lo concreto es Santiago 1:22-25:

No solo escuchen la palabra de Dios; tienen que ponerla en practica. De lo
contrario, solamente se engafian a si mismos. Pues si escuchas la palabra pero no
la obedeces, seria como ver tu cara en un espejo; te ves a ti mismo, luego te
alejas y te olvidas como eres. Pero si miras atentamente en la ley perfecta que te
hace libre y la pones en practica y no olvidas lo que escuchaste, entonces Dios te
bendecira por tu obediencia.

La afirmacion similar de Jesus es concisa y poderosa: «Ahora que saben estas
cosas, Dios los bendecira por hacerlas» (Juan 13:17).

Estos versiculos nos dicen que puede haber un peligroso engafio al escuchar la
Palabra de Dios. Sin minimizar la suficiencia de las Escrituras ni el poder del
Espiritu Santo para obrar a través del encuentro mas casual con la Biblia,
muchas veces nos podemos engafiar en cuanto al impacto de las Escrituras en
nuestra vida. Segin Santiago 1:22-25, podemos sentir la verdad de Dios con
tanto poder que lo que el Sefior quiere que hagamos llega a ser tan claro para
nosotros como el rostro que vemos en el espejo cuando nos levantamos en la
mafiana. Pero si no aplicamos la verdad cuando la encontramos, sin importar
cuan maravillosa haya sido la experiencia de descubrir la verdad, nos engafiamos
a nosotros mismos si creemos que se nos bendecira por prestarle atencion a la
Biblia en esas ocasiones. Dios «bendecira por [su] obediencia» al que hace lo
que las Escrituras dicen.

El que Dios bendiga a alguien por su obediencia equivale a las promesas de
bendicion, éxito y prosperidad que se dan en Josué 1:8 y en el Salmo 1:1-3 a los
que meditan en la Palabra de Dios. Eso se debe a que la meditacion deberia,



finalmente, llevar a la aplicacion, a la obediencia como la de Cristo. Cuando
Dios instruyo a Josué que meditara en su Palabra dia y noche, le dijo que el
proposito de meditar era «para que cuides de hacer todo lo que en él esta escrito»
(LBLA). La promesa de «entonces prosperaras y te ira bien en todo lo que
hagas» se cumpliria no solo como resultado de la meditacion, sino como
bendicion de Dios por la aplicacion que se forjé con la meditacion.

Espere descubrir una aplicacion

Debido a que la voluntad de Dios para usted es que sea hacedor de su Palabra,
puede confiar en que €l quiere que usted encuentre una aplicacion cada vez que
acude a las Escrituras. Por la misma razon, puede creer que el Espiritu Santo esta
dispuesto a ayudarlo a dar cuerpo a sus percepciones. Por lo tanto, abra el Libro
con expectacion. Anticipe el descubrimiento de una respuesta practica a la
verdad de Dios. Acudir a la Biblia con la fe de que encontrara una aplicacion
para ella marca una gran diferencia, comparado con creer que no la encontrara.

El ministro y escritor puritano Thomas Watson, cuya influencia fue tan grande
que Charles Spurgeon lo llam6 «la madre nodriza de los gigantescos hombres de
fe evangélicos»[16], estimuld la anticipacion de la aplicacion cuando dijo:

Tomen cada palabra como si fuera dicha para ustedes. Cuando la Palabra truene
en contra del pecado, piensen de esta manera: «Dios se refiere a mis pecados»;
cuando presione cualquier deber: «Dios se refiere a mi con esto». Muchos alejan
las Escrituras de si, como si les concerniera solamente a los que vivieron en la
época en que fue escrita; pero si ustedes tienen la intencién de sacar provecho de
la Palabra, llévenla a casa para ustedes mismos: una medicina no hara ningun
bien si no se aplica[17].

Debido a que Dios inspir6 las Escrituras, crea que lo que lee fue destinado para
usted, al menos de alguna manera que se asocia con Cristo, asi como para los
primeros que recibieron el mensaje. Sin esa actitud, rara vez percibira la



aplicacion de un pasaje de las Escrituras a su situacién personal.

Entienda el texto

Una mala comprension del significado de un versiculo lleva a aplicaciones
equivocadas del mismo. Por ejemplo, algunos han aplicado la orden de
Colosenses 2:21, «jNo toques esto! {No pruebes eso! jNo te acerques a
aquello!», para prohibir casi todo lo imaginable. En tanto que puede haber
buenos motivos para abstenerse de algunas de las cosas en contra de las cuales se
usa este versiculo, el texto se aplica incorrectamente cuando se utiliza de esa
manera, porque su significado se interpreta mal. Cuando se toma en su contexto,
queda claro que estas palabras eran, en realidad, las consignas de un grupo
ascético que el apostol Pablo denunciaba como enemigo del evangelio. Asi que,
si usted leyera este versiculo y pensara que tal vez se aplica a su necesidad de
bajar de peso, quiza le agradaria saber que esa es una aplicacion invalida de una
interpretacion incorrecta. (No obstante, un cambio de dieta podria ser la
aplicacion personal a la cual el Espiritu Santo lo guie al leer 1 Corintios 9:27).

Thomas Watson tenia razén cuando dijo: «Tomen cada palabra como si fuera
dicha para ustedes». Pero no podemos hacerlo hasta que entendamos qué
proposito tenia para quienes lo escucharon primero. Si usted toma cada palabra
del llamado de Dios a Abram en Génesis 12:1-7 como si se hubieran dicho para
usted, pronto se mudaria a Israel. Pero si entiende ese llamado particular como
exclusivo para Abram, todavia puede descubrir las verdades eternas que hay en
él y aplicar cada palabra a si mismo. ;Ha seguido el llamado de Dios de acudir a
Cristo? ¢Esta dispuesto a obedecer la voluntad de Dios donde sea que él lo
llame: a un trabajo nuevo, a un lugar nuevo, al campo misionero, y asi
sucesivamente?

Tenemos que entender como se aplicoé un pasaje cuando se dio por primera vez,
antes de que podamos comprender como se aplica ahora. Cuando Jesus dijo:
«Hoy estaras conmigo en el paraiso» (Lucas 23:43), su aplicacion inmediata era
para el ladron que estaba en la cruz junto a él. Sin embargo, debido a que estas
palabras son parte de las Escrituras, y porque «toda la Escritura es inspirada por
Dios y es util» (2 Timoteo 3:16), el Sefior pretende que tengan aplicacion para



todos los creyentes. Obviamente, la aplicacion contemporanea no es que cada
cristiano se morira hoy y estara con Jesus en el paraiso. Pero una forma en la que
podemos aplicar este texto tiene que ver con prepararse para la muerte. Estamos
conscientes de que es posible que la muerte llegue hoy y entonces nos
examinamos en cuanto a nuestra preparacion para ella. También podemos aplicar
el texto con relacion a la presencia de Cristo. Como cristianos, Cristo siempre
esta presente dentro de nosotros; por consiguiente, €l esta con nosotros hoy,
aunque todavia no estemos en el paraiso. ;CoOmo cambia sus oraciones o su
perspectiva del resto del dia una fresca percatacion de la presencia de Cristo?

La promesa de Jesus al ladron es un ejemplo de como no todas las promesas se
hicieron para que se aplicaran hoy en exactamente la misma manera que en el
contexto original. Aun asi, muchas otras promesas son generales, universales y
perpetuas en su aplicacion. Un ejemplo obvio es Juan 3:16. Otro es Romanos
10:9. ; Como podemos saber qué pasajes deberian aplicarse de alguna manera
distinta al contexto original? Aqui es donde el conocimiento creciente de las
Escrituras a través de oir, leer y, en particular, estudiar la Biblia genera
dividendos. Porque mientras mejor entendamos la Biblia, mas preparados
estaremos para aplicarla.

Ahora bien, yo sostengo que la mayor parte de las Escrituras es clara y directa en
su significado basico. Nuestro problema sigue siendo mas la falta de accién que
de comprension. Hay que entender las palabras de las Escrituras para ponerlas en
practica, pero si no las aplicamos, en realidad no las entendemos.

Medite para discernir la aplicacion

Ya hemos observado que la meditacion no es un fin en si misma. Sin embargo,
pensar profundamente en las verdades y realidades espirituales de las Escrituras
es la clave que a menudo se descuida para ponerlas en practica. Los datos de la
informacion biblica se convierten en aplicacion practica por medio de la
meditacion.

Si leemos, escuchamos o estudiamos la Palabra de Dios sin meditar en ella, no
deberia sorprendernos que sea tan dificil aplicar las Escrituras a situaciones
concretas. Tal vez hasta podriamos entrenar a un loro para que aprenda cada



versiculo de las Escrituras que nosotros mismos hemos memorizado, pero si no
aplicamos esos versiculos a la vida, no seran de mucho mas valor perdurable
para nosotros que para el loro. ;De qué manera se convierte la Palabra
memorizada en la Palabra aplicada? Eso ocurre por medio de la meditacion.

La mayor parte de la informacion, incluso la informacion biblica, pasa por
nuestra mente como el agua por un colador. Generalmente nos llega tanta
informacion cada dia que retenemos muy poca. Pero cuando meditamos, la
verdad permanece y percola. Podemos oler su aroma mas plenamente y sentir
mejor el sabor. A medida que reposa en nuestro cerebro, llegan nuevas
perspectivas. La meditacion calienta el corazon, y la verdad fria se derrite y se
convierte en accion apasionada.

El Salmo 119:15 lo explica de esta manera: «Estudiaré tus mandamientos y
reflexionaré sobre tus caminos». A través de la meditacion en la Palabra de Dios
fue que el salmista entendi6 como considerar los caminos de Dios para vivir; es
decir, como ser un hacedor de ellos. Para nosotros no es distinto. La manera de
determinar como se aplica cualquier parte de las Escrituras a situaciones reales
de la vida es meditar en esa parte de las Escrituras.

Haga preguntas orientadas a la aplicacion del texto

Como observamos anteriormente, hacer preguntas acerca del texto es una de las
mejores maneras de meditar. Mientras mas preguntas haga y responda sobre un
versiculo de las Escrituras, mas lo entendera y vera con mas claridad como
aplicarlo.

Aqui hay algunos ejemplos de preguntas orientadas a la aplicacion que pueden
ayudarlo a convertirse en un hacedor de la Palabra de Dios:

:Revela este texto algo que yo deberia creer acerca de Dios?

:Revela este texto algo por lo cual yo deberia alabar a Dios, agradecerle o
confiar en é17?



:Me revela el texto algo por lo cual deberia orar para mi mismo o para otros?
:Me revela el texto algo acerca de lo cual yo deberia tener una actitud nueva?
:Me revela el texto algo sobre lo que deberia tomar una decision?

:Me revela el texto algo que yo deberia hacer por Cristo, por otros o por mi
mismo?

Hay veces en las que un versiculo de las Escrituras tendra una aplicacion tan
evidente para su vida que practicamente saltara de la pagina, lo tomara de los
hombros y lo apremiara para que usted haga lo que dice. Sin embargo, la
mayoria de las veces hay que interrogar al versiculo y hacerle preguntas
pacientemente hasta que aparezca claramente una respuesta realista.

Responda especificamente

Un encuentro con Dios a través de su Palabra debe resultar en por lo menos una
respuesta especifica. En otras palabras, después de que haya concluido su tiempo
de asimilacion biblica, usted deberia poder especificar por lo menos una
respuesta definitiva que haya dado o que dara a lo que ha encontrado. Esa
respuesta podria ser un acto explicito de fe, adoracion, alabanza, gratitud u
oracion. Puede manifestarse pidiéndole perdén a alguien o dando una palabra de
aliento. La respuesta puede implicar renunciar a un pecado o producir un acto de
amor. Independientemente de cudl sea la naturaleza de esa respuesta,
compromeétase conscientemente a hacer por lo menos una accion, siguiendo la
asimilacion de la Palabra de Dios.

¢Qué tan importante es esto? ;Cuantas veces ha cerrado su Biblia y de repente se
da cuenta de que no puede recordar nada de lo que ha leido? ;En cuantos
estudios biblicos ha participado y cuantos sermones ha escuchado que no han
dejado en su vida ninguna huella en absoluto de las Escrituras? He conocido a
personas que estaban hasta en seis estudios biblicos por semana; aun asi,
solamente crecian en conocimiento y no en la semejanza a Cristo porque no



aplicaban lo que aprendian. A pesar de todo lo que asimilaban de la Biblia, su
vida de oracion no era fuerte, no influenciaban con el evangelio a las personas
perdidas y su vida familiar era muy tensa. Si empezamos a disciplinarnos para
determinar, por lo menos, una respuesta especifica al texto antes de alejarnos de
él, creceremos mucho mas rapidamente en la gracia. Si no tenemos esta clase de
aplicacion, no somos hacedores de la Palabra de Dios.

MAS APLICACION

¢ Va a iniciar un plan para memorizar la Palabra de Dios? Si ha sido cristiano
por mucho tiempo, es probable que ya haya memorizado mucho mas de las
Escrituras de lo que se da cuenta. Uno de los versiculos que tal vez sepa es
Filipenses 4:13: «Pues todo lo puedo hacer por medio de Cristo, quien me da
las fuerzas». ¢ Usted cree que este versiculo es verdad? ;Cree que el «todo»
que se menciona alli incluye la memorizacion de las Escrituras? Ya que puede
hacerlo, ¢lo hara? ;Cudndo empezard?

¢ Va a cultivar la Disciplina de meditar en la Palabra de Dios? Pensar
ocasionalmente acerca de Dios no es meditar. William Bridge dijo: «Un
hombre puede pensar en Dios todos los dias y no meditar en Dios ningtn
dia»[18]. Dios nos llama a través de las Escrituras a desarrollar la prdctica de
morar con él en nuestros pensamientos.

A estas alturas, estoy seguro de que usted se da cuenta de que cultivar la
disciplina de la meditacion implica un compromiso de tiempo. William Bridge,
uno de los primeros y mejores escritores evangélicos del tema de la meditacion,
anticipo este problema de dedicar tiempo a meditar:

«Oh —dice alguien—, yo pensaria en Dios y meditaria en Dios con todo mi
corazoén, pero el trabajo de la meditacion es un trabajo de tiempo, requerira
tiempo, y no tengo tiempo; mis manos estan tan llenas de negocios, y tan llenas
de ocupaciones, que no tengo tiempo para este trabajo. L.a meditacion no es un
pensamiento pasajero, sino un trabajo de tiempo, y pedira tiempo, y yo no tengo



tiempo». Por lo tanto, anote lo que dice David en el Salmo [119, RVR60]:
«Inclina mi corazén a tus testimonios». ;CoOmo? «Aparta mis 0jos, que no vean
la vanidad». La manera de hacer que el corazén se incline a los testimonios de
Dios es quitando los ojos de estas vanidades externas. Por lo tanto, ;meditara en
Dios y en las cosas de Dios? Entonces tengan cuidado de que sus corazones, y
sus manos, no estén demasiado llenos del mundo y, por lo tanto, de sus
ocupaciones. [...]

Amigos, hay un arte, y una habilidad divina de meditacion, que ninguno puede
ensefar sino solamente Dios. ;Les gustaria tenerla? Entonces, vayan a Dios, y
supliquenle a Dios estas cosas[19].

La pregunta que naturalmente tendemos a hacer a estas alturas es: «¢Vale la pena
este compromiso de mi tiempo para la Disciplina de la meditacion?». No puedo
dar una respuesta mejor que la de William Bridge:

Es una ayuda para el conocimiento; de esa manera, su conocimiento aumenta.
Por lo tanto, la memoria se fortalece. Por lo tanto, sus corazones se vivifican. Por
lo tanto, seran librados de pensamientos pecaminosos. Por lo tanto, sus
corazones se adaptaran a cada deber. Por lo tanto, creceran en la gracia. Por lo
tanto, llenaran todos los rincones y las grietas de su vida, y sabran como invertir
su tiempo libre y mejorarlo para Dios. Por lo tanto, sacaran bien del mal. Y por
lo tanto, conversaran con Dios, tendran comunion con Dios y disfrutaran a Dios.
E insisto, ¢no hay suficiente provecho aqui para endulzar la travesia de sus
pensamientos en la meditacion?[20].

Cuando uno considera lo que las Escrituras dicen acerca de la meditacion, y
cuando evalta los testimonios de algunos de los hombres y mujeres mas
piadosos de la historia cristiana, son innegables la importancia y el valor de la
meditacion cristiana para progresar en el crecimiento cristiano.

Reflexione en una cita mas sobre el tema. Presenta un desafio para la meditacion
de Richard Baxter, el escritor mas practico de todos los escritores puritanos. Me
uno a €l para hacerle este desafio en cuanto al cultivo de la Disciplina de la



meditacion:

Si, mediante estos instrumentos, usted no ve un crecimiento en todas las gracias,
y no supera la estatura de los cristianos comunes, y no es mas servicial en su
lugar, y mas precioso a los ojos de todas las personas perceptivas; si su alma no
disfruta mas de la comunion con Dios, y su vida no esta mas llena de consuelo, y
no la tiene mejor preparada para la hora de la muerte: entonces deseche estas
indicaciones y grite para siempre que soy un impostor[21].

¢Demostrard ser alguien que «aplica» la Palabra? Usted ha leido muchos
versiculos de la Palabra de Dios en este capitulo. ; Qué hard como respuesta a
estos pasajes de las Escrituras?

La mayoria de nosotros consideraria que somos hacedores de la Palabra y no
simplemente oidores. Pero «demuéstrelo», como dice el comienzo de Santiago
1:22 en una traduccion de la Biblia en inglés: «Demuestren que son hacedores de
la palabra»[22]. ;Como demostrara que es un hacedor de la Palabra de Dios
como se le ha expuesto aqui?

La Disciplina de la asimilacién de la Biblia, especialmente la Disciplina de
aplicar la Palabra de Dios, sera dificil frecuentemente y por muchas razones, de
las cuales la oposicion espiritual no es la menos importante. J. I. Packer dice
algo que deja que pensar:

Si yo fuera el diablo, uno de mis primeros objetivos seria impedirle a la gente
que profundizara en la Biblia. Sabiendo que es la Palabra de Dios, que ensefia a
los hombres a conocer, amar y servir al Dios de la Palabra, debo hacer todo lo
posible por rodearla del equivalente espiritual a las fosas, los arbustos espinosos
y las trampas para hombres, para ahuyentar a las personas. [...] A toda costa,
debo desear impedirles que usen su mente de una forma disciplinada para
entender la magnitud de su mensaje[23].



A pesar de la dificultad y de la oposicion espiritual, ¢esta usted dispuesto, cueste
lo que cueste, a empezar a usar su mente «de una manera disciplinada» para
alimentarse de la Palabra de Dios «para la piedad»?



CAPITULO 4

LA ORACION... PARA LA PIEDAD

Los protestantes somos un pueblo indisciplinado. Esa es la razon de una buena
parte de la escasez de entendimiento espiritual y de la grave falta de poder
moral.

ALBERT EDWARD DAY

El receptor de sefiales de radio mas grande del mundo esta en Nuevo México.
Los pilotos lo llaman «el plantio de hongos». Su verdadero nombre es Karl G.
Jansky Very Large Array (Conjunto Muy Grande Karl G. Jansky). El « VLA»
(por sus siglas en inglés) es una sucesion de veintisiete discos satelitales enormes
a lo largo de sesenta y un kilometros de vias férreas. Juntas, las parabolicas
emulan un tnico telescopio del tamafio de Washington, D. C. Los astrénomos
llegan de todas partes del mundo para analizar las imagenes Opticas de los cielos
compuestas por el VLA a partir de las sefiales de radio que recibe del espacio.
;Por qué es necesario un aparato tan gigante? Porque las ondas radiales, muchas
veces emitidas por fuentes que estan a millones de afios luz de distancia, son
muy débiles. La energia total de todas las ondas radiales que se han registrado
alguna vez apenas equivale a la fuerza de un solo copo de nieve al caer al suelo.

iQué enormes distancias recorren las personas para buscar un débil mensaje del
espacio, mientras que Dios ha hablado tan claramente a través de su Hijo y de su
Palabra! Con grandes esfuerzos, a través de los ojos de los telescopios y de los
oidos electrénicos del VLA, recorren la oscuridad infinita en busca de una
posible palabra proveniente de algtin lugar del universo. Al mismo tiempo,
nosotros «confiamos atin mas en el mensaje que proclamaron los profetas.
Ustedes deben prestar mucha atencion a lo que ellos escribieron, porque sus
palabras son como una lampara que brilla en un lugar oscuro hasta que el Dia



amanezca y Cristo, la Estrella de la Mafiana, brille en el corazon de ustedes»
(2 Pedro 1:19).

Pero Dios no solo nos hablé clara y poderosamente por medio de Cristo y de las
Escrituras; también tiene un Oido Muy Grande continuamente abierto para
nosotros. El escucha todas las oraciones de sus hijos, aun cuando nuestras
oraciones sean mas débiles que un copo de nieve. Por esa razon, de todas las
Disciplinas Espirituales, la oracién se ve superada en importancia solo por la
asimilacion de la Palabra de Dios.

Sin embargo, y pese a la importancia en segundo lugar que tiene la oracion, las
encuestas estadisticas y la experiencia parecen coincidir en que un gran
porcentaje de cristianos profesos pasan poco tiempo en oracion prolongada. Si
bien pueden expresar una frase de oracion ocasionalmente a lo largo del dia, casi
nunca pasan mas de unos pocos minutos, si apenas eso, conversando a solas con
Dios.

Es muy facil hacer sentir culpables a las personas por fracasar en la oracion y ese
no es el proposito de este capitulo. Pero tenemos que aceptar el hecho de que
para ser como Jesus debemos orar.

LA ORACION SE ESPERA

Me doy cuenta de que decir que se espera que oremos puede hacer que los hijos
de una época no conformista y antiautoritaria se alarmen un poco. Sin embargo,
quienes se han sometido a la autoridad de Cristo y de la Biblia saben que la
voluntad de Dios es que oremos. Pero también creemos que su voluntad es
buena.

Jesus espera que oremos

No piense en la oracion como un requisito impersonal. Dese cuenta de que es



una persona, el Sefior Jesucristo, con toda autoridad y con todo amor, quien
espera que oremos. Estos extractos de sus palabras muestran que €l en persona
espera que oremos:

Mateo 6:5: «Cuando ores...»

Mateo 6:6: «Pero tu, cuando ores...»
Mateo 6:7: «Cuando ores...»

Mateo 6:9: «Ora de la siguiente manera...»

Lucas 11:9: «Asi que les digo, sigan pidiendo [...]; sigan buscando [...]; sigan
llamando...».

Lucas 18:1: «Jesus les cont6 una historia a sus discipulos para mostrarles que
siempre debian orar».

Imagine que Jesus se le apareciera personalmente a usted, como lo hizo al
apostol Juan en la isla de Patmos en Apocalipsis 1, y le dijera que espera que
usted ore. ;No llegaria a ser mas fiel en la oracion, sabiendo especificamente que
Jesus espera eso de usted? Bueno, las palabras de Jests citadas mas arriba son su
voluntad para usted de la misma manera que si él lo llamara por su nombre y se
las dijera cara a cara.

La Palabra de Dios lo deja bien en claro

Ademas de las palabras de Jesus, la expectativa inequivoca de Dios en el resto
del Nuevo Testamento es que oremos.

Colosenses 4:2: «Manténganse constantes en la oracion» (DHH). Las
personas que se mantienen «constantes en la oracion» han consagrado su vida



para parecerse a Cristo, una vida en la que la oracion es una prioridad
continua. Cuando usted hace de algo una prioridad, cuando se sacrifica por
eso, cuando le dedica tiempo, sabe que estd consagrado a eso. Dios espera que
los cristianos se consagren a la oracion.

1 Tesalonicenses 5:17: «Oren sin cesar» (NVI). Mientras que «manténganse
constantes en la oracion» hace énfasis en la oraciéon como actividad, «oren sin
cesar» nos recuerda que la oracion es también una relacion. La oracion es, en
un sentido, la expresion de una relacion continua del cristiano con el Padre.

Este versiculo, entonces, no significa que no debamos hacer nada mas que orar,
pues la Biblia espera muchas otras cosas de nosotros, ademas de la oracion,
incluyendo tiempos de descanso cuando no podemos orar conscientemente. Pero
si significa que si hablar con y pensar en Dios no pueden estar en el primer plano
de su mente, siempre deberian estar a un costado y listos para tomar el lugar de
aquello en lo que esté concentrandose. Podria considerar el orar sin cesar como
comunicarse con Dios por medio de la linea uno, mientras ademas recibe
llamadas en otra linea. Incluso cuando esté hablando en la otra linea, nunca
pierde conocimiento de la necesidad de devolverle su atencion al Sefior. De
manera que orar sin cesar quiere decir que usted realmente nunca deja de
conversar con Dios; simplemente tiene interrupciones frecuentes.

Podria haber escogido otros pasajes del Nuevo Pacto que indican que Dios
espera que oremos, pero estos dos son especialmente significativos porque son
mandatos directos. Esto significa que tener muy poco tiempo, demasiadas
responsabilidades, demasiados nifios, demasiado trabajo, muy poco deseo, muy
poca experiencia, etcétera, no son excusas que nos eximen de la expectativa de
que oremos. Dios nos da épocas en la vida en las que las prioridades cambian,
asi como cambia el tiempo que disponemos para ellas[1]; sin embargo, en cada
época, Dios espera que cada cristiano se consagre a la oracion y a orar sin cesar.

Un hombre de oracion y reformador de la iglesia, Martin Lutero, expreso de la
siguiente manera la expectativa de Dios por la oracion: «Asi como la ocupacion
de los sastres es hacer ropa y la de los zapateros es reparar zapatos, de igual
manera, la ocupacion de los cristianos es orar»[2].

Pero tenemos que ver la expectativa de orar no solo como un llamado divino,
sino también como una invitacion real. Como nos dijo el autor de Hebreos: «Asi
que acerquémonos con toda confianza al trono de la gracia de nuestro Dios. Alli



recibiremos su misericordia y encontraremos la gracia que nos ayudara cuando
mas la necesitemos» (Hebreos 4:16). Podemos ser pesimistas en cuanto a la
oracion y ver la expectativa de orar solamente como una obligacion, o podemos
ser optimistas y ver el mandato de orar como una oportunidad de recibir la
misericordia y la gracia de Dios.

Mi esposa, Caffy, espera que la llame cuando viajo. Esa expectativa es una
expectativa de amor. Ella solicita que la llame porque quiere tener noticias sobre
mi. La expectativa de Dios de que oremos es asi. Su mandato de que oremos es
una orden de amor. En su amor, desea comunicarse con nosotros y bendecirnos.

Dios también espera que oremos de la misma manera que un general espera
tener noticias de sus soldados que estan en la batalla. Un escritor nos recuerda
que «la oracion es un walkie-talkie para la guerra, no un intercomunicador
doméstico para tener mas conveniencias»[3]. Dios espera que usemos el walkie-
talkie de la oracion porque ese es el instrumento que €l ordeno no solo para la
vida piadosa, sino también para la guerra espiritual entre su reino y el reino de su
enemigo. Abandonar la oracién es pelear la batalla con nuestros propios
recursos, en el mejor de los casos, y perder el interés en la batalla, en el peor de
los casos.

No olvidemos que esta expectativa de orar es una expectativa del evangelio. En
otras palabras, la oracién no es tanto un deber como un privilegio, y no es tanto
un privilegio como una expresion de la vida. Esperamos que los nifios se
comuniquen, aun si lo tnico que puedan hacer sea llorar, porque estan vivos.
Asi, Dios espera que sus hijos se comuniquen porque recibieron la vida eterna y
han «recibido el espiritu de adopcion, por el cual clamamos: jAbba, Padre!»
(Romanos 8:15, RVR60). El apostol Pablo lo reiteré en Galatas 4:6: «Debido a
que somos sus hijos, Dios envi6 al Espiritu de su Hijo a nuestro corazén, el cual
nos impulsa a exclamar “Abba, Padre”». Los hijos de Dios, movidos por los
impulsos del Espiritu Santo, quieren hablar con su Padre celestial.

Ademas, sabemos lo siguiente: Jesus oraba. Lucas nos dijo: «Asi que Jesus
muchas veces se alejaba al desierto para orar» (Lucas 5:16). Si Jesus necesitaba
orar, ¢cuanto mas necesitamos orar nosotros? La oracion se espera de nosotros
porque la necesitamos. No seremos como Jesus sin ella.

Entonces, ¢por qué tantos creyentes confiesan que no oran como deberian? A
veces, el problema es principalmente falta de disciplina: nunca planifican la



oracion; nunca asignan tiempo solo para orar. Aunque de la boca para afuera se
dice dar prioridad a la oracion, en realidad siempre parece quedar fuera por
causa de actividades mas urgentes.

Muchas veces no oramos porque dudamos que realmente pasara algo si lo
hacemos. Por supuesto, no lo reconocemos publicamente. Pero si nos
sintiéramos seguros de que habria resultados visibles a los sesenta segundos de
cada oracion, habria agujeros en las rodillas de cada par de pantalones de los
cristianos del mundo. Obviamente, la Biblia nunca promete esto, aunque Dios si
promete contestar la oracion. Puesto que la oracion involucra comunicacion en el
ambito espiritual, muchas oraciones se responden de maneras que no se pueden
ver en el ambito material. Muchas oraciones reciben respuestas de maneras
distintas a lo que pedimos. Por diversas razones, después de que abrimos los ojos
no siempre vemos una prueba tangible de nuestras oraciones. Cuando no
estamos alerta, esto nos tienta a dudar del poder de Dios a través de la oracion.

No sentir la cercania de Dios también puede desalentar la oracion. Existen esos
momentos maravillosos en los que el Sefior parece estar tan cerca que casi
esperamos escuchar una voz audible. En tales momentos de preciosa intimidad
con Dios nadie necesita que le den un codazo para orar. Pero normalmente no
nos sentimos asi. De hecho, a veces no podemos sentir en absoluto la presencia
de Dios. En tanto que es cierto que nuestra practica de oracion (asi como todos
los aspectos de nuestra vida cristiana) deberia estar regida por la verdad de las
Escrituras mas que por nuestros sentimientos, aun asi, la fragilidad de nuestras
emociones a menudo erosiona el deseo de orar. Cuando el deseo de orar se
debilita, podemos encontrar muchas otras cosas que hacer aparte de orar.

Cuando hay poca conciencia de la necesidad real, hay poca oracion real. Algunas
circunstancias nos ponen de rodillas. Pero hay periodos en los que la vida parece
bastante manejable. Si bien es cierto que Jesus dijo: «Separados de mi, no
pueden hacer nada» (Juan 15:5), esta verdad nos llega al alma con mas poder en
algunas ocasiones que en otras. Podemos vivir durante dias con orgullo y
autosuficiencia, como si la oracion fuera necesaria solamente cuando se presenta
algo demasiado grande para poder manejarlo por nosotros mismos. Hasta que
nos demos cuenta de lo peligrosa e insensata que es esta actitud, la expectativa
que tiene Dios de nuestra oracion podra parecer irrelevante.

Cuando nuestra percepcion de la grandeza de Dios y del evangelio es vaga,
nuestras vidas de oracion son insignificantes. Cuanto menos pensamos en la



naturaleza y el caracter de Dios, y cuanto menos recordamos lo que Jesucristo
hizo por nosotros en la cruz, menos queremos orar. Hoy, mientras conducia el
auto, escuché un programa de radio en el que el invitado, un astrofisico, hablaba
de los millardos de galaxias que hay en el universo. Medité en esto solo un
momento, y automaticamente empecé a alabar y a orar. ;Por qué? Fui
nuevamente consciente de lo grande que es Dios en verdad. Cuando me acuerdo
de que Cristo me salvo, cuando pienso en la vergiienza que soporto6 de tan buena
gana por mi bien, y cuando recuerdo todo lo que significa esa salvacion, la
oracion no es dificil. Si esta clase de pensamientos es poco frecuente, la oraciéon
con significado también sera poco frecuente.

LLA ORACION SE APRENDE

Otra razon por la que muchos cristianos oran tan poco es porque no han
aprendido acerca de la oracion. Si el mandamiento de orar lo desalienta porque
siente que no sabe como orar bien, el hecho de que la oracion se aprende deberia
darle esperanza. Eso quiere decir que esta bien comenzar la vida cristiana con
poco conocimiento o experiencia sobre la oracion. Sin importar cuan débil o
fuerte sea su vida de oracion en este momento, usted puede aprender a
robustecerla atin mas.

Hay un sentido en que un hijo de Dios no necesita que se le ensefie a orar, tanto
como un bebé no necesita que se le ensefie a llorar. Pero llorar por las
necesidades basicas es una comunicacion minima, y pronto debemos superar esa
etapa de la infancia. La Biblia dice que tenemos que orar para la gloria de Dios,
en su voluntad, en fe, en el nombre de Jests, con persistencia y ain mas. El hijo
de Dios aprende a orar asi, poco a poco, de la misma manera que un nifio en
edad de crecimiento aprende a hablar. Para orar como se espera, para orar como
un cristiano en crecimiento y para orar eficazmente, tenemos que decir como los
discipulos en Lucas 11:1: «Sefior, enséfianos a orar».

Orando



Si alguna vez ha aprendido un idioma extranjero, sabe que lo aprende mejor
cuando, de hecho, tiene que hablarlo. Lo mismo es valido con el «idioma
extranjero» de la oracion. Hay muchos buenos recursos para aprender a orar,
pero la mejor manera de aprender a orar es orando.

Andrew Murray[4], ministro sudafricano y autor de With Christ in the School of
Prayer (Escuela de la oracion), escribié: «Leer un libro sobre la oracion,
escuchar conferencias y hablar sobre ella es muy bueno, pero no le ensefiara a
orar. No se consigue nada sin ejercicio, sin practica. Yo podria escuchar a un
profesor de musica tocar la musica mas bella durante un afio, pero eso no me
ensefiara a tocar un instrumento»[5].

El Espiritu Santo les ensefia como orar mejor a las personas que oran. Esa es una
de las aplicaciones de Juan 16:13 cuando Jesus dijo: «Cuando venga el Espiritu
de verdad, él los guiara a toda la verdad». Asi como un avion se guia mas
facilmente cuando esta volando que cuando esta en tierra con sus motores
apagados, el Espiritu Santo nos guia mejor cuando estamos volando en la
oracion, que cuando no la hacemos.

Meditando en las Escrituras

Este es uno de los conceptos mas convincentes de la oracion que he aprendido en
mi vida, y reafirma la importancia y el valor de la meditacion que presenté en el
capitulo anterior. He aqui la verdad simple pero extraordinariamente poderosa: la
meditacion es el eslabon perdido entre la asimilacion de la Biblia y la oracion.
Muy frecuentemente separadas, las dos deberian estar unidas. Normalmente,
leemos la Biblia, la cerramos y hacemos el cambio a la oracién. Pero muchas
veces parece que el mecanismo entre ambas no engrana. De hecho, después de
avanzar hacia adelante durante nuestro tiempo en la Palabra, el cambio a la
oracion a veces se siente como regresar a neutro, o incluso a dar marcha atras.
En lugar de eso, deberia ser una transicion suave, casi imperceptible, entre el
aporte de las Escrituras y la salida de la oracién, para que nos acerquemos atin
mas a Dios en esos momentos. Esto sucede cuando insertamos el vinculo de la
meditacion entre ambas.



Al menos dos versiculos biblicos ensefian esto con un ejemplo. En el Salmo 5:1,
David or6: «Oh SENOR, 6yeme cuando oro; presta atencién a mi gemido». La
palabra hebrea que se traduce como «gemido» también se puede traducir como
«meditacion». De hecho, esta misma palabra se usa con ese sentido en otro
pasaje, el Salmo 19:14: «Que las palabras de mi boca y la meditacién de mi
corazén sean de tu agrado, oh SENOR, mi roca y mi redentor». Observe que
ambos versiculos son oraciones, suplicas a Dios que se componian de las
«palabras» de David (como esperariamos en la oracion), pero que también
involucran «meditacion». En cada caso, la meditacion era un catalizador que
catapultaba a David de reflexionar en la verdad de Dios a hablar con Dios. En
5:1, él habia estado meditando y entonces David le pidi6 al Sefior que lo oyera y
que prestara atencién a su meditacion. En el Salmo 19 encontramos una de las
declaraciones mas conocidas de las Escrituras que se haya escrito en cualquier
parte, comenzando con las famosas palabras del versiculo 7 (LBLA): «La ley del
SENOR es perfecta, que restaura el alma». Esta parte continta a través del
versiculo 11, y David le dio forma a su oracion en el versiculo 14 como resultado
de estas palabras y su meditacion.

El proceso funciona de la siguiente manera: después de recibir un pasaje de las
Escrituras, la meditacién nos permite tomar lo que Dios dijo y pensar
profundamente en eso, asimilarlo y luego hablar con Dios sobre el pasaje en una
oracion significativa. Como consecuencia, oramos por lo que hemos encontrado
en la Biblia, pero ahora personalizado mediante la meditacion. No solo tenemos
algo sustancial que decir en oracion, asi como la seguridad de que estamos
orando a Dios los pensamientos de Dios, sino que ademas pasamos sin ninguna
dificultad hacia la oracidn, incluso con mas pasion por lo que estamos orando.

Cuando la oracion se aviva por medio de la meditacion, se convierte en una
conversacion mas real con una persona real, que es exactamente de lo que se
trata la oracion. Dios nos habla en su Palabra, y nosotros le hablamos a €l en
respuesta a lo que €l ha dicho[6]. Luego, cuando hemos terminado, volvemos a
escuchar lo que la otra persona dice, tal como en una conversacion real, lo cual
significa que consideramos las siguientes palabras que Dios dijo en su Palabra.
De esta manera el proceso continua, cada parte guiada por las palabras siempre
nuevas de las Escrituras y sin repetir las frases desgastadas de oraciones
anteriores, hasta que debamos concluir ese tiempo de oracién[7].

Quienes mejor parecen haber conocido este secreto fueron los puritanos ingleses
que vivieron desde mas o menos el afio 1550 hasta el 1700. Permitame citar a



varios escritores puritanos, no solo para mostrar cuan notablemente comun era
entre ellos esta relacion entre la meditacion y la oracion que ahora nos resulta
rara, sino también para sujetar firmemente esta verdad a su vida de oracion. Hay
mucho a qué aferrarse en esta coleccion de clavos bien clavados.

Richard Baxter, pastor y autor del clasico que aun sigue publicandose, The
Reformed Pastor (EI pastor renovado), escribio:

En nuestras meditaciones, entremezclar el soliloquio y la oracién, a veces
hablando a nuestro propio corazén y a veces a Dios, es, por lo que entiendo, el
paso mas alto que podemos dar en esta obra celestial. No debemos imaginar que
seria bueno dedicarse tan solo a la oracién y dejar de lado la meditacién, pues
son deberes diferentes y ambas se tienen que realizar. Necesitamos de una tanto
como de la otra y, por lo tanto, nos perjudicaremos si descuidamos a cualquiera
de las dos. Ademas, la combinacion de ambas, como la musica, sera mas
cautivadora, ya que una sirve para darle vida a la otra. Hablarnos a nosotros
mismos durante la meditacion debe preceder a hablarle a Dios en oracion[8].

John Owen, el capellan de Oliver Cromwell y el te6logo mas influyente de los
puritanos, dijo: «Ore mientras piensa. Acepte de corazén cada destello de luz y
de verdad que llegue a su mente. Dele gracias a Dios y ore por cada cosa que lo
impacte poderosamente»[9].

El pastor puritano y comentarista de la Biblia, Matthew Henry, comento sobre el
Salmo 19:14: «Las oraciones de David no eran solamente sus palabras, sino sus
meditaciones; asi como la meditacién es la mejor preparacion para la oracion, de
igual manera, la oracion es el mejor tema de la meditacion. La meditacion y la
oracion van juntas»[10].

Uno de los predicadores y pastores puritanos mas prolificos fue Thomas Manton.
En un sermon sobre la meditacion de Isaac en el campo (vea Génesis 24:63),
sefial6 directamente a la meditacion como la conexion entre la asimilacion de la
Biblia y la oracion. Escribi6:



La meditacion es un tipo de deber intermedio entre la Palabra y la oracion, y
considera a ambas. La Palabra alimenta la meditacion y la meditacion alimenta
la oracion. Estos deberes siempre deben ir de la mano; la meditacion debe ir
después de oir y preceder a la oracion. Oir y no meditar es infructuoso. Podemos
oir y oir, pero es como meter cosas en una bolsa con agujeros. [...] Es una
imprudencia orar y no meditar. Lo que asimilamos mediante la Palabra, lo
digerimos con la meditacion y lo liberamos en la oracion. Estos tres deberes
deben ser ordenados de manera que ninguno excluya a otro. Las oraciones de los
hombres son infértiles, aridas y débiles porque ellos no se ejercitan en sus
pensamientos santos[11].

William Bates, un ministro puritano de «talentos y piedad distinguidos»[12],
dijo: «¢Cual es la razon por la que nuestros deseos, como una flecha disparada
por un arco débil, no llegan a su blanco? Solo esta: no meditamos antes de la
oracion. [...] El gran motivo por el que nuestras oraciones son infructuosas es
porque no meditamos antes de ellas»[13].

Entre los mejores escritos practicos puritanos estan los que salieron de la pluma
de William Bridge. Sobre la meditacion, €l afirmo6 lo siguiente:

Como es la hermana de la lectura, también es la madre de la oracion. Aunque el
corazén del hombre esté muy poco dispuesto a la oracion, si tan solo entra en la
meditacion de Dios y en las cosas de Dios, su corazén pronto dara como
resultado la oracion. [...] Comience leyendo u oyendo. Continte con la
meditacion; termine con la oracion. [...] La lectura sin la meditacion es
infructuosa; la meditacion sin la lectura es dafiina; meditar y leer sin orar por
ambas no da bendicién[14].

En su libro From Mind to Heart (De la mente al corazon), el escritor inglés
contemporaneo Peter Toon sintetiza la ensefianza de los puritanos acerca de estas
cosas:



Leer la Biblia y no meditar era visto como un ejercicio infructuoso: mejor leer
un capitulo y meditar después, que leer varios capitulos y no meditar. Asimismo,
meditar y no orar era como prepararse para correr una carrera y nunca abandonar
la linea de salida. Los tres deberes de leer las Escrituras, meditar y orar iban de
la mano vy, si bien cada uno podia realizarse ocasionalmente por si solo, como
deberes formales para con Dios, se realizaban mejor juntos[15].

Alrededor de dos siglos después de los puritanos, lleg6é un individuo reconocido
como uno de los hombres de oracién mas ungidos por Dios que haya visto el
mundo: George Miiller. Durante los dos ultimos tercios del siglo XIX, dirigié un
orfanato en Bristol, Inglaterra. Unicamente con oracién y fe, sin difundir sus
necesidades ni contraer deudas, alimento, vistio, alberg6 y educé a mas de diez
mil huérfanos —hasta dos mil a la vez— y apoy6 la obra misionera en todo el
mundo. Cientos de millones de dolares (al valor de hoy) llegaron a sus manos sin
que él los pidiera, y son legendarias sus decenas de miles de respuestas
documentadas a la oracion.

Cualquiera que haya oido la historia de George Miiller piensa en el secreto de su
efectividad en la oracion. Aunque algunos argumentan que el «secreto» de
Miiller era una cosa, y otros argumentan que era otra, yo creo que finalmente
debemos atribuir su vida de oracion extraordinariamente exitosa a la soberania
de Dios. Pero si buscamos algo transferible de su vida a la nuestra, voto por algo
que nunca supe que fuera reconocido como su «secreto».

En la primavera de 1841, George Miiller hizo un descubrimiento sobre la
relacion entre la meditacion y la oraciéon que transformé su vida espiritual. El
describio de esta manera su nuevo entendimiento:

Antes de este tiempo, mi costumbre habia sido, por lo menos durante los diez
afios anteriores, como cosa habitual, dedicarme a la oracién después de vestirme
por la mafiana. Ahora vi que lo mas importante era dedicarme a la lectura de la
Palabra de Dios y a meditar en ella, para que, de este modo, mi corazon fuera
consolado, animado, advertido, amonestado, instruido; y para que asi, por medio
de la Palabra de Dios, mientras meditaba en ella, mi corazon llegara a una
comunion experiencial con el Sefior.



Por lo tanto, empecé a meditar en el Nuevo Testamento desde el principio,
temprano por la mafiana. Lo primero que hice (después de pedirle al Sefior en
pocas palabras su bendicién sobre su preciosa Palabra) fue empezar a meditar en
la Palabra de Dios, escudrifiando cada versiculo como si fuera a obtener una
bendicion de cada uno; no para el ministerio publico de la Palabra, no para
predicar sobre lo que habia meditado, sino para conseguir el alimento para mi
propia alma.

El resultado que he descubierto casi invariablemente es este: que después de
algunos minutos, mi alma ha sido dirigida hacia la confesion, a la accion de
gracias, a la intercesion o a la stplica; de manera que, aunque no me proponia
entregarme a la oracion sino a la meditacion, resulto ser que casi inmediatamente
me dedicaba a la oracién. Cuando habia estado un rato confesandome,
intercediendo o suplicando, o habia dado gracias, continuaba con las siguientes
palabras o el siguiente versiculo, y volvia a la oraciéon por mi mismo o por los
demas, conforme a lo que me guiara la Palabra, pero siempre manteniendo frente
a mi ese alimento para mi alma como objeto de mi meditacion. El resultado de
esto es que siempre hay mucha confesién, gratitud, siplica o intercesiéon
mezcladas con mi meditacion, y que mi ser interior, casi siempre, esta siendo
debidamente alimentado y fortalecido, y que para la hora del desayuno, con
escasas excepciones, en mi corazon hay por lo menos paz, sino también alegria.

La diferencia, entonces, entre mi antigua costumbre y la actual es esta: antes,
cuando me levantaba, empezaba a orar lo antes posible y, generalmente, pasaba
todo mi tiempo hasta el desayuno en oracion, o casi todo el tiempo. En cualquier
caso, casi siempre comenzaba con la oracion. [...] Pero ;cual era el resultado? A
menudo, pasaba un cuarto de hora, media hora o hasta una hora de rodillas antes
de ser consciente de haber obtenido consuelo, aliento, humildad para el alma,
etcétera; y frecuentemente, después de padecer mucho porque mi mente
divagaba los primeros diez o quince minutos, o hasta media hora, solo entonces
realmente empezaba a orar.

Ahora casi no sufro de esa manera. Porque mi corazon se alimenta de la verdad y
es dirigido a la comunién experiencial con Dios, le hablo a mi Padre y a mi
Amigo (vil como soy e indigno de ello) sobre las cosas que €él ha puesto delante
de mi en su preciosa Palabra. Ahora muchas veces me asombra no haberme
percatado antes de esto. [...] Sin embargo, ahora, desde que Dios me lo ensefid,
me resulta muy claro que lo primero que el hijo de Dios tiene que hacer, mafiana
tras mafiana, es conseguir el alimento para su ser interior.



Entonces, ¢cual es el alimento para el ser interior? No es la oracion, sino la
Palabra de Dios; y, nuevamente, no simplemente leer la Palabra de Dios para que
pase por nuestra mente como pasa el agua a través de una cafieria, sino teniendo
en cuenta lo que leimos, sopesandolo y aplicandolo a nuestro corazon.

Cuando oramos, le hablamos a Dios. Entonces, para que la oracion continde por
cualquier lapso de tiempo de cualquier otra manera que no sea la formal,
requiere, en términos generales, una medida de fortaleza o de deseo piadoso y,
por lo tanto, el periodo en el que este ejercicio del alma puede realizarse de la
manera mas eficaz es después de que el ser interior se haya alimentado mediante
la meditacion en la Palabra de Dios, donde descubrimos que nuestro Padre nos
habla para animarnos, consolarnos, instruirnos, hacernos humildes,
amonestarnos. Por lo tanto, podemos meditar provechosamente con la bendicion
de Dios aunque seamos muy débiles espiritualmente; no, cuanto mas débiles
seamos, mas necesitamos la meditacion para fortalecer nuestro ser interior. Asi
que hay mucho menos que temer de divagar mentalmente que de entregarnos a
la oracion sin haber tenido tiempo previamente para la meditacion.

Me extiendo tanto en este punto en particular debido al inmenso provecho
espiritual y la renovacion que soy consciente que yo mismo he sacado de €l, y
afectuosa y solemnemente les ruego a mis hermanos creyentes que reflexionen
en este asunto. Por la bendicion de Dios, le atribuyo a esta modalidad la ayuda y
la fuerza que he tenido de parte de Dios para atravesar en paz las pruebas mas
profundas, de diversas maneras, que nunca antes habia tenido; y ahora que tengo
alrededor de catorce afios de intentarlo de esta forma, puedo, en el temor de
Dios, recomendarla plenamente[16].

¢Cbémo aprendemos a orar? ;Como aprendemos a orar como David, los
puritanos y George Miiller? Aprendemos a orar meditando en las Escrituras,
pues la meditacion es la pieza faltante entre la asimilacion de la Biblia y la
oracion.

Orando con otros



Los discipulos aprendieron a orar no solo escuchando las ensefianzas de Jests
acerca de la oracién, sino también acompafiandolo cuando oraba. No olvidemos
que las palabras: «Sefior, enséfianos a orar» no surgieron simplemente como una
idea al azar. Este pedido vino después de un tiempo en el que los discipulos
acompafiaron a Jesus en oracién (vea Lucas 11:1). De manera similar, podemos
aprender a orar orando con otras personas, quienes pueden ser el modelo de la
oracion verdadera para nosotros.

Y no me refiero solamente a buscar palabras y frases nuevas para usarlas en la
oracion. Como con todo lo que aprendemos por medio del ejemplo, podemos
adquirir algunas malas costumbres, asi como buenas. He escuchado a personas
que parece que nunca hacen una oracion original. Cada vez que oran, dicen las
mismas cosas. Es obvio que se limitan a articular las frases brillantes que
recolectaron como frutas aqui y alla de las oraciones de otras personas a lo largo
de los afios. Pero Jesus dijo que no usemos «repeticiones sin sentido» (Mateo
6:7, LBLA) cuando oremos. Las oraciones que acumulan un monton de
repeticiones sin sentido rara vez parecen sinceras. Dios no es el publico al que
estan dirigidas. En realidad, a lo que apunta la oracion es simplemente a cumplir
una funcion o a impresionar a las demas personas que estan presentes.

Otros creyentes pueden ensefiarnos mucho cuando oramos con ellos. Pero
oramos con ellos para aprender principios de la oracién, no frases para orar. Un
hermano en Cristo puede ensefiarnos a darle las razones biblicas al Sefior de por
qué deberia ser respondida una oracion. Otro puede mostrarnos, por medio del
ejemplo, como orar a través de pasajes biblicos. Al orar con un intercesor fiel,
podemos aprender a orar por las misiones. Orar regularmente con otros puede
ser una de las aventuras mas enriquecedoras de su vida cristiana. Muchos de los
grandes movimientos de Dios tuvieron sus origenes en un pequefio grupo de
personas que €l reunié para empezar a orar.

Leyendo sobre la oracion

Simplemente esta mal leer acerca de la oracion en lugar de orar. Pero si lee sobre
la oracion ademas de orar, eso enriquece su formacion en la oracion. «El hierro
con hierro se afila y un hombre aguza a otro», dice Proverbios 27:17 (LBLA).



Lea las lecciones que aprendieron los veteranos de las trincheras de la oracion y
deje que ellos afilen sus armas para la batalla de la oracién. «El que con sabios
anda, sabio se vuelve», nos recuerda Proverbios 13:20 (NVI). Leer los libros de
sabios hombres y mujeres de la oracion nos da el privilegio de «caminar» con
ellos y aprender los conocimientos que Dios les dio en cuanto a como orar.

Hemos aprendido por experiencia propia que otros pueden ver en un pasaje de
las Escrituras cosas que nosotros no podemos, o que pueden explicar una
doctrina conocida de una manera nueva que profundiza nuestro entendimiento de
la misma. Asimismo, leer lo que otros han aprendido de la oracion gracias a su
estudio de las Escrituras y su peregrinaje en la gracia puede ser un instrumento
de Dios para ensefiarnos lo que, de otra manera, nunca aprenderiamos por cuenta
propia. ;Quién no ha aprendido sobre la oracion con fe después de leer sobre la
vida de oracion de George Miiller, o no se ha sentido motivado a la oracion
después de leer la vida y el diario de David Brainerd? Espero que leer este
mismo capitulo sobre la Disciplina de la oracion lo convenza de que usted puede
aprender a orar leyendo acerca de la oracion.

Permitame agregar unas palabras de aliento. Sin importar lo dificil que pueda
parecerle la oracion ahora, si persevera en aprender a orar, siempre podra
disfrutar de la esperanza de una vida de oracion atin mas fuerte y fructifera por
delante.

LA ORACION OBTIENE RESPUESTA

Me encanta como se dirigio David al Sefior en el Salmo 65:2: «porque tu
respondes a nuestras oraciones».

Quiza ningtn principio para la oracién se dé mas por sentado que este: que la
oracion obtiene respuesta. Trate de leer esta promesa de Jests como si fuera la
primera vez que lo hace: «Sigue pidiendo y recibiras lo que pides; sigue
buscando y encontraras; sigue llamando, y la puerta se te abrira. Pues todo el que
pide, recibe; todo el que busca, encuentra; y a todo el que llama, se le abrira la
puerta» (Mateo 7:7-8).



Andrew Murray comenta atrevidamente, pero yo creo que con razon, sobre la
promesa de Cristo:

«Pide y recibiras; todo el que pide, recibe». Esta es la ley inalterable y eterna del
reino: si usted pide y no recibe, sera porque debe haber algo incorrecto o
insuficiente en la oracion. No se rinda; deje que la Palabra y el Espiritu le
ensefien a orar correctamente; pero no abandone la confianza que él procura
suscitar: todo el que pide, recibe. [...] Por lo tanto, deje que cada novato de la
escuela de Cristo reciba la palabra del Maestro con toda simplicidad. [...]
Tengamos cuidado de no debilitar la Palabra con nuestra sabiduria humana[17].

Debido a que Dios responde las oraciones, cuando «pedimos y no recibimos»,
debemos considerar la posibilidad de que haya «algo incorrecto o insuficiente»
en nuestra oracion. Tal vez Dios efectivamente haya respondido, pero no de una
manera obvia. Es posible que nuestras oraciones no muestren nada equivocado,
pero ain no vemos la respuesta porque Dios tiene la intencion de que
perseveremos orando por el asunto durante algin tiempo mas. Aun asi, debemos
aprender a examinar nuestras oraciones. ; Estamos pidiendo cosas que estan
fuera de la voluntad de Dios o que no lo glorificarian? ; Estamos orando por
motivos egoistas? ;Estamos fallando en hacerle frente a la clase de pecado
desvergonzado que hace que Dios deje en suspenso nuestras oraciones? No
obstante, a pesar de lo que veamos como respuesta a nuestras oraciones, no nos
acostumbremos tanto a nuestros defectos al orar y a la percepcién de pedir sin
recibir, al punto de que disminuya nuestra fe en la fuerza de la promesa de Jests.
La oracién obtiene respuesta.

Mi esposa, Caffy, sirve a Dios como artista y dibujante independiente desde el
estudio que tenemos en casa. Aunque ha producido cientos de ilustraciones para
una variedad de organizaciones cristianas, todos sus trabajos son ocasionales. A
menudo oramos pidiéndole al Sefior que abra puertas de oportunidad para su
obra artistica. Como no tenia nada en su mesa de dibujo, hace poco le dije que
deberia empezar a orar por algunos proyectos nuevos. Al dia siguiente, antes de
almorzar, Caffy me llamoé y me dijo: «Por favor, jdeja de orar para que el Sefior
me dé trabajo artistico! jEsta mafiana recibi tantas llamadas encargandome
trabajos que me llevara meses terminarlo todo!». Nunca habia recibido tanto



trabajo tan rapidamente. Habia una cantidad de cosas por las que yo habia estado
orando (no solo relacionadas conmigo mismo, sino con mi iglesia y los demas)
que el Sefior podria haber elegido responder. No sé por qué le agradé escoger esa
peticion particular. ¢ Estas multiples oportunidades eran realmente respuestas a la
oracion, o solo una coleccion de coincidencias providenciales? Solo Dios lo sabe
con certeza. Pero estoy de acuerdo con el hombre que dijo: «Si esto es una
coincidencia, seguramente tengo muchas mas coincidencias cuando oro que
cuando no oro».

Dios no se burla de nosotros prometiéndonos responder las oraciones. C. H.
Spurgeon dijo:

No puedo imaginar que usted atormente a sus hijos entusiasmandolos con un
deseo que no tiene la intencion de satisfacer. Seria algo muy mezquino ofrecer
limosnas a los pobres, y luego, cuando ellos extendieran la mano para recibirlas,
usted se burlara de su pobreza negandoselas. Seria sumar crueldad a las miserias
de los enfermos si los llevaran al hospital y los abandonaran alli para que
murieran desatendidos y desamparados. Cuando Dios lo guia a orar, él quiere
que usted reciba[18].

Por medio de los pasajes biblicos sobre la oracion y a través de su Espiritu, Dios
efectivamente lleva a su pueblo a orar. No nos lleva a orar para frustrarnos
cerrandonos la puerta del cielo en la cara. Disciplinémonos para orar y aprender
acerca de la oracién para que podamos ser mas como Jesus al experimentar la
alegria de la oracion respondida.

MAS APLICACION

Debido a que la oracion se espera, ;va a orar? Lo desafio directamente con
esto porque pienso que necesitamos tomar algunas decisiones conscientes en
cuanto a nuestra vida de oracion. Es tiempo de que las intenciones generales



hacia la oracion se conviertan en planes especificos. Un pastor que concuerda
con esto escribe lo siguiente:

A menos que yo esté muy equivocado, uno de los principales motivos por el que
tantos hijos de Dios no tenemos una vida de oracion significativa no es tanto
porque no la queramos, sino porque no la planificamos. Si usted quiere irse
cuatro semanas de vacaciones, no se levanta un domingo en la mafiana y dice:
«jOigan! jVamonos hoy!». No tendra nada preparado. No sabra adonde ir. No
tiene nada planeado. Pero asi es como muchos nos comportamos con la oracion.
Nos levantamos dia tras dia y nos damos cuenta de que los momentos
significativos de oracion deberian ser parte de nuestra vida, pero no tenemos
nada preparado. No sabemos addnde ir. No tenemos nada planeado. Sin tiempo,
sin lugar, sin procedimiento. Todos sabemos que lo opuesto a planificar no es el
maravilloso caudal de experiencias profundas y espontaneas en la oracion. Lo
opuesto a la planificacién es la rutina. Si no planea las vacaciones,
probablemente se quedara en su casa y mirara television. El caudal natural no
planificado de la vida espiritual se hunde hasta lo mas profundo de los altibajos.
Hay una carrera por correr y una lucha por pelear. Si quiere que su vida de
oracion se renueve, debe planificar para verlo ocurrir[19].

Para el proposito de la piedad, ;va a orar? ;Hoy? ¢Hara planes para orar
mafiana? ;Los dias siguientes?

Ya que la oracion se aprende, ;aprenderd a orar hoy? Aprender mds de la
oracion suele ser de ayuda para mejorar su vida de oracion. Pero asi como con
la practica de la oracion, aprender de la oracion también demanda cierta
planificacion. ;Aprendera a orar conectando su lectura biblica a la oracion
por medio de la meditacion? ¢;Tiene un plan para orar con otras personas?
cEstd dispuesto a aprender mds sobre la oracion con la lectura? ;Qué leera?
Los libros sobre el tema, asi como biografias de los grandes guerreros de la
oracion, abundan. Ademads de tener en cuenta alguna de las fuentes citadas en
este capitulo, pidale recomendaciones a su pastor o a alguin amigo cristiano
que se dedica a la oracién. Entonces, ;cudndo empezara?

Dado que la oracion obtiene respuesta, ¢;orard persistentemente? Recuerde



que, en el idioma griego del texto original, las palabras pidiendo, buscando y
llamando de Mateo 7:7-8 estdn en el tiempo presente continuo. Eso quiere
decir que muchas veces tenemos que orar persistentemente antes de que llegue
la respuesta. Empezando con Lucas 18:1, Jestis conté una pardbola completa
«para mostrarles que siempre debian orar y nunca darse por vencidos». A
veces, no persistir en la oracion delata nuestra falta de seriedad sobre lo que
estamos pidiendo, para empezar. En otras ocasiones, Dios quiere que
insistamos en la oracion para fortalecer nuestra fe en él. La fe nunca creceria
si todas las oraciones fueran contestadas inmediatamente. La oracion
persistente también tiende a desarrollar una gratitud mas profunda. Asi como
la alegria por el nacimiento de un bebé es mayor por causa de los meses de
espera, igual es la alegria por una respuesta después de orar larga y
persistentemente. Y asi como la generacion que mide el tiempo en
nanosegundos odia reconocer su necesidad de ella, Dios moldea una paciencia
como la de Cristo dentro de nosotros cuando demanda que persistamos en la
oracion.

George Miiller observo:

La gran falla de los hijos de Dios es que no continuan en la oracion, no insisten
en la oracion, no perseveran. Si desean alguna cosa para la gloria de Dios,
deberian orar hasta conseguirla. jOh, qué bueno, tierno, misericordioso y
condescendiente es Aquel con quien tenemos relacién! jEl me ha dado, indigno
como soy, inmensamente mas de todo lo que le habia pedido o imaginado[20]!

¢Escuchamos testimonios como ese tan pocas veces porque muy pocos
perseveran en la oracion? La busqueda perseverante de Dios en oracion promete
recompensar cualquier cantidad de frustracion y desanimo con la oracién. No
deje que el enemigo lo tiente al cinismo silencioso en cuanto a la voluntad y la
capacidad de Dios para responder. Deje que el amor por Dios haga que
prevalezca la oracion a él, quien lo ama, aun cuando sus juicios son insondables
y sus caminos, inescrutables (vea Romanos 11:33).

Hagamos una pausa y orientémonos. Aunque Dios escucha todo, incluso cada
oracion y cada pensamiento, no escucha nuestras oraciones con vistas a



responderlas (vea Isaias 59:2) hasta que nos arrepintamos y acudamos a él por
medio de la fe en Jesucristo y en lo que €l ha hecho (vea Juan 14:6). En vez de
depender de nuestra sinceridad o espiritualidad para hacer que Dios nos escuche,
confiamos en la justicia de Cristo. El evangelio nos ensefia que Dios nos recibe
«en su Amado» (Efesios 1:6, NVI), y por eso siempre vamos a nuestro Padre en
el nombre de su Hijo, orando con la ayuda del Espiritu Santo. La oracion tiene
que seguir siendo una Disciplina porque, incluso teniendo el deseo de orar dado
por Dios, es facil distraerse del habito de orar por la presion de las
responsabilidades. Pero mediante la gracia de Dios en el evangelio, nuestras
oraciones siempre son bien recibidas.

Sin embargo, en tultima instancia, este llamado a disciplinarnos para orar es
«para la piedad». Donde hay oracion, hay piedad. Expresivo como de costumbre,
Spurgeon lo dijo con estas palabras: «Asi como la luna afecta las mareas
oceanicas, asi también la oracion [...] afecta las mareas de la piedad»[21].

Las personas consagradas a la oracién se convierten en personas piadosas, pues
la oracion devota a Dios cultiva la piedad en toda la vida. Mi experiencia en el
ministerio esta de acuerdo con las palabras de J. C. Ryle: «;Cual es la razon por
la que algunos creyentes son mucho mas brillantes y santos que otros? Creo que
la diferencia, en diecinueve casos de veinte, surge de sus diferentes habitos de la
oracion a solas. Creo que los que no son eminentemente santos oran poco, y
quienes son eminentemente santos oran mucho»[22].

¢Quiere ser como Cristo? Entonces haga lo que él hacia: disciplinese para ser
una persona de oracion.



CAPITULO 5

LA ADORACION... PARA LA PIEDAD

La verdadera autodisciplina espiritual mantiene a los creyentes dentro de
limites, pero nunca les impone ataduras; su efecto es agrandar, expandir y
liberar.

D. G. KEHL

Una de las experiencias mas tristes de mi nifiez sucedio el dia de mi décimo
cumpleafios. Las invitaciones para el festejo se enviaron por correo con
anticipacion a ocho amigos. Seria el mejor cumpleafios de mi vida. Todos
vinieron a mi casa después de la escuela. Jugamos afuera al ftitbol y al
baloncesto hasta que oscurecié. Mi papa cociné salchichas y hamburguesas a la
parrilla mientras que mi madre le daba los toques finales al pastel de
cumpleafios. Después de que comimos todo el glaseado, el helado y la mayor
parte del pastel, lleg6 el momento de los regalos. Sinceramente, ahora no puedo
recordar ninguno de los regalos, pero si recuerdo lo bien que la estaba pasando
con los chicos que me los dieron. Como yo no tenia hermanos, la mejor parte de
todo el evento era simplemente juntarme con los otros muchachos.

El punto culminante de esa gran fiesta era el regalo que yo tenia para ellos. Nada
era demasiado bueno para mis amigos; el costo no importaba. Yo iba a pagarles
la entrada al acontecimiento mas emocionante de nuestro pequefio pueblo: el
partido de baloncesto de la escuela secundaria. Todavia puedo vernos riéndonos
y desparramandonos de la camioneta de mis padres aquella noche fria y
corriendo escaleras arriba hacia el gimnasio. Parado en la ventanilla, pagando las
nueve entradas de veinticinco centavos y rodeado por mis amigos, ese fue uno de
esos momentos simples pero sublimes de la vida. La imagen que tenia en mente
era el final perfecto del cumpleafios de un chico de diez afios. Con cuatro amigos



de un lado y cuatro del otro, me sentaria en el medio mientras comiamos
palomitas de maiz; nos dariamos pufietazos alegremente y aclamariamos a
nuestros héroes de la secundaria. Mientras entrabamos, recuerdo haberme
sentido mas feliz que Jimmy Stewart en la escena final de jQué bello es vivir!

Entonces, el momento dorado se hizo pedazos. Una vez adentro, todos mis
amigos se dispersaron, y nunca mas volvi a verlos por el resto de la noche. No
hubo un «Gracias» por la fiesta, la comida o las entradas. Ni siquiera un «Feliz
cumpleafios, pero me voy a sentar aqui con otra persona». Sin una palabra de
agradecimiento o despedida, todos se fueron y no miraron hacia atras. Asi que
pasé el resto de mi décimo cumpleafios en las gradas, solo, envejeciendo en
soledad. Por lo que recuerdo, fue un partido lamentable.

No cuento esta anécdota para que se compadezcan de mi por un recuerdo
doloroso de la infancia, sino porque me hace evocar como solemos tratar a Dios
en la adoracion. A pesar de que asistimos a un evento en el que él es el Invitado
de Honor, es posible que le entreguemos un regalo de rutina, que le cantemos
algunas canciones habituales y que después lo abandonemos completamente
mientras nos concentramos en los demas y disfrutamos el desempefio de los que
tenemos frente a nosotros. Como mis amigos de diez afios, podemos irnos sin
que nos remuerda la conciencia, sin percatarnos de nuestra insensibilidad,
convencidos de que hemos cumplido bien una obligacion.

Jesuis mismo subray6 y obedeci6 el mandamiento del Antiguo Testamento:
«Adora al SENOR tu Dios» (vea Mateo 4:10). Es el deber (y el privilegio) de
todas las personas adorar a su Creador. Dice el Salmo 95:6: «Vengan, adoremos
e inclinémonos. Arrodillémonos delante del SENOR, nuestro creador». Esta
claro que Dios espera que lo adoremos. jEse es nuestro propoésito! La piedad sin
la adoracion a Dios es impensable. Pero quienes buscan la piedad deben
percatarse de que se puede adorar a Dios en vano. Jesus cit6 otro pasaje del
Antiguo Testamento para advertir en contra de adorar vanamente a Dios: «Este
pueblo me honra con los labios, pero su corazon esta lejos de mi. En vano me
adoran» (Mateo 15:8-9, NVI). Observe que Dios llamé «adoracién» a su
actividad. «Este pueblo» creia que estaba honrando a Dios. Pero Dios la rechazé
por ser una adoracién «en vano.

¢Cbémo podemos adorar a Dios sin adorarlo en vano? En lugar de eso, ;como
podemos «[ofrecer] a Dios un servicio aceptable» (Hebreos 12:28, LBLA)?
Tenemos que aprender una parte esencial de la busqueda de asemejarnos a



Cristo: la Disciplina Espiritual de la adoracion biblica.

LA ADORACION... ES ENFOCARSE EN Y RESPONDER A
DIOS

Es dificil definir bien la adoracion. Observémosla a primera vista. En Juan
20:28, cuando Jesus resucitado se le aparecié a Tomas y le mostro las heridas en
sus manos y en su costado, se produjo la adoracion cuando Tomas le dijo: «jMi
Sefior y mi Dios!». En Apocalipsis 4:8, leemos acerca de cuatro seres vivientes
alrededor del trono que adoraban a Dios dia y noche sin cesar y decian: «Santo,
santo, santo es el Sefior Dios, el Todopoderoso, el que siempre fue, que es, y que
aun esta por venir». Luego, en el versiculo 11, los veinticuatro ancianos que
estaban alrededor del trono de Dios en el cielo lo adoran poniendo sus coronas a
sus pies y diciendo: «Tu eres digno, oh Sefior nuestro Dios, de recibir gloria y
honor y poder. Pues tu creaste todas las cosas, y existen porque tu las creaste
segun tu voluntad». En el capitulo siguiente, miles y miles de angeles, ancianos
y seres vivientes que estan alrededor del trono celestial de Jesucristo, el Cordero
de Dios, claman a viva voz adorando: «Digno es el Cordero que fue sacrificado,
de recibir el poder y las riquezas y la sabiduria y la fuerza y el honor y la gloria y
la bendicion» (5:12). Inmediatamente después llega la adoracién de «toda
criatura», diciendo: «Bendicion y honor y gloria y poder le pertenecen a aquel
que esta sentado en el trono y al Cordero por siempre y para siempre» (5:13).

Ahora, describamos lo que hemos visto. En inglés, la palabra «adoracion»,
worship, proviene de la palabra sajona weorthscype, que luego se transformoé en
worthship. (Worth significa «valor»). Adorar a Dios significa atribuirle el valor
adecuado a Dios, magnificar su mérito de recibir alabanza o, mejor dicho,
acercarse y dirigirse a Dios porque €l es digno. Como el Dios santo y
todopoderoso, el Creador y Sustentador del universo, el Juez Soberano a quien
debemos rendirle cuentas, €l es digno de toda la valia y el honor que podamos
darle e infinitamente mas. Observe, por ejemplo, como los que estan alrededor
del trono de Dios en Apocalipsis 4:11 y 5:12 se dirigian a Dios como «digno» de
tantas cosas.

Cuanto mas nos centramos en Dios, mas entendemos y agradecemos su infinita



valia. En la medida que lo entendemos y apreciamos, no podemos evitar
responderle. Asi como la vista de un atardecer indescriptible o la vista
impresionante de la cima de una montafia provocan una reaccién espontanea, no
podemos encontrarnos con la dignidad de Dios sin responder adorandolo. Si
usted pudiera ver a Dios en este momento, entenderia su absoluta dignidad de tal
manera que instintivamente caeria en adoracion ante él. Por eso leemos en
Apocalipsis que los que estan alrededor del trono y lo ven, inclinan su rostro
hasta el piso en adoracién, y aquellos seres mas cercanos a €l estan tan
asombrados por su dignidad que por toda la eternidad incesantemente lo adoran
con la letania: «Santo, santo, santo». Asi que, aunque podria matizarla mucho
mas, la defino simplemente de esta manera: La adoracion es centrarse en Dios y
responderle.

Todavia no estamos en el cielo para ver de esta manera al Sefior y concentrarnos
visualmente en él. Entonces, ;coOmo se nos revela el Dios invisible a nosotros
aqui, para que podamos concentrarnos en él? Primero, se revel6 a si mismo de
un modo general por medio de la creacion (vea Romanos 1:20); por lo tanto, la
respuesta correcta al atardecer imponente o a la vista espectacular de la montafia
es adorar al Creador de semejante belleza y majestad. Segundo, y mas
concretamente, Dios se ha revelado perfectamente a si mismo a través de su
Palabra escrita, la Biblia (vea 2 Timoteo 3:16; 2 Pedro 1:20-21), y de su Palabra
encarnada, Jesucristo (vea Juan 1:1, 14; Hebreos 1:1-2). En respuesta, nosotros
debemos buscar a Dios por medio de Cristo, como esta revelado en la Biblia.
Cuando lo hacemos de esa manera y el Espiritu Santo abre los ojos de nuestro
entendimiento, vemos a Dios revelado en las Escrituras y respondemos con
adoracion.

Por ejemplo, acabamos de leer en la Biblia (vea Apocalipsis 4:8) que Dios es
santo. Mientras meditamos en esto y empezamos a descubrir mas de qué
significa que Dios sea santo, el Espiritu Santo provoca que el deseo de adorarlo
nos abrume. ¢ Exactamente como descubrimos mas de qué significa que Dios sea
santo? La Biblia, que es la fuente mas confiable y autorizada del mundo en
cuanto a informacion sobre la santidad de Dios, nos lo dice. Para aprender mas
de la Biblia sobre cémo es la santidad de Dios, entre los lugares que nos fijamos
estan los pasajes sobre Jests, porque el Dios santo se revela mas claramente en
Jesucristo, quien es Dios en persona. Si por medio de la meditacién nos
enfocamos en la persona y en la obra de Cristo como la encontramos en la
Biblia, entenderemos mas del Dios santo porque Jesus «nos lo ha dado a
conocer» (Juan 1:18, NVI). En la medida que verdaderamente comprendamos



mas a Dios, a su vez le responderemos mas en adoracion.

Es por eso que toda adoracion a Dios (publica, familiar[1] y privada), debe
basarse en la Biblia e incluir mucho de ella. La Biblia nos revela a Dios para que
podamos enfocarnos en él, y en la medida en que nos enfoquemos en él, lo
adoraremos. De manera que, si hay poca revelacion de Dios, nos enfocaremos
poco en él. Y si nos enfocamos poco en Dios, habra poca adoracion a Dios. Al
contrario, mucha revelacion de Dios alienta que nos enfoquemos mucho en Dios,
lo cual, a su vez, provoca que adoremos mucho a Dios.

La lectura biblica y la predicacion son fundamentales en la adoracion publica
porque son las presentaciones de Dios mas claras, directas y amplias de la
reunién. Por las mismas razones, la asimilacion biblica y la meditacion son el
centro de la adoracion a solas. Durante la adoracion, también debemos cantar
canciones saturadas de la Biblia[2] como declaracién musical de la verdad de
Dios y como respuesta biblica (de alabanza y de accion de gracias) a la
revelacion de Dios. La oracion expresa de una manera biblica nuestra devocion
por adorar a Dios y nuestra dependencia de él conforme a como se le revela en la
Biblia; asi también lo hace la ofrenda. Dios ha ordenado el bautismo y la Cena
del Sefior como elementos de adoracion publica y, de un modo visual, ellos
también proclaman y nos recuerdan la verdad revelada divinamente. Todos los
elementos de la adoracion indicados en las Escrituras nos ayudan a
concentrarnos en Dios.

Dado que adorar es concentrarse en Dios y responderle, independientemente de
qué otra cosa estemos haciendo, si no estamos pensando en Dios, no estamos
adorandolo. Usted puede escuchar un sermon que sea biblicamente sélido, pero
si no esta atento a lo que se dice de Dios o a lo que Dios esta diciéndole a usted,
no esta adorando. Puede estar cantando «Santo, santo, santo», pero si no esta
pensando en Dios mientras canta, no esta adorando. Puede estar escuchando la
oracion de alguien, pero si no esta orando con esa persona y pensando en Dios,
no esta adorando. En un sentido, podemos decir que todas las cosas que se hacen
en obediencia al Sefior, aun las cosas cotidianas en el trabajo o en la casa, son
actos de adoracion. Pero estas no sustituyen la adoracion a Dios basada en la
Biblia, que se concentra directamente en él y excluye cualquier otra actividad.

La adoracion muchas veces incluye palabras y acciones, pero las trasciende y
llega hasta el centro de la mente y el corazon. La adoracion es la concentracion y
la respuesta del alma con el foco puesto en Dios; es estar absorto con Dios. Asi



que, no importa qué diga, cante o haga en algin momento; Ginicamente adora a
Dios cuando él es el centro de su atencion. Pero siempre que se concentre en el
infinito valor de Dios, respondera en adoracion tan cierto como que la luna
refleja al sol. Esta clase de adoracion no es en vano. La adoracion tampoco es en
vano cuando...

LLA ADORACION... SE HACE EN ESPIRITU Y EN VERDAD

El pasaje mas profundo sobre la adoracion que hay en el Nuevo Testamento es
Juan 4:23-24. Alli, Jesus dijo: «Se acerca el tiempo —de hecho, ya ha llegado—
cuando los verdaderos adoradores adoraran al Padre en espiritu y en verdad. El
Padre busca personas que lo adoren de esa manera. Pues Dios es Espiritu, por
eso todos los que lo adoran deben hacerlo en espiritu y en verdad».

Antes de que podamos adorar en espiritu y en verdad, debemos tener dentro de
nosotros a Aquel que es el «Espiritu de verdad» (Juan 14:17, NVI), es decir, el
Espiritu Santo. El vive tinicamente dentro de los que se acercan a Cristo en
arrepentimiento y en fe. Sin €él, la verdadera adoracion no se produce. Como
declara 1 Corintios 12:3: «Nadie puede decir que Jesus es el Sefior excepto por
el Espiritu Santo». Eso no significa que una persona no pueda decir las palabras
«Jesus es el Sefior» al margen del Espiritu Santo, porque cualquiera que pueda
hablar puede pronunciar la frase. Pero si significa que nadie puede decir «Jesus
es el Sefior» como una confesion genuina de su obediencia a Cristo en
adoracién, a menos que sea por el poder regenerador y la presencia del Espiritu
Santo que mora en esa persona. El es Aquel que nos revela a Dios, el que nos
condena por nuestro pecado contra Dios y quien hace irresistible a Cristo y su
poder salvador. El Espiritu Santo abre las mentes a la verdad de las Escrituras y
despierta los corazones que estaban muertos hacia Dios. El motiva que las almas
que eran frias en la adoracion se enciendan con pasion por Cristo.

Tener al Espiritu Santo morando dentro de nosotros no garantiza que siempre
adoraremos en espiritu y en verdad, pero su presencia si significa que podemos
hacerlo. Adorar a Dios en espiritu implica adorarlo de adentro hacia afuera.
También requiere sinceridad en nuestros actos de adoracion. Sin importar qué
tan espiritual sea la cancion que esté cantando, o qué tan poética sea la oracion



que esté emitiendo, si no son sinceras, no son adoracion; son hipocresia.

El equilibrio para adorar en espiritu es adorar en verdad. Adorar en verdad es
adorar de acuerdo con la verdad de las Escrituras. En primer lugar, adoramos a
Dios de acuerdo con como esta revelado en la Biblia, no como nosotros
querriamos que €l fuera. Lo adoramos en funcion a la verdad de quién dice él
que es: el Dios de misericordia y justicia, de amor y de ira, quien de igual
manera recibe en el cielo y condena al infierno. En segundo lugar, adorar
conforme a la verdad de las Escrituras significa adorar a Dios de las maneras que
él aprobo en la Biblia. En otras palabras, en la adoracion a Dios, debemos hacer
lo que Dios dice en la Biblia que debemos hacer en adoracion[3].

Habiendo argumentado a favor de adorar a Dios en respuesta a la verdad de las
Escrituras, quiero avanzar y decir mas acerca de adorar en espiritu. Ya sea que se
dedique a la adoracién en publico, en familia o a solas, tenga en cuenta que, a
menos que el corazon esté conectado, no hay electricidad para adorar. Un pastor
y escritor lo dijo sin rodeos: «Donde los sentimientos por Dios estan muertos, la
adoracion estd muerta»[4]. Asi es como lo ilustro:

Adorar es una manera de devolverle a Dios con alegria el reflejo del resplandor
de su valia. Esto no puede realizarse solamente mediante acciones impuestas.
Solamente puede hacerse cuando el afecto espontaneo brota en el corazén.

Medite la analogia de un aniversario de casamiento. El mio es el 21 de
diciembre. Imagine que ese dia llevara a casa una docena de rosas rojas de tallo
largo para Noél. Cuando ella me recibe en la puerta, le extiendo las rosas, y ella
dice: «Ay, Johnny, son hermosas, gracias», y me da un gran abrazo. Entonces
imagine que yo levanto la mano y le digo tranquilamente: «De nada; es mi
deber».

¢Qué pasa? ;El ejercicio del deber no es algo noble? ; Acaso no honramos a los
que sirven de acuerdo a su deber? No mucho. No si no le ponen el corazén. Las
rosas por obligacion son una expresion contradictoria. Si no estoy motivado por
el afecto espontaneo por ella como persona, las rosas no la honran. A decir
verdad, la menosprecian. Son una manera muy débil de tapar el hecho de que
ella no es digna o no es tan hermosa a mis ojos para despertar mi afecto. Lo
unico que puedo mostrarle es una expresion calculada de deber matrimonial. [...]



El verdadero deber de la adoracion no es el deber externo de decir o hacer la
liturgia. Es el deber interno, la orden: «Deléitate en el SENOR» (Salmo 37:4).

[...]

La razon de que este sea el verdadero deber de la adoracion es que honra a Dios,
mientras que el cumplimiento vacio del ritual no lo hace. Si llevo a mi esposa a
cenar en nuestro aniversario y ella me pregunta: «¢Por qué haces esto?», la
respuesta que mas la honrara es: «Porque nada me hace mas feliz que estar
contigo».

«Es mi deber», es deshonroso para ella.
«Me hace feliz», es un honor.

¢:Como honraremos a Dios en adoracion? ¢Diciendo: «Es mi deber»? ;O
diciendo: «Me hace feliz»[5]?

Asi que debemos adorar en espiritu y en verdad, con el corazén y con la cabeza,
con emocion y con el pensamiento. Si adoramos haciendo demasiado hincapié
en el espiritu, seremos sensibleros y débiles en la verdad, y adoraremos
principalmente de acuerdo con los sentimientos. Eso puede llevar a cualquier
parte, desde el extremo de la tolerancia perezosa e irreflexiva en la adoracion al
reguero de polvora espiritual incontrolable en el otro extremo. Pero si ponemos
demasiado énfasis en la adoracion en verdad y minimizamos la adoracién en
espiritu, nuestra adoracion sera tensa, sombria y friamente predecible.

En realidad, estas verdades equilibradas de adorar en espiritu y en verdad se
complementan mutuamente. Es ttil darse cuenta de ello porque, sinceramente,
de vez en cuando todo cristiano intenta ofrecer el sacrificio de la adoracion, pero
se da cuenta de que no hay ningun fuego en el altar del corazon. La meditacion
en la verdad, si se hace apropiadamente, puede suscitar las emociones de la
adoracion y ayudarnos a adorar en espiritu. A la inversa, el tipo de corazon justo
para Dios, dispuesto a adorar en espiritu, ama la verdad de Dios y anhela ser
guiado por la verdad. Entonces, aunque en lo personal nos inclinemos mas hacia
el espiritu o hacia la verdad en la adoracion, debemos tener ambos. Jests dijo
algo muy parecido en Marcos 12:30 cuando anuncio que el mandamiento mas
importante implica amar a Dios con todo el corazon, asi como con toda la mente.
La adoracion que emana de los corazones estimulados por la verdad y se expresa



con pensamientos sinceros hacia Dios no sera rechazada como adoracion en
vano.

Pero ¢qué pasa si padecemos un largo periodo de sequia espiritual en el que
practicamente todas las supuestas experiencias de adoracion no parecen mas que
un ejercicio de hipocresia? ;Por qué continuar con la disciplina si nos sentimos
atascados en una rutina de adoracion en vano? ; Deberiamos dejar de asistir a la
adoracion o descontinuar los devocionales diarios si parece que no podemos
mantener el equilibrio adecuado de espiritu y verdad?

No, no deberiamos dejar de practicar las formas de la adoracion aunque no
tengamos los sentimientos de adoracion. Hay algunas cosas en las que tenemos
que perseverar hasta cuando no tengamos ganas de hacerlas, solo porque es lo
correcto. Recuerde que aun nuestra «mejor» adoracion es imperfecta en algunos
sentidos, por mas minimas que puedan parecer esas imperfecciones. Pero no
recomendamos dejar la adoracién porque esté defectuosa de alguna manera. Es
mas, el «avance» en la recuperacién del gozo y la libertad en la adoracion
probablemente vendran en el contexto de la adoracion. Las personas a menudo
me cuentan que no tenian ganas de venir a la iglesia para un culto en particular,
pero que se disciplinaron a si mismas para asistir, y algo pas6 durante ese rato
que las reanimé y les devolvié la perspectiva espiritual.

Todo creyente debe atravesar algunos desiertos espirituales en su peregrinacion a
la ciudad celestial. Algunos lugares aridos podran cruzarse en una hora o en
pocos dias. No obstante, de vez en cuando tendra que viajar durante semanas con
el alma casi marchita. Persevere en la adoracion. Clame a Dios pidiéndole que le
dé un conocimiento renovado de los «rios de agua viva» (en referencia al
Espiritu Santo) que en Juan 7:38 Jesus prometio que brotarian en todo el que
creyera en él. Pero no deje de adorar; nunca se dé por vencido en el desierto.
Usted no sabe qué tan amplio es, y podria estar a punto de terminar de
atravesarlo.

LLA ADORACION... SE ESPERA TANTO EN PUBLICO COMO
EN PRIVADO



Segun Hebreos 10:25, Dios espera que su pueblo participe regularmente en
reuniones de adoracién con otros creyentes, y advierte especificamente que «no
dejemos de congregarnos, como hacen algunos». Asi que el centro de la
Disciplina de la adoracion implica desarrollar el habito de congregarse fielmente
con otros cristianos con el proposito primordial de adorar a Dios.

La iglesia de Jesucristo no es una coleccion de aislacionistas. El Nuevo
Testamento describe a la iglesia con metaforas como «rebafio» (Hechos 20:28),
«cuerpo» (1 Corintios 12:12), «templo» (Efesios 2:21) y «familia» (Efesios
2:19), y cada una implica una relacion entre las partes individuales y el todo. Si
usted expresa y vive el cristianismo casi siempre a nivel individual (es decir,
excluyendo la dinamica de grupo), significa que innecesariamente y de manera
pecaminosa se perdera gran parte de la bendicién y del poder de Dios. Hebreos
10:25 ensefia que los que dejan la «costumbre» disciplinada de congregarse con
otros cristianos desarrollan un habito poco cristiano.

«Congregarse» indiscutiblemente significa reunirse en la presencia fisica de
otros creyentes. No solo es que las palabras mismas no permiten otra
interpretacion, sino que, cuando esta carta fue escrita para los hebreos, no habia
otra manera de interpretar esta frase. Asi que no podemos autoconvencernos de
que nos «reunimos» con otros cristianos cuando por algin medio electronico los
vemos adorar en otra parte. Hay buenas razones a favor de la idea de facilitar el
acceso a distancia en vivo o con videos grabados de la adoracion en la iglesia,
pero ninguna de ellas incluye la idea de que el ministerio en los medios sustituye
la asistencia a la iglesia de las personas que pueden ir.

Ademas, la bendicién de una vida devocional constante, personal y de gran
calidad no lo exime de adorar con otros creyentes. Sus experiencias devocionales
podrian estar a la altura de las de Jonathan Edwards o de George Miiller, pero
usted necesita la adoracion colectiva tanto como la necesitaban ellos y esos
cristianos judios de Hebreos 10:25. Hay un elemento de la adoracion y de la vida
cristiana que nunca puede experimentarse en la adoracion a solas ni observando
la adoracion de otros. Hay algunas gracias y bendiciones que nuestro Padre nos
da Gnicamente cuando nos «congregamos» con otros creyentes como familia de
Dios.

El predicador puritano David Clarkson explico esto en un sermoén instructivo
sobre «La adoracion publica debe ser preferida por encima de la privada»:



Las cosas mas maravillosas hechas en el mundo actualmente se originaron en los
mandatos publicos [es decir, en la adoracion publica], aunque su cotidianidad y
su naturaleza espiritual las hagan parecer menos maravillosas. [...] Aqui, el
Sefior les transmite vida a unos huesos secos, y resucita a los muertos de su
tumba y del sepulcro del pecado. [...] Aqui, los muertos escuchan la voz del Hijo
de Dios y de sus mensajeros, y los que la escuchan viven de verdad. Aqui, les da
la vista a los que nacieron ciegos; el efecto del evangelio predicado es abrir los
ojos de los pecadores y llevarlos de la oscuridad a la luz. Aqui, él sana con una
palabra a las almas enfermas, que de otra manera serian incurables para la
maxima ayuda de los hombres y de los angeles. [...] Aqui, desaloja a Satanas y
expulsa espiritus inmundos del alma de los pecadores que durante mucho habian
estado poseidos por ellos. Aqui, él derriba principados y potestades, vence a los
poderes de las tinieblas y hace que Satanas caiga del cielo como un rayo. Aqui,
tuerce todo el curso de la naturaleza del alma de los pecadores, hace que las
cosas viejas pasen y que todas las cosas sean hechas nuevas. Estas son
maravillas, y se les consideraria como tal si no fueran la obra comun del
ministerio publico. Ciertamente, es verdad que el Sefior no se ha limitado a obrar
estas cosas maravillosas solamente en publico; pero el ministerio publico es el
unico medio comun a través del cual él las realiza[6].

Por otro lado, no importa cuan gratificantes o suficientes parezcan nuestras
celebraciones habituales de adoracion publica: hay experiencias con Dios que él
nos da solamente en nuestra adoracion personal. Jesus participo fielmente en la
adoracion publica en la sinagoga cada sabado (vea Lucas 4:16) y en las
reuniones establecidas en Israel en el templo de Jerusalén. Pero, ademas de eso,
Lucas observé que Jesus «solia retirarse a lugares solitarios para orar» (Lucas
5:16, NVI). Como lo expuso el conocido comentarista puritano Matthew Henry:
«La adoracion publica no nos eximira de la adoracion en secreto»[7].

¢Coémo podemos adorar a Dios en publico una vez por semana cuando no nos
preocupamos por adorarlo a solas durante la semana? ;Podemos esperar que la
llama de nuestra adoracion a Dios arda vivamente en publico en el dia del Sefior,
cuando apenas titila por €l en secreto los demas dias? ;Sera que nuestra
experiencia de adoracién colectiva muchas veces nos deja insatisfechos porque
no buscamos satisfacer la adoracion en privado? Dice el pastor galés Geoffrey



Thomas: «No hay manera de que los que descuidan la adoracion en secreto
puedan reconocer la comunion con Dios en los cultos publicos del dia del
Senor»[8].

Sin embargo, no debemos olvidar que Dios espera que lo adoremos a solas para
poder bendecirnos. Reducimos a lo minimo nuestro gozo cuando descuidamos la
adoracion cotidiana a Dios en privado. jEs una bendicion increible que Dios no
limite nuestro acceso a €l y el disfrute de su presencia a solo una vez por
semana! Cada dia nos esperan la fuerza, la direccion, el animo, el perdon, el
gozo y todo lo que es Dios. Usted, como cristiano, nunca vivira un dia sin una
invitacion a tener una mayor intimidad con Jesucristo ese dia.

Piense en esto: El Sefior Jesucristo esta dispuesto a reunirse en privado con usted
durante todo el tiempo que quiera; jesta dispuesto, y hasta deseoso, de
encontrarse con usted cada dia! Imaginese como uno de los miles que sigui6 a
Jesus a todas partes durante la mayoria de los ultimos tres afios de su vida
terrenal. ; Puede imaginar lo emocionado que se sentiria si uno de sus discipulos
le dijera: «El Maestro me envi6 para decirle que esta dispuesto a reunirse con
usted en privado en el momento que usted esté listo, y durante todo el tiempo
que quiera pasar con €él, y lo estara esperando cada dia»? jQué privilegio! ;Quién
se hubiera quejado de estas expectativas? Bueno, ese privilegio y expectativa
maravillosos realmente le pertenecen a usted: hoy, mafiana y siempre. Ejerza este
privilegio y cumpla esta expectativa para la gloria y el gozo de Dios para
siempre.

LA ADORACION... ES UNA DISCIPLINA PARA SER
CULTIVADA

Jestis dijo: «Adora al SENOR tu Dios» (Mateo 4:10). Para adorar a Dios a lo
largo de toda la vida, hay que tener disciplina. Sin disciplina, nuestra adoracion a
Dios sera débil e irregular. Desde luego, la adoracion tiene que ser mucho mas
que disciplina, mas que la simple expresion adecuada de las palabras y las
formas correctas. De manera que, cuando digo que la adoracion es concentrarse
en Dios y responderle, espero transmitir mi conviccion de que la verdadera
adoracion siempre rebosa evidencias de las «huellas del corazon». La adoracién



no se puede calcular ni producir. En cambio, es provocada; es la respuesta de un
corazén provocada por la belleza, la gloria y el encanto del objeto en el que se
concentra la mente: el Dios santo. Sin embargo, también consideramos a la
adoracion una Disciplina, una Disciplina que debe ser cultivada, como deben
serlo todas las relaciones para que sigan siendo sanas y maduren.

La adoracion es una Disciplina Espiritual en tanto que es un fin asi como un
instrumento. La adoracion a Dios es un fin en si misma porque adorar, seguin lo
hemos definido, es concentrarse en Dios y responderle. No hay una meta mas
elevada ni un deleite espiritual mas grande que concentrarse en Dios y
responderle. Pero la adoraciéon también es un instrumento en el sentido de que es
un medio para la piedad. Cuanto mas adoremos verdaderamente a Dios, mas
llegaremos a ser como €l, a través y por medio de la adoracion.

La adoracion hace que los creyentes sean mas piadosos porque las personas se
transforman en lo que se enfocan. Imitamos aquello en lo que pensamos. Los
nifios simulan que son los héroes en los que piensan. Los adolescentes se visten
como las estrellas deportivas o los musicos populares que admiran. Pero estas
tendencias no desaparecen cuando llegamos a la edad adulta. Los que se
concentran en «llegar a la cima» leen libros de los que estan «en la cima», y
luego copian el estilo de sus negocios y los «secretos» de su éxito. Para dar un
ejemplo a un nivel mas obsceno, los que se concentran en la pornografia tienden
a imitar lo que ven. Fijarse mas en el mundo que en el Sefior nos hace mas
mundanos que piadosos. Pero si queremos ser piadosos, debemos enfocarnos en
Dios. La piedad requiere una adoracion disciplinada.

«Pero lo he intentado —puede gritar alguno con frustracion—, jy a mi no me
funciono! Asisto a la iglesia fielmente. He intentado la rutina diaria de la lectura
biblica y la oracién, pero no consegui los resultados que esperaba. A pesar de
todo lo que estoy haciendo, parece que no estoy creciendo mucho en la piedad».

Practicar estrictamente una rutina no es lo mismo que practicar correctamente
una Disciplina Espiritual. Que yo lea la Biblia todos los dias no me hace
automaticamente mas piadoso, asi como leer el Wall Street Journal todos los dias
no me hace un hombre de negocios. Si no experimentamos el crecimiento
espiritual que deseamos en el momento que lo deseamos, eso no refuta la
eficacia de los medios de Dios (es decir, las Disciplinas Espirituales) para llegar
a ser como Cristo. Asi que si usted esta desanimado porque su santificacion va a
paso de tortuga, busque el consejo de aquellas personas que si parecen crecer en



la piedad a través de la adoracion publica y personal. Hable con un cristiano
maduro cuya vida devocional valga la pena. Repase algunas de las secciones
anteriores de este libro, particularmente las que tratan sobre la meditacion y la
oracion. El desarrollo de cualquier disciplina, desde golpear una pelotita de golf
hasta tocar el piano, casi siempre requiere ayuda externa de personas que tienen
mas experiencia. Asi que no se sorprenda porque necesita ayuda para desarrollar
las Disciplinas que llevan a parecerse a Cristo, y no tenga miedo de pedirla.

Describiendo al hombre contemporaneo, alguien dijo: «Adora su trabajo, trabaja
durante sus ratos de distraccion y se distrae durante la adoracion». Para desafiar
esto, ¢cultivara usted la Disciplina de la adoracion?

MAS APLICACION

¢Se comprometerd usted con la Disciplina de la adoracioén diaria? A. W. Tozer
dijo: «Si se rehuisa a adorar a Dios siete dias por semana, tampoco lo adorard
en un dia a la semana»[9]. No nos engafiemos. La verdadera adoracion, como
actividad de una vez a la semana, no existe. No podemos esperar que la
adoracion fluya de nuestros labios el dia del Sefior si la mantenemos
contenida en nuestro corazon durante la semana. Las aguas de la adoracion
nunca deberian dejar de fluir de nuestro corazon, porque Dios siempre es Dios
y siempre es digno de adoracion. Pero el flujo de la adoracion deberia
canalizarse por lo menos a diario hacia una experiencia de adoracion
perceptible.

Cada vez mas personas parecen contentarse con practicar las Disciplinas
Espirituales personales y dejan de adorar con otros creyentes. Creen que su vida
devocional privada es superior a cualquier otra cosa que experimentan en la
adoracion colectiva; por eso descuidan el ministerio publico de la Palabra de
Dios. Esté alerta al peligro de un desequilibrio como ese. Sin embargo, en mi
ministerio pastoral he encontrado muchos mas cristianos profesos que se
inclinan hacia el otro extremo. Se disciplinan fielmente para concurrir a la
adoracion colectiva, pero desatienden la practica habitual de adorar a Dios en
privado. En su camino a la piedad, quiza caen mas en este peligro que en
cualquier otro. Hacen pocos avances hacia la semejanza a Cristo simplemente



porque no se disciplinan a si mismos en este mismo punto. No deje que eso le
pase a usted.

¢Incluird adoracion real en sus actos de adoracion? Lo que dice David
Clarkson sobre la adoracion publica sirve para todos los actos de adoracion,
tanto publicos como privados:

Lo que hace cuando adora en publico, hagalo con todas sus fuerzas. Libérese de
todo ese temperamento flojo, indiferente y tibio que es tan odioso para Dios. [...]
Considere que no es suficiente presentar su cuerpo delante del Sefior. [...] La
adoracion fisica no es sino la carcasa de la adoracién; la adoracion del alma es el
alma de la adoracion. Los que se acercan solo de labios encontraran a Dios
bastante lejos de ellos; no solo los labios, la boca y la lengua, sino la mente, el
corazoén y el afecto; no solo las rodillas, las manos y los ojos, sino el corazén, la
conciencia y la memoria deben ponerse al servicio de Dios en la adoracion
publica. David no solo dice: «Mi carne te anhela», sino también «Mi alma tiene
sed de ti». Entonces el Sefior se acercara cuando todo su ser lo espere; entonces
encontraremos al Sefior cuando lo busquemos con todo nuestro coraz6n[10].

El acto de adorar sin adorar de verdad es una experiencia miserable e hipocrita.
Entonces, si la adoracion lo cansa, usted no esta adorando en realidad. Dios no
es agotador. Imagine a uno de los seres que adoran permanentemente alrededor
del trono de Dios quejandose: «jEstoy cansado de esto!». Ese pensamiento
nunca les cruzé por la mente en toda la eternidad pasada, ni se les ocurrira jamas
en la eternidad por venir. En vez de eso, leemos que estan tan infinitamente
abrumados por la gloria de Dios que lo adoran «dia y noche [...] sin cesar»
(Apocalipsis 4:8, NVI). Obviamente, todavia no podemos ver y experimentar en
adoracion todo lo que ellos tienen el privilegio de disfrutar, pero podemos
aprender de ellos que la adoracion sin sentido es un contrasentido. Porque el
objeto de nuestra adoracion es el glorioso y majestuoso Dios de los cielos,
cuando la adoracion se vuelve vacia, el problema lo tiene el sujeto (o sea,
nosotros) y no el objeto (es decir, Dios).

Asi que «vengan, adoremos» (Salmo 95:6) al tnico Dios verdadero que ha
ordenado la Disciplina Espiritual de adorarlo —en publico, en familia y a solas



— como uno de los medios mas abundantes de recibir la gracia para parecernos
mas a Cristo. Pues en la medida que crecemos en la adoracion a Dios, crecemos
en la semejanza a Cristo.

Pero recuerde que Cristo, quien de hecho es el ejemplo de todo lo que Dios
quiere que lleguemos a ser, es mucho més que nuestro ejemplo. El tuvo que vivir
y morir para hacernos adoradores que complacieran a Dios. Nuestra adoracion
solo se vuelve aceptable cuando nos acercamos a Dios por medio de fe en la
justicia de Jesus. Asi, por la fe en el Cristo de Dios y de acuerdo a la Palabra de
Dios, como nos exhorta Hebreos 12:28 (LBLA), «ofrezcamos a Dios un servicio
aceptable», no la adoracion que Jesus conden6 como «adoracion en vano».



CAPITULO 6

LA EVANGELIZACION... PARA LA PIEDAD

La fe disciplinada es una fe que probablemente perdure y lleve a la fe en otros.

ALISTER E. MCGRATH

Solo el completo éxtasis de perderse en la adoracion a Dios es tan vivificante y
embriagante como hablarle a alguien acerca de Jesucristo.

Algunos de los momentos mas gratificantes de mi vida han sido durante viajes
misioneros en los que no he hecho mas que hablar de Cristo durante todo el dia,
en las calles y en los hogares, con una persona o con un grupo tras otro. Lo
mismo pasa en mi propia ciudad: nada me emociona mas que conversar acerca
de Cristo con alguien que no lo conoce. Mi experiencia no es inusual; hablar de
Jesus con alguien puede ser una experiencia intensamente gratificante para
cualquier creyente.

Sin embargo, nada causa tanta ansiedad mas rapidamente entre un grupo de
cristianos como yo, que hablar de nuestra responsabilidad de evangelizar.
Conozco a muchos creyentes que se sienten seguros de estar obedeciendo al
Sefior cuando se trata de su asimilacion de las Escrituras o de sus ofrendas o de
su servicio, pero no conozco a un solo cristiano que pueda decir con valentia:
«Evangelizo tanto como debo».

La evangelizacion es un tema amplio, y no intentaré ahondar en él en este
capitulo. La idea principal que quiero transmitirle hoy es que la piedad requiere
que nos disciplinemos en la practica de la evangelizacion. Estoy convencido de
que el motivo principal por el que muchos de nosotros no damos testimonio de
Cristo con eficacia, y relativamente sin miedo, es simplemente porque no nos



disciplinamos a hacerlo.

LA EVANGELIZACION ES ALGO QUE SE ESPERA DE
NOSOTROS

La mayoria de los que estan leyendo este libro no necesitan convencerse de que
Jestis espera que sus seguidores practiquen la evangelizacién. El no pretende que
todos los cristianos utilicen los mismos métodos de evangelizacion, pero si
espera que todos los cristianos evangelicemos.

Antes de continuar, definamos nuestros términos. ;Qué es la evangelizacion? Si
quisiéramos definirla a fondo, dirilamos que la evangelizacion es presentarle a
Jesucristo, mediante el poder del Espiritu Santo, a los pecadores, para que ellos
logren confiar en Dios a través de €l, recibirlo como Salvador y servirle como a
su Rey en la comunion de su iglesia[1].

Si queremos ser mas concisos, podriamos definir la evangelizacion del Nuevo
Testamento como la comunicacion del evangelio. Cualquier persona que relate
fielmente los elementos esenciales de la salvacion de Dios a través de Jesucristo
esta evangelizando. La evangelizacion se produce ya sea que las palabras del
evangelio sean dichas, escritas o grabadas; ensefiadas a una persona o a una
multitud.

El propio Sefior Jesucristo nos ha encargado dar testimonio. Tome nota de su
autoridad en los siguientes pasajes:

«Por lo tanto, vayan y hagan discipulos de todas las naciones, bautizandolos en
el nombre del Padre y del Hijo y del Espiritu Santo. Ensefien a los nuevos
discipulos a obedecer todos los mandatos que les he dado. Y tengan por seguro
esto: que estoy con ustedes siempre, hasta el fin de los tiempos» (Mateo 28:19-
20).

«Entonces les dijo: “Vayan por todo el mundo y prediquen la Buena Noticia a



todos”» (Marcos 16:15).

«Y les dijo: “[...] que en su nombre se predicara el arrepentimiento para el
perdon de los pecados a todas las naciones, comenzando desde Jerusalén”»
(Lucas 24:46-47, LBLA).

«Una vez mas les dijo: “La paz sea con ustedes. Como el Padre me envi6 a mi,
asi yo los envio a ustedes”» (Juan 20:21).

«Pero recibiran poder cuando el Espiritu Santo descienda sobre ustedes; y seran
mis testigos, y le hablaran a la gente acerca de mi en todas partes: en Jerusalén,
por toda Judea, en Samaria y hasta los lugares mas lejanos de la tierra» (Hechos
1:8).

Estos mandamientos no les fueron dados inicamente a los apdéstoles. Por
ejemplo, quienes vivimos en Estados Unidos podemos decir que los apéstoles
jamas vinieron a esta nacion. Para que el mandamiento de Jests fuera cumplido,
y para que los ciudadanos de Estados Unidos oyeran acerca de Cristo, el
evangelio debi6 llegarnos a través de otros cristianos que comprendieron que a
ellos también se les habia encargado ir a «todas las naciones». Y los apostoles
nunca iran a su hogar, a su vecindario o al lugar donde usted trabaja. Para que la
gran comision se cumpla alli, para que Cristo tenga un testigo en ese «lugar
remoto» de la tierra, un cristiano como usted debera disciplinarse para hacerlo.

Algunos cristianos creen que la evangelizacion es un don, y que solo aquellos
que lo poseen son responsables de evangelizar. Recurren a Efesios 4:11-12 como
respaldo: «Y él mismo constituy6 a unos, apostoles; a otros, profetas; a otros,
evangelistas; a otros, pastores y maestros, a fin de perfeccionar a los santos para
la obra del ministerio, para la edificacion del cuerpo de Cristo» (RVR60). Dios si
les da a algunos un ministerio como evangelistas, pero él llama a todos los
creyentes a ser sus testigos, y les brinda tanto el poder de dar testimonio como
un mensaje poderoso. Asi, mientras que Dios llama a cada creyente a dar
testimonio, solamente llama a unos pocos al ministerio vocacional de
evangelista. Tal como cada cristiano, independientemente de su don espiritual o
de su ministerio, debe amar a los demas, asi cada creyente debe evangelizar ya
sea que tenga o no el llamado a ser un evangelista.

Considere nuestra responsabilidad de evangelizacion personal desde la



perspectiva de 1 Pedro 2:9 (NVI): «Pero ustedes son linaje escogido, real
sacerdocio, nacion santa, pueblo que pertenece a Dios». Muchos cristianos estan
familiarizados con esta parte del versiculo, pero ;conoce usted el resto?
Continua diciendo que estos privilegios son suyos, cristiano, «para que
proclamen las obras maravillosas de aquel que los llamo de las tinieblas a su luz
admirable». Generalmente consideramos que este versiculo establece la doctrina
del sacerdocio de todos los creyentes. Pero, de la misma manera, podemos
identificarlo como una exhortacion para que todos los creyentes sean profetas.
Dios espera que cada uno de nosotros «[proclame] las obras maravillosas» de
Jesucristo.

LA EVANGELIZACION TIENE PODER

Si es tan claro para la mayoria de los cristianos que debemos evangelizar, ;como
se explica que casi todos los cristianos parecen desobedecer ese mandamiento
tan a menudo?

Algunos creen que necesitan meses de entrenamiento especializado para dar
testimonio de manera eficaz. Temen no poder hablar con alguien acerca de
Cristo hasta sentirse seguros de su conocimiento de la Biblia y de su habilidad
para lidiar con potenciales preguntas u objeciones. Sin embargo, ese nivel de
confianza nunca llega. ;Qué pasaria si el ciego a quien Jests san6 en Juan 9
hubiera pensado igual? ; Acaso alguna vez se habria sentido preparado para dar
testimonio a los fariseos entendidos y criticos? Sin embargo, apenas horas, o
quiza minutos, después de haber conocido a Jesus, les cont6 valientemente lo
que sabia acerca de él.

Algunas veces no somos capaces de hablar de Cristo porque tememos que las
personas piensen que somos extraifios y nos rechacen. En la facultad de derecho,
me hice amigo de otro estudiante. Cuando me di cuenta de que €l no era
cristiano, senti la obligacion de compartir el evangelio con él. Me esforzaba por
reflejar el caracter de Cristo al estar con él, y oraba pidiendo oportunidades para
darle testimonio. Uno de los tltimos dias del afio escolar, al sonar el primer
timbre, me sorprendio preguntandome: «;Por qué estas siempre tan alegre?». A
pesar de que la clase estaba por comenzar, podria haberle dado a mi amigo un



testimonio claro, aunque no fuera mas que una frase. Podria haber contestado:
«A causa de Jesucristo». O podria haber dicho: «Me encantaria contarte por qué
después de clase». Pero cuando la oportunidad que tanto habia pedido finalmente
lleg6, me quedé paralizado por temor a que pensara mal de mi y de mi fe, y solo
respondi: «No sé».

En algunos casos, podemos rastrear el origen de nuestra fobia a evangelizar al
método de dar testimonio que se nos pide utilizar. Si este requiere abordar a
alguien que no conocemos y comenzar una conversacion acerca de Cristo, la
mayoria de personas estaran aterradas y lo demostraran con su ausencia. Si bien
unos pocos lo disfrutan, la gran mayoria tiembla al imaginarse yendo de puerta
en puerta para compartir el evangelio. Incluso los métodos que invitan a dar
testimonio a los amigos y la familia, si incluyen un abordaje forzado, polémico o
poco natural, nos llenan de miedo de compartir la mejor noticia del mundo con
quienes mas amamos.

Nunca lo oi decir, pero creo que la seriedad de la evangelizacion es el principal
motivo por el que nos asusta. Nos damos cuenta de que al hablar de Cristo con
alguien, estan en juego el cielo y el infierno. El destino eterno de esa persona
parece inminente frente a nosotros. E incluso cuando creemos con razon que el
resultado del encuentro descansa en manos de Dios y que no tenemos que rendir
cuentas de la respuesta de esa persona frente al evangelio, ain sentimos un deber
solemne de comunicar el mensaje fielmente, asi como un pavor santo de decir o
hacer algo que pueda ser una piedra de tropiezo para la salvacion de esa persona.
Muchos cristianos se sienten muy poco preparados para tal desafio, o
simplemente tienen muy poca fe y titubean al entablar esta conversacion de
eterna importancia.

Un investigador ofrece otra explicacién para el temor de los cristianos a
evangelizar:

El motivo dominante detras de la creciente renuencia de los cristianos a
compartir su fe con los no creyentes concierne a la experiencia misma de
compartir la fe. Al preguntarles a los cristianos acerca de sus actividades de
testimonio, descubrimos que nueve de cada diez individuos que intentan explicar
sus creencias y teologia a otros salen de esas experiencias con la sensacion de
haber fracasado. [...] La realidad del comportamiento humano es que la mayoria



de personas evitan aquellas actividades en las que se perciben a si mismos como
fracasos. Como criaturas en busqueda del placer y la comodidad, ponemos
énfasis en aquellas dimensiones y actividades en las que nos sentimos mas
capaces y seguros. Asi, a pesar del mandato divino de compartir la Palabra,
muchos cristianos redirigen sus energias a areas de actividad espiritual que son
mas satisfactorias y en las que tienen mayores probabilidades de alcanzar el
éxito[2].

¢Qué es el éxito en la evangelizacion? ;Cuando la persona a la que usted da
testimonio se vuelve a Cristo? Ciertamente, eso es lo que esperamos que suceda.
Pero si medimos el éxito evangélico unicamente por las conversiones, {somos un
fracaso cuando compartimos el evangelio y las personas se niegan a creer?
¢Consideramos a Cristo un «fracaso de evangelizacién» cuando personas como
el joven rico se alejaron de €l y de su mensaje (vea Marcos 10:21-22)? Por
supuesto que no. Por lo tanto, tampoco nosotros lo somos cuando presentamos a
Cristo y su mensaje, y la gente lo rechaza sin creer. Es necesario que
comprendamos que compartir el evangelio es una evangelizacion exitosa.
Debemos sentir pasion por las almas y rogarle a Dios con lagrimas en los ojos
para ver a mas personas convertidas, pero solo Dios puede producir el fruto de la
evangelizacion llamado conversion.

En este aspecto, somos como el servicio postal. Ellos miden el éxito a partir de
la entrega esmerada y precisa, no por la respuesta de quien lo recibe. Cada vez
que compartimos el evangelio (que incluye el llamado al arrepentimiento y a
creer), hemos tenido éxito. En el verdadero sentido, toda evangelizacion biblica
es una evangelizacion exitosa, independientemente del resultado.

El poder de la evangelizacion es el Espiritu Santo. A partir del instante en que €l
mora en nosotros, nos brinda el poder para dar testimonio. Jesus recalco esto en
Hechos 1:8 cuando dijo «Pero recibiran poder cuando el Espiritu Santo
descienda sobre ustedes; y seran mis testigos, y le hablaran a la gente acerca de
mi en todas partes: en Jerusalén, por toda Judea, en Samaria y hasta los lugares
mas lejanos de la tierra». Jests espera que cada cristiano evangelice porque el
Espiritu le da poder a cada uno para hacerlo. Pero, a menudo, los cristianos
malinterpretan ese poder. El Espiritu no otorga el mismo poder a todos los
cristianos para evangelizar del mismo modo; mas bien, a cada creyente se le ha
otorgado el poder para ser testigo de Jesucristo. La evidencia de que a usted se le



ha otorgado el poder para testificar es una vida transformada. El mismo poder
del Espiritu Santo que cambio6 su vida para Cristo es el poder para dar testimonio
de Cristo. Por lo que, si Dios por medio de su Espiritu lo ha transformado en un
seguidor de Jesus, esté seguro de esto: Dios le ha otorgado el poder mencionado
en Hechos 1:8. Esto significa que usted tiene el poder para compartir el
evangelio con las personas, en maneras y con métodos que son compatibles con
su personalidad, su don espiritual, sus oportunidades, etcétera. Tener el poder de
Hechos 1:8 significa también que Dios fortalecera su vida y sus palabras para
compartir el evangelio en formas que muchas veces no percibira. Para ponerlo
de otro modo, el Espiritu Santo puede concederle gran poder a su testimonio en
un encuentro de evangelizacion sin darle a usted ninguna percepcién o sensacion
de poder.

El Espiritu Santo no solo le da poder a las personas que comparten el evangelio;
el evangelio que compartimos también tiene incorporado en si mismo el poder
del Espiritu Santo. Dijo el apdstol Pablo en Romanos 1:16: «No me avergiienzo
del evangelio porque es poder de Dios para salvacion a todo aquel que cree; al
judio primeramente, y también al griego» (RVR60). Es por eso que la gente se
convierte, ya sea que escuchen el evangelio de un maestro adolescente en una
clase de escuela dominical o de un evangelista con un doctorado, entrenado en el
seminario; sea que lo lean en el libro de un erudito de Oxford como C. S. Lewis
o en un tratado sencillo. Dios bendice al evangelio mas que a cualquier otra
palabra.

Eso no significa que el evangelio sea una especie de varita magica que podemos
agitar sobre los no creyentes y el poder de Dios saldra disparado
automaticamente y convertira a quien lo escuche. Probablemente usted sea como
yo y haya oido el evangelio muchas veces antes de ser salvo. Indudablemente,
puede pensar en varias personas que han oido el evangelio repetidas veces y no
han experimentado el nuevo nacimiento. Dios debe también conceder fe (vea
Efesios 2:8-9) junto con la proclamacién del evangelio, «porque es poder de
Dios para salvacién a todo aquel que cree» (énfasis afiadido). Sin embargo, es a
través del evangelio que Dios otorga el poder para creer. Ese es el significado de
Romanos 10:17: «Asi que la fe viene por oir, es decir, por oir la Buena Noticia
acerca de Cristo».

Cuando usted comparte el evangelio, comparte el «poder de Dios para salvacion
a todo aquel que cree». Compartir el evangelio es como ir repartiendo pararrayos
durante una tormenta eléctrica. Usted no sabe cuando caera el relampago o a



quién le caera, pero sabe sobre qué caera: sobre el pararrayos del evangelio. Y
cuando lo haga, el pararrayos de esa persona estara cargado con el poder de
Dios, y él o ella creera.

Es por eso que podemos estar confiados que algunos creeran si compartimos el
evangelio fielmente y con tenacidad. El evangelio es el poder de Dios para
salvacién y no nuestra propia elocuencia o persuasion. Dios tiene a sus
escogidos a quienes llamara y a quienes ha escogido llamar a través del
evangelio (vea Romanos 8:29-30; 10:17). De otro modo, nos desesperariamos
cuando las personas rechazaran el evangelio, y su incredulidad nos convenceria
de dejar de evangelizar. Pero el poder para que las personas se reconcilien con
Dios viene a través del mensaje del Hijo de Dios. Si nosotros damos ese
mensaje, podemos estar seguros de que algunos responderan.

Vivir una vida abiertamente devota a Cristo también revela un poder que
aumenta la evangelizacion. Este poder, aunque le parezca raro, puede ser
ilustrado con uno de mis restaurantes favoritos de barbacoa. Su mejor publicidad
no es a traveés del tipico medio que apunta a la vista o al oido. Su mejor
publicidad esta dirigida al olfato. El humo fuerte y picante de la carne sazonada
de cerdo y de res flota a lo largo de cuatro carriles de la carretera. Todos los dias,
los conductores que pasan por ahi se interesan en el «mensaje» del restaurante
simplemente debido a su fragante aroma.

Pablo describio el poder de la piedad de esa manera en 2 Corintios 2:14-17
(RVR60):

Mas a Dios gracias, el cual nos lleva siempre en triunfo en Cristo Jesus, y por
medio de nosotros manifiesta en todo lugar el olor de su conocimiento. Porque
para Dios somos grato olor de Cristo en los que se salvan, y en los que se
pierden; a estos ciertamente olor de muerte para muerte, y a aquellos olor de
vida para vida. Y para estas cosas, ¢quién es suficiente? Pues no somos como
muchos, que medran falsificando la palabra de Dios, sino que con sinceridad,
como de parte de Dios, y delante de Dios, hablamos en Cristo.

El Sefior empodera la vida (vea los versiculos 14-16) y las palabras (vea el
versiculo 17) del creyente fiel con un poder de atraccion espiritual,



convirtiéndolos en un aroma fragante que atrae a las personas al mensaje de su
Hijo.

El mas poderoso testimonio cristiano permanente siempre ha sido comunicar la
Palabra de Dios por medio de alguien que viva la Palabra de Dios. Hace algunos
afios, Caffy comenzo6 un estudio biblico para mujeres en nuestro hogar, animada
por dos nuevas creyentes. A la segunda reunion trajeron a Janet, una amiga en
comun que era muy cinica sobre el tema. Tiempo después, en una cancion acerca
de su peregrinaje espiritual, escribid: «El sexo, las drogas y el rock and roll eran
mi trinidad». Sus ideas se habian confundido ain mas al involucrarse en un
culto. Pero esa noche comenz6 algo que solo Janet percibio. Meses después nos
conto que, a partir de ese primer encuentro, el aroma de la vida cristiana de
Caffy, especialmente en su propio hogar, combinado con la carne de la Palabra
de Dios en el estudio biblico, hicieron que quisiera probar mas. Queria mas de
ese mensaje aromatico que habia cambiado la vida de las personas de una forma
tan bella. En la actualidad, Janet es un fresco y vivo «grato olor de Cristo para
Dios en los que se salvan, y en los que se pierden».

Debido a la naturaleza del Espiritu Santo y de las Sagradas Escrituras, la
evangelizacion tiene poder.

LA EVANGELIZACION ES UNA DISCIPLINA

La evangelizacion es un desbordamiento natural de la vida cristiana. Cada
cristiano deberia ser capaz de hablar de lo que el Sefior ha hecho por él o ella 'y
de lo que €l significa para €l o ella. Pero la evangelizacion es también una
Disciplina en el hecho de que debemos disciplinarnos para buscar situaciones
donde podamos evangelizar; es decir, no podemos simplemente esperar que
surjan las oportunidades para dar testimonio.

Jesus dijo en Mateo 5:16: «Hagan brillar su luz delante de todos, para que ellos
puedan ver las buenas obras de ustedes y alaben al Padre que esta en el cielo»
(NVI). «Hacer» brillar su luz delante de otros no significa otra cosa que
sencillamente, «No hagan nada que evite que su luz brille». Piense en su
exhortacion como algo mas proactivo, algo como: «Dejen que la luz de las



buenas obras brille en su vida; dejen que la evidencia del cambio que honra a
Dios irradie de ustedes. jDejen que comience! jDenle lugar!».

Entonces, ¢por qué no damos testimonio de una manera mas activa? Como se
menciono antes, algunos le echan la culpa a una falta de entrenamiento adecuado
para compartir su fe. Ciertamente, yo desearia que muchas personas mas
pudieran disfrutar las ventajas de una buena instruccion acerca de los detalles
especificos de compartir el evangelio. Pero si consideramos nuevamente al ciego
que Jesus sand en Juan 9:25, nos daremos cuenta de que no podemos atribuir el
no testificar a la falta de entrenamiento. A pesar de haber creido en Jesus tan solo
unos minutos antes y de no tener ningun entrenamiento, estuvo dispuesto a
contarles a otros lo que Jests habia hecho por él («Lo que sé es que yo antes era
ciego, jy ahora puedo ver!»). Por lo cual, cualquier cristiano que ha oido una
predicacion biblica, que ha participado en estudios biblicos y que ha leido las
Escrituras y literatura cristiana durante un tiempo, deberia tener la suficiente
comprension del mensaje basico del cristianismo como para compartirlo con los
demas. Si hemos comprendido el evangelio para nuestra propia conversion,
seguramente debemos conocerlo lo suficiente (incluso si atin no sabemos mucho
mas acerca de la fe) como para decirle a alguien mas como convertirse.

Debemos reconocer también la objecion habitual que dice que las personas no
testifican debido a su falta de tiempo. Entre el trabajo, la familia y las
responsabilidades de la iglesia, simplemente no nos queda tiempo para «salir a
testificar». Antes de aceptar esta objecion para la evangelizacion, consideremos
lo siguiente: ; Realmente queremos decir que estamos demasiado ocupados para
cumplir la Gran Comision de Jesucristo de hacer discipulos (vea Mateo 28:19-
20)? ;Esperamos que en el Juicio Final Jesuis nos eximira de la responsabilidad
mas grande que nos dio simplemente porque digamos «no tuve tiempo»?

Comencemos reconociendo que fue Dios quien nos dio no solo la mayoria de, si
no es que todas, las responsabilidades que ocupan nuestro tiempo. Y, solo como
hipdtesis, aceptemos como un hecho la afirmacion de que no tenemos mas
espacio en nuestra agenda para sumarle ninguna otra actividad programada.
Incluso si Dios hubiera puesto cada una de las actividades en nuestra lista de
pendientes, él es también el Autor de la Gran Comisién. El sigue teniendo la
intencion de que cada uno de sus seguidores encuentre la manera de compartir el
evangelio con los no creyentes. En cualquier contexto que el Sefior nos lleve a
vivir la vida, él nos llama a buscar maneras de cumplir con la Gran Comision
alli, sin importar lo limitado que ese contexto pueda ser. Criar a los hijos en «la



disciplina e instruccion que proviene del Sefior» (Efesios 6:4) es una de las
maneras de cumplir con la Gran Comision. Sostener economicamente la obra de
una iglesia y de sus misioneros es otra manera. Pero ;qué pasa con los no
creyentes fuera de nuestras familias? ;Y quién llevara adelante el ministerio de
evangelizacion de una iglesia sino personas como usted, que forman parte de esa
iglesia?

¢Acaso el motivo principal para no dar testimonio es la simple falta de
disciplinarnos a hacerlo? Si, existen esas maravillosas oportunidades no
planificadas que Dios brinda para dar «razén de la esperanza que hay en
ustedes» (1 Pedro 3:15, NVI). Sin embargo, sostengo que si no hacemos de la
evangelizacion una Disciplina Espiritual, la mayoria de los cristianos raramente
compartiremos el evangelio.

Como pastor, podria pasar veinticuatro horas al dia, siete dias a la semana, con
cristianos y jamas culminar el trabajo. Sumando la preparacion del sermén, la
consejeria, las reuniones de comités, los estudios biblicos, las visitas
hospitalarias y demas, podria invertir todo mi tiempo exclusivamente con
creyentes profesos (excepto en casos de grupos grandes o en casos donde los no
creyentes piden tener una reunién conmigo en privado). Y debido a que mi
ministerio con el pueblo de Dios jamas se termina, podria «justificar» tan
facilmente como cualquier otro mi falta de contacto personal con los que no
creen en Cristo. Pero ;qué potencial de ganar no creyentes para Cristo podria yo
tener si jamas me encontrara con no creyentes? Ninguno. ;Cuando compartiria el
evangelio con una persona perdida excepto como parte de mi trabajo? Nunca.
Eso no esta bien.

Los pastores u otros que trabajan a diario en iglesias y organizaciones e
instituciones cristianas no son los tinicos en esta situaciéon. El ama de casa
cristiana, por ejemplo, que rara vez tiene la oportunidad de ver a alguien mas que
a sus hijos y a sus amigos de la iglesia, puede vivir con el mismo dilema.

Alguien dira: «jNo es mi problema! En mi trabajo, todo el dia estoy rodeado de
las personas mas mundanas que usted pueda imaginar». Suponiendo que no va a
compartir el evangelio durante las horas de trabajo, ;cuando lo hara? El punto no
es cuantos no creyentes vea cada dia, sino, mas bien, con qué frecuencia usted
esta con ellos en un contexto apropiado para compartir el evangelio. Mas alla de
las discusiones importantes relativas al trabajo que pueda tener durante el dia,
;con qué frecuencia tiene conversaciones trascendentales con sus compafieros de



trabajo en las que puedan tocar temas espirituales? Si nunca tiene una
oportunidad de hablar acerca de Jests, no importa con cuantos no creyentes se
encuentre: su potencial para la evangelizacion no es mucho mejor que el mio.

Es por eso que digo que la evangelizacion es una Disciplina Espiritual. A menos
que nos disciplinemos para la evangelizacion, facilmente podemos excusarnos
de compartir el evangelio alguna vez con los demas.

Note la terminologia utilizada en Colosenses 4:5-6, que indica que tanto el
pensamiento disciplinado como la planificacion deben incluirse en la
evangelizacion: «Vivan sabiamente entre los que no creen en Cristo y
aprovechen al maximo cada oportunidad. Que sus conversaciones sean cordiales
y agradables, a fin de que ustedes tengan la respuesta adecuada para cada
persona» (énfasis afiadido). Debemos pensar en la evangelizacion cada vez que
hablamos con los no creyentes, sabiamente «aprovechando al maximo cada
oportunidad» (versiculo 5). Saber como responder a las personas como
individuos implica reflexion y preparacion. Estos principios pueden aplicarse de
tantas maneras diferentes como tengamos oportunidades de testificar. En
general, respaldan la idea de que, ademas de su elemento espontaneo, la
evangelizacion es una Disciplina Espiritual.

Para mi, eso significa que debo disciplinarme para estar con los no creyentes.
Algunas veces, Caffy y yo programamos una comida con algunos vecinos que no
conocen a Cristo. Nos aseguramos de llevar comida o un regalo de bienvenida a
la nueva familia de la cuadra y dedicamos tiempo a conocerlos, 0 nos ponemos
en contacto con algin vecino que esta en crisis. Intento concentrarme en los no
creyentes durante los eventos sociales de nuestra iglesia, a pesar de que tengo
mas en comun con los cristianos que estan alli y a menudo disfruto mas de sus
conversaciones. Nuevamente, el objetivo no solo es codearme con los no
creyentes, sino conversar con ellos de modo que sus corazones y sus mentes
puedan abrirse al evangelio.

La evangelizacion disciplinada también puede significar tomar un café o
almorzar periodicamente con vecinos o compafieros de trabajo y aprender a
hacerles buenas preguntas acerca de su vida personal. Las mismas oportunidades
pueden surgir de eventos deportivos o sociales patrocinados por la empresa, o
durante periodos informales en viajes de trabajo con compafieros. A través de la
conversacion y de una buena disposicion a escuchar, usted podra descubrir sus
necesidades profundas y, eventualmente, explorar con ellos su necesidad mas



profunda, la necesidad de Cristo.

Ya sea con alguna persona con quien se encuentra frecuentemente o con alguien
a quien acaba de conocer, la mejor manera que he encontrado de llevar la
conversacion a temas espirituales es preguntandole como puedo orar por €l o
ella. Aunque esa pregunta sea comun para los cristianos, la mayoria de los no
cristianos no conoce a nadie que ore por ellos. A menudo he visto a no creyentes
profundamente conmovidos por esta inusual (para ellos) expresion de interés.
Durante siete afios tuve un vecino con quien no habia podido hablar acerca de
Dios. Pero la primera vez que le dije que oraba con frecuencia por él y que
queria saber como podia orar mas especificamente, comenzo6 a revelar algunos
problemas familiares que yo ni siquiera sabia que existian. Una vez, recorri mi
vecindario preguntando las necesidades por las cuales mi iglesia podria orar
durante una reunion especial esa misma noche. En casi todas las casas me
sorprendi con las respuestas de la gente y su apertura sin precedentes para hablar
de temas espirituales. Unos dias o semanas después, estuvieron dispuestos a
responder preguntas de seguimiento acerca de sus pedidos de oracién, que a su
vez llevaba a menudo a una oportunidad para compartir el evangelio.

Lo principal en relacion a estas posibilidades es que usted debera disciplinarse
para generarlas; no surgiran de la nada. Usted debera disciplinarse para
preguntarles a sus vecinos cémo puede orar por ellos o cuando puede compartir
una comida con ellos. Tendra que disciplinarse para reunirse con sus compafieros
de trabajo durante su tiempo libre. Muchas de esas oportunidades para
evangelizar no se daran si usted se queda esperando a que ocurran
espontaneamente. E]l mundo, la carne y el diablo haran su mayor esfuerzo para
que eso no ocurra. Sin embargo, usted, respaldado por el poder invencible del
Espiritu Santo, puede asegurarse de que estos enemigos del evangelio no ganen.

Como mencioné anteriormente, no quiero dar la impresion de que la Disciplina
de la evangelizacion exige que todos compartamos el evangelio de la misma
manera. A lo largo de este capitulo, usted puede haber contemplado ciertos
métodos de evangelizacion que le parecen simplemente pavorosos. Pero
probablemente el estilo preconcebido de evangelizacién al que usted le teme no
sea la mejor manera que puede utilizar para hacer discipulos de Cristo.

En su primera carta, el apéstol Pedro dividio los dones espirituales en dos
categorias amplias: dones para servir y dones para hablar (vea 1 Pedro 4:10-11).
Algunos descubren que evangelizan de mejor manera a través del servicio a los



demas; otros prefieren hablar. La evangelizacion de servicio puede incluir
organizar una cena y vivir el evangelio ante sus invitados. Al ver los rasgos
distintivos en su hogar y su vida familiar, pueden surgir oportunidades
inmediatas o eventuales para expresar el evangelio. Quiza pueda hacer una
comida o asar unas hamburguesas para abrir las puertas de su hogar para que su
conyuge comparta su fe. Se dice que cada familia enfrenta una «crisis» cada seis
meses. Durante ese periodo de enfermedad, cambio de trabajo, crisis econémica,
nacimiento, muerte, etcétera, ser un siervo a la imagen de Cristo para esa familia
muchas veces demuestra la realidad de su fe de un modo que despierta su
interés. Por medio del servicio, usted podra tener la oportunidad de regalar una
Biblia o alguna otra lectura de evangelizacion, o iniciar una conversacion sobre
el evangelio de una manera imaginativa.

Conozco una iglesia donde las personas suelen tener reuniones caseras de
evangelizacion. Invitan a sus vecinos, compafieros de trabajo y amigos a sus
hogares con el propdsito expreso de oir a un invitado hablar de Jesucristo y
responder a sus preguntas acerca del cristianismo y de la Biblia. Puede que los
duefios de casa no se sientan seguros de su habilidad para articular el evangelio,
especialmente ante un grupo, pero al servir por medio de la hospitalidad, estan
generando una oportunidad para la evangelizacion a través de alguien cuya
fortaleza es la presentacion oral del evangelio. Al abrir su hogar y trabajar junto
con otros creyentes, se produce una evangelizacion que no hubiera sucedido de
otro modo. Pero esta clase de evangelizacion de servicio requiere tanta disciplina
como cualquier otra. Requiere la disciplina para fijar una fecha, invitar a las
personas, preparar la comida, orar por el encuentro, etcétera. Sin tal disciplina, la
evangelizacion de servicio nunca sucede.

Por otro lado, algunos son mas eficientes comunicando el evangelio
directamente. Como he indicado, si usted es mejor hablando que sirviendo,
podria trabajar junto con alguien que se especialice en la evangelizacién de
servicio, de manera que generen mas oportunidades de dar testimonio de las que
hayan tenido antes. Sin embargo, asi como los que sirven podrian necesitar
servir para generar la oportunidad de hablar del evangelio ellos mismos, asi
también es posible que aquellos cuya fortaleza esta en comunicar necesiten
disciplinarse para servir mas, a fin de tener mas oportunidades de hablar. En
resumen, los que hablan a menudo necesitan servir primero para poder expresar
verbalmente el evangelio, y quienes evangelizan con su servicio en algin
momento deben hablar las palabras del evangelio. Independientemente de lo
timidos o no capacitados que nos sintamos en cuanto a la evangelizacion, bajo



ninguna circunstancia debemos autoconvencernos de que no podemos compartir
verbalmente el evangelio.

Conozco la historia de un hombre que se hizo creyente durante una campafia de
evangelizacion en una ciudad del noroccidente de los Estados Unidos. Cuando se
lo conté a su jefe, este exclamo: «jEso es genial! {Soy cristiano, y he estado
orando por ti durante afios!».

El nuevo creyente se sintio alicaido: «¢Por qué nunca me contaste que eras
cristiano? Fuiste la raz6n misma por la cual no me habia interesado en el
evangelio todos estos afios».

A lo que el jefe respondio: «¢Como es posible? Me he esforzado mucho para
vivir una vida cristiana a tu lado».

«Esa es la cuestion —respondio el empleado—. Vivias una vida tan perfecta sin
decirme que era Cristo quien marcaba la diferencia, que me convenci a mi
mismo de que si td podias vivir una vida tan buena y feliz sin Cristo, yo también
podia hacerlo».

La Biblia dice en 1 Corintios 1:21 (RVR60) que le «agrado a Dios salvar a los
creyentes por la locura de la predicacion». A menudo, el mensaje de la cruz
vivido y demostrado es lo que Dios utiliza para abrir un corazon al evangelio,
pero es a través del mensaje proclamado de la cruz (por palabra hablada o
escrita) que el poder de Dios salva a quienes creen en su contenido. Sin importar
lo bien que vivamos el evangelio (y debemos vivirlo bien para no entorpecer su
recepcion), tarde o temprano debemos comunicar el contenido del evangelio
para que una persona pueda convertirse en discipulo de Jesus. El ejemplo del
cristianismo no salva a nadie; mas bien, es el mensaje del cristianismo —el
evangelio— que es el «poder de Dios para salvacion» (Romanos 1:16, RVR60).

Antes de cerrar esta seccion, quiero enfatizar que la Disciplina de la
evangelizacion también se aplica al apoyo a las misiones. Por las mismas
razones que debemos disciplinarnos a nosotros mismos para compartir el
mensaje de Cristo a quienes nos rodean, también debemos disciplinarnos a
ayudar a quienes estan cumpliendo la Gran Comision en lugares lejanos.
Disciplinarnos para respaldar a las misiones a través de la ofrenda, la oracion, el
estar informados y el estar dispuestos a ir si Dios nos llama (o dejar que nuestros
hijos vayan si Dios los llama a ellos) es parte de la busqueda de la piedad.



MAS APLICACION

Ya que la evangelizacion es algo que se espera de usted, ;obedecera al Seiior e
ird a testificar? De algiin modo, por supuesto, todo cristiano testifica
constantemente. Con nuestras palabras y nuestra vida testificamos —bien o
pobremente— del poder de Jesucristo. Pero a lo que me refiero ahora es a dar
testimonio intencionalmente y no al azar.

;Esta usted dispuesto a obedecer a Jesucristo y a dar testimonio
intencionalmente? La evangelizacion intencional estara necesariamente adaptada
a sus dones espirituales, sus talentos, su personalidad, su horario, su situacion
familiar, su ubicacion, etcétera. Pero considerando todo eso, cada creyente debe
darse cuenta de que es pecaminoso no buscar maneras de difundir el mensaje
acerca de nuestro Sefior Jesus.

Espero que no se lleve la impresion de que, como escribi este capitulo y
comparti algunas experiencias, soy un ejemplo consistente de evangelizacion
dinamica y audaz. Ademas del fracaso que he admitido en las paginas anteriores,
podria enumerar muchas otras ocasiones cuando debi hablar de Jestis y no lo
hice, generalmente por temor. Creo que podemos descubrir soluciones a largo
plazo para nuestra inconsistencia y nuestra habitual falta de dar testimonio si nos
disciplinamos para la evangelizacion.

Ya que la evangelizacion tiene poder, ¢;creerd usted que Dios puede usar sus
palabras para la salvacion de los demds? Dios bendice las palabras, las
palabras del evangelio. Fueron las palabras del Sefior Jesus, las palabras de
Pedro y las palabras de Pablo lo que Dios bendijo en las conversiones de la
gente de la época del Nuevo Testamento, y atin hoy son las palabras lo que él
bendice. El bendecird las palabras de usted cuando contengan las palabras de
su poderoso evangelio.

Hay quienes temen dar testimonio porque no confian lo suficiente en su poder de
persuasion o en su capacidad de responder a todas las posibles objeciones al
evangelio. Pero el poder de la evangelizacién no esta en nuestras capacidades,
sino en el evangelio de Dios. Tal vez nunca se imagin6 que un no creyente



pudiera realmente nacer de nuevo al escucharlo a usted hablarle de Cristo. Eso
no es humildad; es duda, una negacion de la bendicion de Dios sobre su

evangelio solamente porque es usted quien lo comunica. No dude del poder de
Dios para derramar bendicién sobre sus palabras cuando usted hable de Cristo.

Durante toda su vida, John Bunyan, autor de El progreso del peregrino, sostuvo
que un punto decisivo para su acercamiento a Cristo fue el oir la conversacion de
dos mujeres pobres que hablaban de las cosas de Dios estando sentadas en un
portal lleno de sol. Crea que, de la misma manera, el Sefior puede utilizar lo que
usted diga como el catalizador en una conversacion.

Detengamonos un momento para asegurarnos que no estamos dando algo por
sentado: ¢Conoce usted las palabras del evangelio? Intente este experimento
usted mismo primero y, luego, si se atreve, en su iglesia, su clase o su grupo
pequefio para revelar la claridad sobre el evangelio. Distribuya hojas de papel y
luego pregunte a las personas del grupo cuantas veces creen haber oido el
evangelio. Algunos, si han profesado la fe en Cristo durante muchos afios, quiza
respondan que lo han oido cientos o incluso miles de veces.

«jBien! —diga usted—. Por favor, ahora escriba el evangelio en esa hoja de
papel».

Entonces vea como las personas se paralizan y lo observan fijamente como si les
hubiera pedido que enumeren las capitales de todos los paises del mundo.

«¢Acaso no dijeron que han oido el evangelio muchas veces? Y para volverse
cristiano, cada uno de ustedes tuvo que oir el evangelio y creerlo para ser salvo,
;verdad? Porque no pueden ser salvos por un evangelio que no entienden o en el
que no creen. Por favor, simplemente escriban en un parrafo o dos el mensaje
que las personas deben escuchar para reconciliarse con Dios e ir al cielo».

Esté preparado para un silencio incomodo y muchas hojas de papel en blanco, a
pesar de contar con la presencia de sus mejores y mas devotos miembros.

¢Cbémo le iria a usted? ;Puede hablar de manera sencilla pero clara acerca de
como las personas han roto la Ley de un Dios santo que los cre6, y como estan
bajo la condenacion de él por causa de su pecado? ;Puede contarles como Dios
en su misericordia envio a su Hijo Jesus, quien sostuvo la Ley de Dios a la
perfeccion y estuvo dispuesto a darles a los demas el crédito de su obediencia?
;Puede contarles como Jesus estuvo dispuesto a sacrificarse a si mismo en la



cruz en reemplazo de los pecadores? ;Puede decirles como Dios levant6 a Jests
de los muertos, demostrando su aceptacién del sacrificio de Jests y
convalidando asi todo lo que Jesus dijo e hizo? ;Puede instar a las personas a
arrepentirse de sus pecados y del vivir para si mismos y a creer que la vida y la
muerte de Jesus pueden reconciliarlas con Dios y darles la vida eterna? Si usted
cree todas estas cosas para si mismo, entonces puede compartirlas para que otros
las crean.

Creo que hay muchos cristianos que pueden articular claramente el evangelio y
quieren hablarles a otros acerca del Sefior, pero no lo hacen por miedo a que el
pecado diario visible en su vida debilite la integridad de su testimonio. Esa clase
de pensamiento dicta: ;Como puedo dar testimonio a mi jefe tras haberlo irritado
tantas veces? O quiza: Jamas podré hablarle a mi vecina del poder de Cristo ya
que me ha visto gritandole a mis hijos.

Si Dios no utilizara a personas como estas (jcomo nosotros!) para que fueran sus
testigos, no habria testigos humanos. Ya que no existen las personas perfectas,
no existen los testigos perfectos. Esto no cambia el hecho de que cuando
nuestras vidas se asemejen mas a Cristo, nuestras palabras sobre Cristo seran
mas convincentes. Necesitamos hacer lo posible para eliminar cualquier pecado
que haga que nuestras palabras parezcan vacias. Pero mientras intentamos
hacerlo, debemos estar convencidos de que no podemos demorar el dar
testimonio hasta alcanzar la perfeccion sin pecado. De ese modo, jamas
compartiriamos el evangelio. Parte de la belleza de nuestro mensaje es que Dios
salva a los pecadores: pecadores como nosotros. De hecho, el Espiritu Santo
puede convertir una ocasion de pecado en una oportunidad para hablar acerca del
Salvador. Conozco cristianos que regresaron a quienes observaron su pecado o
que fueron victimas del mismo, y tras confesar su pecado y pedir perdon,
pudieron dar un testimonio poderoso. Tal evidencia de una vida cambiada capta
la atencion de un no creyente. Ese jefe supervisa a otros empleados que lo
irritan; esa vecina ve a otras personas que les gritan a sus hijos. Pero cuando
usted se humilla y reconoce que se equivocé y pide perdon, se diferencia de las
otras personas que irritaron a su jefe o les gritaron a sus hijos. La practica de la
vida cristiana consistente fortalece la evangelizacion, pero una recuperacion
cristiana de su forma de vivir no cristiana confirma su testimonio de una manera
diferente y muy creible. A pesar de sus fracasos y debilidades, el poder de Cristo
para cambiar las vidas puede ser visible y fuerte.

Ya que la evangelizacion es una Disciplina, ¢planificard usted para llevarla a



cabo? Mientras predicaba en 1869 ante su congregacion de Londres acerca de
la responsabilidad de evangelizar, C. H. Spurgeon dijo:

Si nunca hubiese ganado almas, lo afioraria hasta lograrlo. Quebrantaria mi
corazoén por ellos si no pudiera quebrantar sus corazones. Si bien puedo aceptar
la posibilidad de que un sembrador diligente nunca coseche, no puedo aceptar la
posibilidad de un sembrador diligente que esté conforme con no cosechar. No
puedo comprender a ninguno de ustedes cristianos que intentan ganar almas sin
tener resultados y estan satisfechos sin ver resultados[3].

Si usted no esta satisfecho con su cosecha de almas para Cristo, ¢planificara para
una cosecha mas disciplinada? ;Programara un evento destinado a la
evangelizacion? ;Podria organizar un encuentro para el almuerzo en el trabajo o
con un vecino? ;Qué le parece hablar con su pastor acerca de una reunion casera
de evangelizacion? ;Dénde se puede encontrar literatura de evangelizacion para
entregar? ;A quién puede ofrecerle orar por él o ella? ;Podra usted
comprometerse al menos con un modo de evangelizacion intencional en el futuro
cercano?

La evangelizacion no se menciona con frecuencia en los libros de espiritualidad
o los que tratan acerca de ser como Cristo. Entonces, ;acaso la evangelizacion es
en realidad tan importante como Disciplina Espiritual? La siguiente adaptacion
de 1 Corintios 13 nos recuerda que:

Si pudiera hablar como los eruditos o usar métodos educativos apropiados, pero
no lograra ganar a otros para Cristo o fortalecerlos en su caracter cristiano, yo
solo seria como el gemido del viento en el desierto sirio.

Si tuviera los mejores métodos y entendiera todos los misterios de la psicologia
religiosa, y contara con todo el conocimiento biblico, pero no profundizara en la
tarea de ganar a otros para Cristo, me convertiria en una nube de bruma en mar
abierto.

Si leyera todos los libros de la escuela dominical y asistiera a convenciones,



institutos, escuela de verano, y aun estuviera satisfecho con no ganar almas para
Cristo y establecer a los demas en el caracter y servicio cristiano, no habria
logrado nada.

El siervo que gana almas, el siervo que edifica el caracter, es paciente y es
bondadoso; no es celoso de los que son libres de la tarea de siervo; no es
fanfarron ni orgulloso de su intelecto.

Ese siervo no se comporta de forma impropia entre domingos, no exige que las
cosas se hagan a su manera, no se irrita facilmente. Nunca se da por vencido,
jamas pierde la fe, siempre tiene esperanzas.

Duraran para siempre el conocimiento, los métodos y el Mensaje; y el mayor de
los tres es el Mensaje[4].

Si, existe una correlacion entre la btisqueda de la piedad y una pasion por el
mensaje de Dios. Cuanto mas busquemos a Cristo, mas querremos proclamar a
Cristo. Pero sin disciplina, nuestras mejores intenciones de evangelizacion se
desaprovecharan. Que nos disciplinemos para vivir de manera que podamos
decir con el apostol Pablo: «Todo lo hago por amor del evangelio, para ser
participe de él» (1 Corintios 9:23, LBLA).



CAPITULO 7

EL SERVICIO... PARA LA PIEDAD

Los corazones consagrados al ministerio estdn disciplinados para trabajar duro,
ya que con frecuencia salen de su zona de seguridad, se ubican en lugares
vulnerables, toman compromisos que cuestan, se agotan en nombre de Cristo,
pagan el precio, se encuentran con mares agitados. Pero sus velas van
empujadas por el Espiritu de Dios.

R. KENT HUGHES

Dejo de existir en 1861; sin embargo, la gente auin reconoce su nombre. El Pony
Express era una empresa privada de envios expresos que transportaba el correo
por medio de hombres montados a caballo organizados a modo de relevos a lo
largo de 184 estaciones. El extremo oriental se ubicaba en St. Joseph, Missouri,
y la terminal occidental estaba en Sacramento, California. El costo de enviar una
carta de quince gramos a través del Pony Express oscilaba entre los 25y 125
délares de hoy, segtin el momento en la vida del servicio en que se envid. Si los
caballos resistian, y el clima y los indios se mantenian a distancia, una carta
podia completar los mas de tres mil doscientos kilémetros de viaje velozmente
en ocho a diez dias, como sucedi6 con las noticias del discurso inaugural del
presidente Lincoln.

Tal vez le sorprendera saber que el Pony Express oper6 desde el 3 de abril de
1860 hasta el 18 de noviembre de 1861, apenas diecinueve meses. Cuando se
culminaron las obras de la linea de telégrafo entre ambas ciudades, el servicio a
caballo ya no era necesario.

Ser un jinete del Pony Express no era tarea facil. Se necesitaba cubrir entre 120 y
160 kilémetros por dia, cabalgando duro de dia y de noche, cambiando caballos



cada 15 o 25 kilometros. Se cargaba con poco mas que el correo, ademas de un
revolver y un cuchillo. Con el fin de viajar con poco peso, y para aumentar la
velocidad y la movilidad durante los ataques de los indios, estos hombres
cabalgaban en camisa siempre que podian, a veces incluso en medio del feroz
invierno.

¢Coémo reclutaria usted voluntarios para esta peligrosa tarea? Se dice que Bolivar
Roberts, el superintendente del extremo occidental del Express, coloco un
anuncio en un periodico de San Francisco en marzo de 1860: «Se buscan:
jovenes delgados y enjutos de hasta 18 afios. Deben ser jinetes expertos
dispuestos a correr riesgo de muerte a diario. Se prefieren huérfanos»[1].

Esa era informacion sincera acerca del servicio requerido; sin embargo, al Pony
Express nunca le faltaron jinetes.

Necesitamos ser asi de sinceros para decir la verdad acerca de la Disciplina del
servicio a Dios. Asi como el Pony Express, el servicio a Dios no es un trabajo
para los que estén ligeramente interesados. Es un servicio costoso. Dios le pide a
usted su vida. Requiere que el servicio a él sea una prioridad, no un pasatiempo.
No quiere siervos que le ofrezcan el tiempo que les sobra después de sus otros
compromisos. El servicio a Dios tampoco es una responsabilidad a corto plazo.
A diferencia del Pony Express, su reino no tiene fin y no le afectan los avances
tecnologicos del mundo.

La idea que tenemos del Pony Express probablemente se compara con la que
imaginaron los jovenes de 1860 que leyeron ese anuncio del periodico. Escenas
de entusiasmo, compafierismo y aventura llenaban su mente mientras marchaban
orgullosos hacia la oficina del Express para postular al trabajo. Sin embargo,
solamente unos pocos pudieron visualizar que ese entusiasmo seria solo un
punto ocasional en medio de una rutina de horas largas y duras en la soledad del
trabajo.

La Disciplina del servicio es asi. Si bien no existe un modo de vida mas
grandioso y noble espiritualmente que vivir de acuerdo al llamado de Cristo a
servir, la realidad diaria de esa vida a menudo se presenta como algo tan humilde
y ordinario como lavarle los pies a alguien. En The Cost of Discipleship (El
costo del discipulado), Dietrich Bonhoeffer declaré: «Cuando Cristo llama a
alguien, le pide que venga y muera»[2]. Dicho llamado a servir a Cristo trae a la
mente imagenes de los martires legendarios sin miedo a la persecucion, o de una



muerte triunfante tras una vida de plantar la bandera del evangelio entre los
pueblos no alcanzados. En cambio, pareciera que, en general, el llamado de
Cristo es a una muerte gradual, lavando pies en secreto. El servicio nos atrae
cuando contiene la promesa de una aventura audaz, pero huimos cuando
significa —como sucede mas a menudo— sentirse desterrado a servir a Cristo en
un rincon sombrio de un lugar aparentemente sin importancia. Servir a Jesus
caminando a su lado durante su ministerio de tres afios habria sido una aventura
gloriosa; servirle durante los tres afios previos como su aprendiz de carpinteria,
barriendo y afilando sierras, no habria despertado el mismo interés.

El ministerio del servicio puede ser algo publico como predicar o ensefiar, pero a
menudo sera algo aislado como el trabajo de guarderia. Puede ser tan visible
como cantar un solo, pero generalmente pasara desapercibido, como quien opera
el equipo de sonido para amplificar ese solo. El servicio puede ser tan apreciado
como un testimonio poderoso en un servicio de adoracion, pero usualmente no
recibe ni un agradecimiento, como le pasa a quien lava los platos después de un
evento social en la iglesia. Percibimos a casi todo servicio, incluso a aquel que
parece mas atractivo, como la punta de un iceberg. Solo el ojo de Dios ve su
enorme superficie oculta.

Fuera de las paredes de la iglesia, el servicio se demuestra cuidando a los nifios
de los vecinos, llevandoles comidas a las familias en transicién, haciendo tareas
para los que estan postrados, dando transporte a alguien que no tiene auto,
ayudando con el jardin o las tareas de la casa, alimentando mascotas o regando
las plantas de los que se van de vacaciones y —lo mas dificil de todo—
demostrando un corazon de siervo en el hogar. Generalmente, el servicio se ve
tan poco espectacular como las necesidades practicas que busca cubrir.

Es por eso que el servicio debe convertirse en una Disciplina Espiritual. La carne
conspira contra su naturaleza oculta y monotona. Dos de los pecados mas
mortales —la pereza y el orgullo— aborrecen el servicio. Velan nuestros ojos y
encadenan nuestras manos y pies para que no sirvamos como sabemos que
debemos, o incluso queremos, hacerlo. Si no nos disciplinamos para servir por el
bien de Cristo y su reino y para el proposito de la piedad, solamente
«serviremos» ocasionalmente, o cuando sea conveniente a nuestro horario o para
nuestros propositos. El resultado sera una cantidad y calidad de servicio que
lamentaremos cuando llegue el dia de rendir cuentas de nuestro servicio.

No todo acto de servicio sera o debera ser un servicio disciplinado. La mayoria



de las veces, nuestro servicio debera surgir simplemente de nuestro amor a Dios
y a los demas. Asi como nuestra adoracion y evangelizacion, también nuestro
servicio deberia fluir desde el interior, sin necesidad de disciplina alguna, como
resultado de la presencia y de la obra transformadora del Espiritu Santo. Sin
embargo, debido a que el Espiritu de Jesus en nosotros nos hace anhelar ser mas
como Jesus, y debido también a la constante tendencia de nuestro corazén hacia
el egoismo, debemos disciplinarnos para servir. Los que lo hacen descubren que
servir es uno de los medios mas seguros y practicos para crecer en la gracia.

Para que no creamos que servir es simplemente una opcion, grabemos esto en la
piedra angular de nuestra vida cristiana.

CADA CRISTIANO ESTA LLAMADO A SERVIR

Cuando Dios llama a sus escogidos a si mismo, no llama a ninguno a la
ociosidad. Cuando nacemos de nuevo y nuestros pecados son perdonados, la
sangre de Cristo limpia nuestra conciencia, segin Hebreos 9:14 (NVI): «a fin de
que sirvamos al Dios viviente». La Biblia de cada creyente lo exhorta: «servid al
SENOR con alegria» (Salmo 100:2, LBLA). La Palabra de Dios no tiene lugar
para el desempleo espiritual o la jubilacién espiritual o cualquier otra
descripcion de un cristiano profeso que no sirva a Dios.

Con seguridad, los motivos importan en el servicio que ofrecemos a Dios. La
Biblia menciona al menos seis motivos para servir.

Motivados por la obediencia

Moisés escribi6 en Deuteronomio 13:4 (NVI): «Solamente al SENOR tu Dios
debes seguir y rendir culto. Cumple sus mandamientos y obedécelo; sirvele y
permanece fiel a él». Todo en ese versiculo esta relacionado con la obediencia a
Dios. En medio de este grupo de mandamientos acerca de la obediencia,
encontramos el mandato de servirle a él. Debemos servir al Sefior porque



queremos obedecerle.

John Newton, el tratante de esclavos que se hizo pastor tras su conversion a
Cristo y escribié himnos tales como «Sublime gracia» ejemplifica el servicio
obediente de la siguiente manera:

Si dos angeles recibieran al mismo tiempo un encargo de parte de Dios, uno a
descender y gobernar el imperio mas grande de la tierra, y el otro a ir a barrer las
calles del pueblo mas humilde, a ellos no les importaria para nada el servicio que
les tocd, sea el puesto de soberano o el de barrendero, ya que la alegria de los
angeles yace solamente en la obediencia a la voluntad de Dios[3].

¢Puede imaginar a alguno de esos angeles negandose a servir? Es inconcebible.
Asimismo, ¢como puede cualquier cristiano profesante creer que es aceptable
sentarse en el banco espiritual de suplentes y mirar a los demas llevando a cabo
la obra del reino? Cualquier cristiano verdadero diria que quiere obedecer a
Dios. Pero desobedecemos a Dios cuando no le servimos activamente. Pecamos
cuando nos negamos a servir a Dios.

Motivados por la gratitud

El profeta Samuel exhortaba al pueblo de Dios al servicio por medio de estas
palabras: «Asegtirense de temer al SENOR vy de servirlo fielmente. Piensen en
todas las cosas maravillosas que él ha hecho por ustedes» (1 Samuel 12:24).
Cuando servir a Dios parece una carga, recordar «las cosas maravillosas que €l
ha hecho por ustedes» evapora el agobio.

¢Usted recuerda como es no conocer a Cristo, no tener a Dios ni esperanza?
¢Recuerda como se sentia ser culpable ante Dios y no tener perdon? ; Recuerda
el terror de saber que habia ofendido a Dios y que su ira ardia contra usted?
¢Recuerda el horror de saber que solo un paso lo separaba del infierno? Ahora,
srecuerda la experiencia de ver a Jesucristo con los ojos de la fe y de



comprender por primera vez quién es €l de verdad y qué ha hecho a través de su
vida, su muerte y su resurreccion? ;Recuerda el gozo de la primera vez que fue
consciente del perdon y de la liberacion del juicio y el infierno? ;Recuerda la
primera vez que tuvo la incomparable percepcion de la certeza del cielo y la vida
eterna? Cuando el fuego del servicio a Dios disminuya, considere las cosas
maravillosas que el Sefior ha hecho por usted.

Dios no ha hecho nada mas grande por nadie, ni podria hacer nada mayor por
usted, que lo que ha hecho al acercarlo hacia é] mismo. Imaginese si él pusiera
diez millones de ddlares en su cuenta bancaria cada mafiana por el resto de su
vida, pero no lo salvara. Imaginese que él le diera el cuerpo mas agraciado y la
cara mas hermosa que haya existido jamas, un cuerpo que no envejeciera en mil
afios, pero que al morir, lo dejara fuera del cielo y lo enviara a vivir la eternidad
en el infierno. ;Qué cosa le ha dado Dios a alguien que pueda compararse con la
salvacion que le dio a usted como creyente? ;No ve que Dios jamas podria hacer
algo por usted u obsequiarle algo mayor que el regalo de entregarse a si mismo?
Si no podemos ser siervos agradecidos de Aquel quien es todo y en quien
tenemos todo, ;qué nos hara agradecidos?

Motivados por la alegria

El mandamiento inspirado en el Salmo 100:2 es: «Servid al SENOR con alegria»
(LBLA). Dios espera que sus siervos le sirvan, no de mala gana, con solemnidad
o tristeza, sino con alegria.

En las cortes de los reyes antiguos, los sirvientes a menudo eran ejecutados por
el solo hecho de verse tristes durante el servicio al rey. En 2:2 del libro que lleva
su nombre, Nehemias se lamentaba a causa de las noticias que habia recibido de
que Jerusalén atin estaba en ruinas a pesar del regreso de muchos judios del
exilio babilénico. Un dia, mientras servia al rey Artajerjes, el rey le dijo: «;Por
qué te ves tan triste? No me parece que estés enfermo; debes estar
profundamente angustiado». Debido a lo que esas palabras podian significar para
su persona, Nehemias escribio: «Entonces quedé aterrado». Esto es porque no se
debe estar melancdlico o taciturno cuando se le sirve a un rey. No solo da la
impresion de que uno sirve a regafiadientes, sino que revela un descontento con



su modo de gobernar.

La persona que no puede servir al Sefior con alegria contradice con su corazén lo
que declara con sus labios. Puedo entender por qué una persona que sirve a Dios
solamente por obligacion no sirve con alegria. Puedo entender por qué la
persona que sirve a Dios en un intento de ganar la entrada al cielo no le sirve con
alegria. Sin embargo, el cristiano que reconoce de manera agradecida lo que
Dios ha hecho por él por toda la eternidad deberia ser capaz de servir a Dios
alegremente y con regocijo.

Un creyente no considera el servicio a Dios como una carga, sino como un
privilegio. Imagine que Dios le permitiera a usted elegir a cualquier persona en
el mundo para servirla y conocerla intimamente, pero no le permitiera servirlo a
él. Imagine que le permitiera servir en cualquier posicién politica o econémica
del mundo, pero le prohibiera servir en su reino. O imagine que €l le permitiera a
usted servirse a si mismo, haciendo lo que quisiera con su vida sin necesidades
ni preocupaciones, pero jamas pudiera conocer a Jesus. Incluso la mejor de estas
cosas se convierte en miserable esclavitud cuando la compara con el
inconmensurable privilegio de servir a Dios. Es por esto que el salmista podia
decir «Un solo dia en tus atrios, jes mejor que mil en cualquier otro lugar!
Prefiero ser un portero en la casa de mi Dios que vivir la buena vida en la casa
de los perversos» (Salmo 84:10).

¢Usted sirve en ese comité de la iglesia con alegria o con tristeza? ;Sirve a su
préjimo con agrado o de mala gana? ;Tienen sus hijos la impresion de que
realmente disfruta servir a Dios, o que simplemente lo tolera?

Motivados por el perdon, no la culpa

En la famosa vision de Dios que tuvo Isaias, observe su respuesta una vez que
Dios lo habia perdonado:

«Entonces uno de los serafines vol6 hacia mi con un carbén encendido que habia
tomado del altar con unas tenazas. Con €l tocé mis labios y dijo: «¢Ves? Este



carbon te ha tocado los labios. Ahora tu culpa ha sido quitada, y tus pecados
perdonados».

Después oi que el Sefior preguntaba: «;A quién enviaré como mensajero a este
pueblo? ;Quién ira por nosotros?».

—Aqui estoy yo —le dije—. Enviame a mi». (Isaias 6:6-8)

Como un perro con correa, Isaias se forcejeaba para servir a Dios de algin
modo, de cualquier modo. ¢Acaso era porque se sentia culpable? jNo! jSino
porque Dios le habia quitado toda su culpa!

El le6n del pulpito de Londres, C. H. Spurgeon, conmovido con algo de la
emocion de Isaias, dijo en un sermon el 8 de septiembre de 1867:

El heredero de los cielos sirve a su Sefior simplemente por gratitud; no tiene
salvacién que ganar, ni cielo que perder; [...] ahora bien, debido al amor hacia el
Dios que lo escogid, y quien pago un precio tan grande por su redencion, desea
rendirse enteramente al servicio a su Sefior. jQué miserable ha de ser la vida de
ustedes los que buscan la salvacién a través de las obras de la ley! [...] Piensan
que si perseveran oficiosamente en la obediencia, quiza puedan obtener la vida
eterna, pero jay! ninguno de ustedes se atreva a pretender que ya la han
conseguido. Se afanan y se afanan y se afanan, pero nunca consiguen aquello por
lo que se afanan, y nunca lo conseguiran, ya que «nadie llegara jamas a ser justo
ante Dios por hacer lo que la ley manda» [Romanos 3:20]. [...] El hijo de Dios
no obra por la vida, sino a partir de la vida; no se esfuerza para ser salvo, se
esfuerza porque es salvo[4].

El pueblo de Dios no lo sirve para ser perdonado, sino porque somos
perdonados. Cuando los creyentes sirven tnicamente porque se sienten
culpables, sirven con cadenas en sus corazones. No hay amor en esa clase de
servicio, solo trabajo duro. Nadie siente gozo en ese servicio, solamente
obligacion y esfuerzo mondtono. Los cristianos no deben actuar de mala gana
como si fueran prisioneros sentenciados a servir en el reino de Dios debido a la



culpa. Podemos servir de buen grado porque la muerte de Cristo nos liber6 de la
culpa.

Motivados por la humildad

Jests fue el Siervo perfecto. Reveld su grandeza en la humildad que adopt6 para
poder servir las necesidades mas basicas de sus doce amigos.

Después de lavarles los pies, se puso otra vez el manto, se sent0 y pregunto:
«;Entienden lo que acabo de hacer? Ustedes me llaman “Maestro” y “Sefior” y
tienen razon, porque es lo que soy. Y, dado que yo, su Sefior y Maestro, les he
lavado los pies, ustedes deben lavarse los pies unos a otros. Les di mi ejemplo
para que lo sigan. Hagan lo mismo que yo he hecho con ustedes. Les digo la
verdad, los esclavos no son superiores a su amo ni el mensajero es mas
importante que quien envia el mensaje». (Juan 13:12-16)

Con sorprendente humildad, Jesus, su Sefior y Maestro, lavé los pies de sus
discipulos como ejemplo de cémo sus seguidores debian servir con humildad.

En este mundo, los cristianos siempre viviran con una afinidad por el pecado (la
Biblia la llama «la carne») que dice: «Si debo servir, quiero recibir algo a
cambio. Si logro ser recompensado, o ganar una reputacion de humildad, o si de
alguna manera pudiera convertirlo en algo para mi provecho, entonces daré una
impresion de humildad y serviré». Pero esto no es servir como Cristo. Esto es
hipocresia. Los «siervos» hipdcritas no serviran sin reconocimiento, sin «algun
retorno de su inversion» de tiempo. Puede que deseen el reconocimiento en
forma de aplauso, agradecimiento publico, apreciacion por medio de las redes
sociales, resultados asegurados, honor por su ejemplo, o, lo mas sutil de todo,
desarrollar una reputacion de santo, sacrificado y excepcionalmente espiritual.
Los hipdcritas hacen esto porque no tienen ningtn interés por la clase de servicio
que solamente Dios puede ver y recompensar. Por lo cual, de ser necesario,
idearan maneras astutas pero religiosamente aceptables y falsamente humildes



para asegurarse algun tipo de reconocimiento humano. Si esto falla, intentaran
negociar alguna clase de reciprocidad por su servicio. Con el poder del Espiritu
Santo, debemos rechazar este servicio hipdcrita y santurrén por ser una
motivacion pecaminosa, y servir en humildad considerando a «los demas como
mejores» que nosotros (Filipenses 2:3).

¢Puede usted servir a su jefe y a los demas en su trabajo, ayudandolos a alcanzar
el éxito, y ser feliz incluso cuando ellos reciban ascensos y usted sea pasado por
alto? ;Puede esforzarse por hacer que otros se vean bien sin acumular envidia en
su corazén? ;Puede atender las necesidades de aquellos a quienes Dios exalta y a
quienes los hombres honran cuando usted mismo parece haber sido abandonado?
;Puede orar para que el ministerio de otros prospere aunque eso signifique que el
suyo quede en segundo plano? Si Dios lo coloca alli, ;podra usted, como lo hizo
su Maestro, servir durante afios en su propio equivalente de un oscuro taller de
carpinteria de pueblo si es alli donde Dios quiere que usted crezca en la piedad y
profundice su sabiduria acerca de él?

En la Disciplina del servicio, Dios no solo busca un trabajo bien hecho, ya que
incluso el mundo sirve bien cuando existe una ganancia de por medio. El nos
llama a servir con humildad, porque eso nos lleva a ser semejantes a Cristo.

Motivados por amor

El meollo del servicio, segin Galatas 5:13, debe ser el amor: «Pues ustedes, mis
hermanos, han sido llamados a vivir en libertad; pero no usen esa libertad para
satisfacer los deseos de la naturaleza pecaminosa. Al contrario, usen la libertad
para servirse unos a otros por amor».

Ningtin combustible para el servicio dura mas y provee mas energia que el amor.
Hago algunas cosas en el servicio a Dios que no haria por dinero, pero estoy
dispuesto a hacerlas por amor a Dios y a los demas. Lei acerca de un misionero
en Africa a quien le preguntaron si realmente le gustaba lo que estaba haciendo.
Su respuesta fue impactante. «¢Si me gusta este trabajo? —dijo—. No. A mi
esposa y a mi no nos gusta el polvo. Ambos tenemos sensibilidades
razonablemente refinadas. No nos gusta arrastrarnos para entrar en chozas
repugnantes a través de desechos de cabra. [...] Pero ;acaso el hombre no debe



hacer nada por Dios que no le guste hacer? Que Dios se apiade de €l si es asi.
Que me guste o no, no tiene nada que ver. Tenemos ordenes de “ir”, y vamos. El
amor nos obliga».

Cuando el amor de Cristo controla u obliga a las personas, ellas «ya no [viven]
para si, sino para aquel que murid y resucit6 por ellos» (2 Corintios 5:15,
RVR60). Sirven a Dios y a los demas motivadas por el amor a Dios y a los
demas. Jests dijo en Marcos 12:28-31 que el mandamiento mas importante es
amar a Dios con todo lo que usted es, y el siguiente en importancia es amar a su
préjimo como a usted mismo. A la luz de estas palabras, seguramente cuanto
mas amemos a Dios, mas viviremos por €l y mas lo serviremos, y cuanto mas
amemos a los demas, mas los serviremos a ellos también.

CADA CRISTTIANO TIENE UN DON PARA SERVIR

Los dones espirituales

Al momento de la salvacion, cuando el Espiritu Santo viene a vivir dentro de
alguien, trae consigo un don. Leemos en 1 Corintios 12:4-11 acerca de distintas
variedades de dones, y que el Espiritu Santo determina, por medio de su
soberana voluntad, qué don recibe cada creyente: «Ahora bien, hay diversidad de
dones, pero el Espiritu es el mismo. [...] Todas estas cosas las hace uno y el
mismo Espiritu, repartiendo a cada uno en particular como €l quiere» (RVR60).
De igual importancia, 1 Pedro 4:10 garantiza que cada cristiano recibe un don
especial, un don con el proposito de ser utilizado en el servicio: «Dios, de su
gran variedad de dones espirituales, les ha dado un don a cada uno de ustedes.
Usenlos bien para servirse los unos a los otros».

Puede que usted ya sepa que el tema de los dones espirituales desata continua
controversia en muchas areas de la iglesia. Los principales pasajes acerca del
tema son Romanos 12:4-8; 1 Corintios 12:5-11, 27-31; 1 Corintios 14; Efesios
4:7-13; y 1 Pedro 4:11. Lo animo a que lea cada uno en oracion. Mas alla de su
teologia acerca de los dones espirituales, los dos puntos mas importantes sobre



ellos siguen siendo los que se dan en 1 Pedro 4:10: (1) si usted es cristiano,
definitivamente tiene al menos un don espiritual, y (2) Dios le dio ese don con el
proposito de que lo utilice para servir en su reino.

Quiza usted ha oido muy poco acerca de los dones espirituales, o por algin
motivo nunca identificé su don espiritual. No se preocupe. Muchos cristianos
sirven a Dios de manera fiel y fructifera durante toda su vida sin determinar su
don especifico. No estoy sugiriendo que usted no intente descubrir su don, sino
que usted no esta relegado a la banca de suplentes en el reino de Dios hasta que
pueda definir su don. Estudie el material biblico acerca de los dones espirituales
y escoja cuidadosamente algunos de los mejores libros del torrente de tomos que
existen sobre el tema. Pero desde ya, no tema de servir; usted podra servir de
manera eficaz aun sin saber cudl es su don. J. I. Packer nos recuerda que «los
dones mas significativos en la vida de la iglesia en todas las épocas son
capacidades naturales normales, santificadas»[5].

Mantenga el equilibrio. Dios le ha dado un don espiritual y no es lo mismo que
una capacidad natural. Ese talento natural, justamente santificado para el uso de
Dios, a menudo apunta hacia la identidad de su don espiritual. Pero usted deberia
descubrir ese don especial que Dios le ha dado mientras sirve tan diligentemente
como le sea posible sin esa informacion definida. De hecho, ademas del estudio
de las Escrituras, la mejor manera de descubrir y confirmar cual es su don
espiritual es a través del servicio. Si tiene una inclinacion a ensefiar, puede que
nunca sepa si su don es ensefiar hasta que acepte una clase y lo intente. Usted
podria descubrir por medio del ministerio hacia las personas que sufren que su
don es la misericordia. Por otro lado, a través de la participacion en un ministerio
especifico usted podra confirmar cual no es su don. Hace unos afios, pensaba que
tenia cierto don, hasta que, a través del servicio, me fue dolorosamente evidente
que poseia un don completamente diferente.

Lo animo a disciplinarse a servir en un ministerio de manera habitual y continua
en su iglesia local. Usted no necesita servir en una posicion reconocida o electa.
Encuentre la manera de vencer la tentacion de servir solo cuando es conveniente
o emocionante. Eso no es servicio disciplinado. Quienes tienen corazén y ojos de
siervo se sentiran obligados por amor a servir de maneras y en momentos por
fuera de las expectativas de su ministerio «oficial» en la iglesia, pero al hacerlo
no desatenderan el ministerio continuo del cuerpo local de Cristo.

Usted puede sentirse pasado por alto, o limitado por un horario inusual, o puede



que esté fisicamente incapacitado, pero aun asi, usted puede descubrir formas de
servir. A menudo, las personas con horarios inusuales o limitaciones fisicas son
poderosos intercesores en un ministerio de oracion. A pesar de sus restricciones,
aquellos con corazones para servir siempre encontraran formas de servir.

En nuestra iglesia tenemos una azafata que trabaja en rutas al extranjero. Cuando
ella trabaja, se va por varios dias. No tiene un horario normal de lunes a viernes.
Ella siempre habia sido quien escribia cartas de animo y regalaba libros a modo
de ministerio; sin embargo, cuando se unio a nuestra congregacion, buscé una
forma disciplinada de servir junto con otros creyentes en lugar de hacerlo
individualmente. Pero ¢como lograrlo con su horario? Muy pronto, fue evidente
que su don espiritual es el servicio, esto es, cubrir necesidades practicas.
También se destaca en la hospitalidad. Ahora pertenece a un equipo ministerial
en nuestra iglesia que se especializa en la hospitalidad. Debido a que es un
ministerio grupal, la tarea no exige que ella esté presente cada vez que sirven.
Cuando ella esta en casa, contribuye su parte.

Dios da dones espirituales para usar en el servicio. Si el uso del don que usted
posee no fuera parte de su plan, ya no habria propésito para su vida. ¢ Por qué
nos permitiria Dios vivir sin ninguna utilidad hacia €éI? En su sabiduria y
prevision, brinda a cada creyente dones para servir, y mantiene a cada creyente
con vida por tanto tiempo como quiere para que €l o ella lo sirva.

El punto de este capitulo, sin embargo, es un llamado al servicio disciplinado,
con el objetivo de llegar a ser mas semejantes a Jesus. Algunos dones
espirituales se inclinan hacia ministerios realizados fuera del centro de atencion
y, a menudo, son inadvertidos por las masas. No obstante, al igual que Jesus, sin
importar cuanto reconocimiento publico ganemos en el ministerio, Dios nos
llama también a épocas de servicio en las penumbras. Sean cuales sean sus dones
o talentos, determine utilizarlos para Cristo y su reino. «Algunos tienen el don de
ayudar, y estas acciones [de servicio] se presentan mas naturalmente —escribe
Jerry White—. Para la mayoria de los cristianos, el servicio requiere un esfuerzo
consciente»[6]. Para ponerlo de otro modo: «El servicio requiere disciplina».

El servicio es generalmente ardua labor



Algunos ensefian que una vez que uno descubre y utiliza su don espiritual,
entonces el servicio se convierte en un gozo sin esfuerzo. Eso no es cristianismo
del Nuevo Testamento. El apostol Pablo escribié en Efesios 4:12 acerca de
«preparar al pueblo de Dios para que lleve a cabo la obra de Dios» (énfasis
afiadido). A veces servir a Dios y a otros es simplemente ardua labor.

Las Escrituras describen a los cristianos no solamente como hijos de Dios, sino
también como siervos de Dios. Recuerde como comenzaba Pablo sus cartas
tipicamente, refiriéndose a si mismo como un siervo de Dios, como vemos en
Romanos 1:1. Cada cristiano es un siervo de Dios, y los siervos trabajan.

Pablo describi6 su servicio a Dios con estas palabras en Colosenses 1:29: «Es
por eso que trabajo y lucho con tanto empefio, apoyado en el gran poder de
Cristo que actia dentro de mi». La palabra trabajo en este pasaje significa
«trabajar al punto de agotamiento», mientras que de la palabra griega que aqui se
traduce como «lucho» surge nuestra actual palabra agonizar. Por lo cual, para
Pablo servir a Dios era «agonizar al punto del agotamiento». Esto no significa
que su ministerio fuera un trabajo pesado y miserable; de hecho, el motivo por el
que Pablo trabajaba tan duro era porque lo tinico que él amaba mas que servir a
Dios era a Dios mismo. Dios nos provee con el deseo y el poder para servirle,
luego luchamos en el servicio «segun la potencia de él, la cual actia
poderosamente» (RVR60) en nosotros. El verdadero ministerio jamas esta
impulsado por el poder de la carne. No me malinterprete: a menudo, el resultado
del poder de Dios actuando poderosamente en nosotros se siente como «trabajo
al punto de agotamiento».

Esto significa que cuando usted sirve al Sefior en una iglesia local o en cualquier
tipo de ministerio, con frecuencia sera dificil. Asi como fue con Pablo, a veces
su servicio sera agonizante y agotador. Requerira de su tiempo. A menudo, sera
mas estresante o menos agradable que otras formas en las que podria invertir su
vida. Y mas alla de las demas razones, servir a Dios es ardua labor porque
significa servir a las personas. A pesar de todo esto, recuerde: el servicio que no
cuesta nada no logra nada.

A pesar de que servir a Dios puede ser trabajo agonizante y agotador, es también
la clase de trabajo mas satisfactoria y gratificante. En Juan 4, leemos que Jesus
habia estado hablando con la mujer de Samaria. Habia caminado todo el dia.
Estaba cansado y tenia hambre y sed. Y todo porque habia estado sirviendo a su
Padre. Mientras descansaba junto al pozo afuera de Sicar, llegé esta mujer



samaritana. Conversaron, y su vida cambio para siempre. Mientras ella regresaba
a Sicar a contar a los demas acerca de Jesus, los discipulos volvieron de comprar
alimentos. Cuando le ofrecieron a Jesus un poco, €l les dijo, «Mi alimento
consiste en hacer la voluntad de Dios, quien me envid, y en terminar su obra»
(Juan 4:34, énfasis afiadido).

Para Jesus, el esfuerzo de servir a Dios era tan gratificante que lo llamaba su
alimento. El servicio a Dios lo agotaba fisicamente a tal punto que podia dormir
profundamente en una barca mientras furiosas olas se estrellaban contra su
cubierta. Una vez, significo pasar cuarenta dias sin comer. Para Jesus, el servicio
representaba muchas noches de dormir en el suelo a la intemperie. Significaba
levantarse antes del alba para poder tener un tiempo a solas. En medio del
agotamiento, el hambre, la sed, el dolor y las molestias, Jesus decia que la labor
de servicio a Dios era tan gratificante que era como alimento. El servicio lo
nutria; lo fortalecia; lo satisfacia; y €l lo devoraba. El servicio a Dios es un
trabajo, pero no existe otro trabajo tan gratificante.

El servicio disciplinado es también la clase de trabajo mas perdurable. A
diferencia de algunas de las cosas que hacemos, el servicio a Dios nunca termina
siendo algo sin valor. E]l mismo Pablo que agonizaba al punto de agotamiento al
servir a Dios nos recordé: «Por lo tanto, mis amados hermanos, permanezcan
fuertes y constantes. Trabajen siempre para el Sefior con entusiasmo, porque
ustedes saben que nada de lo que hacen para el Sefior es inttil» (1 Corintios
15:58).

Usted no necesita servir a Dios durante mucho tiempo antes de sentirse tentado a
pensar que en realidad su labor es en vano. Llegan pensamientos que dicen que
su servicio es una pérdida de tiempo. Ve pocos resultados, o quiza ninguno. Sin
embargo, Dios promete que mas alla de lo que usted piense o vea, su esfuerzo
para €l nunca es en vano. Esto no significa que usted no sienta a menudo como si
sus esfuerzos no dieran resultado alguno, ni tampoco significa que algun dia
usted disfrutara de todo el fruto que usted habia esperado y por el cual habia
orado. La promesa del Sefior significa que aunque usted no vea la evidencia, su
servicio a Dios nunca es en vano.

Dios ve y conoce todo el servicio que usted le rinde, y nunca lo olvidara. El lo
recompensara en el cielo por ese servicio porque él es un Dios fiel y justo. Me
encanta Hebreos 6:10: «Dios no es injusto como para olvidarse de las obras y del
amor que, para su gloria, ustedes han mostrado sirviendo a los santos, como lo



siguen haciendo» (NVI).

El servicio disciplinado a Dios es trabajo —a veces una labor dura y costosa—,
pero perdurara por toda la eternidad.

MAS APLICACION

La adoracion fortalece el servicio; servir expresa adoracion. La piedad
requiere un equilibrio disciplinado entre ambas. Quienes puedan mantener el
servicio sin una habitual adoracion privada y congregacional estdn sirviendo
en la carne. Mas alld de la duracion del servicio o la buena opinién que
tengan los demds acerca de su servicio, no se esfuerzan por medio del poder de
Dios, como lo hizo Pablo, sino con el propio.

En la adoracion, nuestra experiencia con Dios y su verdad renueva nuestros
motivos y nuestros deseos de servir. Isaias no dijo, «Aqui estoy. jEnviame a mi!»
(6:8, NVI) hasta después de su vision de Dios. Ese es el orden correcto:
adoracion y luego servicio impulsado por la adoracion. En palabras de

A. W. Tozer: «La comunion con Dios lleva directo a la obediencia y a las buenas
obras. Ese es el orden divino, y jamas puede revertirse»[7]. No podemos resistir
por mucho tiempo las exigencias del servicio sin recibir el poder para lograrlo
por medio de la adoracion.

Al mismo tiempo, una medida de la autenticidad de la adoracion (nuevamente,
tanto personal como interpersonal) es si da como resultado un deseo de servir.
Isaias (citado anteriormente) es el clasico ejemplo de esto también. Nuevamente,
Tozer lo dice mejor: «Nadie puede adorar a Dios en espiritu y en verdad por
mucho tiempo sin que la obligacion al servicio santo se vuelva demasiado fuerte
para resistir»[8].

Por lo tanto, debemos sostener que la biisqueda de la piedad requiere que nos
disciplinemos tanto para la adoracion como para el servicio. Dedicarse a una sin
la otra es no experimentar ninguna de las dos.

Usted tiene la obligacion de servir y un don para servir, pero ¢estd usted



dispuesto a servir? Los israelitas sabian sin duda alguna que Dios esperaba
que ellos le sirvieran, pero una vez Josué los miré a los ojos y los desafio a
estar dispuestos a servir: «Pero si a ustedes les parece mal servir al SENOR,
elijan ustedes mismos a quiénes van a servir. [...] Por mi parte, mi familia y yo
serviremos al SENOR» (Josué 24:15, NVI).

Cuando pienso en una disponibilidad fiel para servir, recuerdo a aquel
hombrecito callado de la iglesia donde yo era parte del personal. Cada domingo,
su llegada era inadvertida, ya que llegaba mucho antes que los demas. Sin
embargo, dejaba su viejo auto en una esquina alejada del estacionamiento para
dejarle los mejores lugares al resto. Abria todas las puertas del edificio, tomaba
los boletines, y luego esperaba afuera. Cuando alguien llegaba, €l lo recibia con
un boletin y una amplia sonrisa. Pero no podia hablar. Se avergonzaba cada vez
que algun recién llegado le hacia una pregunta. Algo le habia sucedido a su voz
mucho tiempo antes. Cuando lo conoci, él tenia unos sesenta afios y vivia solo.
Cuando tenia problemas con su auto, lo cual era frecuente, no le contaba a nadie
y caminaba casi dos kilémetros hasta la iglesia. A causa de su vulnerabilidad, le
robaron y lo golpearon varias veces, al menos dos durante los tres afios que yo
estuve en esa iglesia. Algunos miembros de la iglesia me contaron que
sospechaban que habia perdido su voz como consecuencia de haber sido
golpeado muchos afios antes. Una artritis extensa encorvaba sus hombros,
impidiéndole doblar el cuello, lo cual convertia el abrir puertas y entregar
boletines en un trabajo pesado. Cada detalle de su vida sumaba a la condicién de
ser poco conocido y permanecer en segundo plano, incluso su nombre, Jimmy
Small: «pequefio» en inglés. No obstante, a pesar de sus desventajas,
complicaciones, discapacidades y miles de potenciales excusas, €l servia a Dios
con gusto. Le servia de una manera disciplinada, lo cual, a la vista de Dios, no
era ni poca cosa ni en vano.

El evangelio de Cristo crea siervos que se parecen a Cristo. El Sefior Jests
siempre fue el siervo, el siervo de todos, el siervo de siervos, el Siervo. El dijo,
«yo estoy entre ustedes como uno que sirve» (Lucas 22:27). Jesus es nuestro
mayor ejemplo de servidumbre. Pero él no vino a la tierra, no vivio y murio,
simplemente para hacernos mds dispuestos a servir, ya que necesitabamos
mucho mas que eso. Debido a nuestro pecado, necesitdbamos ser reconciliados
con Dios, y nadie se vuelve a si mismo aceptable ante Dios intentado imitar el
ejemplo de servicio de Jests. Nadie puede servir tanto o tan bien que él o ella
se vuelva lo suficientemente justificado delante de Dios. Debemos comprender
y creer el evangelio de Dios para estar justificados con Dios.



El evangelio de Jesucristo convierte a quienes pecan contra Dios en siervos de
Dios. El Espiritu Santo obra a través del evangelio para transformar a aquellos
que sirven a sus idolos (tales como las riquezas, una carrera, los deportes, el
sexo, la casa, la finca, la educacion, los pasatiempos, las drogas, la politica,
etcétera) en siervos de Dios, tal como lo hizo en la época del apostol Pablo
cuando el misionero le escribi6 a unos cristianos relativamente nuevos: «ustedes
[...] se apartaron de los idolos para servir al Dios vivo y verdadero»

(1 Tesalonicenses 1:9). Quienes creen en el evangelio de Jesus reciben corazones
de siervos parecidos al de Cristo. Por lo cual una de las indicaciones mas claras
de que las personas verdaderamente han comprendido el evangelio de Jests es
que un deseo nuevo de servir, de parecerse a Cristo, comienza a superar el deseo
egoista de ser servido. Ellos comienzan a buscar maneras de hacer algo para
Cristo y su iglesia, especialmente maneras que serviran al evangelio. El
evangelio en el que usted creyo, ¢le ha dado un corazon de siervo? ;Esta su
servicio arraigado en el evangelio?

Aun asi, lo cierto es que si las personas transformadas por el evangelio y con un
corazoén para el servicio pretenden parecerse mas a Cristo, deberan disciplinarse
a servir como Jesus sirvio. ¢L.o hara usted?

SE NECESITAN: Voluntarios talentosos para servicio dificil en la expresion
local del reino de Dios. La motivacion para servir debe ser la obediencia a Dios,
la gratitud, la alegria, el perdon, la humildad y el amor. El servicio rara vez sera
glorioso. A veces, la tentacion de renunciar al lugar de servicio sera muy fuerte.
Los voluntarios deben ser fieles a pesar de las largas horas, los resultados
escasos 0 no visibles y, posiblemente, la total falta de reconocimiento, excepto
de parte de Dios para toda la eternidad.



CAPITULO 8

LA MAYORDOMIA... PARA LA PIEDAD

¢ Cudntas veces oimos acerca de la disciplina de la vida cristiana hoy en dia?
¢ Qué tan a menudo hablamos de ella? ;Con qué frecuencia se encuentra en
verdad en el centro de nuestra vida evangélica? Hubo un tiempo en la iglesia
cristiana cuando esta se encontraba en el centro mismo, y creo profundamente
que es debido al abandono de esta disciplina que la iglesia estd en su posicion
actual. Ciertamente, no veo esperanza alguna de un verdadero avivamiento y
despertar hasta que no regresemos a ella.

D. MARTYN LLOYD-JONES

Considere por un momento: ;Qué acontecimientos produjeron el mayor estrés en
su vida hoy? ;Y en esta tltima semana? ¢ Acaso no incluyeron cierto sentimiento
de estar sobrecargado de responsabilidades en el hogar, el trabajo, el estudio, la
iglesia o todas juntas al mismo tiempo? ;Qué me dice del estrés relacionado con
pagar las cuentas? ;O llegar tarde a una cita? ; Haber descansado muy poco?
¢Hacer malabares con sus finanzas? ; Esperar en un embotellamiento en la
autopista o carretera? ; Tener gastos médicos o de reparacion del auto
inesperados? ; Andar con poco efectivo antes del dia de pago?

Cada uno de estos productores de ansiedad, asi como muchas otras cuestiones
diarias, se relaciona con el tiempo o el dinero. El reloj y la moneda son factores
sustanciales en tantas areas de la vida, que debemos considerar su papel en toda
discusiéon importante acerca de la vida piadosa.



EL USO DISCIPLINADO DEL TIEMPO

La piedad es el resultado de una vida espiritual disciplinada biblicamente. Pero
en el centro de la vida espiritual disciplinada esta el uso disciplinado del tiempo.

Para ser como Jesus, debemos ver el uso de nuestro tiempo como una Disciplina
Espiritual. Al haber ordenado sus momentos y sus tiempos de manera tan
perfecta, al final de su vida terrenal, Jesus pudo orar al Padre: «Yo te di la gloria
aqui en la tierra, al terminar la obra que me encargaste» (Juan 17:4). Asi como lo
hizo con Jests, Dios nos da el don del tiempo, asi como la obra para hacer
durante ese tiempo. Cuanto mas lleguemos a parecernos a Jesus, mas
entenderemos por qué es tan importante el uso disciplinado del tiempo que Dios
nos da. He aqui diez razones biblicas (muchas de las cuales me resultaron claras
al leer el sermon de Jonathan Edwards acerca de «El valor precioso del tiempo y
la importancia de redimirlo»[1]) para aprovechar sabiamente el tiempo.

Aprovechen el tiempo sabiamente «porque los dias son malos»

Aprovechar el tiempo sabiamente «porque los dias son malos» es una curiosa
frase en medio del lenguaje inspirado del apostol Pablo en Efesios 5:15-16: «Asi
que tengan cuidado de su manera de vivir. No vivan como necios sino como
sabios, aprovechando al maximo cada momento oportuno, porque los dias son
malos» (NVTI). Pablo pudo haber exhortado a los cristianos en Efeso a sacar el
maximo provecho de su tiempo porque €l y/o los efesios estaban sufriendo
persecucion y oposicion (como vemos en Hechos 19:23-20:1). De todos modos,
nosotros también debemos aprovechar cada momento de manera sabia «porque
los dias son malos» aun hoy.

Hasta sin la clase de persecucién u oposicion a la que los cristianos de la época
de Pablo estaban acostumbrados, el mundo en el que vivimos nos hace dificil
aprovechar el tiempo sabiamente, especialmente para los propdsitos de la
espiritualidad biblica y la piedad. De hecho, nuestros dias son dias de un mal
activo. Los grandes ladrones del tiempo sirven como subalternos del mundo, de



la carne y del diablo. Varian de forma, desde las preocupaciones sofisticadas y
aceptadas socialmente hasta las conversaciones superficiales e inttiles, o los
pensamientos descontrolados. El curso natural de nuestras mentes, nuestros
cuerpos, nuestro mundo y nuestros dias nos lleva hacia el mal, no a la semejanza
a Ciristo.

Los pensamientos deben ser disciplinados; de otro modo, como el agua, tienden
a fluir corriente abajo o a quedar estancados. Es por esto que en Colosenses 3:2
se nos exhorta: «Piensen en las cosas del cielo». Sin esta decision consciente,
activa y disciplinada acerca de la direccion de nuestros pensamientos, estos
seran improductivos en el mejor de los casos, y nefastos en el peor de ellos.
Nuestros cuerpos se inclinan hacia la facilidad, el placer, la glotoneria y la
pereza. A no ser que practiquemos el autocontrol, nuestros cuerpos tenderdn a
servir al mal antes que a Dios. Debemos disciplinarnos cuidadosamente en
nuestra manera de «caminar» en este mundo o, si no, nos conformaremos mds a
sus modos que a los modos de Cristo. Finalmente, nuestros dias son dias de mal
activo porque muchas tentaciones y fuerzas del mal estan extremadamente
activas en nuestros dias. El uso del tiempo es importante porque el tiempo es la
materia de la que los dias estan hechos. Si no disciplinamos nuestro uso del
tiempo para el proposito de la piedad en estos dias malos, estos dias malos nos
impediran llegar a ser piadosos.

El uso sabio del tiempo es la preparacion para la eternidad

Se le ha dado el tiempo para prepararse para la eternidad. Puede comprender esa
declaracion en una de dos maneras. Una significa que en el tiempo (es decir, en
esta vida) usted debe prepararse para la eternidad, ya que no tendra una segunda
oportunidad una vez que cruce el umbral atemporal de la eternidad.

Hace poco, tuve un suefio inolvidable que me recordd sobriamente esta realidad.
(Considero que el suefio no tiene gran valor profético; solamente lo menciono
porque ilustra mi punto). Junto con otros cristianos, me encontraba en un lugar
de persecucién. Después de un juicio falso, fuimos escoltados hasta una
habitacion donde quienes nos perseguian comenzaron a ejecutar a cada creyente
por medio de una inyeccion letal. Mientras esperaba mi turno, me invadio la



consciencia de que en unos momentos entraria a la eternidad, y toda mi
preparacion para ese acontecimiento ya se habia completado. Cai de rodillas y
comencé la tltima oracién de mi vida, encomendando mi espiritu al Sefior
Jesucristo. En este punto del suefio, me desperté sobresaltado, sintiendo la
adrenalina de un hombre a segundos de ser ejecutado. Mi primer pensamiento
consciente después de notar que era solo un suefio fue que eso algtn dia no seria
un suefio. Sin importar cuando o cémo suceda la muerte, hay un dia especifico
en el calendario en el que toda mi preparacion para la eternidad efectivamente
estara completa. Y dado que ese dia podria ser cualquier dia, debo aprovechar mi
tiempo sabiamente, ya que es todo el tiempo del que dispongo para prepararme
para el lugar donde viviré por siempre después de la tumba.

¢Se da cuenta de que experimentar gozo infinito o agonia eterna depende de lo
que suceda en momentos de su vida como este? Entonces, ;qué es mas valioso
que el tiempo? Asi como un timoén relativamente pequefio determina la direccion
de un gran transatlantico, eso que hacemos en el corto periodo de tiempo influye
en toda la eternidad.

Esto nos lleva al otro significado de la declaracion «Se le ha dado el tiempo para
prepararse para la eternidad», es decir, usted debe prepararse para la eternidad a
tiempo, antes de que sea demasiado tarde. La tipica alerta biblica es esta: «Les
digo que este es el momento propicio de Dios; jhoy es el dia de salvacion!»

(2 Corintios 6:2, NVI). Ahora mismo es el momento correcto para prepararse
para el lugar donde usted pasara la eternidad. Si esto le presenta un asunto
incierto o irresoluto, tome el tiempo para resolverlo ahora mismo. Usted no tiene
garantia alguna de mas tiempo que no sea este mismo instante para prepararse
para la eternidad. No se demore en responderle a Aquel que lo cred y le regala
este tiempo.

Preparese para la eternidad acercandose con fe al eterno Hijo de Dios, Jesucristo.
Venga a €l a tiempo, y €l lo acercara a si mismo por la eternidad.

El tiempo es corto

Cuanto mas escaso es algo, mas valioso es. El oro y los diamantes no tendrian
valor alguno si uno pudiera recogerlos como a las piedritas a un lado del camino.



Asimismo, el tiempo no seria tan valioso si las personas nunca murieran. Sin
embargo, dado que estamos a tan solo un aliento de la eternidad, el modo en que
utilizamos nuestro tiempo tiene importancia eterna.

Aunque tal vez nos queden décadas de vida, la verdad es que «La vida de
ustedes es como la neblina del amanecer: aparece un rato y luego se esfuma»
(Santiago 4:14). Hasta la vida mas larga es breve comparada con la eternidad.
Sin importar cuanto tiempo haya pasado, usted probablemente puede recordar
acontecimientos felices o tragicos de su infancia o adolescencia como si
hubieran sucedido ayer. La razon por la que puede hacerlo no es solo por su
buena memoria, sino también porque verdaderamente no fue hace tanto tiempo.
Cuando considera que toda una década es solamente 120 meses, una gran
porcién de vida de repente se vuelve algo muy breve. Asi que, sin importar
cuanto tiempo le quede para llegar a la semejanza a Cristo, realmente no tiene
mucho tiempo. Uselo bien.

El tiempo corre

El tiempo no solo es corto, sino que lo que resta es efimero. El tiempo no es
como hielo en una bolsa en el congelador, del que se puede utilizar un poco
cuando se necesita y guardar el resto para después. En cambio, el tiempo se
parece mucho a los granos en un reloj de arena: lo que queda se escapa
constantemente. El apdstol Juan lo dijo sin rodeos: «Este mundo se acaba junto
con todo lo que la gente tanto desea» (1 Juan 2:17). Junto con el mundo que se
acaba, se acaba nuestro tiempo en él.

Se habla acerca de ahorrar tiempo, ganar tiempo, compensar tiempo, etcétera,
pero eso es pura ilusién, ya que el tiempo siempre corre. Debemos aprovechar
nuestro tiempo sabiamente, pero incluso el mejor provecho del tiempo no puede
sumarle paginas al calendario.

De nifio, el tiempo parecia pasar lentamente. Hoy en dia, me encuentro diciendo
lo que mis padres siempre decian: «jNo puedo creer que otro afio ha terminado!
¢Qué se ha hecho el tiempo?». Cuanto mayor me hago, mas siento como si
estuviera remando en el Niagara: cuanto mas cerca estoy del final, mas rapido se
acerca. Si no me disciplino en cuanto al provecho del tiempo para la piedad



ahora, no sera mas facil después.

El tiempo restante es incierto

El tiempo no solamente es breve y corre, sino que no sabemos siquiera qué tan
corto es ni cuanto falta hasta que se termine del todo. Es por eso que la sabiduria
de Proverbios 27:1 aconseja: «No te jactes del mafiana, ya que no sabes lo que el
dia traera». Miles de personas han pasado a la eternidad el dia de hoy,
incluyendo a muchos mucho mas jovenes que usted, quienes hace apenas unas
horas no tenian idea de que hoy seria su ultimo dia. Si lo hubieran sabido, su uso
del tiempo se habria vuelto mucho mas importante para ellos.

Sin importar cuando lea esto, probablemente pueda recordar la muerte reciente
de algun atleta universitario o profesional, o un famoso cantante o estrella de
cine. Seguramente todavia puede sentir la conmocion de la muerte inesperada de
un nifio o adolescente conocido. Estas muertes nos recuerdan que ni la juventud
ni la fortaleza, ni la fama ni la estatura obligan a Dios a darnos una sola hora
mas. Sin importar cuanto queramos o0 esperemaos Vivir, nuestros tiempos estan en
sus manos (vea el Salmo 31:15).

Obviamente, debemos hacer algunos planes como si nos quedaran muchos afios
mas. Pero una aceptacion apropiada de la realidad nos llama a usar nuestro
tiempo para la piedad como si fuera incierto que estaremos vivos mafiana, ya que
esta es una muy cierta incertidumbre.

El tiempo perdido no se puede recuperar

Muchas cosas pueden perderse y luego recuperarse. Muchos hombres se han
declarado en quiebra, solo para amasar una fortuna atin mayor después. El
tiempo es distinto. Una vez que se va, se va para siempre y jamas puede
recuperarse. Si usted pudiera incitar a cada persona de la Tierra al proposito de
recuperar el tiempo, ni todo el esfuerzo, ni toda la riqueza, ni toda la tecnologia



del mundo entero podrian devolvernos siquiera un minuto.

Dios le ofrece el tiempo presente para que usted se discipline para la piedad.
Jesus dijo en Juan 9:4: «Mientras sea de dia, tenemos que llevar a cabo la obra
del que me envié. Viene la noche cuando nadie puede trabajar» (NVI). El tiempo
para las tareas de Dios, es decir, para la vida piadosa, es ahora mientras es «de
dia». «Viene la noche» para cada uno de nosotros, y nadie puede detener o
atrasar su llegada. Si usted hace mal uso del tiempo que Dios le ofrece, él nunca
le ofrecera ese tiempo otra vez.

Muchos de quienes lean estas lineas quiza se lamenten por la pérdida de afios
desperdiciados. A pesar de su mal uso del tiempo en el pasado, usted puede
mejorar el tiempo que queda. La voluntad de Dios para usted reside ahora en las
palabras del apéstol Pablo: «Olvido el pasado y fijo la mirada en lo que tengo
por delante, y asi avanzo hasta llegar al final de la carrera para recibir el premio
celestial al cual Dios nos llama por medio de Cristo Jests» (Filipenses 3:13-14).
A través de la obra de Cristo para los creyentes arrepentidos, Dios perdonara
cada milésima de segundo de tiempo desaprovechado. A Dios le agrada que
usted discipline el equilibrio de su tiempo para la piedad.

Usted es responsable ante Dios por su tiempo

Es dificil que haya una declaracion mas impactante en las Escrituras que
Romanos 14:12: «Es cierto, cada uno de nosotros tendra que responder por si
mismo ante Dios». Las palabras «cada uno de nosotros» se aplican tanto a
cristianos como a no cristianos. Aunque los creyentes seran salvos por la gracia
y no por las obras, una vez que estemos en el cielo, nuestra recompensa sera
determinada segun nuestras obras. El Sefior hara que «la obra de cada uno [sea]
manifiesta», y habran dos opciones posibles para cada uno: «recibira
recompensa» 0 «sufrira pérdida, si bien él mismo sera salvo, aunque asi como
por fuego» (1 Corintios 3:13-15, RVR60). Por lo que no solo seremos
considerados responsables por nuestro uso del tiempo, sino que nuestra
recompensa eterna estara directamente relacionada con él.

Hebreos 5:12 ilustra un poco el modo en que Dios nos considerara responsables
en el Juicio por nuestro uso del tiempo al disciplinarnos a nosotros mismos para



la piedad. En este pasaje, Dios reprende a los cristianos judios por no usar su
tiempo de manera que desarrolle una madurez espiritual: «Aunque después de
tanto tiempo ya debieran ser maestros, todavia es necesario que se les vuelva a
ensefiar lo mas elemental de las palabras de Dios. Esto es tan asi que lo que
necesitan es leche, y no alimento sélido» (RVC). Si, como vemos aqui, a los
creyentes que aun estan en la tierra Dios los considera responsables de no
disciplinar su tiempo para la piedad, sin duda también lo hara en el Juicio en el
cielo.

Jesus dijo: «Les digo lo siguiente: el dia del juicio, tendran que dar cuenta de
toda palabra inutil que hayan dicho» (Mateo 12:36). Si debemos dar cuenta a
Dios por cada palabra dicha, seguramente deberemos dar cuenta de cada hora
malgastada sin cuidado (es decir, derrochada con negligencia). Y dijo en Mateo
25:14-30 que somos responsables por todos los talentos que hemos recibido y
por como los utilizamos para el bien de nuestro Maestro. Si Dios nos considera
responsables por los talentos que nos ha dado, seguramente nos considerara
responsables por el uso de un regalo tan valioso como lo es el tiempo. La
respuesta sabia a esta verdad es que evalue su uso del tiempo ahora y que lo
aproveche de manera que no lo lamente en el Juicio. Si usted no puede
responderle a su conciencia respecto a como usa su tiempo para crecer en su
semejanza a Cristo hoy, ;como espera responderle a Dios en ese momento?

Decidir disciplinarse a usted mismo en cuanto a su uso del tiempo para la piedad
no es un asunto para demorar y considerar. Cada hora que pasa es una mas de las
que debera dar cuenta.

El tiempo se pierde muy facilmente

Con excepcion del «necio», ningun otro personaje del libro de Proverbios
despierta tanto desprecio de las Escrituras como el «perezoso» holgazan. ;El
motivo? Su uso derrochador y descuidado del tiempo. Cuando se trata de
inventar excusas para evitar la responsabilidad y no aprovechar mejor el tiempo,
la brillante creatividad del perezoso no tiene igual. Segun Proverbios 26:13-14,
«El perezoso afirma: “jHay un leon en el camino! Si, estoy seguro de que alli
afuera hay un le6n!”. Asi como la puerta gira sobre sus bisagras, el perezoso da



vueltas en la cama». El perezoso contemporaneo evita ir a los lugares que debe
(como la iglesia) diciendo: «jLas carreteras son muy peligrosas!». O tal vez
diga: «Si disciplino mi tiempo para la piedad, podria perderme cosas importantes
en la television o en Internet, o estaré tan ocupado que no podré descansar lo
suficiente». Se deja caer en el sofa o se da la vuelta en su cama.

El perezoso nunca tiene tiempo para las cosas que realmente importan,
especialmente las que requieren disciplina. Antes de que se dé cuenta, su tiempo
y sus oportunidades habran expirado. Como observa Proverbios 24:33-34: «Un
rato mas de dormir, un poquito mas de suefio, un breve descanso con los brazos
cruzados, entonces la pobreza te asaltara como un bandido; la escasez te atacara
como un ladrén armado». Note que es solamente «un rato mas» de dormir, «un
poquito mas» de suefio, un «breve» descanso con los brazos cruzados lo que trae
la ruina del tiempo y las oportunidades perdidas. Es muy facil perder mucho,
solo un poco cada vez. Usted no necesita hacer nada para perder su tiempo.

Muchas personas valoran el tiempo del mismo modo que se tasaba la plata en la
época de Salomon. En 1 Reyes 10:27, se reporta que «el rey hizo que en
Jerusalén la plata fuera tan abundante como las piedras». El tiempo parece ser
tan abundante, que perder mucho parece poco importante. Las personas también
pierden su dinero facilmente, pero si malgastaran su dinero de manera tan
insensata como algunos malgastan su tiempo, pensariamos que estan locos. Sin
embargo, el tiempo es infinitamente mas valioso que el dinero porque el dinero
no puede comprar tiempo. No obstante, usted puede al menos minimizar la
pérdida y el desaprovechamiento del tiempo disciplinandose para la piedad.

Valoramos el tiempo al momento de la muerte

Asi como la persona a la que se le acaba el dinero lo valora mas cuando ya no lo
tiene, también nosotros ante la muerte valoramos mas el tiempo que ya no
tenemos.

Esta valoracion llega mas tragicamente para algunos que para otros,

especialmente en el caso de quienes rechazan a Cristo. En sus tltimas palabras,
el famoso infiel francés Voltaire le dijo a su doctor: «Te daré la mitad de lo que
valgo si me das seis meses de vida». Sus gritos fueron tan desesperados cuando



le lleg6 su hora, que la enfermera que lo atendia dijo: «INi por toda la riqueza de
Europa querria atender a otro infiel en su lecho de muerte»[2]. Del mismo modo,
las ultimas palabras del escéptico inglés Thomas Hobbes fueron: «Si tuviera el
mundo entero, lo entregaria para poder vivir un dia mas»[3].

La leccion mas importante que podemos aprender de escenas de muerte como
estas, como mencionamos antes, es que debemos acercarnos a Cristo mientras
podamos. Quienes ya le han entregado sus vidas a Cristo deben entender esto: si
se nos dieran afios adicionales a la hora de nuestra muerte, no serian ganancia
alguna a menos que hiciéramos un cambio a la manera en que utilizamos nuestro
tiempo. Por eso, el momento de valorar el tiempo es ahora y no en la muerte. El
tiempo para buscar la piedad es ahora, y la manera que Dios ha provisto esto
para quienes estamos perdonados por la gracia es por medio de la diligencia en
las Disciplinas Espirituales.

La mayoria busca un curso de la vida basado mas en los placeres que en el gozo
que encontramos en el camino de las Disciplinas de Dios. Dios les advierte a
través de su Palabra acerca del arrepentimiento que apufialara su corazén cuando
su tiempo se acabe. Imagine la angustia de morir de este modo: «Al final,
gemiras de angustia cuando la enfermedad consuma tu cuerpo. Diras: “jCuanto
odié la disciplina! jSi tan solo no hubiera despreciado todas las advertencias!
¢Por qué no escuché a mis maestros? ;Por qué no presté atencion a mis
instructores?”» (Proverbios 5:11-13). Si, tal como este hombre, usted de repente
se diera cuenta de que no tiene mas tiempo, jtambién se lamentaria de la manera
en que uso su tiempo en el pasado y lo usa en el presente? El modo en que usted
ha usado su tiempo puede proveerle gran consuelo en su ultima hora.
Seguramente lamentara algunos acontecimientos, pero jacaso no se sentira
satisfecho de todas las veces en que vivié lleno del Espiritu, por todas las
ocasiones en que obedeci6 a Cristo? ;No estara usted contento en ese instante
por cada momento que pasoé leyendo las Escrituras, orando, adorando,
evangelizando, sirviendo, ayunando y mas, con el proposito de ser mas como
Aquel ante quien sera juzgado (vea Juan 5:22-29)? Busque la clase de vida que
Jonathan Edwards determino vivir: «Resuelto estoy, viviré como desearé haberlo
hecho cuando llegue el tiempo de morir»[4].

¢Por qué no hace algo al respecto mientras todavia tiene tiempo?



El valor del tiempo en la eternidad

Dudo que en el cielo experimentemos remordimiento, pero si asi fuera, seria por
no usar nuestro tiempo terrenal mas para la gloria de Dios y para el crecimiento
de su gracia. Al contrario, el infierno chillara por siempre con lamentos
agonizantes respecto al tiempo desperdiciado tan neciamente.

En Lucas 16:22-25, la Biblia retrata la angustia por la vida desperdiciada en la
historia del hombre rico que fue al Hades y del pobre mendigo Lazaro, quien fue
«a estar con Abraham». Jests conté como el hombre rico, atormentado, alzé sus
ojos y vio a Lazaro de lejos, viviendo en regocijo junto a Abraham. El hombre
rico le pidi6é a Abraham que enviara a Lazaro con agua, pero Abraham
respondid: «Hijo, recuerda que tuviste todo lo que quisiste durante tu vida, y
Lazaro no tuvo nada. Ahora €l esta aqui recibiendo consuelo y tu estas en
angustia».

¢Qué valor le darian al tiempo que usted tiene ahora quienes, como este hombre,
han perdido toda oportunidad de vida eterna? El escritor puritano Richard Baxter
pregunto: «;No les rompe el corazon para siempre el pensar cuan locamente
consumieron sus vidas y desperdiciaron el unico tiempo que les fue dado para
prepararse para su salvacion? ;Acaso quienes estan en el infierno ahora
consideran sabios a quienes holgazanean o desperdician su tiempo en la
tierra?»[5]. Si quienes estan del lado despiadado de la eternidad fueran duefios
de mil mundos, los entregarian todos (si pudieran) por uno de nuestros dias. Han
comprendido el valor del tiempo por experiencia... pero solo después de que fue
demasiado tarde. Ojala podamos aprenderlo encontrando la verdad, y
disciplinemos nuestro tiempo para la piedad. Después de todo, si han entregado
su vida a Cristo, «ustedes no se pertenecen a si mismos, porque Dios los compré
a un alto precio» (1 Corintios 6:19-20). «Su» vida y «su» tiempo ahora le
pertenecen a Dios. La mejor y mas satisfactoria manera de pasarlos es usandolos
de la manera que Dios quiere.

EL USO DISCIPLINADO DEL DINERO



La Biblia relaciona no solamente el provecho del tiempo con nuestra condicién
espiritual, sino también nuestro uso del dinero. El uso disciplinado del dinero
requiere que lo administremos de manera que nuestras necesidades y las de
nuestra familia estén cubiertas. De hecho, la Biblia denuncia como hipdcrita a
todo cristiano profeso que no atiende las necesidades fisicas de su familia a
causa de irresponsabilidad financiera, mala administracion o despilfarro.

1 Timoteo 5:8 dice con firmeza: «EIl que no provee para los suyos, y sobre todo
para los de su propia casa, ha negado la fe y es peor que un incrédulo» (NVI).
Por lo tanto, como utilizamos el dinero para nosotros mismos, para los demas y
especialmente para el bien del reino de Dios es, de principio a fin, un asunto
espiritual.

¢Por qué considera Dios un uso biblico del dinero y de los recursos una parte
crucial de nuestro crecimiento en la piedad? Por un lado, es una cuestion de pura
obediencia. Una porcion sorprendentemente grande de las Escrituras hablan
acerca del uso de la riqueza y las posesiones. Si la ignoramos o la tomamos a la
ligera, nuestra «piedad» sera solo un fraude. Pero mas que nada, el motivo por el
cual nuestro uso del dinero y de las cosas que compramos indica nuestra
madurez espiritual y nuestra piedad es el hecho de que intercambiamos una parte
muy grande de nuestras vidas por él. Debido a que invertimos la mayoria de
nuestros dias trabajando a cambio de dinero, en un sentido muy real, nuestro
dinero nos representa. Por lo tanto, como lo utilizamos revela quiénes somos,
dado que manifiesta nuestras prioridades, nuestros valores y nuestro corazon.
Segun el grado que utilicemos nuestro dinero y nuestros recursos de manera
cristiana, demostramos nuestro crecimiento en la semejanza a Cristo.

Todas las verdades acerca del uso disciplinado del tiempo también se aplican al
uso del dinero y los bienes (con la excepcion de que, a diferencia del tiempo,
estas cosas pueden remplazarse tras ser perdidas). Seria redundante repasar aqui
cada una de esas verdades del tiempo y relacionarlas con el uso general del
dinero. En cambio, consideremos cémo nos ensefnan las Escrituras a
disciplinarnos «para la piedad» en el area especifica de dar nuestro dinero por el
bien de Cristo y de su reino.

El crecimiento de la piedad se expresara en una creciente comprension de estos
diez principios para dar extraidos del Nuevo Testamento.



Dios es dueiio de todo lo que usted posee

En 1 Corintios 10:26, el apostol Pablo cit6 el Salmo 24:1, que dice: «la tierra es
del SENOR vy todo lo que hay en ella». Dios es duefio de todo, incluyendo todo
lo que usted posee, porque €l cre6 todo. «Toda la tierra me pertenece», dice el
Sefior en Exodo 19:5. Lo declara una vez mas en Job 41:11: «Todo lo que hay
debajo del cielo es mio».

Esto significa que somos los administradores o, para usar el término mas
antiguo, los mayordomos de las cosas que Dios nos da. Como esclavo, José fue
un mayordomo cuando Potifar lo puso a cargo de toda su casa (ver Génesis 39:5-
6, LBLA). Debido a que los esclavos no eran duefios de nada, José no era duefio
de nada, pero administraba en nombre de Potifar todo lo que poseia Potifar. La
administracion de los recursos de Potifar incluia el uso de los mismos para cubrir
sus propias necesidades, pero la principal responsabilidad de José era utilizarlos
para beneficiar los intereses de Potifar. Esa es nuestra tarea. Dios quiere que
utilicemos y disfrutemos las cosas que nos permite tener, pero Como
administradores de las mismas, debemos recordar que todas ellas le pertenecen a
él y deben utilizarse para su reino.

Entonces, la casa o apartamento en donde usted vive es la casa o el apartamento
de Dios. Los arboles en su patio son los arboles de Dios. El pasto que usted corta
es el pasto de Dios. El jardin que usted planto es el jardin de Dios. El auto que
usted conduce es el auto de Dios. La vestimenta que usted trae puesta y la que
esta guardada en su ropero le pertenecen a Dios. La comida en sus alacenas le
pertenece a Dios. Los libros en sus estantes son los libros de Dios. Sus muebles
y todo lo demas que hay dentro de su casa le pertenecen a Dios.

Nada nos pertenece. Dios es duefio de todo, y nosotros somos sus
administradores. Para la mayoria de nosotros, la casa a la que hoy le decimos
«mi casa», otra persona la llamaba «mi casa» hace pocos afios. Y dentro de
algunos afios, alguien mas la llamara «mi casa». ;Usted es propietario de algtin
terreno? En unos afios, alguien mas lo llamara «mi terreno». Simplemente
administramos de manera temporal las cosas que le pertenecen eternamente a
Dios. Probablemente usted ya cree eso en teoria, pero su manera de dar refleja
qué tan genuinamente lo cree.



Dios ha dicho especificamente que él es duefio no solo de las cosas que
poseemos, sino también del dinero a nuestro nombre en el banco y los billetes en
nuestras carteras. Dice en Hageo 2:8: «“La plata es mia y el oro es mio”, dice el
SENOR de los Ejércitos Celestiales». Entonces la pregunta no es «;Cuanto de
mi dinero deberia darle al Sefior?», sino, mas bien: «;Cuanto del dinero de Dios
deberia conservar por ahora?».

Cuando damos a la obra del Sefior, debemos dar con la conviccion de que todo lo
que tenemos le pertenece a Dios y con el compromiso de que lo utilizaremos
todo como €l quiere.

Ofrendar es un acto de adoracion

En Filipenses 4:18, el apdstol Pablo les agradecio a los cristianos de la ciudad
griega de Filipos la ofrenda financiera que enviaron para apoyar su ministerio
misionero. Escribi6: «Por el momento, tengo todo lo que necesito, jy aun mas!
Estoy bien abastecido con las ofrendas que ustedes me enviaron por medio de
Epafrodito. Son un sacrificio de olor fragante aceptable y agradable a Dios». El
llamo al dinero enviado «un sacrificio de olor fragante aceptable y agradable a
Dios», comparandolo con un sacrificio del Antiguo Testamento que se ofrecia en
adoracion a Dios. En otras palabras, Pablo dijo que su acto de ofrenda a la obra
de Dios era un acto de adoracion a Dios.

¢Alguna vez ha pensado en la ofrenda como un modo de adoracién? Usted sabe
que orar, cantar alabanzas a Dios, observar la Santa Cena, dar gracias y escuchar
a Dios hablar a través de su Palabra, todas son adoracién, pero ¢se da cuenta que
ofrendar a Dios es una de las maneras biblicas y tangibles de adorarlo?

En su libro The Gift of Giving (EI don de ofrendar), Wayne Watts escribio:

Mientras investigaba los principios biblicos de la ofrenda, consideré el tema de
la adoracion. Francamente, jamas habia estudiado la adoracion en detalle para
descubrir el punto de vista de Dios. He llegado a la conclusion de que la ofrenda,
junto con nuestro agradecimiento y alabanza, es adoracion. En el pasado, he



tomado compromisos de ofrenda con mi iglesia para pagar en un afio. Una vez al
mes, llenaba un cheque estando en la iglesia y lo depositaba en la cesta de la
ofrenda. A veces enviaba el cheque por correo desde mi oficina. Mi objetivo era
que la iglesia tuviera el total de la promesa antes de terminar el afio. Aunque yo
ya habia experimentado el gozo de ofrendar, la accion de dar esa ofrenda tenia
poco que ver con la adoracion. Mientras escribia este libro, Dios me persuadio a
comenzar a ofrendar cada vez que iba a la iglesia. El versiculo que me habl6 al
respecto fue Exodo 23:15 (NVI): «Nadie se presentara ante mi [el Sefior] con las
manos vacias». Cuando comencé a hacer esto, si no tenia un cheque a la mano,
ofrendaba en efectivo. Al principio, pensé en llevar la cuenta del dinero
ofrendado. Entonces Dios me persuadié nuevamente. Parecia decirme: «No
necesitas llevar la cuenta de la cantidad de dinero. Simplemente haz tu ofrenda a
mi con un corazon de amor, y ve cuanto disfrutas el servicio». Realicé este
cambio en mis habitos de ofrenda, y mi regocijo en los servicios de adoracion ha
mejorado enormemente[6].

Esto me despert6 a una mejor manera de ofrendar. En la tradicion de mi iglesia,
las personas que asisten al grupo pequefio de estudio biblico antes del servicio de
adoracion generalmente dan alli sus ofrendas a la iglesia en lugar de hacerlo
durante la reunién de adoracion. Si usted sigue una costumbre similar, tal vez
descubra, como yo, que ofrendar se parece mas a la adoracion cuando se ofrece
en el contexto del servicio de adoracion.

Muchas personas ofrendan a la obra del Sefior tantas veces en el mes como
reciben su sueldo. En otras palabras, si les pagan al principio del mes, ofrendaran
una vez al mes, generalmente el primer domingo del mes. Si se les paga por
quincena, ofrendan dos veces por mes. Como sugiere Watts, y yo recomiendo,
quiza usted deba dar parte de su ofrenda total cada semana, en lugar de ofrecerla
entera el domingo siguiente al dia de pago. Por supuesto, el peligro de no
ofrendar todo junto es gastar parte del dinero que usted pretendia dar el domingo
siguiente. Algunas personas evitan esto preparando de una vez todas sus
ofrendas para ese periodo de pago. Entonces, cada domingo sus manos tendran
algo tangible para ofrendar como parte de su adoracion al Sefior. Quienes
ofrenden de manera electronica o fuera de la experiencia de adoracion de la
congregacion deberian asegurarse que el momento de la ofrenda en el servicio de
adoracion siga siendo un momento de adoracion para ellos, y no un momento de
pensamientos errantes. Mientras los demas ofrendan, pueden dar gracias al Sefior



por su bondad y sus regalos, asi como expresar su adoracion en oracion.

Ofrendar es mas que un deber o una obligacion. La ofrenda biblica demuestra un
corazén que adora a Dios.

Ofrendar refleja la fe en la provision de Dios

La proporcion de sus ingresos que ofrende a Dios da testimonio de cuanto confia
usted en él para proveer para sus necesidades. La Biblia presenta en Marcos
12:41-44 una historia de una ofrenda y una fe poco comun por parte de una
mujer muy pobre y muy comun:

Jesus se sent6 cerca de la caja de las ofrendas del templo y observo mientras la
gente depositaba su dinero. Muchos ricos echaban grandes cantidades. Entonces
lleg6 una viuda pobre y ech6 dos monedas pequefias.

Jesus llamo a sus discipulos y les dijo: «Les digo la verdad, esta viuda pobre ha
dado mas que todos los demas que ofrendan. Pues ellos dieron una minima parte
de lo que les sobraba, pero ella, con lo pobre que es, dio todo lo que tenia para
Vivir».

Esta viuda pobre dio «todo lo que tenia para vivir» porque creia que Dios
proveeria para sus necesidades.

Nosotros también ofrendaremos en la medida que creamos que Dios proveera
para nuestras necesidades. Cuanto mas grande sea nuestra fe de que Dios
proveera lo que necesitamos, mayor sera nuestra voluntad para arriesgarnos a
ofrendarle. Cuanto menos creamos en Dios, menos querremos ofrendarle.

Tengo un amigo pastor que fue persuadido por la fe de la viuda pobre a confiar
mas en Dios para la provision de sus necesidades. Junto con su esposa, decidio
ofrendar el salario de un mes entero al Sefior y confiar en €l para proveer para €l



y su familia. Casi se les acababa la comida cuando una mujer lleg6 con varias
bolsas de viveres. «,Como lo supiste?» le preguntaron, ya que no le habian
contado a nadie de su plan. Pero ella no sabia nada de su situacién. Simplemente
sintié que el Sefior queria que le llevara viveres a su pastor. Ellos confiaron en
Dios, demostraron su fe por medio de su ofrenda, y Dios proveyo.

Su ofrenda también puede ser —y probablemente ya lo sea— un indicio tangible
de cuanto cree usted que Dios proveera para sus necesidades.

La ofrenda debe ser sacrificial y generosa

La viuda que Jesus elogio ilustra el hecho de que ofrendar a Dios no es
solamente para quienes «se lo pueden permitir», como diria el mundo. El apostol
Pablo ofrecio otra ilustracion similar en 2 Corintios 8:1-5 cuando conté como los
cristianos pobres en Macedonia se sacrificaron para ofrendar generosamente:

Ahora quiero que sepan, amados hermanos, lo que Dios, en su bondad, ha hecho
por medio de las iglesias de Macedonia. Estas iglesias estan siendo probadas con
muchas aflicciones y ademas son muy pobres; pero a la vez rebosan de
abundante alegria, la cual se desbordo en gran generosidad.

Pues puedo dar fe de que dieron no solo lo que podian, sino aiin mucho mas. Y
lo hicieron por voluntad propia. Nos suplicaron una y otra vez tener el privilegio
de participar en la ofrenda para los creyentes de Jerusalén. Incluso hicieron mas
de lo que esperabamos, porque su primer paso fue entregarse ellos mismos al
Sefior y a nosotros, tal como Dios queria.

Pablo describi6 a los habitantes de Macedonia como «muy pobres». Y, sin
embargo, a pesar de ser «muy pobres [...] [desbordaron] en gran generosidad».
Ellos ofrendaron «no solo lo que podian, sino aiin mucho mas». Como estas
personas, nuestra ofrenda debe ser sacrificial y generosa.



Permitame recordarle que la ofrenda no es sacrificial a menos que usted se
sacrifique para ofrendar. Muchos cristianos profesos dan solo cantidades
simbolicas para la obra del reino de Dios. Un numero mucho menor ofrenda
bien. Quiza solo unos pocos realmente ofrenden sacrificialmente.

Las encuestas demuestran de forma consistente que, cuanto mas dinero ganan los
estadounidenses, menos sacrificial es su ofrenda[7]. Con cada transicion a un
grupo de mayores ingresos, disminuye el porcentaje de nuestros ingresos que
damos cada afio a iglesias, caridades y otros grupos no lucrativos. ¢INo le parece
a usted que si ganamos mas dinero que antes pero ofrendamos un porcentaje
menor que antes, entonces no estamos ofrendando de manera sacrificial? Puede
que estemos ofreciendo mayores cantidades, pero en realidad estamos
sacrificando menos financieramente para el reino de Dios.

Jamas conoci a nadie que ofrendara de manera sacrificial —ya sea un regalo
sacrificial de una sola vez u ofrendas sacrificiales consistentes— que se
arrepintiera. Seguramente echaron de menos las cosas que podrian haber
disfrutado si hubieran gastado el dinero en si mismos. Pero el gozo y la
satisfaccion que ganaron al regalar algo que ultimamente no podian retener
valian mas que el sacrificio. Estas personas suelen decir: «No hice ningtin
sacrificio jamas. Siempre recibi a cambio algo mucho mayor de lo que di».

Imagine a una mama o un papa viendo a su hijo graduarse de la secundaria o la
universidad, o casandose con un cényuge piadoso, o viendo a ese hijo hacer algo
que hace que sus ojos se llenen de lagrimas de alegria. Usted le dira a esa madre
o0 ese padre: «QOye, piensa en todas las noches sin dormir que tuviste con ese hijo,
todos esos pafiales sucios, todo el dinero que ese hijo te costo que podias haber
gastado en cosas que necesitabas. Piensa en todo el tiempo que te llevd criar a
esa hija cuando podias haber estado haciendo alguna cosa que querias hacer. Ser
padre o madre fue un sacrificio tras otro». Esa madre o ese padre responderia:
«Cada uno de esos supuestos sacrificios que hice vali6 la pena, porque lo que
obtuve a cambio hizo que valiera la pena». También se siente de la misma
manera cuando ofrenda sacrificial y generosamente de sus recursos a otras
facetas de la obra del Sefior. Uno nunca se arrepiente.

Ofrendar refleja la integridad espiritual



Jesus revelo esta sorprendente perspectiva acerca de las formas del reino de Dios
en Lucas 16:10-13. Dijo:

«Si son fieles en las cosas pequeiias, seran fieles en las grandes; pero si son
deshonestos en las cosas pequefias, no actuaran con honradez en las
responsabilidades mas grandes. Entonces, si no son confiables con las riquezas
mundanas, ;quién les confiara las verdaderas riquezas del cielo?; y si no son
fieles con las cosas de otras personas, ¢por qué se les deberia confiar lo que es de
ustedes?

»Nadie puede servir a dos amos. Pues odiara a uno y amara al otro; sera leal a
uno y despreciara al otro. No se puede servir a Dios y al dinero».

Note nuevamente el versiculo 11, que dice que su ofrenda es reflejo de su
integridad espiritual: «Si no son confiables con las riquezas mundanas, ¢quién
les confiara las verdaderas riquezas del cielo?». Si no somos fieles con el dinero
que Dios nos encomienda —y eso ciertamente incluye ofrendar de nuestro
dinero para el reino de Cristo— la Biblia dice que Dios no nos considerara
confiables para manejar las riquezas espirituales.

Una analogia: imagine que el duefio de una compafiia de madera decide en
privado que cierto empleado se hara cargo del negocio algun dia. Seguramente,
el duefio quiere determinar si este empleado puede dirigir el negocio
correctamente. Por lo que le da la administracion de una parte de la compafiia —
ordenar e inspeccionar la madera nueva— para ver si el empleado logra hacerla
rentable. El observard de cerca como el empleado maneja el departamento
durante varios meses, no solamente para proteger el balance final de la
compaifiia, sino para poder determinar si el empleado es digno de confianza y
qué capacidades tiene. Si el empleado no demuestra ser confiable con su parte de
la compafiia de madera, el duefio ciertamente no le dara el control de toda la
empresa. Pero si demuestra ser fiel con eso, el duefio le encomendara las
verdaderas riquezas de la posesion de la compaifiia.

La manera en que usted maneje el «departamento» financiero de su vida es una



de las mejores maneras de evaluar su relacién con Cristo y su integridad
espiritual. Si usted ama a Jesus y a la obra de su reino mas que a nadie y a nada,
entonces sus finanzas seran un reflejo de eso. Si usted esta verdaderamente
sometido al sefiorio de Cristo, dispuesto a obedecerlo completamente en cada
area de su vida, su ofrenda lo revelara. Haremos muchas cosas antes de darle a
alguien mas, a Jesus incluso, las riendas sobre cada billete que tenemos y que
tendremos en el futuro. Pero si usted le ha entregado esas riendas a €l, su ofrenda
lo demostrara.

Es por eso que sus registros financieros revelan mas de usted que casi cualquier
otra cosa. Si después de su muerte, con el fin de vislumbrar su compromiso con
Cristo, un bidgrafo o sus hijos hojearan el registro de lo que usted hizo con su
dinero, ¢a qué conclusion llegarian? ; Acaso sus pasos financieros comprobarian
su integridad espiritual?

Ofrendar: Amor, no legalismo

Dios no le envia una cuenta. La iglesia no le envia un estado de cuenta mensual.
No ofrendamos a Dios ni respaldamos la obra de su reino para cumplir con un
supuesto «onceavo mandamiento». El amor a Dios deberia motivar la ofrenda a
Dios. Lo que usted ofrece deberia reflejar cuanto ama usted a Dios.

En 2 Corintios 8, el apostol Pablo inform6 a los primeros destinatarios de esta
carta, el pueblo de Corinto, qué tan fieles dadores eran algunos de sus
compatriotas griegos en Macedonia. En el versiculo 7, les dijo a los corintios:
«Dado que ustedes sobresalen en tantas maneras —en su fe, sus oradores
talentosos, su conocimiento, su entusiasmo y el amor que reciben de nosotros—
quiero que también sobresalgan en este acto bondadoso de ofrendar». En otras
palabras, «Quiero que sobresalgan en la gracia de ofrendar como el pueblo de
Macedonia». Note lo que dice después, en el versiculo 8: «No estoy
ordenandoles que lo hagan, pero pongo a prueba qué tan genuino es su amor al
compararlo con el anhelo de las otras iglesias». Pablo no ejerci6 su autoridad
como apostol (mensajero especial) de Jesus para ordenarles a los corintios que
ofrendaran. En lugar de dictar una ley acerca de la ofrenda, les dijo que ofrendar
es una manera de demostrar lo genuino de su amor a Dios.



Este principio queda aun mas claro en el siguiente capitulo. Note la ausencia de
una exigencia religiosa como motivo para ofrendar en la primera parte de

2 Corintios 9:7: «Cada uno debe decidir en su corazon cuanto dar». Lo mismo
les dijo en 1 Corintios 16:2, donde ensefié que cada persona deberia ofrendar
«conforme a sus ingresos» (NVI). Pablo nunca les dio a sus lectores un estandar
externo para medir su ofrenda. En cambio, sostuvo que la ofrenda a Dios debia
medirse en el corazén, y que el estandar de esa medida era la profundidad de su
amor a Dios.

Permitame adaptar una ilustracion utilizada en el capitulo acerca de la adoracion
y aplicarla esta vez a nuestra motivacion para ofrendar. Imagine que me acerco a
Caffy el Dia de los Enamorados, la sorprendo con un ramo de sus favoritas rosas
amarillas y le digo: «jFeliz Dia de los Enamorados!». Ella responde: «jOh, son
hermosas! jGracias! jNo deberias haber gastado tanto dinero!». Entonces
respondo a su alegria en un tono neutro, diciendo: «Ni me lo recuerdes. Hoy es
el Dia de los Enamorados, y como soy tu esposo, es mi deber regalarte algo».
¢Cdémo supone usted que eso la haria sentir? Probablemente sentiria deseos de
atacarme con cada rosa, jcon espinas y todo! Ahora, imaginese que hago lo
mismo, pero que en cambio respondo: «No hay nada que prefiera hacer con mi
dinero que gastarlo en ti porque te amo mucho». El mismo dinero. El mismo
regalo. Pero un regalo esta motivado por el deber, y el otro por el amor. El
motivo hace toda la diferencia.

Del mismo modo, Dios quiere que usted ofrende; no como una formalidad u
obligacion, sino como un desborde de su amor por él.

Ofrende de buena gana, agradecida y alegremente

Una vez mas, el versiculo es 2 Corintios 9:7: «Cada uno debe dar segtin lo que
haya decidido en su corazon, no de mala gana ni por obligacion, porque Dios
ama al que da con alegria» (NVI).

Dios no quiere que usted ofrende con resentimiento, es decir, que ofrende lo que
preferiria no dar. Dios no encuentra placer alguno en las ofrendas presentadas
con resentimiento, sin importar el monto. Dios no es un propietario celestial
extendiendo con impaciencia su mano codiciosa, exigiendo su pago de renta sin



importarle como usted se sienta al respecto. Dios no quiere que usted ofrende
con la renuente aceptacion de la realidad de que de todas formas él es el duefio
de todo. El quiere que usted ofrende porque desea hacerlo.

Un hombre dijo: «Existen tres clases de ofrendas: la ofrenda rencorosa, la
ofrenda obligada y la ofrenda agradecida. La ofrenda rencorosa dice: “Tengo que
dar”; la ofrenda obligada dice: “Debo dar”; la ofrenda agradecida dice: “Quiero
dar”»[8].

Dios quiere que usted disfrute ofrendar.

Algunas personas le dan a Dios como quien le paga a la Internal Revenue
Service (Hacienda Publica) tras una auditoria. Otros hacen su ofrenda a Dios
como quien paga su cuenta de la electricidad. Pero unas pocas personas ofrendan
a Dios como quien le ofrece un anillo de compromiso a su prometida o como
quien le da una sorpresa a un alborozado nifio pequefio en Navidad.

Algunos ofrendan porque saben que no pueden conservarlo. Otros ofrendan
porque creen que tienen una deuda. ;Y unos pocos afortunados ofrendan porque
dicen no puedo resistirme a hacerlo!

Entiendo que necesitemos un motivo para ofrendar de manera agradecida y
alegre. De otro modo, esto suena como quien se acerca a usted cuando esta triste
y le dice despreocupadamente: «jAlégrate!». Pues bien, cuando usted se siente
mal, necesita un motivo para alegrarse. No deberia tener que pensar mucho
tiempo para encontrar motivos para dar de forma agradecida y alegre a Dios.
Cuando usted considera como Dios le ha dado el mejor regalo posible en su
Hijo, Jesucristo, cuando usted recuerda la misericordia y la gracia que le brinda,
cuando considera como €l provee todo lo que usted tiene, y cuando usted
recuerda que en realidad esta haciendo su ofrenda a Dios, usted deberia ofrendar
agradecida y alegremente.

Si una mafana de domingo su pastor anunciara: «EI lider de uno de los mayores
carteles de drogas en el mundo esta aqui hoy, y vamos a levantar una ofrenda
para su ejército», usted no ofrendaria de buena gana o alegremente. (Usted no
ofrendaria en absoluto, excepto si estuviera bajo amenaza de violencia por parte
de su «invitado»). Pero si €l dijera: «El Sefior Jesucristo esta afuera en el pasillo,
y todo lo que ofrenden hoy le sera presentado para ser utilizado por él para su
reino», probablemente la tinica cosa que superaria la alegria de su corazon, al



finalizar ese servicio de adoracion, seria la liviandad de su cartera, debido a la
comprension de haber hecho su ofrenda a Dios en persona.

¢Usted «simplemente ofrenda», o hace su ofrenda a Dios? Uno no da su ofrenda
de mala gana o por obligacion cuando cree estar haciéndole una ofrenda a Dios.
En cambio, uno ofrenda de buena gana, agradecida y alegremente.

Ofrendar: Una respuesta apropiada a necesidades reales

Hay veces en que ciertas necesidades genuinas deben comunicarse a la iglesia
local para que los miembros de la iglesia puedan ofrendar de forma espontanea
en respuesta a esas necesidades.

Suceden tres de estas instancias en el libro de Hechos en las que los cristianos
ofrendaron por medio de la iglesia en respuesta a necesidades especificas. La
primera sucedi6 en los dias tras los estremecedores sucesos de Pentecostés. En
Hechos 2:43-45, leemos: «Un profundo temor reverente vino sobre todos ellos, y
los apostoles realizaban muchas sefiales milagrosas y maravillas. Todos los
creyentes se reunian en un mismo lugar y compartian todo lo que tenian.
Vendian sus propiedades y posesiones y compartian el dinero con aquellos en
necesidad». En Pentecostés, cuando el Espiritu Santo lleno a los seguidores de
Jesus con un deseo y poder sin precedentes para declarar el evangelio, habia
miles de personas llegadas de todos los rincones del Imperio romano a Jerusalén
para celebrar el festival anual judio. Tres mil personas, muchas de las cuales
visitaban la ciudad, se convirtieron en cristianas el domingo de Pentecostés. Muy
pronto, miles mas se sumaron a la iglesia. Muchos de estos visitantes atrasaron o
cancelaron sus planes de regresar a su casa, quedandose en Jerusalén debido a su
nueva fe en Cristo y al emocionante gozo de la comunion con otros creyentes.
No tenian hogar alli, no tenian trabajo en Jerusalén y no tenian los medios para
cubrir sus necesidades. Por lo tanto, para satisfacer ese aprieto tnico e
inmediato, todos los que habian creido unieron sus recursos, vendieron
propiedades y proveyeron unos para otros.

La situacién era parecida en Hechos 4:32-35:



Todos los creyentes estaban unidos de corazén y en espiritu. Consideraban que
sus posesiones no eran propias, asi que compartian todo lo que tenian. Los
apostoles daban testimonio con poder de la resurreccién del Sefior Jesus y la
gran bendicion de Dios estaba sobre todos ellos. No habia necesitados entre
ellos, porque los que tenian terrenos o casas los vendian y llevaban el dinero a
los apostoles para que ellos lo dieran a los que pasaban necesidad.

En la iglesia habia necesidades reales. La reaccion apropiada de los miembros de
la iglesia era ofrendar para cubrir esas necesidades.

En el tercer ejemplo de Hechos, la necesidad no era local. Quienes ofrendaban
no podian ver ni conocian a quienes estaban en necesidad. Lea Hechos 11:27-30:

Durante aquellos dias, unos profetas viajaron de Jerusalén a Antioquia. Uno de
ellos, llamado Agabo, se puso de pie en una de las reuniones y predijo por medio
del Espiritu que iba a haber una gran hambre en todo el mundo romano. (Esto se
cumpli6 durante el reinado de Claudio). Asi que los creyentes de Antioquia
decidieron enviar una ayuda a los hermanos de Judea, y cada uno dio lo que
podia. Asi lo hicieron, y confiaron sus ofrendas a Bernabé y a Saulo para que las
llevaran a los ancianos de la iglesia de Jerusalén.

Los cristianos de Antioquia, a casi 500 kilometros al norte de Jerusalén,
ofrendaron para ayudar a alimentar y cubrir otras necesidades de sus hermanos
cristianos de Jerusalén que no conocian. Este ejemplo brinda un precedente
biblico por el que tomamos ofrendas especiales en la iglesia, como ofrendas para
misioneros locales y en el extranjero, hambre en el mundo, asistencia en casos
de desastre y otros. Incluso se utiliza al levantar una ofrenda espontanea para
cualquier necesidad apropiada.

Observe que nadie en estos tres casos de Hechos se sinti6 presionado a ofrendar
0 como si tuviera que dar una cantidad determinada.

No contamos con el espacio para discutir otras reglas generales para ofrendar en
respuesta a necesidades especiales, como asegurarse de tener los datos



necesarios, confirmar la integridad y la responsabilidad de quienes utilizaran el
dinero, etcétera. Sin embargo, observe que, a pesar de la legitimidad biblica de la
ofrenda espontanea, la mayor parte de nuestra ofrenda deberia ser planificada.

La ofrenda deberia ser planificada y sistemdtica

Observe como el apostol Pablo dirigi6 a los cristianos a ofrendar en 1 Corintios
16:1-2: «En cuanto a la colecta para los creyentes, sigan las instrucciones que di
a las iglesias de Galacia. El primer dia de la semana, cada uno de ustedes aparte
y guarde algtn dinero conforme a sus ingresos, para que no se tengan que hacer
colectas cuando yo vaya» (NVI).

Esta «colecta para los creyentes» era una ofrenda especial para los cristianos
pobres de Jerusalén que sufrian debido a una hambruna. Pero aunque la ofrenda
apuntaba a una necesidad especifica, Pablo instruyo6 a los corintios a ofrendar
cada semana para esa necesidad mucho tiempo antes de su llegada. El sabia que,
a la larga, resulta mas eficaz ofrendar de manera planificada y sistematica que
ofrendar al azar cuando surge una necesidad. Debido a que muchas necesidades
son continuas —como las misiones, alimentar al hambriento y el sustento del
ministerio de una iglesia local—, la ofrenda sistematica satisfara esas
necesidades de manera mas consistente que una serie incesante de ofrendas
especiales.

Considere tres observaciones acerca de esta ofrenda planificada y sistematica.
Primera, Pablo les dijo que ofrendaran «el primer dia de la semana». Lo mas
probable es que estas personas recibian su paga cada dia, o cada semana. La
mayoria de nosotros recibe su pago cada semana, cada quincena o una vez al
mes. Quiza haya cierta sabiduria biblica para todos nosotros en el principio de
ofrendar «el primer dia de la semana». Eso puede significar dividir
sistematicamente su ofrenda por el numero de domingos por periodo de pago y
dar ofrendas de igual cantidad «el primer dia de la semana», o dar una pequefia
cantidad de dinero los domingos que no dé su ofrenda principal.

Segunda, note que €l dijo: «cada uno de ustedes» debia hacer esto. Cada
cristiano que asi se declare debe expresar su mayordomia del dinero de Dios por
medio de la ofrenda. Esto significa que no podemos excusarnos de ofrendar



financieramente bajo el argumento de que ofrendamos nuestro tiempo o nuestros
talentos. Compartir tales recursos es una administracion buena y correcta de esas
cosas, pero sustituir completamente con ellas la ofrenda financiera contradice la
ensefianza biblica acerca de la administracion del dinero. La frase de Pablo
«cada uno de ustedes» también significa que no podemos eximirnos totalmente
de ofrendar por estar pasando un mal momento econémico, o porque estamos
jubilados, o porque somos adolescentes, o porque solamente trabajamos medio
tiempo. Recuerde: Dios es duefio de todo lo que poseemos, incluso si no nos ha
dado mucho para administrar, y es él quien nos dice como utilizar lo que le
pertenece. Recuerde también: seremos mas felices cuando utilicemos el dinero
de Dios a la manera de Dios. La manera de Dios incluye ofrendar de manera
planificada y sistematica.

Tercera, dice que cada uno debera ofrendar «segtin haya prosperado»

(1 Corintios 16:2, RVR60). Generalmente, cuanto mas prospere usted, mayor
debera ser el porcentaje de sus ingresos que usted ofrende. La Biblia no
establece un objetivo de porcentaje para ofrendar. Dar el 10 por ciento de su
ingreso bruto no significa necesariamente que usted haya cumplido con la
voluntad de Dios. El 10 por ciento no es el techo hasta donde debe llegar la
ofrenda, sino el piso desde el cual crecer.

Jamas observo lo que ofrendan los demas, pero basado en conversaciones
personales con las personas, sé que una familia en nuestra iglesia da casi 20 por
ciento de su ingreso bruto al Sefior, y otra familia generalmente ofrece entre 20 y
25 por ciento. Ni sus vecinos ni los demas miembros de la iglesia considerarian
pudientes a estas familias. Pienso que es muy probable que nuestra congregacion
cuente con algunas familias mas que ofrendan de ese modo. Tienen hijos,
hipotecas y todas las cuentas que tenemos los demas. No siempre han ofrendado
de esta manera. Sin embargo, con el correr de los afios determinaron aumentar
sistematicamente el porcentaje de sus ofrendas a medida que prosperaban.

Caffy tenia una tia que no poseia muchas cosas, pero tampoco tenia muchos
gastos, por lo que con el tiempo vivia con un 10 por ciento de sus ingresos y
ofrendaba el 90 por ciento. En contraste, R. G. LeTourneau de Peoria, Illinois,
fue un cristiano que gané mucho dinero porque era un empresario y fabricante
de maquinaria de movimiento de tierras. A medida que el Sefior seguia haciendo
que prosperara, él aumentaba la proporcion de su ofrenda hasta consagrar 90 por
ciento de su ingreso anual para la obra del reino de Dios. ;Usted cree que alguno
de ellos esta en el cielo arrepintiéndose de haber hecho eso?



George Miiller pregunto:

;Esta usted ofrendando de forma sistematica para la obra del Sefior, o lo esta
haciendo basado en su sentir, en la impresion que le queda segun las
circunstancias particulares o llamados impresionantes? Si no ofrendamos
sistematicamente por principio, descubriremos que nuestra corta y Unica vida se
ha ido antes de que lo notemos, y que hemos hecho muy poco en respuesta a
Aquel quien es digno de adoracién, que nos compro con su preciosa sangre y a
quien pertenece todo lo que tenemos y todo lo que somos[9].

Cada vez que usted recibe un aumento de sueldo, a menos que haya
circunstancias excepcionales, planifique dar un mayor porcentaje de lo que
ofrenda hoy. El aumento de porcentaje puede ser poco o mucho, pero fije una
meta para ofrendar sistematicamente mas a Dios cada vez que usted «prospere».

Mis padres me ensefiaron la ofrenda de porcentaje cuando era pequefio, cuando
comenzaron a darme una mesada semanal de quince centavos. Me dieron tres
cajas: una decia «ofrenda», la otra decia «ahorros» y la tercera decia «gastos».
Cada semana, ponia una moneda de cinco centavos en la caja de «ahorros», otra
moneda de cinco iba a la caja de «ofrenda» —y alli quedaba hasta que la llevaba
a la iglesia el domingo— y la ultima moneda... bueno, la verdad es que nunca
entraba en la caja de «gastos» porque de inmediato montaba mi bicicleta e iba a
la tienda del centro del pueblo y compraba un paquete de tarjetas de béisbol.
Pero aprendi a ofrendar de manera sistematica.

Preste atencion a Miiller nuevamente:

Por lo tanto, le imploro y ruego afectuosamente a mis amados amigos cristianos
que lo tomen en serio y consideren que hasta este momento, se han privado a si
mismos de enormes bendiciones espirituales porque no han seguido el principio
de ofrendar sistematicamente, y de ofrendar de acuerdo a lo que Dios los
prospere, y segun un plan; no simplemente de acuerdo al impulso, ni tras ser
conmovidos por un sermon misionero o de caridad, sino ofrendar por principio
sistematicamente y usualmente, asi como Dios les permita. Si él les encomienda



una libra, ofrendar una proporcién como corresponde; si se les deja un legado de
mil libras, ofrendar como corresponde; si se les deja un legado de diez mil libras,
o lo que sea, ofrendar como corresponde. Oh, hermanos mios, creo que si nos
diéramos cuenta de la bendicion, ofrendariamos por principio; y de ser asi,
deberiamos ofrendar cien veces mas de lo que ofrendamos en la actualidad[10].

La ofrenda generosa acarrea abundante bendicion

Nuestro Sefior Jesus dijo en Lucas 6:38: «Den, y recibiran. Lo que den a otros
les sera devuelto por completo: apretado, sacudido para que haya lugar para mas,
desbordante y derramado sobre el regazo. La cantidad que den determinara la
cantidad que recibiran a cambio».

Esa no es una idea aislada en el Nuevo Testamento. Busque 2 Corintios 9:6-8 y
lea esta promesa de Dios: «Recuerden lo siguiente: un agricultor que siembra
solo unas cuantas semillas obtendra una cosecha pequefia. Pero el que siembra
abundantemente obtendra una cosecha abundante. Cada uno debe decidir en su
corazoén cuanto dar; y no den de mala gana ni bajo presion, “porque Dios ama a
la persona que da con alegria”. Y Dios proveera con generosidad todo lo que
necesiten. Entonces siempre tendran todo lo necesario y habra bastante de sobra
para compartir con otros».

Si usted le da a Dios, estos textos dicen que Dios le dara a usted. Si usted
ofrenda abundantemente, €l le dara abundantemente a usted.

Creo que la «teologia de la prosperidad» que es popular en la actualidad es
herejia. Corrompe el evangelio, malinterpreta a Dios y engafia a sus defensores.
No creo que si usted ofrenda mucho a Dios €l lo hara financieramente rico aqui
en la tierra. Pero si creo que pasajes como estos y otros indican que se daran
bendiciones terrenales de naturaleza no especifica a quienes sean
administradores fieles del dinero de Dios. El final del versiculo 8 menciona que
«en toda circunstancia, tengan todo lo necesario, y toda buena obra abunde en
ustedes» (NVI). Esto habla claramente acerca de las bendiciones terrenales. Dios
nunca dice que si usted ofrenda fielmente, €l le dara mucho dinero o alguna otra
bendicion terrenal especifica. Pero si dice que lo bendecira en esta vida si usted
lo ama y confia en él lo suficiente como para ser generoso en su ofrenda a él.



No obstante, tenga cuidado con tres enemigos de la ofrenda generosa. Primero,
el mundo quiere el dinero de Dios. La propaganda lo deja bien claro. Segundo,
los cristianos poseen el mismo deseo pecaminoso que el resto de las personas —
la Biblia llama a esos deseos «la carne»— de usar el dinero de forma egoista.
Tercero, el diablo nos tienta a despilfarrar dinero porque es nuestro enemigo y es
el enemigo del reino de Dios, y quiere arruinar vidas y la obra de Dios. Pero si
Dios realmente nos ama como dice (y él demostro lo profundo de su amor en la
cruz), entonces debemos creer que nos dira como utilizar el dinero de maneras
que basicamente nos daran mayores beneficios y nos traeran mas gozo del que
lograriamos utilizando el dinero a nuestra manera.

Sin embargo, la mayor parte de la bendicion de Dios por nuestra ofrenda no
llegara en esta vida. Requiere fe creer que ofrendar dinero aqui en la tierra
almacenara tesoros en el cielo. Requiere fe creer que Jesus dijo con razon: «Hay
mas bendicion en dar que en recibir» (Hechos 20:35). Pero si estos pasajes son
ciertos (jy lo son!), podemos creer que en un momento especifico, en un lugar
real, Dios efectivamente nos recompensara abundantemente por lo que hayamos
ofrendado generosa y alegremente.

Sin importar su interpretacion de estos pasajes, sin importar cuanto lo
recompense Dios aqui por sus ofrendas y cuanto en el cielo, la conclusion es
clara: Dios lo bendecira abundantemente si usted ofrenda generosamente.

MAS APLICACION

¢ Estd usted preparado para el fin de los tiempos? Jim Croce fue un popular
musico cantautor en la década de los setenta. Una de sus grabaciones mds
famosas fue «Time in a Bottle» (El tiempo en una botella), una cancion de
amor acerca de sus ganas de guardar el tiempo en una botella para asi
utilizarlo después con la persona amada. Lo inquietante de esta pieza fue que
cuando alcanzé el puesto niimero uno de ventas en Estados Unidos, Jim Croce
estaba muerto. Si hubiera podido guardar el tiempo en una botella, estoy
seguro de que lo hubiera utilizado para prolongar su vida. Desde luego, no
pudo hacer eso. Y aunque hubiera podido, el tiempo que habia embotellado
habria sido usado mucho tiempo atrds.



Solamente una cierta cantidad de granos de arena ocupan el reloj de arena de
cada persona, y tarde o temprano se nos acaba a todos. Incluso mientras escribia
este capitulo, recibi un llamado para ir a la casa de una persona cuyo padre
acababa de morir. Si Cristo no regresa primero, algtin dia el ultimo grano de
tiempo de su vida caera, y usted se ira con él.

;Esta usted preparado? Quiza haya escrito su testamento, planificado y pagado
su funeral, y tenga un buen seguro, pero usted no esta preparado a menos que la
cuenta de sus pecados ante Dios esté resuelta. Usted no esta preparado —de
hecho, usted no puede prepararse en su propia voluntad— para rendir cuentas
del tiempo que ha perdido viviendo para si mismo en lugar de para Dios, el
tiempo que malgasté en desobediencia a Dios, el tiempo que despilfarr6 en
busquedas terrenales que estaban destinadas a perecer junto con el mundo, el
tiempo que pudo haber invertido en la obra del reino de Dios.

Usted no esta preparado para presentarse ante Dios a menos que haya tomado el
tiempo de acercarse a Cristo para confesar el mal uso de su vida entera. Usted no
esta preparado para la muerte hasta que no le haya pedido a Dios que lo perdone
teniendo como base la muerte de Cristo. Usted no esta preparado para que el
tiempo se detenga a menos que le haya dado el control del resto de su vida al
Cristo resucitado.

Hebreos 4:7 dice: «Cuando oigan hoy su voz no endurezcan el corazon». El
infierno esta lleno de personas que endurecieron su corazén mientras aun tenian
tiempo para arrepentirse y creer en Cristo. Muchos de los que estan hoy en el
infierno endurecieron su corazon porque creyeron que tenian mucho tiempo y se
acercarian a Cristo mas adelante. Pero ninguna persona en el infierno
endureceria su corazon si le fuera dada la oportunidad que usted tiene hoy; si
tuviera una ocasién mas, como usted la tiene, de responder al evangelio. Un coro
infernal de millones llora angustiosamente junto con Hebreos 4:7 ante los que
estan lejos de Cristo: «Cuando oigan hoy su voz no endurezcan el corazon».

¢ Estd usted utilizando su tiempo como Dios querria que lo utilizara? Evalte
su uso del tiempo en cada una de estas dreas, y preguntese si estd pasando su
tiempo en cada una como Dios querria (recordando que existen extremos para
ambos lados de cada uno de estos): familia, trabajo, iglesia, tareas de la casa,
medios de comunicacion, deportes, el dia del Sefior, pasatiempos, ejercicio,
descanso, lectura de la Biblia, oracion y preparacion fisica para cada dia.
¢Hay algiin punto delicado? Si es asi, ¢podria ser ese el empujoncito del Sefior



para un cambio necesario?

Tal vez su uso del tiempo necesita un afinamiento. Tal vez Dios lo esté llamando
a un ajuste importante. Pero recuerde que una vida disciplinada es imposible sin
la Disciplina del tiempo. También lo diremos positivamente: Una vida
disciplinada es posible por medio de la Disciplina del tiempo.

Permitame insertar aqui una palabra para corregir posibles malentendidos. El uso
disciplinado del tiempo descrito en estas paginas no debe comprenderse como
promoviendo un estilo de vida implacable, incansable y propenso al
agotamiento. Tras leer varias biografias de Jonathan Edwards, quien predico el
sermén «The Preciousness of Time» (El valor precioso del tiempo), al que se
hizo referencia anteriormente, estoy convencido de que vivi6é consistentemente
de acuerdo a los principios biblicos respecto al uso del tiempo que se describen
en este capitulo. Sin embargo, sus biégrafos nunca lo retratan como un hombre
distraido o agitado, apurado a lo largo del dia, siempre atrasado en su horario.
Aunque era introvertido y resuelto a lo que hoy llamariamos «producir», le daba
la bienvenida a todos los que acudian a él como pastor. Su hogar estaba casi
constantemente lleno de invitados de visita prolongada, generalmente pastores
en entrenamiento. Al menos una vez al dia, Edwards se encontraba con su
esposa, Sarah, ademas de las tres comidas que disfrutaba en su casa a diario con
ella y el resto de la familia. Pasaba tiempo con sus once hijos y sabia como
divertirse con ellos. Fl hacia todas estas cosas porque crefa que eran un uso sabio
de su tiempo y que hacerlas agradaba a Dios.

En el centro de la Disciplina biblica del tiempo se encuentra hacer la voluntad de
Dios cuando esta deba hacerse. «Hay una temporada para todo, un tiempo para
cada actividad bajo el cielo», dice Eclesiastés 3:1. Existe un momento para las
Disciplinas especificas mencionadas en este libro, pero también existe un tiempo
para disciplinarnos para descansar, para reponer nuestros recursos fisicos y
emocionales por medio de buena recreacion, y para cultivar relaciones. Si bien
Jesuis a menudo pastoreaba largas horas, y con frecuencia bajo condiciones que
le producian grandes exigencias, aun con eso era un hombre que descansaba, se
relajaba (después de todo, adonde fuera que se dirigiera, iba caminando, y
seguramente al menos una parte de ese caminar era a un ritmo pausado) y
cultivaba relaciones. Nunca utiliz6é mal una hora; no obstante, jamas leemos que
haya actuado apresuradamente. Y Jests es nuestro Modelo en cuanto al uso
disciplinado del tiempo.



Una vida mas semejante a la de Cristo es realmente posible para usted por medio
de una Disciplina del tiempo llena del Espiritu. Dios no utiliza el crecer en la
gracia como un sefiuelo espiritual que es tentador pero jamas se alcanza. El
promete que el verdadero progreso en la piedad es posible y que las Disciplinas
Espirituales son el medio. El paso practico detras de cada Disciplina Espiritual
es la Disciplina del tiempo.

¢ Estd usted dispuesto a aceptar los principios de Dios para ofrendar? Los ha
leido y ha pensado al respecto, pero ¢cree usted en ellos y los acepta como la
voluntad de Dios para usted?

¢ Estd usted ofrendando de corazon? Su uso del dinero —aquello por lo cual
usted intercambia gran parte de su vida— ¢deja en claro que usted sigue a
Cristo y busca la piedad? ;Resolverd usted que, desde este dia en adelante, su
ofrenda demostrard que Jesucristo es el centro de su vida?

Un articulo titulado «A Gallery of the Greatest» (Una galeria de los mas
grandes) aparecio en la edicion centenaria del periddico The Wall Street
Journal[11]. Repaso la carrera de varios hombres que el Journal consideraba
éxitos empresariales y financieros, hombres como Andrew Carnegie, Henry
Ford, J. P. Morgan y otros. A pesar de sus muchos millones, a pesar del uso
benevolente y filantropico que le dieron a su riqueza, la mayoria de los hombres
de este articulo no parecia utilizar su dinero como Dios ensefia en las Escrituras.
Pero usted puede hacerlo. Es demasiado tarde para la «Galeria de los mas
grandes», pero no para usted. Sin importar lo mucho o poco que usted tenga,
como creyente puede disciplinarse para utilizar su dinero para los propositos mas
grandes de la tierra: para la gloria de Dios y «para la piedad».



CAPITULO 9

EL AYUNO... PARA LA PIEDAD

La autoindulgencia es enemiga de la gratitud, y la autodisciplina, en general, su
amiga y generadora. Es por eso que la gula es un pecado mortal. Los primeros
padres del desierto creian que los apetitos de una persona estdn relacionados:
los estomagos repletos y los paladares hastiados aplacan el hambre y la sed de

justicia. Echan a perder el apetito por Dios.

CORNELIUS PLANTINGA JR.

Rapido: ;Cémo son las personas que ayunan? ;Qué clase de personas le vienen a
la mente? ;Le resultan un poco raras? ;Son del estilo de Juan el Bautista? ;Son
legalistas? ¢ Son maniacos de la salud?

Cuando piensa en el ayuno y en «los que ayunan», ¢le viene a la mente Jesus?
Sabe, €l practicaba el ayuno y ensefi6 a ayunar. Sin embargo, de todas las
Disciplinas Espirituales, el ayuno es la mas temida e incomprendida.

Una de las razones por la que muchos tienen miedo a ayunar es porque creen que
nos hara quedar innecesariamente como raros o que traera consecuencias
indeseables. Tenemos miedo de que el ayuno nos transforme en fanaticos
ojerosos o en bichos raros para Dios. Nos preocupa que nos haga sufrir
terriblemente y que nos dé una experiencia negativa en general. Para algunos
cristianos, ayunar con fines espirituales es tan impensable como caminar
descalzos sobre una hoguera o agarrar serpientes venenosas con las manos para
demostrar su devocion.

El ayuno es la Disciplina mas incomprendida debido a la hambruna de la
conciencia contemporanea del mismo. Si bien es cierto que hoy en dia hay un



renovado interés por el ayuno, ¢cuantas personas conoce usted que lo
practiquen? ;Cuantos sermones ha escuchado sobre el tema? En la mayoria de
los circulos cristianos, rara vez escuchara que se mencione el ayuno, y pocos
habran leido algo al respecto. Sin embargo, en las Escrituras se le menciona
tantas veces (unas sesenta y dos veces) como para ponerlo entre los temas mas
importantes.

En una sociedad glotona, autoindulgente, que rechaza la negacion de si misma,
es posible que a los cristianos les cueste aceptar y comenzar a practicar el ayuno.
Pocas Disciplinas contradicen tan radicalmente la carne y la cultura establecida
como lo hace esta. Aun asi, no debemos atrevernos a subestimar su importancia
biblica. Desde luego, algunas personas no pueden ayunar por motivos médicos.
Aun asi, hasta las personas que no pueden hacer ayuno de sé6lidos pueden
disfrutar muchas de las aplicaciones de esta Disciplina. Ningun cristiano deberia
ignorar los beneficios del ayuno en la busqueda disciplinada de una vida
semejante a la de Cristo.

EXPLICACION DEL AYUNO

El ayuno cristiano es la abstinencia voluntaria de ingerir comida con propdsitos
espirituales. Otros tipos de ayuno (pese a los beneficios que puedan producir
para la mente y para el cuerpo), no pueden clasificarse como ayuno cristiano, y
el ayuno de alguien que no es cristiano no produce un valor eterno. Es para los
creyentes en Cristo, pues la Disciplina debe estar arraigada en la relacion con
Cristo y practicarse con el deseo de llegar a ser mas semejante a él. Los
creyentes deberian ayunar de acuerdo con la ensefianza biblica y con objetivos
centrados en Dios. Es voluntario en el sentido de que el ayuno no debe ser
forzado. Y el ayuno es mas que lo tltimo en dietas de choque para el cuerpo; es
la abstinencia de la comida con propositos espirituales.

Permitame abordar primero el hecho de que, estrictamente hablando, ayunar es
abstenerse de la comida. Hay una vision mas general del ayuno a la que muchas
veces no se le da importancia, segin la que, con propdsitos espirituales, una
persona se abstiene de o se niega a si misma el placer de algo que no sea comida.
A veces, por ejemplo, podemos percibir la necesidad de «ayunar» de



relacionarnos con otras personas, de los medios de comunicacién, de un deporte
o un pasatiempo, de hablar, de dormir, del sexo[1], etcétera. E]l motivo podria ser
que sentimos que esa actividad esta ejerciendo demasiada influencia en nuestro
corazén o en nuestro tiempo, y necesitamos ayunar de ella para recuperar una
perspectiva mas biblica. O simplemente podria ser que queremos estar libres
para concentrarnos mas en un enfoque espiritual determinado.

Martyn Lloyd-Jones convalida la aceptabilidad de esta definicion mas amplia del
ayuno:

Para completar el asunto, agregaremos que el ayuno, si lo concebimos bien, no
solo debe confinarse a la cuestion de la comida y la bebida; el ayuno deberia
incluir la abstinencia de cualquier cosa legitima en si misma y por si misma, en
beneficio de algin propésito espiritual especial. Existen muchas funciones
corporales buenas, normales y perfectamente legitimas, pero que, por motivos
peculiares y especiales, en determinadas circunstancias deberian ser controladas.
Eso es el ayuno. Sugiero que esa es una especie de definicion general de lo que
se entiende por ayunol[2].

Entonces, aunque sea apropiado hablar del ayuno de cualquier libertad legitima,
técnicamente, la Biblia usa el término solo en su sentido primario; es decir, la
abstinencia de alimentos. En este capitulo, limitaré mis comentarios a esa clase
de ayuno.

Para entender el ayuno con propdsitos espirituales, fijese que la Biblia hace una
distincién entre varias clases de ayuno. Aunque no utilice las etiquetas que
frecuentemente usamos hoy en dia para describir estos ayunos, se puede
encontrar cada uno de los siguientes:

El ayuno normal implica abstenerse de todo alimento, pero no de agua. Mateo
4:2 informa sobre Jesus: «Durante cuarenta dias y cuarenta noches ayunod y
después tuvo mucha hambre». No dice nada acerca de que haya tenido sed.
Ademas, Lucas 4:2 dice que «no comi6 nada en todo ese tiempo», pero no dice
que no haya bebido nada. Dado que el cuerpo puede funcionar solo unos pocos
dias sin agua, suponemos que €l bebio agua durante esas semanas (a menos que,
y es posible, haya sido un ayuno sobrenatural segtin lo descrito a continuacion).



Abstenerse de ingerir alimentos pero beber agua, o quiza otros liquidos, es el
tipo de ayuno cristiano mas comun.

El ayuno parcial es una limitacion en la dieta, pero no la abstencion de todo
alimento. Durante tres dias, Daniel y otros tres jovenes judios unicamente
consumieron «legumbres para comer y agua para beber» (Daniel 1:12, LBLA).
Mateo 3:4 dice que el resistente profeta Juan el Bautista «se alimentaba con
langostas y miel silvestre» durante un periodo de tiempo que se desconoce.
Historicamente, los cristianos han cumplido ayunos parciales comiendo
porciones de comida mucho mas pequefias que las habituales durante un periodo
determinado, y/o comiendo solo algunas comidas sencillas. De este modo
pueden ayunar muchos de los que se pondrian en peligro al cumplir un ayuno
normal[3].

El ayuno absoluto es evitar todo alimento y liquido, incluso el agua. Leemos que
«Esdras se retiro [...] sin comer ni beber nada. Seguia en duelo a causa de la
infidelidad de los que habian regresado del destierro» (Esdras 10:6). Cuando
Ester les pidi6 a los judios que ayunaran y oraran por ella, dijo: «Ve y retine a
todos los judios que estan en Susa y hagan ayuno por mi. No coman ni beban
durante tres dias, ni de noche ni de dia» (Ester 4:16). Después de que el apdstol
Pablo se convirtié en el camino a Damasco, Hechos 9:9 nos dice que
«Permaneci6 alli, ciego, durante tres dias sin comer ni beber».

La Biblia también describe un ayuno sobrenatural. Hay dos ejemplos de esto.
Cuando Moisés escribié sobre su encuentro con Dios en el monte Sinai, dijo:
«Estuve alli cuarenta dias y cuarenta noches, y durante todo ese tiempo no probé
alimento ni bebi agua» (Deuteronomio 9:9). Primera de Reyes 19:8 puede estar
diciendo que Elias hizo lo mismo cuando fue al sitio del ayuno milagroso de
Moisés: «Entonces se levantd, comio y bebid, y la comida le dio fuerza
suficiente para viajar durante cuarenta dias y cuarenta noches hasta llegar al
monte Sinai, la montafia de Dios». Estos ayunos necesitaron la intervencion
sobrenatural de Dios en el proceso fisico, y no se repiten excepto por el llamado
especifico y la provisién milagrosa del Sefior[4].

El ayuno en privado es el que se menciona mas a menudo en este capitulo y lo
que Jesus quiso decir en Mateo 6:16-18 cuando dijo que debemos ayunar de una
manera que no sea percibida por los demas.

Los ayunos de la congregacion son el tipo de ayuno que encontramos en Joel



2:15-16 (NVI): «Toquen la trompeta en Sién, proclamen el ayuno, convoquen a
una asamblea solemne. Congreguen al pueblo, purifiquen la asamblea». Al
menos una parte de la congregacion de Antioquia estaba ayunando en grupo en
Hechos 13:2, como lo demuestran las palabras de Lucas: «Mientras estos
hombres adoraban al Sefior y ayunaban...».

La Biblia también habla de los ayunos nacionales. En respuesta a una invasion,
el rey Josafat (en 2 Croénicas 20:3) le ordend al pueblo que ayunaran: «Josafat
quedo6 aterrado con la noticia y le suplicé al SENOR que lo guiara. También
ordeno a todos en Juda que ayunaran». Todos los judios fueron convocados para
ayunar en Nehemias 9:1 y en Ester 4:16, y el rey de Ninive anunci6é un ayuno
para todo su pueblo en respuesta al sermon de Jonas (vea Jonas 3:5-8). A
proposito, en los comienzos de los Estados Unidos, el Congreso proclamo tres
ayunos nacionales. Los presidentes John Adams y James Madison llamaron a los
estadounidenses a ayunar, y Abraham Lincoln lo hizo en tres oportunidades
distintas durante la guerra civil de los Estados Unidos[5].

Dios establecio un ayuno regular en el Antiguo Testamento. Cada afio, todos los
judios debia ayunar en el Dia del Perdon (vea Levitico 16:29-31). Mientras
estaban en Babilonia, los lideres de los judios instituyeron otros cuatro ayunos
anuales (vea Zacarias 8:19). El fariseo de Lucas 18:12 se enorgullecia de si
mismo en oracion por guardar la tradicion de los fariseos, y decia: «Ayuno dos
veces a la semana». Aunque no contara con un mandamiento biblico, John
Wesley no ordenaba a un hombre como ministro metodista si este no ayunaba
habitualmente todos los miércoles y viernes.

Por ultimo, la Biblia menciona ayunos ocasionales. Estos se realizan en
ocasiones especiales a medida que surge la necesidad. Este fue el tipo de ayuno
que Josafat y Ester pidieron en vista de las circunstancias. Esta es la clase de
ayuno que implica Jesus en Mateo 9:15: «Acaso los invitados de una boda estan
de luto mientras festejan con el novio? Por supuesto que no, pero un dia el novio
sera llevado, y entonces si ayunaran».

Actualmente, el ayuno mas comun entre los cristianos probablemente esta en las
categorias de normal (abstenerse de comida pero no de agua), privado y
ocasional.



EL AYUNO ES ALGO QUE SE ESPERA DE NOSOTROS

Para los que no estan familiarizados con el ayuno, la parte mas sorprendente de
este capitulo tal vez sea descubrir que Jesus esperaba que sus seguidores
ayunaran. Préstele atencion a las palabras de Jests al comienzo de Mateo 6:16-
17: «Cuando ayunes... Pero tu, cuando ayunes...» (énfasis afiadido). Al darnos
instrucciones sobre qué hacer y qué no hacer cuando ayunemos, Jesus da por
sentado que nosotros ayunaremos.

Esta expectativa es aiin mas obvia cuando comparamos estas palabras con sus
declaraciones en el mismo pasaje (Mateo 6:2-3) sobre la ofrenda: «Por eso,
cuando des... Mas bien, cuando des...» (LBLA, énfasis afiadido). Compare
también lo que dijo en la misma seccion (Mateo 6:5-7) sobre la oracion:
«Cuando ores... Pero tu, cuando ores... Cuando ores...» (énfasis afiadido). Nadie
duda que tenemos que dar y orar. De hecho, este pasaje se usa a menudo para
ensefar los principios de Jesus acerca de ofrendar y orar. Dado que no hay nada
aqui, ni en ninguna otra parte de las Escrituras, que indique que ya no
necesitamos ayunar, y puesto que sabemos que los cristianos del libro de los
Hechos ayunaban (vea 9:9; 13:2; 14:23), podemos concluir que Jesus todavia
espera que sus seguidores ayunemos.

Las palabras de Jestis en Mateo 9:14-15 son atin mas sencillas. Inmediatamente
después de llamar a Mateo el cobrador de impuestos para que lo siguiera, Jesus
fue a comer a la casa de Mateo. Los fariseos fueron y preguntaron como podia
comer Jesus con semejante pecador. Los discipulos de Juan el Bautista también
tuvieron un problema con eso. Como Juan, eran hombres firmes que
participaban en su ministerio de llamar a las personas al arrepentimiento, y el
ayuno era parte de su discipulado. Tenian que mostrarles a las personas quién era
Cristo, como lo hacia Juan, pero estaban confundidos por el contraste entre
Jesus, que estaba de banquetes aqui, y el ayuno que Juan a menudo les recalcaba.
Por eso le preguntaron a Jests: «“¢Por qué tus discipulos no ayunan, como lo
hacemos nosotros y los fariseos?”. Jesus respondio: “¢Acaso los invitados de una
boda estan de luto mientras festejan con el novio? Por supuesto que no, pero un
dia el novio sera llevado, y entonces si ayunaran”» (énfasis afiadido).

Jesus dijo que llegaria el dia en el que sus discipulos «ayunarian». Ese dia es
hoy. Jests, el «Novio» de la iglesia, se ha ido al cielo. Su pueblo ayuna como



parte de su anhelo y expectacion por el regreso de Jesus. John Piper escribio: «El
ayuno cristiano es en su raiz el hambre de la afioranza por Dios»[6]. A veces, el
ayuno parece la inica manera de reaccionar al dolor de nuestro corazon por la
consumacion de todas las cosas, por el momento en que al fin estemos con Dios
y todas las cosas sean restauradas, hechas nuevas y corregidas. Hasta que el
Novio vuelva por su novia, él sabe que este anhelo por €l inclinara nuestro
corazon, con el resultado de que «ayunaremos».

Las unicas instrucciones que dio Jesus, ademas de las ya mencionadas, estan en
Mateo 6:16-18. Ahi, Jesus nos da una orden negativa, una orden positiva y una
promesa. La orden negativa esta primero: «Cuando ayunen, no pongan cara triste
como hacen los hipdcritas, que demudan sus rostros para mostrar que estan
ayunando. Les aseguro que éstos ya han obtenido toda su recompensa»
(versiculo 16, NVI). Cuando ayune, no lo anuncie por medio de su aspecto fisico
o de su manera de actuar. No se muestre abatido. No hable del hambre que tiene.
No descuide su apariencia.

La orden positiva viene a continuacion: «Pero tu, cuando ayunes, péinate y
lavate la cara. Asi, nadie se dara cuenta de que estas ayunando, excepto tu Padre,
quien sabe lo que haces en privado» (versiculos 17-18). En lugar de tener el
aspecto de un mendigo hambriento, muéstrese de tal manera que nadie pueda
decir por su apariencia que usted esta ayunando. El tnico Observador de su
ayuno deberia ser el Dios Secreto. Nadie mas debe saber que usted esta
ayunando, a menos que sea absolutamente inevitable o necesario. Si esta casado
o si alguien habitualmente cocina para usted, la cortesia tal vez le obligue a
avisarle a su conyuge o a esa persona sobre su ayuno. El problema no es si otra
persona sabe o le pregunta acerca de su ayuno, sino si usted quiere que esa
persona lo sepa o se lo pregunte para parecer mas espiritual. En el primer caso,
simplemente esta dando la informacion que alguien necesita o pide; en el
segundo, pone al descubierto la hipocresia y desobedece la orden que Jests dio
al comienzo de este mismo capitulo de Mateo: «jTengan cuidado! No hagan sus
buenas acciones en publico para que los demas los admiren, porque perderan la
recompensa de su Padre, que esta en el cielo» (6:1).

Luego, Jestis nos dio una promesa acerca del ayuno: «Tu Padre, quien todo lo ve,
te recompensard» (versiculo 18). El no dijo cuando ni cémo lo recompensara el
Padre, pero Jestis prometio que «tu Padre, quien todo lo ve, te recompensara»
(énfasis afiadido). Tan incuestionable como cualquier promesa de las Escrituras
es la promesa de que Dios lo bendecira y lo recompensara cuando usted ayune



segun su Palabra.

Es interesante que Jesuis no nos haya dado ninguna orden sobre con qué
frecuencia o de qué manera deberiamos ayunar. Como las demas Disciplinas
Espirituales, el ayuno nunca deberia degenerar en una rutina vacia y legalista.
Dios ofrece bendecirnos por medio del ayuno tantas veces como lo deseemos.

Dado que Jests no nos dio instrucciones especificas sobre el tema, ¢cuanto
tiempo deberiamos ayunar? En la Biblia encontramos ejemplos de ayunos que
duraron un dia o parte de un dia (vea Jueces 20:26; 1 Samuel 7:6; 2 Samuel 1:12;
3:35; Nehemias 9:1; Jeremias 36:6), un ayuno de una noche (vea Daniel 6:18-
24), ayunos de tres dias (vea Ester 4:16; Hechos 9:9), ayunos de siete dias (vea
1 Samuel 31:13; 2 Samuel 12:16-23), un ayuno de catorce dias (vea Hechos
27:33-34), un ayuno de veintiun dias (vea Daniel 10:3-13), ayunos de cuarenta
dias (vea Deuteronomio 9:9; 1 Reyes 19:8; Mateo 4:2) y ayunos de duracion no
especificada (vea Mateo 9:14; Lucas 2:37; Hechos 13:2; 14:23). En sentido
literal, la abstinencia de una comida con fines espirituales constituye un ayuno.
Asi que la duracion de su ayuno depende de usted y de la guia del Espiritu
Santo.

EL AYUNO DEBE HACERSE CON UN PROPOSITO

El ayuno biblico es mas que abstenerse de ingerir comida. Si usted no tiene un
proposito espiritual para ayunar, no es mas que un ayuno para bajar de peso. Sera
como el hombre que le dijo a un escritor del tema del ayuno:

Yo ayuné en varias oportunidades y no pasé nada. Solo pasé hambre. [...] Hace
varios afios, escuché a un par de pastores hablando sobre el ayuno. Por
recomendacion de ellos, intenté mi primer ayuno. Dijeron que era un
mandamiento que estaba en la Biblia y que debia ser practicado por todos los
cristianos. Como yo era cristiano, decidi intentarlo. Después de posponerlo
durante varios dias, me armé del valor suficiente como para empezar. No pude
sentarme con mi familia a la hora del desayuno porque no creia tener una



voluntad suficientemente fuerte como para abstenerme de comer, asi que me fui
a trabajar. El descanso para el café fue casi insoportable, y dije una mentirita
para explicar por qué no salia con los demas. Lo tinico en lo que podia pensar
era en cuanta hambre tenia. Me dije a mi mismo: «Si logro sobrevivir a este dia,
nunca intentaré esto de nuevo». La tarde fue todavia peor. Trataba de
concentrarme en mi trabajo, pero lo tinico que podia escuchar era el rugido de mi
estdbmago. Mi esposa cociné para ella y para nuestro hijo, y apenas podia
soportar el aroma de la comida. Supuse que si llegaba hasta la medianoche,
habria ayunado todo el dia. Lo hice, pero inmediatamente después de que dieran
las doce, ataqué la comida. No creo que ese dia de ayuno me haya ayudado ni un
poco[7].

Por supuesto, es probable que él tenga razén. Este hombre no tuvo un propésito
biblico para su ayuno. Sin un propdsito, el ayuno puede ser una experiencia
miserable y egocéntrica si se trata inicamente de fuerza de voluntad y
resistencia.

Tener un proposito biblico para ayunar puede ser el concepto mas importante
que saque de este capitulo. Asi es como funciona en la vida real: cuando esta
ayunando y le duele la cabeza o le grufie el estomago, y usted piensa: jTengo
hambre!, es probable que a continuacion piense: Ah si, tengo hambre porque hoy
estoy ayunando. Entonces, lo siguiente que deberia pensar es: Y estoy ayunando
por este proposito:

Si no tiene un claro proposito biblico, el ayuno se convierte en un fin en si
mismo. Lo tunico que logra con cada punzada de hambre es calcular el tiempo
que falta hasta que pueda comer. Ese tipo de pensamiento desconecta el
evangelio de la experiencia de su mente y su corazon, y cae en el engafio de que
quiza su sufrimiento logre ganar el favor de Dios.

Aunque el malestar fisico sea desagradable (quiza, incluso, doloroso), es
importante que sienta algun grado de hambre durante su ayuno[8]. El hambre le
sirve como un recordatorio constante de su proposito espiritual. Por ejemplo, si
su objetivo es orar por su conyuge, cada vez que le ruge el estdbmago o le duele
la cabeza, su hambre le recuerda que esta ayunando, lo que a su vez le recuerda
que esta ayunando por el proposito de orar por su conyuge, y entonces orara. Asi
que, cada vez que siente hambre durante su ayuno (ya sea que esté trabajando,



manejando el auto, hablando con alguien, sentado frente a la computadora,
caminando o lo que sea), se acordara de su proposito; en este caso, de orar por su
conyuge. Como consecuencia, el hambre lo motivara a orar por su cényuge
mucho mas seguido de lo que lo haria en otro caso, que es exactamente lo que
usted queria hacer.

La Biblia establece muchos propésitos para ayunar. Yo los he condensado en
diez categorias importantes. Tenga en cuenta que ninguno de los propositos es
obtener el favor de Dios. Es inttil ayunar como una manera de impresionar a
Dios y lograr su aceptacion. La fe en la obra de Jesucristo nos hace aceptables
ante Dios, no nuestros esfuerzos, a pesar de lo intensos o sinceros que sean. El
ayuno no produce ningun beneficio eterno para nosotros hasta que nos
acerquemos a Dios por medio del arrepentimiento y de la fe (vea Efesios 2:1-10
y Tito 3:5-7). Solo después de que Dios nos da vida por medio de Cristo
podemos dedicarnos al ayuno cristiano. Y entonces, segun John Piper: «Esta es
la esencia del ayuno cristiano: anhelamos, ansiamos y ayunamos para saber mas
y mas de todo lo que es Dios para nosotros en Jests. Pero solo porque €l ya nos
sujetd y nos atrae siempre hacia adelante y hacia arriba a “toda la plenitud de
Dios”»[9].

Entonces, cada vez que usted ayune como cristiano, deberia hacerlo al menos
por uno de los siguientes propdsitos biblicos.

Para fortalecer la oracion

Juan Calvino escribid: «Cada vez que los hombres van a orar a Dios con
respecto a cualquier asunto importante, seria conveniente aplicar el ayuno junto
con la oracion»[10]. El ayuno tiene algo que agudiza el filo de nuestra
intercesion y nos hace mas apasionados en nuestras suplicas. Por eso el pueblo
de Dios ha utilizado muchas veces el ayuno cuando ha sentido una urgencia
especial sobre los asuntos que elevan ante el Padre.

Cuando Esdras estaba a punto de dirigir a un grupo de exiliados de regreso a

Jerusalén, proclamé un ayuno con el fin de que el pueblo buscara fervientemente
al Sefior para llegar a su destino a salvo. Durante ese viaje de casi mil quinientos
kilometros, iban a tener que enfrentar muchos peligros sin proteccion militar. Su



vulnerabilidad significaba que esta no era una cuestion comun y corriente.
Esdras 8:23 relata: «Ayunamos, pues, y pedimos a nuestro Dios acerca de esto, y
El escuch6 nuestra stplica» (LBLA).

La Biblia no ensefia que el ayuno es una especie de huelga de hambre espiritual
que obliga a Dios a hacer lo que le pedimos. Si se trata de algo que esta fuera de
la voluntad de Dios, nuestro ayuno no hara que €l se lo replantee. El ayuno no
cambia tanto el oir de Dios como nuestra oracion. Una de las formas en que la
cambia, como explica John Piper, es que el ayuno «es un intensificador del deseo
espiritual»[11]. En su libro God’s Chosen Fast (El ayuno escogido por Dios),
Arthur Wallis concuerda:

El ayuno fue planeado para aportar un tono de urgencia e insistencia a nuestra
oracion, y para darle fuerza a nuestra suplica ante el tribunal celestial. E1 hombre
que ora y ayuna le avisa al cielo que esta hablando seriamente. [...] No solo eso,
sino que también esta expresando su seriedad de una manera designada por Dios.
Esta usando un instrumento que Dios ha escogido para hacer que su voz sea
escuchada en el cielo[12].

Observe que el ayuno biblico es una idea de Dios. Cuando sentimos la necesidad
de fortalecer nuestras oraciones, Dios dice en las Escrituras que usemos la fuerza
del ayuno. El ayuno biblico no es un producto de la imaginacion del hombre
como forma de persuadir a Dios, similar a los esfuerzos que hicieron los profetas
de Baal cuando, en su famoso enfrentamiento con Elias en el monte Carmelo, se
hicieron dafio a si mismos con espadas en un vano intento por despertar a su dios
(vea 1 Reyes 18:28). A nuestro Sefior siempre lo complace escuchar las
oraciones de su pueblo. Pero también lo complace que elijamos realzar nuestras
oraciones de una manera que €l mismo ordeno.

Otros personajes biblicos que sumaron el ayuno a la oracién incluyen a
Nehemias, quien estuvo «ayunando y orando delante del Dios del cielo»
(Nehemias 1:4, LBLA). Daniel se dedico a rogarle a Dios «en oracion y suplicas,
en ayuno» (Daniel 9:3, LBLA). En una orden directa y divina que recibio el
profeta Joel, Dios le dijo a Israel: «Vuélvanse a mi ahora, mientras haya tiempo;
entréguenme su corazon. Acérquense con ayuno, llanto y luto» (Joel 2:12). No



fue hasta «después de pasar mas tiempo en ayuno y oracién» que los de la iglesia
de Antioquia «impusieron las manos» sobre Bernabé y Saulo de Tarso y «los
enviaron» a su primer viaje misionero (Hechos 13:3).

De todos los propositos para ayunar que hay en las Escrituras, el ayuno para
fortalecer la oracion es definitivamente el mas enfatizado. De hecho, todos los
otros propositos biblicos para el ayuno tienen que ver con la oracion de una u
otra manera. El ayuno es uno de los mejores aliados que podemos introducir en
nuestra vida de oracion. No obstante, y a pesar de su poder potencial, pocos
parecen dispuestos a disfrutar de sus beneficios. Citando a Arthur Wallis
nuevamente:

Al darnos el privilegio de ayunar asi como de orar, Dios ha incorporado un arma
poderosa a nuestro arsenal espiritual. En su necedad e ignorancia, la iglesia
largamente lo consider6 obsoleto. Lo ha arrojado a algun rincon oscuro para que
se oxide, y ahi quedo, abandonado y olvidado durante siglos. Este tiempo de
crisis inminente para la iglesia y para el mundo exige que sea recuperado[13].

Para buscar la guia de Dios

El segundo proposito para ayunar es discernir la voluntad de Dios con mayor
claridad. En Jueces 20, las otras once tribus de Israel se prepararon para ir a la
guerra contra la tribu de Benjamin. Los soldados se reunieron en Guibea por
causa de un pecado estremecedor que habian cometido los hombres de esa
ciudad benjamita. Ellos buscaron al Sefior antes de entrar en guerra y, aunque
superaban a los benjamitas quince a uno, perdieron la batalla y a veintidos mil
hombres. Al dia siguiente, buscaron al Sefior con oraciones y lagrimas, pero,
nuevamente, perdieron la batalla y sufrieron miles de bajas. Confundidos, la
tercera vez no solo buscaron la guia del Sefior orando y llorando, sino que
ademas «ayunaron hasta la noche» (versiculo 26). Preguntaron: «;Debemos
volver a pelear contra nuestros parientes de Benjamin o debemos detenernos?».
Entonces el Sefior dejo clara su voluntad: «jVayan! Mafiana se los entregaré»
(versiculo 28). Solo después de que lo buscaron ayunando, el Sefior le dio la
victoria a Israel.



Segtn Hechos 14:23, antes de que Pablo y Bernabé nombraran ancianos en las
iglesias que habian fundado, primero oraron y ayunaron para recibir la guia de
Dios.

David Brainerd or6 y ayuno para discernir la directiva del Sefior acerca de su
ingreso al ministerio. El lunes 19 de abril de 1742, escribi6 en su diario: «Aparté
este dia para ayunar y orar a Dios para pedirle su gracia, especialmente para que
me preparara para el trabajo del ministerio, para que me diera su ayuda y
direccion divina en mis preparativos para esa gran obra, y para que, en su
tiempo, me enviara a su cosecha»[14]. Sobre su experiencia con el ayuno de
aquel dia, conto:

Senti el poder de la intercesion por las preciosas almas inmortales, por el avance
del reino de mi amado Sefior y Salvador en el mundo; y también la mas dulce
resignacion, y aun el consuelo y el gozo, de pensar en sufrir adversidades,
angustia y hasta la muerte misma, por fomentarlo. [...] Mi alma fue llevada muy
lejos del mundo; intenté aprehender miles de almas. Creo que me expandi mas
por los pecadores que por los hijos de Dios; aunque senti que podia pasarme la
vida llorando por ambos. Disfruté dulcemente la comunion con mi amado
Salvador. Creo que nunca en mi vida me senti tan apartado de este mundo y tan
resignado a Dios en todo[15].

Algunas semanas después, el 14 de junio, Brainerd volvio a ayunar con el
proposito de buscar la direccion de Dios para el ministerio al cual él creia que
Dios lo habia designado: «Aparté este dia para ayunar y orar en secreto, para
rogarle a Dios que me dirigiera y me bendijera en cuanto a la gran tarea que
preveia, la de predicar el evangelio»[16]. Mientras su cuerpo ayunaba, su alma
se deleitaba: «El Sefior me visit6 maravillosamente en oracion; creo que mi alma
nunca antes sintio un sufrimiento como ese: no senti ninguna limitacién, pues los
tesoros de la gracia divina se abrieron para mi: luché por los amigos ausentes,
por la cosecha de las almas, por las multitudes de pobres almas y por muchos
que yo creia que eran los hijos de Dios en muchos lugares lejanos»[17].

El ayuno no le asegura la certeza de recibir una guia tan clara de parte de Dios y
confirmacion de direccion como la recibi6 Brainerd en esta ocasion. Sin



embargo, si se practica correctamente, en verdad nos hace mas receptivos a
Aquel que le fascina guiarnos.

Para expresar el duelo

Tres de las primeras cuatro referencias biblicas sobre el ayuno lo relacionan con
una expresion del duelo. Como se menciona en Jueces 20:26, el motivo por el
que los israelitas lloraron y ayunaron delante de Dios no solo fue para buscar su
guia, sino para expresar su duelo por los cuarenta mil hermanos que habian
perdido en la guerra. Después de que los filisteos mataron a Saul y a sus hijos en
la batalla, los hombres de Jabes de Galaad caminaron toda la noche para
recuperar los cuerpos. Luego de enterrarlos, 1 Samuel 31:13 dice que hicieron
duelo cuando «ayunaron por siete dias». Segunda de Samuel habla de la reaccion
de David y sus hombres cuando escucharon la noticia: «Rasgaron sus ropas en
sefial de dolor. Hicieron duelo, lloraron y ayunaron todo el dia por Satl y su hijo
Jonatan, también por el ejército del SENOR vy por la nacion de Israel, porque ese
dia habian muerto a espada» (2 Samuel 1:11-12).

El dolor causado por otros sucesos ademas de la muerte también puede
expresarse por medio del ayuno. Por ejemplo, los cristianos han ayunado en
afliccion por sus pecados. Hacerlo de esa manera no deberia ser visto como un
intento de pagar por nuestros pecados, porque nosotros no podemos pagar ese
precio y porque Cristo ya lo ha hecho, una vez por todas (vea Hebreos 9:12;
10:10; 1 Pedro 3:18). Dios prometio que «si confesamos nuestros pecados a
Dios, él es fiel y justo para perdonarnos nuestros pecados y limpiarnos de toda
maldad» (1 Juan 1:9). Eso no quiere decir que la confesion sea algo trivial y
facil, la simple articulacion de unas palabras, un ritual verbal. Solamente
reconocer no es confesar. Si miramos la confesion de una manera frivola y no
apreciamos cuanto le costé nuestro pecado a Cristo, lo deshonramos. Aunque no
sea una autoflagelacion espiritual, la confesion biblica si implica algun grado de
dolor por el pecado cometido. Puesto que el ayuno puede ser una expresion del
duelo, nunca es inapropiado que el ayuno sea una parte voluntaria y sincera de la
confesion. Algunas veces, sentia una pena tan profunda por mi pecado que las
palabras solas parecian impotentes para expresarle a Dios lo que yo queria. Y
aunque eso no me hizo mas merecedor del perddn, el ayuno transmiti6 el duelo y



la confesion que las palabras solas no podian.

El ayuno también puede ser un medio para expresar el duelo por los pecados de
otros, asi como por los pecados de personas que pertenecen a su iglesia o por los
de su pais. Cuando el envidioso rey Saul trataba de matar injustamente a David,
la reaccion de su hijo Jonatan fue que «se neg6 a comer durante ese segundo dia
del festival, porque estaba destrozado por la vergonzosa conducta de su padre
hacia David» (1 Samuel 20:34), lo que implica que ayund porque le dolia el
tratamiento inmoral de su padre hacia David.

Caffy y yo tenemos una amiga que es cristiana desde hace pocos afios. Cuando
ella se apart6 de su profesion de fe, expresamos nuestro dolor y oramos por ella
con un ayuno compartido que dur6 varios dias. Aunque la habiamos confrontado
sobre su situacion en varias oportunidades, luego de haber sido restaurada nos
contd que saber que nosotros y otras personas de la iglesia habiamos ayunado
por ella fue una de las principales influencias que Dios usé para hacerla regresar
a la congregacion. Ademas, nuestra iglesia ha guardado grupalmente algunos
dias de ayuno ocasionales, en parte para expresarle al Sefior nuestro duelo por
los pecados de nuestra nacion.

Ya que el ayuno, asi como el llanto, suele ser un instrumento para expresarle de
manera fisica a Dios la profundidad de nuestros sentimientos, también es
apropiado que las oraciones apesadumbradas estén acompafiadas por el ayuno
como por lagrimas.

Para buscar liberacion o proteccion

En los tiempos biblicos, uno de los ayunos mas comunes era ayunar para pedir
salvacion de los enemigos o de las circunstancias. Luego de recibir la noticia de
que un gran ejército venia contra €él, el rey Josafat «quedo aterrado con la noticia
y le suplicé al SENOR que lo guiara. También orden6 a todos en Juda que
ayunaran. De modo que los habitantes de todas las ciudades de Juda fueron a
Jerusalén para buscar la ayuda del SENOR» (2 Crénicas 20:3-4).

Antes leimos sobre el ayuno al que convoco Esdras cuando gui6 a un grupo de
exiliados de regreso a Jerusalén. Alli, nos enteramos de que ellos oraron para



fortalecer sus oraciones. Pero preste atencion que, a partir del contexto mas
amplio de Esdras 8:21-23, la oracién que querian fortalecer con el ayuno era
para pedir la proteccion de Dios:

Alli, junto al canal de Ahava, di 6rdenes de que todos ayunaramos y nos
humillaramos ante nuestro Dios. En oracion le pedimos a Dios que nos diera un
buen viaje y nos protegiera en el camino tanto a nosotros como a nuestros hijos y
nuestros bienes. Pues me dio vergiienza pedirle al rey soldados y jinetes que nos
acompafiaran y nos protegieran de los enemigos durante el viaje. Después de
todo, ya le habiamos dicho al rey que «la mano protectora de nuestro Dios esta
sobre todos los que lo adoran, pero su enojo feroz se desata contra quienes lo
abandonan». Asi que ayunamos y oramos intensamente para que nuestro Dios
nos cuidara, y él oy6 nuestra oracion.

Probablemente, uno de los ayunos corporativos mas conocidos de las Escrituras
es el de Ester 4:16, y su proposito fue pedirle a Dios que los protegiera y los
liberara. La reina Ester llamo al ayuno para apoyar el pedido que le habia hecho
a Dios de protegerla contra la ira del rey. Hizo un plan, arriesgandose a morir,
para entrar en la corte del rey Jerjes sin ser invitada para pedirle que liberara a
los judios del exterminio. Le dijo a su primo Mardoqueo: «Ve y retine a todos los
judios que estan en Susa y hagan ayuno por mi. No coman ni beban durante tres
dias, ni de noche ni de dia; mis doncellas y yo haremos lo mismo. Entonces,
aunque es contra la ley, entraré a ver al rey. Si tengo que morir, moriré».

Cuando nuestra iglesia hace un dia de ayuno en afliccion por los pecados de
nuestro pais, también incluimos oraciones pidiéndole a Dios que nos proteja y
nos libre de los enemigos que puedan surgir a causa de nuestros pecados.
Sabemos que Dios a menudo disciplinaba a Israel. Quiza no pensemos en la
realidad de un pecado a nivel nacional tan seguido como deberiamos, y de como
los cristianos experimentaremos parte de cualquier juicio nacional que venga,
aunque nosotros no contribuyamos de manera directa al pecado nacional.

Pero no todos los ayunos que buscan la liberacion o la proteccion de Dios son
ayunos colectivos. David escribi6 el Salmo 109 para suplicar ser aliviado a nivel
personal de un grupo de enemigos y de su lider en particular. Hizo un ayuno



privado acompafando su oracion, como lo indica el versiculo 24: «Mis rodillas
estan débiles de tanto ayunar y estoy reducido a piel y huesos». Al parecer, este
era un ayuno atipicamente largo.

El ayuno, y no los esfuerzos de la carne, deberia ser una de nuestras primeras
defensas cuando nuestros familiares, compafieros de escuela, vecinos o colegas
nos «persiguen» a causa de nuestra fe. Normalmente nos sentimos tentados a
contraatacar con enojo, agredir verbalmente, acusar de vuelta al otro e, incluso,
entablar acciones legales. Pero en lugar de recurrir a las maniobras politicas, a
los chismes y a imitar las tacticas mundanas de nuestros enemigos, deberiamos
pedirle a Dios mediante el ayuno que nos proteja y nos libre.

Para manifestar arrepentimiento y el regreso a Dios

Ayunar con este proposito es similar a ayunar con el propdsito de expresar dolor
por el pecado. Pero mientras que el arrepentimiento es un cambio de mentalidad
que da lugar a un cambio de comportamiento, el ayuno puede representar algo
mas que solo apenarse por el pecado. También puede sefialar un compromiso a la
obediencia y una nueva direccion.

Los israelitas manifestaron su arrepentimiento por medio del ayuno en 1 Samuel
7:6, cuando «sacaron agua y la derramaron delante del SENOR, ayunaron aquel
dia y dijeron alli: “Hemos pecado contra el SENOR”» (LBLA). En Joel 2:12, el
Sefior le ordeno especificamente a su pueblo que representaran su
arrepentimiento y su regreso a él por medio del ayuno: «Vuélvanse a mi ahora,
mientras haya tiempo; entréguenme su corazon. Acérquense con ayuno, llanto y
luto».

Sin duda, el ayuno mas riguroso que se ha registrado es el que esta en Jonas 3:5-
8, y es un ayuno para expresar arrepentimiento. Después de que Dios bendijo la
prédica de Jonas con un gran despertar espiritual:

La gente de Ninive crey6 el mensaje de Dios y desde el mas importante hasta el
menos importante declararon ayuno y se vistieron de tela aspera en sefial de



remordimiento.

Cuando el rey de Ninive oyo6 lo que Jonas decia, bajé de su trono y se quit6 sus
vestiduras reales. Se vistio de tela aspera y se sentd sobre un montén de cenizas.
Entonces el rey y sus nobles enviaron el siguiente decreto por toda la ciudad:

«Nadie puede comer ni beber nada, ni siquiera los animales de las manadas o de
los rebafios. Tanto el pueblo como los animales tienen que vestirse de luto y toda
persona debe orar intensamente a Dios, apartarse de sus malos caminos y
abandonar toda su violencia».

El ayuno no solo puede expresar arrepentimiento; puede ser en vano si no
incluye arrepentimiento. Como con todas las Disciplinas Espirituales, ayunar es
poco mas que una «obra muerta» si constantemente endurecemos nuestro
corazoén al llamado de Dios para que nos ocupemos de un pecado especifico en
nuestra vida. Jamas debemos tratar de meternos de lleno en una Disciplina
Espiritual intentando ahogar la condenacion del Espiritu Santo a renunciar al
pecado. Pervertimos la esencia misma del ayuno si tratamos de usarlo como
contrapeso de la mortificacion contra un aspecto pecaminoso de la vida que
queremos seguir alimentando. Thomas Boston, un escocés partidario
incondicional de los pastores—escritores puritanos, dijo:

En vano ayunaran y pretenderan ser humillados por nuestros pecados, y haran
confesion sobre ellos, si nuestro amor al pecado no se convierte en odio; nuestra
aficion por él, en asco; y nuestro aferramiento a €l, en anhelo por liberarnos de
él; con el firme propdsito de resistir los mecanismos que tiene en nuestro
corazoén y, de alli, los arranques en nuestra vida; y si no nos volvemos a Dios
como nuestro legitimo Sefior y Maestro, y volvemos a nuestra labor
nuevamente[18].

Para humillarse uno mismo ante Dios



El ayuno, cuando se practica por los motivos correctos, es una expresion fisica
de humildad delante de Dios, de la misma manera que arrodillarse o postrarse en
oracion puede reflejar humildad ante él. Asi como hay veces que usted desea
manifestar su humildad orando de rodillas o inclinando su rostro ante el Sefior,
también hay veces en las que puede querer expresar un sentido de humildad
delante del Sefior en cada actividad a lo largo del dia por medio del ayuno.

Muchas personas que estan acostumbradas a expresar humildad arrodillandose
en oracion tal vez pregunten por qué querriamos expresar humildad todo el dia
mediante un ayuno. En cambio, Juan Calvino hizo una pregunta mejor: ; Por qué
no? «Porque si [el ayuno] es un ejercicio santo, tanto para humillar a los
hombres como para confesar su humildad, ;por qué deberiamos usarlo menos de
lo que lo hicieron los antiguos en necesidades similares? [...] ; Qué raz6n hay por
la que nosotros no deberiamos hacer lo mismo?»[19].

Uno de los hombres mas malvados de la historia judia, el rey Acab, finalmente
se humill6 a si mismo delante de Dios y demostré su humildad ayunando:

Cuando Acab escucho estas palabras, se rasgo las vestiduras, se vistio de luto y
ayund. Dormia vestido asi, y andaba deprimido. Entonces la palabra del SENOR
vino a Elias el tisbita y le dio este mensaje: «;Has notado cémo Acab se ha
humillado ante mi? Por cuanto se ha humillado, no enviaré esta desgracia
mientras €l viva, sino que la enviaré a su familia durante el reinado de su hijo».

(1 Reyes 21:27-29, NVI)

Por otro lado, uno de los hombres mas piadosos de Israel se humill6 a si mismo
delante del Sefior exactamente de la misma manera. El rey David escribio:
«vestia de cilicio; humillé mi alma con ayuno» (Salmo 35:13, LBLA).

Recuerde que el ayuno en si mismo no es la humildad delante de Dios, sino que
deberia ser una expresion de humildad. No habia humildad en el fariseo de
Lucas 18:12, quien se vanagloriaba frente a Dios en oracién diciendo que €l
ayunaba dos veces a la semana. El escritor David Smith, en Fasting: A Neglected



Discipline (EI ayuno: una disciplina desatendida), nos recuerda:

Con esto no debemos concluir que el acto de ayunar tiene algin poder virtuoso,
y que nosotros nos hemos hecho mas humildes; el hombre caido no posee
ninguna virtud por la que pueda volverse mas piadoso; sin embargo, hay virtud
en los instrumentos de la gracia previstos por Dios. Si nosotros, por el poder del
Espiritu Santo, avergonzamos las obras de la carne (mediante el ayuno),
creceremos en gracia, pero la gloria de dicho cambio solamente sera de
Dios[20].

Para expresar preocupacion por la obra de Dios

De la misma manera que un padre puede ayunar y orar preocupado por la obra
de Dios en la vida de un hijo, asi los cristianos pueden ayunar y orar porque
sienten una carga por la obra de Dios a una escala relativamente grande. Por
ejemplo, el cristiano puede sentirse obligado a ayunar y orar por la obra de Dios
en algun lugar que haya sufrido una tragedia, una decepcion o una derrota
aparente.

Este fue el proposito del ayuno de Nehemias cuando escuché que, a pesar de que
muchos exiliados judios habian vuelto a Jerusalén, la ciudad aun no tenia
murallas que la defendieran:

Me dijeron: «Las cosas no andan bien. Los que regresaron a la provincia de Juda
tienen grandes dificultades y viven en desgracia. La muralla de Jerusalén fue
derribada, y las puertas fueron consumidas por el fuego».

Cuando oi esto, me senté a llorar. De hecho, durante varios dias estuve de duelo,
ayuné y oré al Dios del cielo.



(Nehemias 1:3-4)

Después de su ayuno, Nehemias se puso a hacer algo tangible y publico para
fortalecer la obra de Dios en Jerusalén.

Daniel también sentia una pesada carga por el regreso de los judios del exilio y
por restaurar Jerusalén. También, como Nehemias, expreso esta carga ayunando:
«Asi que dirigi mis ruegos al Sefior Dios, en oracion y ayuno. También me puse
ropa de tela aspera y arrojé cenizas sobre mi cabeza» (Daniel 9:3).

John Piper expreso algunos de los anhelos que llevan en el alma los que ayunan
por su preocupacion por la obra de Dios:

Mi corazon tiene hambre de «toda la plenitud de Dios». Ansio una obra mas
profunda de Dios en medio de su pueblo. Deseo que una poderosa marea de
fervor misionero propague la pasion por la supremacia de Cristo en todas las
cosas, para la alegria de todos los pueblos. Anhelo ver que se produzca semana
tras semana un nuevo nacimiento inconfundible y sobrenatural por medio del
testimonio convincente de las personas transformadas por Dios, en cualquier
sitio donde él sea nombrado[21].

Claro, no podemos ayunar continuamente, pero es posible que el Sefior, al menos
de vez en cuando, nos dé una preocupacion tan grande por su obra que nuestro
interés normal por la comida parezca secundario en comparacion.

Para atender las necesidades de otros

Los que piensan que las Disciplinas Espirituales promueven la tendencia a la
introspeccion o a la independencia deberian tomar en cuenta Isaias 58. En el
pasaje mas extenso de las Escrituras que se ocupa exclusivamente del ayuno,



Dios hace énfasis en ayunar con el propoésito de satisfacer las necesidades de
otros. Las personas a las que originalmente se dirigia esta seccion se habian
quejado con el Sefior porque habian ayunado y se habian humillado ante €I, pero
él no les habia respondido. La razén por la que Dios no los habia escuchado era
por su desobediencia. Sus vidas seguian contrastando hipécritamente con su
ayuno y oracion. El Sefior les dijo en los versiculos 3-4: «Es porque ayunan para
complacerse a si mismos. Aun mientras ayunan, oprimen a sus trabajadores. ; De
qué les sirve ayunar, si siguen con sus peleas y rifias? Con esta clase de ayuno,
nunca lograran nada conmigo». Asi que, aunque ayunaban, también discutian,
peleaban y trataban mal a otros. Pero el Sefior no dejara que nosotros separemos
el ayuno del resto de nuestra vida. Las Disciplinas Espirituales no son algo
aparte. El Sefior no bendecira la practica de ninguna Disciplina, incluido el
ayuno, si ignoramos lo que dice su Palabra en cuanto a las relaciones con las
personas.

¢Qué deberiamos hacer? ; Como quiere Dios que ayunemos? En los versiculos 6-
7, el Sefior preguntd: «;INo es éste el ayuno que yo escogi: desatar las ligaduras
de impiedad, soltar las coyundas del yugo, dejar ir libres a los oprimidos, y
romper todo yugo? ;INo es para que partas tu pan con el hambriento, y recibas en
casa a los pobres sin hogar; para que cuando veas al desnudo lo cubras, y no te
escondas de tu semejante?» (LBLA). En otras palabras, el tipo de ayuno que
agrada a Dios es el que da lugar a la preocupacion por otros y no solo por
Nnosotros mismos.

«Pero —objeta alguien—, es que estoy tan ocupado satisfaciendo mis
necesidades y las de mi familia que no tengo tiempo para atender a otras
personas». Una opcion posible es ayunar durante una comida o por un dia y
atender las necesidades de otras personas durante el tiempo que usted
normalmente usaria para comer. De esa manera, no perdera el tiempo que dice
que debe dedicarle a sus compromisos habituales. Hace varios meses, empecé a
programar un ayuno habitual por semana y a dedicar uno de los ratos para comer
durante ese dia para reunirme para dar consejos o discipular. Me sorprendio lo
conveniente y preferible que es para muchas personas ese periodo de la tltima
hora de la tarde. El resultado es que ese tiempo, que lleg6 a estar disponible por
el ayuno, se convirtié en mi hora de ministerio individual mas productiva y
servicial de toda la semana.

Hay otras formas de ayunar para ocuparse de las necesidades de los demas.
Algunos ayunan para poder usar el dinero que gastarian en la comida y darselo a



los pobres, a las misiones o a algtin otro ministerio. ; De qué manera podria
atender usted las necesidades de otros con el tiempo o el dinero extra que podria
aportar su ayuno?

Para vencer la tentacion y consagrarse a Dios

Pidale a los cristianos que nombren algliin ayuno de un personaje biblico, y es
probable que la mayoria piense en primer lugar en el largo ayuno de Jesus previo
a su tentacion, en Mateo 4:1-11. El segundo versiculo de ese conocido pasaje nos
dice que Jesus ayuno «cuarenta dias y cuarenta noches». Con la fuerza espiritual
de ese ayuno prolongado, estuvo preparado para derrotar una arremetida directa
de tentacion de parte del mismisimo Satanas. Este ayuno también fue el tiempo
en el que Jesus se consagro en privado al Padre para el ministerio publico que
estaba a punto de comenzar.

En ninguna parte de la Biblia Dios nos pide que ayunemos durante cuarenta dias.
Y el sentido de este pasaje tiene mucho mas que ver con declarar quién es Jesus,
que con el ayuno. Pero eso no quiere decir que no hay nada para aprender sobre
el ayuno a partir de la experiencia tnica de Jests. Un principio que aprendemos
del ejemplo de Jests es: El ayuno es una manera de vencer la tentacion y de
consagrarnos nuevamente al Padre.

A veces, cuando luchamos contra una tentacion o cuando suponemos que
lucharemos contra ella, sabemos que necesitamos una mayor fuerza espiritual
para vencerla. Tal vez estemos de viaje (0 nuestra pareja esté de viaje) y las
tentaciones de la infidelidad mental y sensual estén en todas partes. Al inicio de
las clases, o en un nuevo empleo o ministerio, puede haber tentaciones nuevas, o
simplemente puede parecernos apropiado en ese momento consagrarnos
nuevamente al Sefior. Muchas veces, debemos tomar decisiones que nos
enfrentan a tentaciones diferentes. ; Aceptamos un trabajo nuevo que significara
mucho mas dinero pero mucho menos tiempo con la familia? ; Aceptamos ese
ascenso que implica una mudanza que pondria fin a un ministerio importante en
nuestra iglesia local, o cuando significa ir adonde el crecimiento espiritual de
nuestra familia puede sufrir? En momentos de tentaciones excepcionales, se
necesitan medidas excepcionales. Una de esas medidas excepcionales en su



situacion puede ser ayunar a la manera de Cristo con el propésito de vencer la
tentacion y de renovar su consagracion a Dios.

Para expresarle amor y adoracion a Dios

A estas alturas, quiza asocie el ayuno solamente con circunstancias extremas y
con grandes dificultades. Pero la Biblia también dice que el ayuno puede ser
simplemente una expresion de amor y devocion por Dios. En Lucas 2, hay una
mujer inolvidable cuyos ochenta y cuatro afios de vida se muestran rapidamente
ante nosotros en tres breves versiculos. Se llama Ana. El resumen de su vida esta
en Lucas 2:37: «Nunca salia del templo, sino que permanecia alli de dia y de
noche adorando a Dios en ayuno y oracién». Aunque la historia de Ana sea
importante principalmente en el contexto del momento en que Maria y José
presentaron a Jesus recién nacido en el templo, lo que nos interesa aqui es su
manera de vivir dia a dia. Ana estuvo casada durante solo siete afios antes de
quedar viuda. Suponiendo que se haya casado muy jovencita, esta mujer piadosa
dedico al menos medio siglo, dia y noche, a una adoracién a Dios caracterizada
pOr «ayuno y oracion».

Ayunar puede ser un testimonio (aun dirigido a usted mismo) de que encuentra
su mayor placer y gozo en la vida de Dios. Es una manera de demostrarse a
usted mismo que ama a Dios mas que a la comida; que para usted, buscarlo es
mas importante que comer; que Jesus, el Pan del cielo (vea Juan 6:51), lo
satisface mas que el pan terrenal. Cuando ayuna, se recuerda a si mismo que, a
diferencia de muchos (vea Filipenses 3:19), su estbmago no es su dios. En vez de
eso, esta al servicio del Dios verdadero porque esta dispuesto a subordinar los
deseos de su estébmago a los del Espiritu. Cuando los cristianos ayunan a causa
de su amor por Dios, demuestran lo que decia John Piper: «L.o que motiva
nuestra hambre es lo que adoramos»[22].

A lo largo de la historia, los cristianos han ayunado con este propésito,
preparandose para la Cena del Sefior. Ademas de los elementos de
arrepentimiento y humildad ante Dios que hay en este tipo de ayuno, ayuda a las
personas a enfocar su atencion y su afecto en el Sefior de la Cena.

Otra manera de ayunar para expresarle amor a Dios es pasar la hora de la comida



en alabanza y adoracion, en lugar de comer. Una variante es demorar una comida
en particular hasta que haya tenido su tiempo diario de lectura biblica y oracién.
Solo recuerde que su ayuno es un privilegio, no una obligacion; es aceptar la
invitacion divina a experimentar su gracia de una manera especial.

Siempre debemos ayunar con un propdsito espiritual (que tenga a Dios en el
centro, no un proposito egocéntrico) para que el Sefior bendiga nuestro ayuno.
Pensar en la comida durante el ayuno debe hacer que pensemos en Dios y que
eso nos recuerde nuestro proposito. En vez de enfocar la mente en la comida,
deberiamos usar cada deseo de comer como un recordatorio para orar y para
volver a pensar en nuestro propdsito.

No hay duda de que muchas veces Dios ha coronado el ayuno con bendiciones
extraordinarias. Los testimonios biblicos, historicos y contemporaneos son
prueba de que Dios se deleita en darles bendiciones poco comunes a quienes
ayunan. Pero tenemos que ser cuidadosos de no desarrollar lo que Martyn Lloyd-
Jones denomind «una idea mecanica del ayuno»; es decir, creer que si ayunamos,
Dios esta obligado a darnos lo que pedimos. No podemos manipular a Dios por
medio del ayuno, ni por ningun otro medio, para que cumpla nuestras peticiones.
Como pasa con la oracion, ayunamos con la esperanza de que, en su gracia, Dios
nos bendiga como deseamos. Cuando nuestro ayuno tiene la motivacion
correcta, podemos estar seguros de que Dios nos bendecira y lo hara de la
manera en que su infinita sabiduria sabe que es mejor, aunque no sea como
nosotros queriamos.

Nuevamente, David Smith lo tiene claro:

Toda bendicion otorgada por el Padre a sus hijos inmerecedores debe
considerarse un acto de gracia. No apreciamos adecuadamente la misericordia
del Sefior si pensamos que por hacer algo obligamos (0, incluso, coaccionamos)
a Dios para que nos conceda la bendicion que le hemos pedido. [...] Todo nuestro
ayuno, por lo tanto, debe ser sobre esta base; deberiamos usarlo como un
instrumento biblico por medio del cual nos convirtamos en una materializacion
mas completa de los propositos del Sefior en nuestra vida, en nuestra iglesia, en
la comunidad y en la nacion[23].



Hace poco, mientras ayunaba por la preocupacién por la obra de Dios en la
iglesia que pastoreo, empecé a orar por varias cuestiones cruciales. De pronto,
me di cuenta de que, si bien yo pensaba que estaba orando en conformidad con
la voluntad de Dios sobre estas cosas, era posible que mi entendimiento al
respecto necesitara reajustarse. Entonces le pedi al Sefior que me mostrara como
orar de acuerdo con su voluntad sobre estas cuestiones y que me concediera
contentarme con su providencia. Esto, creo yo, es lo que quiso decir Smith con
que el ayuno es «un instrumento biblico por medio del cual somos fundados para
ser una materializacion mas completa de los propdsitos del Sefior». El ayuno
siempre debe tener un propdsito, pero tenemos que aprender a poner los
propositos de Dios por encima de los nuestros.

De manera que, en un sentido, todos los ayunos tienen que ver principalmente
con Dios independientemente del propdsito expresado para ayunar. En cada
ocasion, buscar a Dios en el ayuno deberia ser mas importante para nosotros que
lo que le pedimos por medio del ayuno. John Piper resume esto en el titulo de su
libro sobre el ayuno, Hambre de Dios[24]. El ayuno es cuando tenemos hambre
de Dios (hambre de tener un encuentro nuevo con Dios, de que Dios conteste
una oracion, de que Dios salve a alguien, de que Dios obre poderosamente en
nuestra iglesia, de que Dios nos guie o nos proteja), mas que tener hambre de la
comida que Dios hizo para que vivamos.

Una vez, Dios reprendio a los judios no porque no ayunaran, sino porque
ayunaban sin tener hambre de Dios. Enviaron una delegacion de Betel a
Jerusalén para buscar la voluntad de Dios. El asunto era si continuaban o no con
dos ayunos que los judios habian llevado a cabo para conmemorar la destruccion
del templo. Durante setenta afios, habian cumplido estos ayunos en el quinto y
en el séptimo mes, pero ahora se preguntaban si Dios queria que siguieran
ayunando, ya que habian recuperado su tierra y estaban edificando un nuevo
templo. La respuesta del Sefior para ellos fue: «Durante estos setenta afios de
destierro, cuando ayunaban y se vestian de luto en el verano y a comienzos del
otofio, ¢hacian los ayunos realmente para mi?» (Zacarias 7:5). Estos ayunos se
habian convertido en rituales vacios, en experiencias que no tenian a Dios en el
centro. Los comentarios de Matthew Henry sobre este pasaje son instructivos
para nuestro propio ayuno.

Que todos tomen nota de que mientras pensaban que, en gran parte, Dios se



habia vuelto Deudor de ellos por estos ayunos, estaban muy equivocados porque
no eran aceptables para él, a menos que los hubieran cumplido de mejor manera
y para un proposito mejor. [...] No se les podia acusar de omision o de incumplir
un deber, [...] pero no lo habian manejado correctamente. [...] No tenian en
cuenta a Dios en su ayuno. [...] Cuando era insuficiente, cada ayuno no era sino
una broma. Ayunar, y no hacerlo para Dios, era burlarse de él y provocarlo, y eso
no podia agradarle. [...] Si la seriedad de nuestro ayuno, aunque sea frecuente,
largo y riguroso, no sirve para reanimar nuestros afectos devotos, para estimular
la oracion, para acrecentar la tristeza que proviene de Dios y para modificar el
temperamento de nuestra mente y el rumbo de nuestra vida para mejor, no
responde en absoluto a la intencién, y Dios no lo aceptara como hecho para
é1[25].

Antes de ayunar, debemos tener un proposito, un objetivo biblico y centrado en
Dios. Pero ni en nuestros mejores ayunos merecemos lo que deseamos, ni
podemos forzar la mano de Dios. De todas formas, hagamos un equilibrio entre
esa verdad y la indiscutible promesa de Jesus en Mateo 6:17-18: «Pero tu,
cuando ayunes, péinate y lavate la cara. Asi, nadie se dara cuenta de que estas
ayunando, excepto tu Padre, quien sabe lo que haces en privado; y tu Padre,
quien todo lo ve, te recompensara». Dios si bendecira el ayuno biblico que
cumpla cualquiera de sus hijos. Ya sea que usted reciba las bendiciones
especificas que busca, o no, una cosa es segura: Si usted supiera lo que Dios
sabe, se daria a si mismo una bendicion idéntica a la que él le da. Ninguna de sus
recompensas es inutil.

MAS APLICACION

¢ Usted confesard y se arrepentira de cualquier temor a ayunar? Hay algo en
el hecho de decir: «Hoy no voy a comer» que les provoca ansiedad a muchos
cristianos. Parece que la mayoria de los creyentes preferiria dar una ofrenda
de dinero antes que dejar de comer por un dia. ; Usted tiene un caso leve de
fobia al ayuno? Se ve absurdo cuando lo pone en perspectiva. Pensamos en
perdernos una o dos comidas por buscar a Dios y llegar a ser mds semejantes



a Cristo, y nos ponemos ansiosos. Sin embargo, a veces estamos dispuestos a
saltarnos comidas para ir de compras, para trabajar, para recrearnos o por
otra cosa en la que ocupemos el tiempo. Cuando pensamos que otra actividad
es mds importante en ese momento, nos privamos de la comida valerosamente
y sin quejarnos. Tenemos que aprender que, a veces, no solo es mds
importante, sino también mucho mds provechoso, abstenerse de la comida con
el proposito de deleitarnos en Dios de una manera mds abundante (vea Mateo
4:4). No le tenga miedo a la bendicion de ayunar.

JAyunard segtin se lo indique el Espiritu Santo? ¢ Estd dispuesto a obedecer a
Dios cuando él lo impulse a ayunar? Dado que Jestis suponia que sus
seguidores ayunarian, yo creo que es muy probable que de tanto en tanto su
Espiritu lo guie a ayunar. ; Tomard de antemano la decision de obedecerlo?

Uno de los modos que usa el Espiritu Santo para impulsarnos a ayunar es a
través de alguna necesidad en nuestra vida. Si usted necesita una oracion mas
firme sobre algiin tema, esa puede ser una invitacion del Sefior a ayunar. Si
necesita la guia de Dios, quiza ese sea el estimulo para ayunar. Si necesita
liberacion o proteccion, tal vez sea un llamado al ayuno. ;.o hara? ;O se perdera
las oportunidades unicas de recibir la gracia que él le brinda por medio del
ayuno?

No espere un dia especial en el que todo sea perfecto para ayunar; es probable
que ese dia no llegue. Para muchos, un dia de trabajo normal puede ser un dia
para ayunar, a menos que su trabajo requiera un esfuerzo fisico excesivo. Para la
mayoria, el mejor dia puede ser el dia del Sefior. Normalmente, en cuanto a lo
fisico, es un dia menos demandante que los dias de semana, y hasta puede darle
la oportunidad de descansar en la tarde. Ademas, puede permitirse un tiempo
prolongado, del que no dispone los otros dias, para buscar y disfrutar a Dios a
través de las otras Disciplinas Espirituales.

Pero, cuidado: no espiritualice la omision pecaminosa de la comida llamandola
ayuno. Muchos pecan por comer demasiado. Ese es el pecado de la gula. Pero,
como con la mayoria de los pecados, hay un pecado que contrasta en la direccion
opuesta, lo cual significa que una persona también puede pecar comiendo
demasiado poco intencionalmente. Generalmente, eso tiene su origen en la
vanidad. Pero la voluntad de Dios para todos nosotros es que comamos casi
todos los dias de nuestra vida. El nos cre6 como seres que sobreviven a través de
la comida. Hizo que el mundo funcionara de tal manera que produjera alimento



para nosotros. De hecho, en 1 Timoteo 4:3 (NVI) la Biblia describe a los que
niegan esto, los que «no permiten comer ciertos alimentos que Dios ha creado
para que los creyentes, conocedores de la verdad, los coman con accién de
gracias», como los que «se apartaran de la fe verdadera» (4:1). Los que comen
demasiado y los que comen muy poco intencionalmente estan buscando la
satisfaccion en algo que no es Dios.

Recuerde consultarle a su médico cuando sea necesario. Si planifica hacer un
ayuno prolongado, si esta embarazada, si esta amamantando, si es diabético, si es
propenso a tener migrafias o si posee alguna condicion fisica que dependa de una
dieta regular, hable con su doctor antes de empezar el ayuno. Si nunca antes ha
ayunado, empiece con un ayuno de una, dos o, al maximo, tres comidas. Pero
comience con algo. No busque tecnicismos para evitarlo; mas bien, busque
maneras para experimentar la gracia de Dios mediante el ayuno. Recuerde que
Dios consideraba que el ayuno era algo tan bueno para su pueblo, que ordené
que todo israelita ayunara durante un dia completo cada afio, en el Dia del
Perdon.

Como todas las Disciplinas Espirituales, el ayuno despliega las velas del alma
con la esperanza de sentir el viento misericordioso del Espiritu de Dios. Pero el
ayuno también aporta una dimension tnica a su vida espiritual y lo ayuda a
desarrollar su semejanza a Cristo de maneras que no estan disponibles por medio
de ningun otro recurso. Si no fuera asi, y si las bendiciones del ayuno pudieran
experimentarse por otros medios, Jesus no habria ensefiado ni habria dado el
ejemplo del ayuno.

¢ Planeard ahora hacer un ayuno de dedicacion para expresar que estd
dispuesto a ayunar de ahora en adelante? Antes de pasar a lo siguiente, ;por
qué no programa un tiempo de ayuno, pronto, que exprese su hambre de Dios
y su voluntad de disciplinarse para ayunar en el futuro? No hay necesidad de
que se complique. Es una disciplina simple. Las palabras de John Piper
merecen ser repetidas: «Esta es la esencia del ayuno cristiano: anhelamos,
ansiamos y ayunamos para saber mds y mds de todo lo que es Dios para
nosotros en Jesus. Pero solo porque él ya nos sujeto y nos atrae siempre hacia
adelante y hacia arriba a “toda la plenitud de Dios”»[26].



CAPITULO 10

EL SILENCIO Y EL RETIRO... PARA LA PIEDAD

La palabra disciplina ha desaparecido de nuestra mente, de nuestra boca, de
nuestros pulpitos y de nuestra cultura. Casi no sabemos qué significa la
disciplina en la sociedad estadounidense actual. Sin embargo, no hay otra
manera de alcanzar la piedad; la disciplina es el camino a la piedad.

JAY ADAMS

Mi cuento favorito es «Una apuesta» de Anton Chéjov, un escritor ruso de la
segunda mitad del siglo XIX. El argumento involucra una apuesta entre dos
hombres cultos acerca del confinamiento solitario. Un banquero rico de mediana
edad creia que la pena de muerte era un castigo mas humano que el
confinamiento solitario porque «la ejecucion mata de golpe, mientras que el
confinamiento solitario lo hace lentamente». Uno de los invitados a su fiesta, un
joven abogado de veinticinco afios, discrepo diciendo: «Vivir de alguna manera
es mejor que no vivir en absoluto».

Enojado, el banquero respondié impulsivamente apostando dos millones de
rublos a que el hombre mas joven no podria durar cinco afios en confinamiento
solitario. Convencido de su resistencia, el abogado declar6 que se quedaria solo
quince afios, en lugar de solamente cinco.

Acordaron los preparativos, y el joven se mudoé a un edificio aparte en los
jardines de la gran finca del banquero. No se le permitia recibir visitas ni
periodicos. Podia escribir cartas, pero no podia recibirlas. Los guardias lo
vigilaban para asegurarse de que nunca violara el acuerdo, pero estaban
posicionados de manera que él no pudiera verlos a ellos ni ver a ningun otro ser
humano desde sus ventanas. Recibia su comida en silencio a través de una



pequefia apertura por la que él no podia ver a la persona que lo servia. Todo lo
que queria (libros, ciertas comidas, instrumentos musicales) se le concedia por
medio de un pedido especial por escrito.

El cuento se desarrolla con una descripcion de las cosas que el abogado pidi6 a
lo largo de los afios y de los comentarios de los guardias quienes, de vez en
cuando, lo miraban furtivamente a través de una ventana. Durante el primer afio,
podia escucharse el piano practicamente a toda hora y el hombre pidié muchos
libros, mayormente novelas y otras lecturas triviales. Al afio siguiente ceso la
musica y solicité obras de diversos autores clasicos. Al sexto afio de su
aislamiento, empez0 a estudiar idiomas, y pronto logré dominar seis. A partir del
décimo afio de su encierro, el prisionero se sentaba inmovil a la mesa y leia el
Nuevo Testamento. Después de mas de un afio de saturarse de la Biblia, empez6
a estudiar la historia de la religion y obras sobre teologia. Durante los dos
ultimos afios, su lectura se amplio para abarcar muchos otros temas, ademas de
teologia.

La segunda mitad del cuento se enfoca en la noche anterior a la fecha limite del
encierro del abogado, cuando él ganaria la apuesta al mediodia. El banquero
estaba al final de su carrera. Sus especulaciones arriesgadas y su impulsividad
habian socavado gradualmente sus negocios. El que alguna vez habia sido un
millonario lleno de confianza en si mismo, ahora era un banquero de segunda, y
el pago de la apuesta lo destruiria. Enojado por su insensatez, y envidioso del
que pronto seria un hombre rico que ahora solo tenia cuarenta afos, el viejo
banquero decidi6 asesinar a su adversario e incriminar al guardia por su muerte.
Se meti6 a escondidas a la habitacion del hombre, donde lo encontré dormido
junto a la mesa, y vio una carta que el abogado habia escrito para él. La levant6
y leyo lo siguiente:

Mafana, a las doce horas del dia, recupero la libertad. [...] Pero antes de
abandonar esta habitacion, [...] considero necesario decirle algunas palabras. Con
la conciencia tranquila y ante Dios que me esta viendo, declaro que yo desprecio
[...] todo lo que en sus libros se denomina bienes del mundo.

Durante quince afios estudié atentamente la vida terrenal. Es verdad, yo no veia
la tierra ni la gente, pero en los libros [...] cantaba canciones, en los bosques
cazaba ciervos y jabalies. [...] En sus libros escalaba las cimas del Elbruz y del



Monte Blanco y desde alli veia salir el sol por la mafiana mientras al anochecer
lo veia derramar el oro purpurino sobre el cielo, el océano, las montafias; veia
verdes bosques, prados, rios, lagos, ciudades; oia el canto de las sirenas y el son
de las flautas de los pastores; tocaba las alas de los bellos [angeles] que
descendian. [...]

Sus libros me dieron la sabiduria. Todo lo que a través de los siglos iba creando
el infatigable pensamiento humano esta comprimido cual una bola dentro de mi
craneo. Sé que soy mas inteligente que todos vosotros.

Y yo desprecio sus libros, desprecio todos los bienes del mundo y la sabiduria.
Todo es miserable, perecedero, fantasmal y engafioso como la fatal morgana.
Qué importa que sean orgullosos, sabios y bellos, si la muerte los borrara de la
faz de la tierra junto con las ratas, mientras que sus descendientes, la historia, la
inmortalidad de sus genios se congelaran o se quemaran junto con el globo
terraqueo.

Ustedes han enloquecido y marchan por un camino falso. Toman la mentira por
la verdad, y la fealdad por la belleza. [...]

Para mostrarles de hecho mi desprecio hacia todo lo que representa la vida de
ustedes, rechazo los dos millones, con los cuales habia sofiado en otro tiempo,
como si fueran un paraiso, y a los que desprecio ahora. Para privarme del
derecho de cobrarlos, saldré de aqui cinco horas antes del plazo establecido y de
esta manera violaré el convenio.

El banquero ley06 estas lineas, volvié a poner el papel sobre la mesa, beso al
extrafio hombre dormido y, con lagrimas en los ojos, sali6 silenciosamente de la
casa. Chéjov escribe: «En ningin momento de su vida, ni atin después de las
fuertes pérdidas, [...] habia sentido tanto desprecio por si mismo como ahora».
Se mantuvo despierto el resto de la noche, llorando. A las siete de la mafiana
siguiente, los guardias entraron corriendo para informarle que habian visto al
hombre arrastrarse por una ventana, ir hacia la puerta y luego desaparecer[1].

No propongo que nos aislemos de esta manera, y tampoco creo que la Biblia lo
propone. Lo que quiero decir al exponer esta historia es lo siguiente: creo que
Chéjov explora un lugar en el que todo cristiano, a veces, suefia vivir.



El silencio y el retiro tienen algo atractivo y transformador; hay momentos en la
vida llena de presiones que llevamos en que afios de escape a algtn lugar oculto
parecen deseosamente atractivos.

Cuando lo analizamos a la luz de las Escrituras, nos damos cuenta de que no
seria correcto ni deseable aislarnos de los privilegios y las responsabilidades que
Dios nos dio y que involucran a otras personas. La realidad biblica nos llama a la
familia, a la comunion, al evangelismo, al ministerio y a otros aspectos de la
vida comunitaria en la iglesia local, en nombre de Cristo y de su reino. No
obstante, a veces nuestra alma ansia separarse del ruido y de la muchedumbre
para rodearse de silencio. Asi como tenemos que fraternizar con otros para
algunas de las Disciplinas de la vida cristiana[2], de la misma manera hay
momentos en los que debemos apartarnos temporalmente a la Disciplina del
silencio y el retiro. En este capitulo exploraremos qué son estas disciplinas
complementarias, encontraremos las razones biblicas para practicarlas y
concluiremos con algunas sugerencias razonables para empezar con ellas.

EXPLICACION DEL SILENCIO Y EL RETIRO

La Disciplina del silencio es la abstencion voluntaria y temporal de hablar para
poder buscar determinados objetivos espirituales. A veces se guarda silencio
para leer la Biblia, meditar en las Escrituras, orar, escribir un diario, etcétera.
Aunque no hablemos en voz alta, podemos tener un monélogo interno
intencional y biblico, u oracion a Dios. Otras veces, puede elegir no decir ni una
palabra, sino solo enfocar sus pensamientos en Dios y «[concentrar] su atencion
en las cosas de arriba» (Colosenses 3:2, NVI), dejando que su alma descanse en
el amor que él demostré por medio de Cristo.

El retiro es la Disciplina Espiritual de apartarse voluntaria y temporalmente al
aislamiento con propésitos espirituales. El periodo de retiro puede durar tan solo
unos minutos, o unos dias. Asi como el silencio, se puede buscar el retiro para
involucrarse en otras Disciplinas Espirituales, o simplemente para estar a solas
con Dios y reflexionar.

Tres pensamientos breves antes de seguir profundizando. En primer lugar, piense



en el silencio y el retiro como Disciplinas complementarias del fraternizar. Por
fraternizar no me refiero a socializar; es decir, a hablar de las noticias, el clima,
los deportes, el trabajo y la familia. En el lugar amplio que Dios le dio en la vida,
la socializacion es una gran bendicion, y disfrutarla es parte de lo que significa
ser humano. Sin embargo, fraternizar biblicamente incluye hablar de Dios y de
las cosas de Dios. Quiza hagamos mucho menos de eso de lo que pensamos,
incluso en la iglesia. Sin embargo, el énfasis aqui es que fraternizar requiere
interactuar con otras personas, mientras que el silencio y el retiro, no. Parece que
cada cual se inclina un poco mas en una direccién que en otra. Es decir,
disfrutamos mas de una conversacion valiosa con otros cristianos que del retiro,
o viceversa. Pero ambos tienen un lugar en la vida de un creyente que es
consecuente con la Biblia. Sin el silencio y el retiro podemos estar activos pero
ser superficiales. Si no fraternizamos, podemos ser profundos pero estancarnos.
El ser como Cristo requiere ambos términos de la ecuacion.

En segundo lugar, el silencio y el retiro suelen ir juntos. Aunque se diferencian
(como vimos en las definiciones anteriores), en este capitulo pensaremos en ellos
COMmo una pareja.

En tercer lugar, reconocemos que la cultura nos programa para sentirnos
comodos con el ruido y la muchedumbre, no con el silencio y el retiro, y a
sentirnos mas como en casa en un centro comercial que en un parque. En su libro
Finding Focus in a Whirlwind World (Encontrando el eje en un mundo
vertiginoso), Jean Fleming observo: «Vivimos en un mundo ruidoso y atareado.
El silencio y el retiro [...] van mejor con la era de encaje victoriano, los botines
altos con broches y las lamparas a querosén, que con nuestra era de la television,
los videojuegos y los corredores conectados a sus auriculares. Nos hemos
convertido en personas que le tienen aversion al silencio y que se inquietan
cuando estan a solas»[3]. Esto se confirma con la incapacidad de muchos para
estar solos en su casa o dentro del auto sin encender algun tipo de «ruido de
fondo». A diferencia de las generaciones anteriores, hoy la tecnologia nos
permite gozar de los beneficios de las noticias, la musica, los contenidos
educativos y mas, cada vez que lo deseemos y donde sea que estemos. L.o
negativo es que el encanto y la accesibilidad de estas cosas significan la
eliminacion de casi todos los espacios silenciosos en nuestra vida. Mas que
cualquier otra generacioén de la historia, debemos disciplinarnos a nosotros
mismos para disfrutar las bendiciones del silencio y del retiro. Por eso, tenga
cuidado de no permitir que el mundo lo predisponga en contra del testimonio
biblico sobre la importancia de estas cuestiones.



RAZONES VALIOSAS PARA EL SILENCIO Y EL RETIRO

Hay muchas razones biblicas para hacer que las Disciplinas del silencio y el
retiro sean una prioridad.

Para sequir el ejemplo de Jests

Las Escrituras ensefian que Jests tenia periodos de silencio y retiro; algunos,
durante pocos minutos u horas, y por lo menos uno durante varios dias. Tome
nota de estas cuatro referencias:

Mateo 4:1: «Luego el Espiritu llevé a Jesus al desierto para que alli lo tentara el
diablo». El proposito primordial de este evento fue que Jesus recibiera y
venciera las tentaciones del diablo. Sin embargo, notamos que el Espiritu Santo
guio a Jesus para que experimentara este encuentro durante un prolongado
periodo de ayuno y de retiro.

Mateo 14:23: «Después de despedir a la gente, subio a las colinas para orar a
solas. Mientras estaba alli solo, cay6 la noche». Despidio6 a las multitudes
ansiosas y a sus discipulos para poder estar a solas con el Padre.

Marcos 1:35: «A la mafiana siguiente, antes del amanecer, Jesus se levant6 y fue
a un lugar aislado para orar». Los versiculos anteriores nos cuentan que, la noche
previa, «el pueblo entero» se junto en la puerta de la casa donde Jesus se estaba
quedando. Alli, él san6 a muchas personas y expuls6 demonios. Pero antes de
que amaneciera nuevamente, se marchg para pasar un rato a solas en oracion.
Jesus sabia que si hubiera esperado a que saliera el sol, habria vuelto a estar
rodeado de los ojos curiosos y las voces insistentes de todo el pueblo.

Lucas 4:42: «Muy temprano a la mafiana siguiente, Jesus sali6 a un lugar



aislado. Las multitudes lo buscaron por todas partes y, cuando por fin lo
encontraron, le suplicaron que no se fuera». Péngase por un momento en el lugar
de Jesus. La gente clama a gritos que los ayude, y ellos tienen muchas
necesidades reales, y usted cuenta con la capacidad de satisfacer todas esas
necesidades. ¢ Podria sentirse justificado alguna vez si se alejara para estar solo?
Jesus lo hizo. Nos encanta sentirnos buscados. Disfrutamos la sensacion de
importancia, de poder, de ser indispensables que proviene de hacer algo que
nadie mas puede hacer. Pero Jests no dejaba que esos deseos decidieran su
proceder. A pesar del interminable clamor de las personas que avanzaban con
necesidades que él tenia el poder de satisfacer (de hecho, en algunas ocasiones él
«sano a todos»: Mateo 12:15; Lucas 6:19), Jests sabia la importancia de
disciplinarse para tener un tiempo a solas con el Padre.

A estas alturas, el punto deberia ser obvio: Para ser mas como Jesus, debemos
disciplinarnos a nosotros mismos para encontrar momentos de silencio y retiro.
Entonces, a través de estas Disciplinas, podremos buscar muchas de las
bendiciones que Jesus experimento a través de ellas.

Para minimizar las distracciones al orar

Una de las razones mas obvias para escapar de los sonidos y del entorno que
distraen nuestra atencion es para concentrarnos mas en la oracion. Ademas de
los ejemplos de Jesus en la seccién anterior, otros ejemplos biblicos incluyen a
Elias cuando fue a «Horeb, el monte de Dios» (1 Reyes 19:8, NVI), donde
escucho el «suave murmullo» de Dios (vea 19:11-13); a Habacuc en la torre
vigia expectante de escuchar la respuesta de Dios (vea Habacuc 2:1); y
posiblemente al apdstol Pablo cuando fue a Arabia después de su conversion,
donde se supone que estuvo solo con Dios (vea Galatas 1:17).

Desde luego, no es absolutamente necesario alejarse mucho de los ruidos y de la
gente para poder orar; de otra manera, casi nunca podriamos orar en el
transcurso de la vida cotidiana o en una reunion de oracién. Pero hay momentos
en los que ayuda eliminar las voces del mundo para elevar nuestra voz sin
distracciones al Dios del cielo.



Segun Jonathan Edwards, el deseo de estar a solas con Dios fue parte de lo que
lo atrajo de Sarah Pierpont. En este primer registro sobre ella, escrito cuando su
futura esposa todavia era una adolescente, él dijo: «FElla dificilmente se preocupa
por algo excepto por meditar en €l. [...] Le encanta estar sola, caminar por los
campos y por los bosquecillos, y siempre parece tener a alguien invisible que va
conversando con ella»[4]. Alli donde Sarah tenia «campos y bosquecillos», tal
vez nosotros tengamos que caminar por el parque, dar una vuelta a la manzana o
encontrar otro lugar para estar solos. Dondequiera que sea, es bueno tener un
lugar al cual podamos retirarnos y hablar ininterrumpidamente con Dios, cuya
presencia es invisible pero mas real que cualquier otra.

Muchos necesitamos darnos cuenta de la adiccion que tenemos al ruido. Una
cosa es escuchar la television o cualquier otro artefacto mientras hacemos los
quehaceres domésticos o rutinarios, pero es diferente no poder permanecer un
rato en una habitacion sin él. Es peor atin requerir que haya ruido de fondo
durante la asimilacién de la Palabra o la oracion. A veces, la musica ambiental
puede tapar otros sonidos indeseados y aumentar la concentracion. Pero me
refiero a la dependencia de la musica, a la incapacidad de funcionar en silencio y
a solas. Como ya lo mencioné, la accesibilidad y portabilidad de la tecnologia es
una bendicion ambivalente. Si bien deberiamos dar gracias por sus considerables
beneficios, también debemos reconocer que sus tendencias son invasivas y
pueden distraer. Cuanto mas usemos las tecnologias de audio y de video, mas
tenemos que aprender las Disciplinas del silencio y el retiro.

Para expresar adoracion a Dios

La adoracion a Dios no siempre requiere palabras, sonidos o acciones. A veces
consiste en una calma y un silencio concentrados en Dios. Los antecedentes
biblicos de eso incluyen textos como Habacuc 2:20: «E1 SENOR esta en su santo
templo. Que toda la tierra guarde silencio delante de él»; Sofonias 1:7: «Guarden
silencio en presencia del SENOR Soberano»; y Zacarias 2:13: «Que toda la
humanidad guarde silencio ante el SENOR». Nétese que no es un silencio
cualquiera que es impuesto, sino un silencio «delante de él», «en presencia del
SENOR Soberano» y «ante el SENOR». Ese no es solamente silencio; es un
silencio en adoracién. Hay momentos para hablarle a Dios, y hay momentos para



simplemente contemplarlo y adorarlo en silencio.

Los diarios del gran evangelista George Whitefield registran un episodio de
adoracion silenciosa que tuvo una vez en la soledad de su hogar. Escribio que en
la experiencia del 9 de mayo de 1739: «A Dios le agradé derramar en mi alma un
gran espiritu de suplica, y el sentir de sus bondades distintivas gratuitas me llen6
tanto de amor, humildad, y gozo y una santa confusion, que finalmente solo pude
abrir mi corazon delante de él con un silencio terrible. Estaba tan lleno que no
podia hablar bien. Ah, la felicidad de la comunion con Dios»[5].

La adoracion a Dios en silencio puede darse porque su corazén, como el de
Whitefield, esta tan lleno que las palabras no pueden expresar su amor por él. En
otros momentos es posible que sienta exactamente lo contrario, tan impasible
que todas las palabras le parecen hipdcritas. Sea cual sea el estado de sus
emociones, siempre hay un lugar para la adoracién silenciosa, un silencio
centrado en Dios basado en lo que Dios ha revelado acerca de si mismo en su
Palabra.

Para expresar la fe en Dios

El simple acto de callar delante de Dios, como lo opuesto a presentarse ante él
con una ansiedad locuaz, puede ser una demostracion de fe en él. En el Salmo
62, David manifesté dos veces esta clase de fe. En los versiculos 1-2 afirmo:
«Espero en silencio delante de Dios, porque de él proviene mi victoria. Solo él es
mi roca y mi salvaciéon, mi fortaleza donde jamas seré sacudido». Luego, en los
versiculos 5-6, dijo nuevamente: «Que todo mi ser espere en silencio delante de
Dios, porque en él esta mi esperanza. Solo €l es mi roca y mi salvacion, mi
fortaleza donde no seré sacudido». Las oraciones expresadas en palabras a veces
pueden estar mas llenas de temor y duda que de fe; el silencio ante el Sefior a
veces puede expresar mas fe y sumision a la providencia de Dios que las
palabras.

Isaias 30:15 (DHH), el versiculo favorito de muchos, asocia el silencio delante
de Dios con la fe en él: «El Sefior, el Dios Santo de Israel, dice: “Vuelvan,
quédense tranquilos y estaran a salvo. En la tranquilidad y la confianza estara su
fuerza”» (énfasis afiadido). La confianza en el Sefior Dios se expresa



frecuentemente a través de la oracion. Pero a veces se demuestra mejor mediante
la falta de palabras ante el Sefior que, por su silenciosa ausencia de ansiedad,
expresa confianza en su control soberano.

Descubri una ilustracion de esto en la vida cotidiana en el diario del precoz
misionero estadounidense a los indios, David Brainerd. El miércoles 28 de abril
de 1742, escribi6:

Me retiré a mi lugar habitual de aislamiento, con una paz y una tranquilidad muy
grandes, y pasé casi dos horas en mis deberes secretos. Me sentia muy parecido a
lo que senti ayer a la mafiana, solo que un poco mas débil y agobiado. Parecia
depender y estar completamente aferrado a mi querido Sefior; totalmente
desenganchado de todas las demas dependencias. No sabia qué decirle a mi
Dios, sino solo apoyarme en su pecho, por asi decirlo, y dejar salir mis deseos
por estar en perfecta conformidad a €l en todas las cosas. Deseos sedientos y
unas ansias insaciables por una santidad perfecta se aduefiaron de mi alma: Dios
era tan precioso para mi alma, que el mundo con todos sus placeres era
infinitamente repugnante: dejé de valorar el favor de los hombres como si se
tratara de piedritas. El Sefior era todo para mi, y prevalecia sobre todo, lo cual
me deleit6 en gran manera. Creo que mi fe y dependencia en Dios rara vez
habian llegado a tal nivel. Lo vi como una fuente de bondad, tal que me parecia
imposible volver a desconfiar de él o volver a ponerme ansioso por cualquier
cosa que pudiera sucederme[6].

Es posible que no tengamos la capacidad de expresarnos tan bien a través de un
diario como lo hacia Brainerd, pero en los tiempos que intercalemos suplicas con
silencio, podemos expresarle a Dios nuestra fe en maneras que €l estime
igualmente preciosas.

Para buscar la salvacion del Serior

Los momentos de silencio y retiro para buscar la salvacién del Sefior pueden



referirse a la busqueda de alguien que no es cristiano pero quiere ser salvo en
Cristo del pecado y de la culpa, o de un creyente que busca que Dios lo salve de
determinadas circunstancias. Las palabras de Jeremias en Lamentaciones 3:25-
28 son apropiadas para ambos casos: «El SENOR es bueno con los que
dependen de él, con aquellos que lo buscan. Por eso es bueno esperar en silencio
la salvacién que proviene del SENOR. Y es bueno que todos se sometan desde
temprana edad al yugo de su disciplina: que se queden solos en silencio bajo las
exigencias del SENOR» (énfasis afiadido).

En un sermon sobre este texto, C. H. Spurgeon dijo:

Recomiendo el retiro a cualquiera de ustedes que esté buscando la salvacion;
primero, para que estudie bien su caso como a los ojos de Dios. Pocos hombres
se conocen a si mismos como realmente son. La mayoria de las personas se han
visto en el espejo, pero hay otro espejo que refleja la verdad y en el que pocos
hombres se miran. Estudiarse a uno mismo iluminado por la Palabra de Dios y
revisar cuidadosamente su propia condicion, analizando tanto los pecados
interiores como los exteriores, y usando todas las evaluaciones que se nos dan en
las Escrituras, seria un ejercicio muy sano, jpero qué pocos se preocupan de
transitar esta experiencia![7]

Como después hizo Spurgeon en esta y en todas las ocasiones que estuvo en el
pulpito, y como encontramos a lo largo de la narrativa del Nuevo Testamento,
cada vez que se predique publicamente la Biblia, nosotros también deberiamos
decirles a las personas que busquen sin demora la salvacion en «Jesucristo, el
que fue crucificado» (1 Corintios 2:2). Pero ademas de un llamado como este a
todos los oyentes entre las multitudes, no deberiamos minimizar el valor de
instarlos al aislamiento para ayudarlos a que eviten las distracciones cuando
reflexionen en la condicion de su propia alma. El retiro y el silencio pueden
ayudarnos a comprender las realidades de nuestro pecado, la muerte, el juicio,
etcétera; temas serios que frecuentemente silenciamos en nuestra conciencia por
la pista de sonido de la vida diaria. Con base en la ubicuidad de las atracciones
visuales y auditivas transmitidas por la tecnologia, ;cuan a menudo cree usted
que una persona inconversa se sienta a solas, sin distraerse, y reflexiona sobre si
misma a la luz del evangelio? Segtn mis calculos, son sumamente pocos los



casos entre un millon de personas. Nunca debemos dejar de hacer hincapié en
acercarse a Cristo inmediatamente, pero también tenemos que estimular a las
personas para que se «sienten a solas en silencio» y, como dijo Spurgeon,
«estudiarse a uno mismo iluminado por la Palabra de Dios».

Para ser restaurado fisica y espiritualmente

Todos tenemos una necesidad regular de recuperar los recursos del ser interior y
exterior. Esto fue cierto aun para los que vivian mas cerca de Jesus. Después de
pasar varios dias con una gran exigencia fisica y espiritual, fijese qué método de
reabastecimiento les receto Jesus a sus discipulos: «Vayamos solos a un lugar
tranquilo para descansar un rato» (Marcos 6:31). ;No le parece genial?

Asi como los doce discipulos, todos necesitamos momentos para desatar el lazo
de nuestros estreses rutinarios y disfrutar la restauracion que el retiro puede darle
a nuestro cuerpo y a nuestra alma.

Una noche, vi un informe periodistico sobre la vida del pianista Glenn Gould. Lo
describia como un instrumentalista maravilloso cuando aparecio en la escena
musical durante la década de los afios 1950, siendo un adolescente. Viajaba por
todo el mundo y asombraba a sus oyentes con sus habilidades. Pero en 1964,
dejo de tocar en publico. A partir de ese momento, y a pesar de que era uno de
los mejores pianistas del mundo, Gould tocé solamente en privado y para las
grabaciones en un estudio. Hasta sus sesiones de grabacion se llevaban a cabo en
la mas absoluta privacidad. Estaba convencido de que el aislamiento era la tinica
manera de crear. Asi mismo, todo el que tenga que «crear» musica, lecciones,
ensayos, informes, sermones, arte, presentaciones, etcétera, sabe que no se puede
hacer bien en arrebatos de cinco minutos entre interrupciones digitales o
personales. El monacal aislamiento musical de Gould no es una costumbre que
la mayoria pueda o deba imitar. Pero, asi como €l descubrio que el aislamiento lo
ayudaba a crear, descubra usted mismo como el silencio y el retiro ayudan a re-
crearlo a usted fisica y espiritualmente de maneras que son profundamente
terapéuticas.



Para recuperar la perspectiva espiritual

Una de las mejores maneras de dar un paso atras y lograr una perspectiva de los
problemas mas equilibrada y menos mundana es a través de las Disciplinas del
silencio y el retiro.

Cuando el angel Gabriel le dijo a Zacarias que €l y su anciana esposa tendrian un
bebé milagrosamente, Zacarias dudo. En respuesta, Gabriel le anunci6: «Como
no creiste lo que te dije, te quedaras mudo, sin poder hablar hasta que nazca el
nifio. Te aseguro que mis palabras se cumpliran a su debido tiempo» (Lucas
1:20). ;Y qué sucedi6 con la perspectiva de Zacarias acerca de estas cosas
durante su periodo de silencio forzado? Cuando el bebé nacié, Lucas 1:63-64
dice que: «Zacarias pidi6 con sefias que le dieran una tablilla para escribir y, para
sorpresa de todos, escribié: “Su nombre es Juan”. Al instante Zacarias pudo
hablar de nuevo y comenzo6 a alabar a Dios». Tal vez sea un ejemplo negativo,
pero nos ensefia como el cerrar la boca a veces puede ayudarnos a abrir nuestra
mente para ver las cosas a la manera de Dios.

Uno de los acontecimientos mas famosos y que mas le cambiaron la vida a Billy
Graham sucedi6 en agosto de 1949, inmediatamente antes de la cruzada de Los
Angeles que lo empuj6 a un protagonismo nacional. Por un corto periodo
anterior a Graham, el titulo no oficial del evangelista estadounidense mas
famoso lo tuvo un hombre llamado Chuck Templeton. Sin embargo, hacia 1949,
Templeton se estaba desmoronando espiritualmente bajo la influencia de
hombres que dudaban de la inspiracion de las Escrituras, y esto finalmente lo
llevé a rechazar completamente la fe. ] empez6 a compartir con Graham los
libros y las ideas que estaban moldeandolo. Tan solo unos dias antes de que
Graham se fuera manejando a California, Templeton le dijo que, por seguir
creyendo en la Biblia, el joven evangelista estaba suicidandose intelectualmente.

Mientras hablaba en un congreso de jévenes en las montafias San Bernardino,
Graham supo que tenia que alcanzar la perspectiva de Dios sobre el tema, y lo
logro a través del retiro. Asi es como describi6 esa noche: «Regresé solo a la
cabafia y lei mi Biblia durante un rato. Luego decidi dar una caminata por el
bosque». Alli, record6 que frases como «la palabra del Sefior vino» y «asi dice el
Sefior» fueron usadas mas de dos mil veces en las Escrituras. Medit6 en la
actitud de Cristo, quien cumplio la Ley y los Profetas, quien los cit6



constantemente y nunca sefial6 que podrian estar equivocados. Mientras
caminaba, dijo: «Sefior, ¢qué debo hacer? ;Cual debe ser el rumbo de mi vida?».
Vio que el intelecto por si solo no podia resolver el tema de la inspiracion y la
autoridad de la Biblia. Mas alla de eso, basicamente se habia vuelto una cuestion
de fe. Penso en la fe que tenia en muchas cosas cotidianas que €l no entendia
completamente, como los aviones y los autos, y se pregunto por qué era que
solamente con respecto a las cosas del Espiritu ese tipo de fe se consideraba
equivocada.

«Asi que volvi y tomé mi Biblia —continu6—, y sali a la luz de la luna. Llegué
a un tocon y puse la Biblia sobre él, y me arrodillé y dije: “Oh, Dios, yo no
puedo demostrar ciertas cosas. No puedo responder algunas de las preguntas que
Chuck plantea y que algunos otros plantean, pero acepto este Libro por fe como
la Palabra de Dios”»[8]. Por medio de ese tiempo de retiro y la perspectiva
espiritual que logré esa noche, Billy Graham se transform6 después en el
hombre que el mundo ha conocido desde entonces.

La experiencia de Graham demuestra lo que dijo el prolifico teélogo puritano
John Owen sobre nuestros tiempos a solas: «L.o que somos en ellos, eso es lo que
somos realmente, y nada mas. Ellos son lo mejor o lo peor de nuestro tiempo,
donde el principio que predomina en nosotros se mostrara y actuara por si
mismo»[9]. En otras palabras, lo que somos cuando estamos solos es lo que
somos realmente. Si tenemos la costumbre de buscar a Dios y su perspectiva por
medio de su Palabra cuando estamos a solas (y no solo en la iglesia o cuando
estamos con otros cristianos), entonces si podemos guardar la esperanza de que
conocemos a Dios.

Para buscar la voluntad de Dios

Tal vez una de las razones mas comunes para que los creyentes busquen a Dios
en silencio y retiro sea para discernir su voluntad sobre algun tema. Jesus hizo
esto en Lucas 6:12-13, cuando tuvo que decidir entre sus discipulos quiénes lo
acompafiarian: «Jesus subi6 a un monte a orar y or6 a Dios toda la noche. Al
amanecer, llamo a todos sus discipulos y escogi6 a doce para que fueran
apostoles».



La historia cristiana es rica en ejemplos memorables de hombres y mujeres que
se aislaron de todos los demas para buscar la voluntad de Aquel que mas les
importaba. Una de las historias preferidas es la de Hudson Taylor, un joven y
agotado misionero a China. En el afio 1865, mientras estaba de vuelta en
Inglaterra para descansar y continuar con algunos estudios médicos, tuvo que
luchar con una decision. Sentia que Dios podia estar llevandolo a comenzar una
obra misionera audaz y sin precedentes: llevar el evangelio a los millones de
personas que no habian sido alcanzadas en el vasto territorio interior de China.
Durante décadas, casi todos los misioneros habian trabajado tnicamente en las
ciudades costeras, casi nunca yendo tierra adentro. Pero Taylor tenia miedo de
dirigir un enorme proyecto como ese, sabiendo que la carga de reclutar a los
misioneros, asi como de buscar y mantener su respaldo econémico, caeria sobre
sus hombros.

Para el tranquilo domingo de verano del 25 de junio, Hudson Taylor ya no podia
seguir soportando la incertidumbre. Agotado y enfermo, se habia ido a Brighton
a descansar con amigos. Pero, en lugar de disfrutar de su compafiia constante, él
busc6 ademas refugio en el silencio y el retiro, deambulando a lo largo de las
playas que dejaba la marea al bajar. Aunque el lugar era tranquilo, él agonizaba.
Habia que tomar una decisién. El debia conocer la voluntad de Dios. Mientras
caminaba, se le cruzé este pensamiento:

Pues, si estamos obedeciendo al Sefior, jla responsabilidad recae en él, no en
nosotros! jTu, Sefior, ti tendras toda la carga! Bajo tus érdenes, como siervo
tuyo, sigo adelante, y dejo en ti los resultados.

Cuan sosegadamente me alejé de las playas. [...] El conflicto habia terminado,
todo era gozo y paz. Me sentia como si pudiera volar colina arriba hasta la casa
del sefior Pearse. { Y como dormi esa noche! Mi amada esposa crey6 que
Brighton me habia sentado de maravilla, y asi fue[10].

Y asi, sobre la bisagra de buscar su voluntad a través del silencio y el retiro, Dios
abrio la puerta para la Mision al Interior de China. Esa misma obra contintia con
la bendicion de Dios y se convirtio en la Overseas Missionary Fellowship
(Fraternidad Misionera al Extranjero), uno de los grandes esfuerzos misioneros



en el mundo.

A menudo Dios nos aclara su voluntad en publico, pero existen momentos en los
que solamente la revela en privado. Para descubrirla, son necesarias las
Disciplinas del silencio y el retiro.

Para aprender a dominar la lengua

Aprender a guardar silencio durante cortos periodos de tiempo puede ayudarnos
a dominar mejor nuestra lengua todo el tiempo.

No hay duda de que aprender a dominar la lengua es fundamental para
parecernos a Cristo. La Biblia dice que no vale nada la religion de una persona
que no puede dominar su lengua (vea Santiago 1:26). Proverbios 17:27-28
relaciona los atributos de la persona que se asemeja a Cristo, como el
conocimiento piadoso, el entendimiento, la sabiduria y el discernimiento con el
poder para refrenar las palabras: «El verdadero sabio emplea pocas palabras; la
persona con entendimiento es serena. Hasta los necios pasan por sabios si
permanecen callados; parecen inteligentes cuando mantienen la boca cerrada».

Eclesiastés 3:7 se refiere al dominio de la lengua en un doble sentido, es decir, la
capacidad de refrenarla tanto como de usarla, porque dice que hay «un tiempo
para callar y un tiempo para hablar». La piedad, por lo tanto, implica aprender
cuando no deberia hablar, asi como cuando deberia hacerlo.

En el Nuevo Testamento, Santiago 1:19 también describe el poder sobre la
lengua en términos de la capacidad de mantenerla controlada: «Mis amados
hermanos, quiero que entiendan lo siguiente: todos ustedes deben ser rapidos
para escuchar, lentos para hablar y lentos para enojarse». Esto aplica a nuestro
«hablar» en Internet asi como el que sale de nuestros labios.

¢De qué manera ayudan las Disciplinas del silencio y del retiro al dominio de la
lengua caracteristico de ser semejante a Cristo? Durante un ayuno prolongado,
usted descubre que algunos de los alimentos que come con frecuencia no son
realmente necesarios. Cuando ejercita el silencio y el retiro, se da cuenta de que
no necesita decir algunas cosas que antes le parecian necesarias. En el silencio,



aprendemos a confiar mas en el control de Dios sobre las cuestiones en las que
normalmente nos sentiamos obligados a decir algo o a hablar demasiado.
Descubrimos que €l es capaz de manejar las situaciones donde antes pensabamos
que nuestra participacion era indispensable. En quienes practican el silencio y el
retiro también se refinan las habilidades de observar y escuchar; cuando ellos
hablan, sus palabras son mucho mas frescas y profundas.

Una de las razones por las que las Disciplinas duales del silencio y el retiro
pueden ser tan transformadoras es por como nos ayudan a conectarnos con otras
Disciplinas Espirituales[11]. Por ejemplo, deberian ser el contexto normal en el
que nos dedicamos a asimilar la Biblia y a orar. También son una pieza necesaria
para adorar a solas. En el silencio y el retiro podemos aprovechar al maximo el
tiempo para las Disciplinas de aprender y de llevar un diario. También es comun
practicar el ayuno durante los momentos de silencio y retiro. Pero, sobre todo,
las Disciplinas del silencio y del retiro pueden ser muy transformadoras porque
brindan el tiempo para pensar en la vida y para buscar a Dios. Lo cierto es que la
mayoria de nosotros no lo hace lo suficiente. No muchas generaciones atras, la
mayoria de nuestros antepasados pasaban sus dias trabajando en los campos o en
el hogar, donde los tinicos sonidos que los rodeaban eran los de la creacion de
Dios o de las voces humanas. Al no haber motores eléctricos ni medios de
comunicacion, habia menos distracciones artificiales para la voz de la conciencia
y la obra del Espiritu Santo en nuestra alma. No es para embellecer los supuestos
«viejos tiempos» (una costumbre pecaminosa; vea Eclesiastés 7:10) o para
insinuar que tratemos de volver a ellos. Simplemente estoy reafirmando lo que
hemos dicho desde el comienzo de este capitulo: uno de los costos del avance
tecnologico es que tenemos mas tentaciones de evitar la tranquilidad. Aunque
hemos ampliado nuestra asimilacion de noticias e informacién de todo tipo, estas
ventajas pueden ser a costa de nuestra profundidad espiritual si no practicamos el
silencio y el retiro.

Recuerde que el gran propdsito de practicar estas Disciplinas es la piedad, para
que podamos ser como Jests, para que podamos ser mas santos. En el libro The
Still Hour (La hora tranquila), Austin Phelps escribi6: «Se ha dicho que ninguna
obra importante de la literatura o de la ciencia fue escrita por alguien que no
amara el retiro. Podemos establecer como un principio elemental de la religién
que nadie que no se haya tomado el tiempo para estar a menudo largamente a
solas con Dios ha logrado un crecimiento importante en la santidad»[12].



RECOMENDACIONES PARA EL SILENCIO Y EL RETIRO

Algunas personas disfrutan las Disciplinas del silencio y el retiro de la misma
manera que disfrutan leer o ver una gran aventura. En vez de desarrollar estas
practicas por su cuenta, solo se involucran en ellas de una manera indirecta y las
admiran desde lejos. Suefian con estas Disciplinas, pero no las llevan a cabo. A
continuacion hay algunas ayudas practicas para hacer que el silencio y el retiro
no sean un simple anhelo, sino una realidad y un habito.

«Retiros de un minuto»

Una emisora de radio cristiana de la zona donde vivo solia transmitir un anuncio
de treinta segundos que hacia énfasis en los beneficios del silencio. Luego,
dejaba diez segundos en silencio para dejar en claro la idea. Aunque suena muy
simple, era notable el impacto de ese momento inesperado en silencio.

Es posible darse ocasionalmente esa misma clase de renovacion breve a lo largo
del dia. Un momento en algtin semaforo, en un ascensor o en una fila de autos
puede convertirse en un «retiro de un minuto» cuando lo consagra como un
tiempo de silencio y retiro. Puede usar el momento para orar en la comida para
una pausa espiritual.

No puedo ofrecer recomendaciones para las circunstancias de cada uno, pero
puedo animarlo a buscar maneras de convertir la rutina en lo sagrado, para
«mejorar» (como solian decir los puritanos) un minuto perdido aqui o alla,
incluso en el dia mas ocupado, haciendo que cambie de proposito y sea un retiro
de un minuto.

Desde luego, la clave no solo es tomarse un respiro y relajarse por un instante,
por mas util que esto sea. Lo que estoy proponiendo es buscar a Cristo de una
forma mas intencional durante ese momento y descansar por fe en él. Es
practicar lo que cantamos en el himno: «Toma mis momentos y mis dias; haz
que fluyan en una alabanza sin fin»[13]. Aproveche esas oportunidades
inesperadas que le da el Sefior y concéntrese exclusivamente en él y en la vida



en el Espiritu. Aunque no tenga mas que unos poco segundos, aunque no esté en
un lugar absolutamente silencioso o completamente solitario, disfrute de la
restauracion que se encuentra en el conocimiento de Jesucristo.

La meta del silencio y el retiro diarios

Sin excepcion, los hombres y las mujeres que conozco que han logrado el
crecimiento mas rapido, consecuente y evidente en su parecido a Cristo han sido
los que cultivan un tiempo diario para estar a solas con Dios. Ese rato de silencio
lo dedican a la asimilacion de la Biblia y a la oracion, y en esa soledad, disfrutan
de la ocasion para adorar en privado.

Muchos se esfuerzan por desarrollar este habito devocional diario porque llevan
una vida muy ocupada y se enfrentan a un enemigo muy terco, que es consciente
de los riesgos que esto implica. El misionero martir Jim Elliot sabia de la lucha:
«Creo que el diablo se tomé muy en serio el monopolio de estos tres elementos:
el ruido, la prisa y las multitudes. [...] Satanas tiene muy en claro el poder del
silencio»[14]. Nuestros dias suelen estar mas que llenos de suficiente ruido,
mucha prisa e igual cantidad de personas ocupadas. A menos que planifiquemos
tener a diario momentos de silencio solitario delante de Dios, estas otras cosas se
abalanzaran para llenar nuestro tiempo como el agua al Titanic.

Estos momentos diarios son la savia de las Disciplinas del silencio y el retiro.
Los que se entrenan bien en el silencio y el retiro todos los dias son mas
propensos a disciplinarse para disfrutarlas ocasionalmente, como en los «retiros
de un minuto», en el dia del Sefior y en periodos prolongados. La persona que
rara vez se ejercita, se agita tanto por subir rapido las escaleras como por una
carrera de un kildmetro y medio. EI que corre todos los dias no tiene problema
con ninguno de los dos. De la misma manera, la persona que tiene un tiempo de
ejercicios espirituales diarios es quien mas disfruta los «retiros de un minuto» y
los periodos prolongados de silencio y retiro.

Escapar para estar solo y en silencio



«Escapar» en busca de un tiempo prolongado de silencio y retiro puede no ser
nada mas que requerir una sala vacia en su iglesia donde pueda pasar algunas

horas, una tarde o un sabado. O puede involucrar pasar una noche o un fin de

semana en un centro de retiros, en una posada o en una cabaiia.

Es posible que a algunas de estas escapadas no quiera llevar mas que su Biblia y
un cuaderno. En otras, tal vez quiera devorar un libro que cree que lo ayudara a
desarrollarse como discipulo de Jests. Ese tipo de retiros también son un buen
momento para planificar, ponerse metas y evaluar cosas.

Si nunca ha pasado una tarde entera, un medio dia o un poco mas en silencio y
retiro, es posible que se pregunte qué haria con todo ese tiempo. Le aconsejo que
prepare un programa, ya sea de antemano o que lo haga apenas llegue, porque se
sorprendera de lo rapido que pasa el tiempo si se mantiene ocupado, y de cémo
se arrastra si usted no tiene un plan. No sienta que tiene que apegarse como un
esclavo a su programa. Aunque no sea un evento en el que deba quedarse una
noche, duerma si necesita hacerlo. Pero un plan puede ayudarlo a usar el tiempo
para los propositos previstos, en lugar de desperdiciarlo sin darse cuenta[15].

Aunque las escapadas de una noche a lugares alejados son maravillosas, no
espere el momento en el que pueda ir como Elias al monte Horeb por cuarenta
dias antes de empezar a practicar el silencio y el retiro. Recuerde que, hablando
en general, todas las Disciplinas Espirituales, incluidas estas dos, estan disefiadas
para practicarse cotidianamente en los lugares donde vivimos nuestra vida diaria.

Lugares especiales

Ubique lugares especiales que puedan ser utilizados para el silencio y el retiro.
Busquelos dentro de su casa, adonde pueda llegar caminando, a pocos minutos
por auto y a una distancia razonable para retiros de una noche o mas largos.

Si tiene nifios en casa, puede ser dificil hallar un lugar apartado para encontrarse
con Dios. Es posible que necesite la creatividad (jo la desesperacion!) de
A. W. Tozer, quien durante un tiempo solamente pudo encontrar la privacidad



necesaria dentro de la sala de la caldera[16]. O puede replantear el uso de un
closet[17]. La piadosa Susanna Wesley, madre de John (el fundador del
movimiento metodista) y de Charles (el prolifico compositor de himnos), crio
una familia muy grande y, durante muchos afios, le fue practicamente imposible
aislarse fisicamente. Era casi tan conocida por ser la madre de dos hijos
influyentes, como por su habito, cuando necesitaba silencio y retiro, de ponerse
el delantal sobre su cabeza y leer la Biblia y orar debajo de él. Obviamente, eso
no bloqueaba mucho el ruido, pero era una sefial para sus hijos de que, durante
esos minutos, no debia ser molestada, y de que los mayores tenian que ocuparse
de los mas pequefios.

Quiza usted logre encontrar retiro suficiente al aire libre. Jonathan Edwards pudo
aislarse en un campo abierto. Mientras viajaba por el rio Connecticut, anot6: «En
Saybrook desembarcamos para hospedarnos el dia sabado y guardamos el
Sabbat; alli tuve un tiempo agradable y renovador, caminando solo en los
campos»[18]. Cominmente, se retiraba a los bosques para estar en silencio y
retiro con Dios: «Cabalgué hacia los bosques por mi salud. [...] Bajé de mi
caballo en un lugar retirado, como acostumbro hacer, para caminar en busca de
la contemplacion divina y la oracion»[19]. Es posible que usted no viva cerca de
un campo o un bosque, pero tal vez haya un parque no demasiado lejos que
podria brindarle un lugar para caminar, pensar y orar con pocas distracciones. Un
farmacéutico de mi iglesia suele detenerse al atardecer durante algunos minutos
en un parque que esta a dos cuadras de su casa para estar en silencio y retiro
antes de ir a encontrarse con su esposa y sus cuatro nifios pequefios. Durante
afios, mi lugar favorito fue el arboreto Morton, cerca de donde vivia; ahora, es
un camino tranquilo y arbolado por el que puedo pasear a solas.

Dawson Trotman tenia la rutina de caminar hasta una loma que habia al final de
su calle. «Alli pasaba horas preciosas solo, orando en voz alta, cantando
alabanzas al Sefior, citando los pasajes biblicos de promesas y desafios que
colmaban su mente; a ratos, luchando con la oracién insistente; otras veces,
caminando en silencio de un lado de la ladera al otro»[20]. Uno de mis mejores
amigos lleva pequefios papeles que contienen sus motivos de oracion y camina
por cuadras en su barrio mientras abre su corazon en silencio delante de Dios.

Como ya mencioné, el edificio donde se retne su iglesia podria ser el lugar ideal
para pasar algunas horas de aislamiento. L.a mayoria de las iglesias tienen mucho
espacio desocupado durante la semana. Puede quedarle relativamente cerca (si
no es asi, probablemente haya otra iglesia dispuesta a recibirlo), seria gratis y



seguro, podria estar disponible con poca anticipacion y podria proporcionarle
una gran cantidad de comodidades.

El predicador profético galés Howell Harris, un amigo de George Whitefield,
tenia un lugar especial para el silencio y el retiro en el edificio de una iglesia.
Escribiendo sobre el tiempo previo al ministerio evangelistico del galés, Arnold
Dallimore dice:

El conocimiento que tenia Harris sobre las cosas divinas en aquellos dias era
limitado. Simplemente sabia que amaba al Sefior y que queria amarlo auin mas, y
en esta buisqueda, trataba de encontrar lugares tranquilos donde pudiera aislarse
con €l en oracion. Uno de sus retiros favoritos era la iglesia de Llangasty, la
aldea donde estaba la escuela en la que €l ensefiaba en aquel entonces, y en una
oportunidad, poco después de su conversion, trep0 a su torre para estar mas a
solas con el Sefior. Alli, mientras permanecia intercediendo por algunas horas,
experimento6 una sensacion apabullante de la presencia y el poder de Dios. Esa
torre solitaria de la iglesia se convirtid para €l en el lugar santisimo, y luego
escribid: «De repente, senti que mi corazon se derretia dentro de mi, como la
cera frente al fuego, por amor a Dios mi Salvador; y también senti, no solamente
amor y paz, sino un anhelo por fundirme con Cristo. En lo mas intimo de mi
alma, habia un clamor que nunca antes habia conocido: “jAbba, Padre!”. [...] Yo
sabia que era su hijo, y que él me amaba y me escuchaba. Mi alma, llena y
saciada, grito: “jEs suficiente! jEstoy satisfecho! Dame fuerzas, y te seguiré a
través del fuego y del agua”»[21].

Como el delantal de Susanna Wesley, puede que su lugar habitual no sea el ideal,
y puede que usted tenga que cambiar de lugar de vez en cuando, pero haga todo
lo posible por ubicar algun lugar unico para buscar la piedad a través del silencio
y el retiro.

Compense las responsabilidades cotidianas



Organice con su conyuge, o con un amigo cuando sea necesario, un sistema de
compensacion de responsabilidades cotidianas para tener la libertad para
extender los momentos de silencio y retiro.

Puede que su respuesta inicial frente a la recomendacién de pasar momentos
prolongados en estas Disciplinas haya sido: «jUsted no conoce mi situacion! Yo
tengo una familia que alimentar e hijos que debo cuidar. Sencillamente, no
puedo irme por mi cuenta durante horas». La mayoria de las personas, incluidas
las que practican el silencio y el retiro, tienen obligaciones similares que no
pueden descuidar. E]l método mas practico y barato para superar este problema es
pedirle a su conyuge o a un amigo que se ocupe de sus responsabilidades
temporalmente para que usted tenga un poco de tiempo a solas. Después,
devuélvale el favor haciendo lo mismo por él o ella, o proveyéndole otro
servicio. Las madres con hijos pequefios me dicen que esta es la mejor manera y
la mas factible que han encontrado para lograr un tiempo prolongado para estas
Disciplinas. Entonces, por ejemplo, su conyuge o una amiga pueden quedarse
con los nifios (en su casa, digamos, o en su iglesia) durante la mafiana mientras
usted se retine a solas con Dios. Después de eso, almuerzan juntos y se
compensan durante la tarde. Usted quiza podria organizar un grupo de servicio
como hacen algunos en una iglesia que conozco, en el que ofrecen cuidar a los
nifios por un par de horas una mafana a la semana para que las mamas puedan
disfrutar de un poco de tiempo a solas con Dios en alguna otra parte del edificio.

Una advertencia: La realidad puede golpearlo especialmente duro al volver a
casa. Una mama con cinco nifios me cont6 que amortigua el impacto preparando
con anticipacién una comida para microondas o en una olla a fuego lento. Si hay
un desorden cuando vuelve a su casa, puede hacer ajustes sin tener que ponerse a
cocinar inmediatamente. Asi de duro como es a veces regresar, los rigores de la
realidad solo demuestran cuanto necesitamos la renovacion del silencio y el
retiro.

MAS APLICACION

¢ Buscara momentos diarios de silencio y retiro? Mientras se estaba edificando
el templo de Salomén, «no hubo ruido de martillo, ni de hacha, ni de ninguna



otra herramienta de hierro en el lugar de la obra» (1 Reyes 6:7). De igual
manera, nuestro «templo del Espiritu Santo» (1 Corintios 6:19) necesita ser
edificado con intervalos de silencio y tiempo a solas. Programe un retiro como
este para cada dia. Cuanto mds ocupado esté y mds frenético sea su mundo,
mds necesita planificar espacios diarios de silencio y retiro.

A. W. Tozer se extendié mas sobre este tema, diciendo:

Cada dia, retirese del mundo a algtn lugar privado, aunque no sea mas que a su
habitacion (durante un tiempo, yo me retiraba a la sala de la caldera, a falta de un
lugar mejor). Quédese en el lugar secreto hasta que los ruidos de su alrededor
comiencen a desvanecerse en su corazon. [...] Entréguese a Dios y luego sea lo
que usted es y quien usted es, sin importarle lo que piensen los demas. [...]
Aprenda a orar en su interior a cada momento. [...] Capture sus pensamientos
errantes. Contemple a Cristo con los ojos de su alma. [...] Todo lo anterior esta
supeditado a la buena relacion con Dios a través de Cristo y a la meditacion
diaria en las Escrituras. Si nos faltan estas cosas, nada nos ayudara; si las
cumplimos, la disciplina recomendada sera exitosa en neutralizar los efectos
nocivos de la exteriorizacion y nos permitira conocer mas a Dios y a nuestra
propia alma[22].

Asi como el suefio y el descanso diarios revitalizan el cuerpo, el silencio y el
retiro diarios refrescan el alma. Estas Disciplinas tienen una manera de airear la
mente y planchar las arrugas del alma. Organicese para llegar todos los dias a la
calma para encontrar a Dios en su Palabra y por medio de la oracion.

¢ Buscara momentos prolongados de silencio y retiro? Planifiquelos;
incltiyalos en su calendario. La rutina y las responsabilidades de la vida diaria
se multiplicardn hasta llenar todo su tiempo, y le impedirdn pasar periodos
extensos a solas con Dios, a menos que usted acttie firmemente.

Tal vez necesite un largo tiempo en silencio y retiro para resolver sus dudas o
restablecer su anclaje espiritual. Eso es lo que hizo el difunto Francis Schaeffer
durante un periodo critico de su vida en 1951. Llego a una crisis que tenia dos
partes. Describi6 su lucha de la siguiente manera:



Primero, me parecia que entre muchos de los que sostenian la postura ortodoxa
[es decir, la doctrina biblicamente ortodoxa], uno veia poca realidad de las cosas
que la Biblia decia muy claramente que debian ser el resultado del cristianismo.
Segundo, gradualmente madur6 en mi que mi propia realidad era menos de lo
que habia sido durante los primeros dias después de que me converti en
cristiano. Me di cuenta de que, con sinceridad, debia retroceder y reconsiderar
toda mi postura[23].

Esta crisis fue suficientemente importante como para justificar largos periodos
de silencio y retiro. De este periodo de muchos dias, dijo: «Caminaba en las
montafias cuando estaba despejado y, cuando estaba lluvioso, caminaba de un
lado a otro dentro del granero del viejo chalet donde viviamos. Caminaba, oraba
y analizaba detenidamente lo que ensefiaban las Escrituras, a la vez que revisaba
mis propias razones para ser cristiano»[24]. Gradualmente empez06 a ver que su
problema era que no entendia lo que dice la Biblia sobre el significado de la obra
culminada de Cristo para nuestra vida presente. Poco a poco, el sol volvié a salir
en su alma, y la cancion regreso. Esos dias de silencio y retiro fueron el gran
punto de inflexion en la vida de Schaeffer y la base sobre la cual se construyo el
resto de su ministerio unico y hoy famoso, L’ Abri, en Suiza.

Quiza usted necesita quedarse a solas con Dios y resolver ciertos temas y
cuestiones. Quiza esté en una crisis de fe que necesita tiempo para la oracion, la
meditacion en la Palabra, el pensamiento profundo y mucho examen de
conciencia. Hay demasiado en juego para descuidar el tema o tratarlo
superficialmente. Si su cuerpo tuviera una urgencia, usted se tomaria el tiempo
necesario para ocuparse de ella. No haga nada menos por una urgencia del alma.

Pero no piense que los periodos largos de silencio y retiro unicamente son
momentos para resolver las crisis y atender las urgencias del alma. La biografia
del primer misionero proveniente de Estados Unidos, Adoniram Judson, cuenta
esta historia:

Una vez, cuando estaba agotado por las traducciones y realmente necesitaba
descansar, se fue por las colinas a la selva espesa, mucho mas alla de todo



asentamiento humano. [...] A este lugar llevo su Biblia y se sent6 a leer bajo los
arboles de la selva agreste, y meditd, y oro y, por la noche, regreso a la «ermita»
[una casa de bambu que habia construido al borde de la selva][25].

Judson paso6 cuarenta dias increibles como este en la peligrosa selva de Burma.
Pero de este estilo de vida nos cuentan que «Solamente lo adoptd por un
tiempo». ¢Por qué cambio su rutina por este largo periodo de silencio y retiro?
Su biografo dice que fue «como un instrumento de perfeccionamiento moral por
medio del cual toda su vida futura podria traducirse mas en armonia con el
ejemplo perfecto del Salvador a quien él adoraba»[26]. Judson se dedicé a este
tiempo de retiro extendido con el proposito de descansar, por su futura utilidad y
«para la piedad». ;No deberia usted procurar hacer lo mismo (aunque para usted
algo mas cercano a cuarenta horas podria ser mas realista que cuarenta dias)?

¢Empezard ahora? Pocas veces le resultard facil pulir su agenda para lograr
el tiempo para el silencio y el retiro. El mundo, la carne y el enemigo de su
alma se ocupardn de eso. Pero si se disciplina a usted mismo para hacerlo, de
lo tinico que se arrepentird serda de no haber comenzado antes.

No espere que cada ocasion tenga el mismo efecto en su vida que algunos de los
citados aqui de la historia cristiana. Los resultados espectaculares o las
emociones intensas pueden ocurrir rara vez. Sin embargo, como con todas las
Disciplinas Espirituales, el silencio y el retiro son beneficiosos aunque muchas
veces al concluirlos usted se sienta «normal». De todos modos, encontrarse a
solas con Dios genera un deleite que, aunque no siempre sea extraordinario, casi
siempre es renovador.

Estas palabras de Jonathan Edwards son un recordatorio final apropiado:

De vez en cuando, algunos resultan muy afectados cuando estan acompafiados;
pero no tienen nada que se asemeje proporcionalmente en modo alguno a eso, en
secreto, en la meditacion a solas, en la oracion en secreto y en la charla con Dios
cuando estan solos y separados de todo el mundo. [...] El verdadero cristiano
indudablemente se deleita en la fraternidad religiosa y en la conversacion
cristiana, y encuentra mucho en ella que pueda conmover su corazon; pero
también se deleita, a veces, al retirarse de toda la humanidad para conversar con



Dios en lugares solitarios. Esto también tiene sus ventajas particulares, pues
arregla su corazon e involucra sus afectos. La verdadera religion predispone a las
personas a estar mucho a solas en lugares solitarios, para la meditacion santa y la
oracion. [...] Esta es la naturaleza de la gracia verdadera que, aunque ama a la
sociedad cristiana en su lugar, sin embargo, de una manera peculiar, se deleita en
el aislamiento y en la conversacién secreta con Dios[27].

¢Ha usted experimentado alguna vez esta «gracia verdadera», la obra de Dios en
su alma que hace que no solo se deleite en la comunion con el pueblo de Dios,
sino que también lo conmina a «conversar con Dios en lugares solitarios»? Dios
nos cred para que estemos en profunda comunion con él, pero en el jardin del
Edén esa comunion fue rota por el pecado. Desde entonces, «todos nosotros nos
hemos extraviado como ovejas; hemos dejado los caminos de Dios para seguir
los nuestros» (Isaias 53:6). «Todos hemos pecado; nadie puede alcanzar la meta
gloriosa establecida por Dios» (Romanos 3:23), asi que nos volvimos a nuestro
propio camino y mostramos poco interés en conocer el camino a Dios y en
acercarnos a €l. Pero asi como Dios vino a buscar a Adan en el jardin después de
que habia pecado, Dios también vino a buscarnos cuando envi6 a su Hijo, Jests,
«a buscar y a salvar a los que estan perdidos» (Lucas 19:10). Para eliminar la
barrera de nuestra rebeldia contra Dios y restaurar nuestra comunion con el
Padre, Jesus se ofreci6 a si mismo en la cruz como sustituto para Dios y recibio
el castigo que nosotros merecemos por nuestros pecados. Como dijo el apostol
Pedro: «Cristo muri6 por los pecados una vez por todas, el justo por los injustos,
a fin de llevarlos a ustedes a Dios» (1 Pedro 3:18, NVI). Dios mostr6 que habia
aceptado la muerte de Jests en beneficio de otros cuando lo resucit6. Y Dios
muestra su buena voluntad para que Cristo nos lleve a él, invitandonos a
acercarnos a €l en el nombre de Jests. Son eternamente bienvenidos los que se
arrepientan de irse por su camino y confien en que Jesus los hace aceptables para
Dios. Los que llegan al Padre por medio de Jesus reciben el Espiritu Santo, quien
les da vida para Dios y los hace clamar: «jAbba! jPadre!» (Romanos 8:15). Y,
asi, los que conocen a Dios sienten por €l un clamor de corazon encendido por el
Espiritu, anhelando adorarlo con su pueblo, buscando hablar de las cosas de Dios
en «fraternidad religiosa» con otros, y deleitandose en «la conversacion secreta
con Dios».

¢Se comprometerd con las Disciplinas del silencio y el retiro? Si usted ha
experimentado la gracia salvadora de Dios, el silencio y el retiro serdn, segiin



las palabras de Edwards, un «deleite», una fuente fiel de renovacion, gozo y
transformacion. Si los tuviera, casi apostaria con usted dos millones de rublos
a que es asi.



CAPITULO 11

ESCRIBIR UN DIARIO... PARA LA PIEDAD

El beneficio actual de la disciplina espiritual es una vida plena, bendecida por
Dios, fructifera y util. Si usted se involucra en la gimnasia espiritual, las
bendiciones de la piedad continuardn hasta la eternidad. Aunque muchas

personas dedican mucho mds tiempo a entrenar su cuerpo que su alma, el siervo
excelente de Jesucristo se da cuenta de que la disciplina espiritual es una
prioridad.

JOHN MACARTHUR JR.

Mas que casi cualquier otra Disciplina, escribir un diario de vida tiene un
atractivo fascinante practicamente para todos los que escuchan del tema. Una de
las razones es que el hecho de escribir un diario mezcla la Biblia y la vida diaria
como la confluencia de dos grandes rios en uno. Dado que la aventura de cada
creyente por el rio de la vida incluye curvas y peligros que él o ella nunca antes
habia explorado en el camino a la ciudad celestial, algo acerca de escribir en un
diario sobre este viaje atrae al espiritu aventurero del crecimiento cristiano.

EXPLICACION SOBRE ESCRIBIR UN DIARIO PERSONAL

Un diario es un sitio (tangible o digital) en el que una persona registra
informacion importante para €l o ella en lo personal, para preservarla o
reflexionar en ella. Como cristiano, su diario es un lugar para documentar las
obras y los caminos de Dios en su vida. Su diario también puede incluir un relato



de acontecimientos diarios, un registro de las relaciones personales, un cuaderno
de sus perspectivas al leer las Escrituras y/o una lista de motivos de oracion. Los
pensamientos devocionales espontaneos o las extensas meditaciones teologicas
pueden preservarse alli. El diario personal es uno de los mejores lugares para
trazar su avance en las otras Disciplinas Espirituales y para rendirse cuentas a si
mismo sobre sus objetivos.

Entretejidos a lo largo de esta tela de entradas y eventos estan los hilos coloridos
de sus reflexiones y sentimientos al respecto. Su manera de responder a estas
cuestiones y de interpretarlas a partir de su propia perspectiva espiritual también
expresa el espiritu de escribir un diario.

¢ Tiene un cristiano que escribir un diario personal para parecerse mas a
Jesucristo? No, en la Biblia no hay nada que obligue a los seguidores de Jesus a
llevar un diario personal. De hecho, nunca he leido ni escuchado que alguien
afirmara algo por el estilo. Muchas de las personas mas parecidas a Cristo de la
historia han escrito diarios, y muchos hombres y mujeres igualmente piadosos no
lo han hecho.

:Podemos decir, entonces, que escribir un diario personal tiene algun
fundamento biblico?

Por un lado, a diferencia de la oracion, la practica de escribir un diario sin duda
no es un resultado directo del evangelio. La Biblia respalda el hecho de que
todos los que llegan a conocer a Dios por medio del evangelio oran, pues el
Espiritu hace que clamen: «jAbba! jPadre!» (Romanos 8:15, NVI). La salvacién
por el evangelio de Cristo también hace que todas las personas convertidas
tengan hambre de la Palabra de Dios. Pero no puede decirse que el evangelio
siempre genere discipulos de Jesus que escriban diarios espirituales. Una
afirmacion tan absurda necesariamente implicaria que, a lo largo de la historia,
ninguna persona que fuera analfabeta durante toda su vida podria haberse
convertido alguna vez, porque no habria podido escribir un diario personal.

Por otra parte, algo muy similar a lo que histéricamente se ha denominado
escribir un diario se encuentra como ejemplo en la Biblia. El rey David
desahogaba su alma a Dios en los rollos de los Salmos, escribiendo
reiteradamente cosas como: «Inclinate, oh SENOR, y escucha mi oracién;
contéstame, porque necesito tu ayuda» (Salmo 86:1). Este tipo de clamor no es
distinto a la sentida stplica que un cristiano de la actualidad pueda escribirle al



Sefior en un diario personal. Cuando el profeta Jeremias le expresa a Dios en sus
Lamentaciones lo mucho que lo afligia la caida de Jerusalén, estaba haciendo
algo no muy diferente de lo que hace el cristiano contemporaneo cuando escribe
sus sentimientos dirigidos a Dios en un archivo de un procesador de texto bajo el
nombre de «Diario». Por supuesto que, a diferencia de las palabras de David y
de Jeremias, ningun escrito de un cristiano actual tiene inspiracion divina. Sin
embargo, el ejemplo de estos hombres de escribir sus oraciones, meditaciones,
preguntas y demas, proporciona una confirmacién biblica para animar a los
cristianos de hoy a que tengan en cuenta la importancia de hacer lo mismo en un
diario.

Desde que las personas han tenido la capacidad de escribir, han escrito sobre lo
que es mas importante para ellas. Por consiguiente, el pueblo de Dios ha
registrado sus pensamientos sobre las cosas de Dios, y lo ha hecho en algo
similar a lo que hoy conocemos como diario personal. Agustin, el te6logo del
siglo IV, abrio su corazon en las paginas de sus famosas Confesiones. A Jonathan
Edwards, esta costumbre le parecié tan util para agudizar su pensamiento y
profundizar su devocion, que mantuvo simultaneamente varias clases diferentes
de diarios y cuadernos (como sus «Miscellanies» [Miscelaneas] y «Notes on
Scripture» [Notas sobre las Escrituras]). Ya sea en algo llamado diario, agenda,
recopilacion de frases, cuaderno de anotaciones u otra cosa, los cristianos han
sido cronistas incontenibles de su vida espiritual.

Aclaremos que Jestis no vivio ni muri6 para que los pecadores nos
convirtiéramos en escritores de diarios. El vino para arreglar nuestra situacién
con Dios. Pero una vez que estemos bien con Dios por medio del
arrepentimiento y la fe en quién es Jesus y en lo que él hizo, un diario puede ser,
como han descubierto millones de los que fueron reconciliados con Dios a lo
largo de la historia, una herramienta excelente para pensar en la vida y en la
muerte de Jesus, y para ponerla en practica. Especificamente, su diario es un
lugar para reflexionar en la Palabra de Dios y en las riquezas de la gracia de Dios
para nosotros por medio de Jesucristo, y en como progresamos disfrutando de
esas riquezas.

Mientras lee este capitulo, tenga en cuenta las razones biblicas e histéricas para
unirse a aquellos del pueblo de Dios que se han involucrado en la Disciplina de
escribir un diario personal[1] «para la piedad». Recuerde, el objetivo de llegar a
ser mas como Jesus deberia ser la razén principal para comenzar cualquier
Disciplina Espiritual, incluida esta. Con esa idea fresca en su mente, considere



las palabras de Maurice Roberts del Reino Unido acerca de escribir un diario
personal:

La logica de esta costumbre es inevitable una vez que los hombres hayan sentido
la necesidad de que su corazon y su vida lleguen a ser transformados de acuerdo
con el modelo de Cristo. Nadie llevaria un registro de sus lagrimas, temores,
pecados, experiencias, providencias y aspiraciones, a menos que esté convencido
del valor de esa practica para su propio progreso espiritual. Fue esta misma
conviccion la que lo convirtié en una costumbre comun anteriormente.
Aconsejamos que esta practica sea revivida, y es necesario decir algo en su
defensa[2].

EL VALOR DE ESCRIBIR UN DIARIO PERSONAL

Llevar un diario personal no solo propicia la madurez espiritual por medio de sus
propias virtudes, sino que, ademas, es una ayuda valiosa para muchos otros
aspectos de la vida espiritual.

Una ayuda para la autocomprension y evaluacion

En Romanos 12:3, cada cristiano es exhortado a que «no piense mas alto de si
que lo que debe pensar, sino que piense con buen juicio» (LBLA). El hecho de
que escriba un diario ciertamente no garantiza que esté protegido contra la
arrogancia ni contra la autodegradacion. Pero la simple disciplina de registrar los
acontecimientos importantes de mi vida y anotar mis reacciones hacia ellos si
hace que me examine a mi mismo a la luz de las Escrituras, mucho mas
meticulosamente de lo que haria sin contar con esa pausa.

No es un tema menor ni una necesidad minuscula en nuestra vida. No ha existido
un te6logo mas centrado en Dios que Juan Calvino, pero aun €l escribio en la



primera pagina de su monumental Institucion de la religion cristiana: «Sin
conocernos a nosotros mismos, no conocemos a Dios»[3]. A través del
conocimiento de nosotros mismos y de nuestra condicion, explico, somos
impulsados a buscar a Dios. El diario puede ser el medio por el que el Espiritu
Santo nos muestre donde estamos pecando o cuales son nuestras debilidades, el
vacio de un camino que elegimos, el entendimiento de nuestros motivos u otras
cosas que pueden convertir la pagina del diario en un altar para buscar a Dios.

En una reunion de la «Eclectic Society» (Sociedad ecléctica) del afio 1803, en la
que los ministros evangélicos de Londres se reunian cada semana para aclarar
sus pensamientos y profundizar su comunion hablando de asuntos teologicos,
Josiah Pratt menciono el valor que tiene un diario para la introspeccion:

La costumbre de llevar un diario personal promoveria la vigilancia. Muchos
viven la vida bajo cierto riesgo. Caen en determinados habitos religiosos, y quiza
no estén sometidos a tentaciones fuertes. Asisten con regularidad a la iglesia y a
los sacramentos y al [culto familiar]. Leen la Biblia y oran todos los dias a solas.
Pero ahi se acaba. Saben poco del crecimiento o de la decadencia del ser interior.
Por eso, son cristianos de logros muy pobres. Las obras del pecado pasan
desapercibidas, contrario a lo que deberia ser y, por lo tanto, no buscan la gracia
contra ellas; las emociones geniales de la gracia tampoco son percibidas y, por lo
tanto, no son fomentadas ni cultivadas. Ahora bien, un diario tenderia a elevar el
estandar de esas personas al despertar la vigilancia[4].

Una de las formas en las que se puede notar «el crecimiento o [...] la decadencia
del ser interior» con un diario personal es mediante la observacion de patrones
previamente desapercibidos en su vida. Cuando repaso en mi diario las
anotaciones que hice hace un mes, seis meses o un afio, generalmente me veo a
mi mismo y veo los acontecimientos mas objetivamente. Puedo analizar mis
pensamientos y mis acciones al margen de los sentimientos que tenia en ese
momento. Desde esa perspectiva, es mas facil observar si he logrado algin
progreso espiritual o si reincidi en algun area.

Sin embargo, escribir un diario no es un tiempo para mirarse el ombligo. Ni es
una excusa para volverse un egocéntrico a costa de un mundo necesitado.



Escribiendo sobre los puritanos y como se relacionaban con la sociedad,
Edmund S. Morgan cita una anotacion del diario que escribié un joven piadoso
durante una enfermedad de la que murio a fines del siglo XVII. En él, el joven
evaluaba si habia mostrado suficiente amor por los demas. Entonces dice
Morgan:

El hecho de que muchos puritanos escribieran diarios de este tipo sirve para
explicar su busqueda de la virtud social: los diarios eran los libros contables en
los que revisaban los activos y los pasivos de su alma en la fe. Cuando abrian
estos libros, dejaban por escrito fallas morales con expresiones apropiadas de
arrepentimiento, y analizaban qué saldo habian dejado contra las evidencias de la
fe. Cotton Mather se propuso tener por lo menos una buena accion para asentar
en su diario cada dia de la semanal[5].

Si se le usa apropiadamente, un diario realmente puede convertirse en un
instrumento para impulsarnos a actuar a favor de los demas en lugar de
encerrarnos mas en nosotros mismos.

El diario puede ser un espejo en el que vemos con mas claridad nuestras
actitudes, pensamientos, palabras y actos. Dado que tendremos que rendir cuenta
de cada uno de ellos en el juicio, es sabio evaluarlos por cualquier método.

Una ayuda para la meditacion

Como mencioné en el capitulo tres, creo que la meditacion en las Escrituras es la
necesidad devocional mas importante para la mayoria de los cristianos (compare
Josué 1:8; Salmo 1:1-3; 2 Timoteo 2:7). Sin embargo, la meditacion que vale la
pena requiere una concentracion no desarrollada a menudo en nuestra sociedad
acelerada y distraida por los medios de comunicacion. Quiza la contribucion mas
valiosa que la Disciplina de escribir un diario aporta a la busqueda de la piedad
es como facilita la meditacién en la Palabra, especialmente a la capacidad de
intensificar la atencion en el texto.



Lei un cuento sobre un hombre del nororiente de los Estados Unidos que estaba
convencido de que en ninguna otra parte del mundo habia una niebla mas espesa
que en su casa de la costa. Afirmo6 que una vez, mientras techaba su casa, estaba
en una nube tan densa que, sin darse cuenta, sigui6 de largo pasandose el borde
del techo, «poniendo las tejas en la niebla». Cuando no tengo un boligrafo en la
mano o mis dedos no estan sobre el teclado, puedo distraerme tanto de la
meditacion que empiezo a hilvanar un pensamiento sin relacion con el otro, y
pongo mis tejas en la niebla de la fantasia en lugar de pensar en la luz de las
Escrituras. La disciplina de anotar mis meditaciones en el diario me ayuda a
concentrarme.

Estar sentado con un boligrafo y un papel o con los dedos rozando el teclado
también hace mas intenso mi sentido de expectativa mientras pienso en Dios y
en las palabras del pasaje que tengo frente a mi. En la escuela siempre escuchaba
mejor cuando tomaba notas. Lo mismo me pasa cuando escucho un sermon:
escucho con mas atencion cuando anoto los pensamientos mas importantes del
mensaje. El mismo principio se traslada al escribir en mi diario. Cuando registro
en un diario mis meditaciones sobre un pasaje de la Biblia, me concentro mejor
en el texto y la meditacion me resulta mas productiva.

Una ayuda para expresarle pensamientos y sentimientos al Sefior

Por muy cercana que sea una amistad o cuanta intimidad haya en el matrimonio,
no siempre podemos decirles a otros lo que pensamos. Pero a veces, nuestros
sentimientos son tan fuertes y nuestros pensamientos tan dominantes que
tenemos que buscar alguna manera de expresarlos. Nuestro Padre siempre esta
disponible y dispuesto a escucharnos. «Abrele tu corazén cuando estés ante él»,
dice el Salmo 62:8 (NVI). Un diario es un lugar donde podemos dar expresion a
la fuente de nuestro corazon, donde, sin reserva, podemos desbordar nuestra
pasion ante el Sefior.

Ya que los pensamientos y las emociones humanas oscilan entre los extremos de
la euforia y el abatimiento, podemos esperar encontrar ambos en las paginas de
nuestro diario. Eso se cumple en todos los diarios famosos de la historia de la
iglesia. Observe las profundidades en las que se encontraba David Brainerd en



esta anotacion:

Dia del Sefior, 16 de diciembre de 1744. Estaba tan abrumado por el desaliento
que no sabia como vivir. Ansiaba la muerte con todas mis fuerzas; mi alma
estaba sumida en aguas profundas y la crecida estaba a punto de ahogarme.
Sentia tal opresion que mi alma estaba horrorizada. No podia fijar mis
pensamientos en oraciéon ni un minuto sin agitarme y distraerme. Me sentia
sumamente avergonzado por no vivir para Dios. No tenia una duda angustiante
sobre mi propio estado, pero me hubiese aventurado alegremente (tanto como
me fuera posible saber) a la eternidad. Mientras iba a predicarles a los indios, mi
alma estaba atormentada. Estaba tan sobrecargado de desaliento que perdi las
esperanzas de hacer bien alguno, y llegué a un punto muerto. No sabia qué decir
ni qué rumbo tomar([6].

Contrariamente, poco tiempo después, el diario de Brainerd revela esta profunda
expresion de alegria:

Dia del Sefior, 17 de febrero de 1745. Creo que pocas veces en mi vida se me ha
permitido ofrecerles la gracia gratuita de Dios a los pecadores desahuciados con
tanta libertad y sencillez. Después de eso, pude invitar seriamente a los hijos de
Dios para que vinieran renovados y bebieran de esta fuente de agua de vida de
donde han obtenido hasta ahora una satisfaccion inefable. Fue un tiempo muy
agradable para mi. Hubo mucho llanto en la reunion y no tuve duda de que no
era otro sino el Espiritu de Dios el que estaba alli, convenciendo a los pobres
pecadores de su necesidad de Cristo. En la noche me sentia sereno y comodo,
aunque muy cansado. Tenia una dulce sensacion de la excelencia y la gloria de
Dios; y mi alma se regocijaba en que él fuera «Dios sobre todo, bendito por
siempre»; pero estaba demasiado lleno de gente y de charlas, y yo anhelaba estar
mas solo con Dios. Ah, que pudiera bendecir a Dios por siempre por la
misericordia de este dia, quien «me respondio en el gozo de mi corazon»[7].

Quiza usted lea las palabras de Brainerd sintiendo una distancia de su propia



experiencia como me pasa a mi. ;Era un tipo raro? ¢ Vivia en un plano espiritual
superior inaccesible para los cristianos como yo? ;Pueden las diferencias entre
sus experiencias con Dios y las mias explicarse exclusivamente porque somos de
épocas diferentes? Dado que no soy capaz de expresar por escrito el tipo de
emociones hacia Dios que €l expresaba, ¢soy yo el raro?

Creo que cada hijo de Dios ciertamente puede experimentar mas de lo que
Brainerd expresa aqui, y un diario puede ayudar con esa busqueda. Maurice
Roberts explica:

Un diario espiritual se inclinara a profundizar y santificar la vida emocional de
un hijo de Dios. Para nosotros, es muy importante volvernos mas sensibles a los
grandes temas de nuestra fe. Nuestra época no es suficientemente profunda en
cuanto a los sentimientos. Los hombres biblicos se presentan llorando lagrimas
copiosas asi como suspirando y gimiendo y, de vez en cuando, regocijandose
extasiados. La sola idea de Dios los embelesaba. Tenian pasién por Jesucristo: su
persona, sus funciones, sus nombres, sus titulos, sus palabras y sus obras.
Tenemos que avergonzarnos de ser tan frios e inconmovibles a pesar de todo lo
que Dios ha hecho para y por nosotros en Cristo. [...] Escribir un diario puede
servir para corregirnos también en este aspecto[8].

Somos propensos a tener sentimientos mas profundos sobre las cosas que
pensamos mas en profundidad. Al desacelerarnos y motivarnos a pensar mas
profundamente en las cosas de Dios, el hecho de escribir un diario nos ayuda a
tener sentimientos mas profundos por esas cosas. Escribir un diario personal da
la oportunidad de que los grises intangibles en las obras de la mente y las obras
del corazoén se definan claramente en blanco y negro. Entonces podemos
expresarle mejor al Sefior esos pensamientos y sentimientos.

Una ayuda para recordar las obras del Seiior

Muchas personas piensan que Dios no los ha bendecido con muchas cosas hasta



que tienen que mudar todo a un nuevo domicilio. De la misma manera, tendemos
a olvidar cuantas veces Dios ha respondido oraciones especificas, ha enviado la
provision oportuna y ha hecho cosas maravillosas en nuestra vida. Tener un lugar
donde recolectar todos esos recuerdos evita que los olvidemos.

Un diario nos ayuda a ser como Asaf en el Salmo 77:11-12, quien dijo: «Me
acordaré de las obras del SENOR; ciertamente me acordaré de tus maravillas
antiguas. Meditaré en toda tu obra, y reflexionaré en tus hechos» (LBLA). Aun a
los reyes de Israel el Sefior les pedia que escribieran por si mismos una copia de
la ley de Moisés que los ayudara a recordar lo que Dios habia dicho y hecho en
la vida de los patriarcas (vea Deuteronomio 17:18)[9].

El testimonio de Luci Shaw, viuda del editor cristiano Harold Shaw, da un
ejemplo de como un diario no solo es ttil sino esencial para recordar las obras de
la providencia de Dios en la vida de una persona.

Toda mi vida pensé que debia escribir un diario personal. Nunca lo hice, hasta
hace unos afios, cuando la noticia de que mi esposo, Harold, tenia cancer nos
arrojo de cabeza a la experiencia del aprendizaje intenso, enfrentando cosas que
nunca antes habiamos encarado. Confrontados con decisiones angustiosas,
clamabamos al Sefior: «;Dénde estas en medio de esto?». De pronto se me
ocurrié que, a menos que llevara un registro de lo que estaba sucediendo, lo
olvidaria. Los acontecimientos, los detalles y las personas de aquellos dias
penosos facilmente podian hacerse borrosos. Asi que empecé a anotarlo
todo[10].

Francis Bacon lo dice sin rodeos: «Si un hombre escribe poco, necesita tener una
memoria enorme»[11].

Uno de los mayores beneficios de llevar un registro de las obras del Sefior es el
estimulo que puede ser para la fe y la oracion. C. H. Spurgeon, el valiente
predicador bautista britanico de la segunda mitad del siglo XIX dijo: «En
algunas ocasiones, cuando me he convertido en una presa de pensamientos
incrédulos, he dicho: “Bueno, ahora no me atrevo a dudar si existe un Dios,
porque puedo mirar hacia atras en mi diario y decir que tal dia, en lo mas
profundo de mis dificultades, me arrodillé ante Dios y, cada vez, antes de que me



pusiera de pie, recibi la respuesta”»[12].

Stephen Charnock, autor del clasico The Existence and Attributes of God (La
existencia y los atributos de Dios) dijo: «Qué valioso es recordar antiguos
beneficios cuando venimos a suplicar por nuevos»[13]. Un diario es una de las
mejores maneras de mantener vivo el recuerdo de los «antiguos beneficios» del
Senor.

Una ayuda para generar y preservar una herencia espiritual

Escribir un diario es una manera eficaz de ensefiar las cosas de Dios a nuestros
hijos y nietos, y de transmitir nuestra fe hacia el futuro (compare Deuteronomio
6:4-7; 2 Timoteo 1:5).

Algo que escribimos hoy podria producir un impacto espiritual inimaginable en
el futuro. Mi papa murio subitamente el 20 de agosto de 1985. Era el director de
una estacion radial de un pueblo pequefio. Todas las mafianas conducia un
programa simplon de musica y noticias locales que duraba media hora. Sobre su
escritorio encontré el material devocional que habia usado para comenzar su
ultimo programa. Habia leido la letra de un himno de William Cowper: «Dios se
mueve de una manera misteriosa». Encontrar sus iniciales y la fecha
«19/8/1985» junto a estas lineas de fe me dio mas consuelo y fortaleza espiritual
que cualquier otra cosa que me haya dicho alguna otra persona. Después de su
muerte, su vieja guitarra se convirtio en uno de mis bienes mas preciados. Sus
primeros tiempos como locutor de radio fueron durante la época en que la mayor
parte de la programacion se transmitia en vivo. Tenia un programa popular en el
que tocaba la guitarra y cantaba. El primer dia de Accion de Gracias sin mi papa,
estaba mirando las cosas en el estuche de su guitarra. En él encontré mas de doce
cartas viejas selladas pocos dias después de mi nacimiento. Todas eran de sus
oyentes, que le habian escrito regocijandose con él de que mi madre y yo
hubiéramos sobrevivido un parto dificil. Sefialaban que era obvio que él estaba
muy orgulloso de mi, y muchos mencionaban los comentarios que €él habia hecho
al aire sobre su gratitud al Sefior porque yo habia llegado a salvo. Me senté en el
suelo junto al estuche abierto con esos fragmentos de mi herencia y derramé
lagrimas de agradecimiento al Sefior por este remanente de la vida de mi papa.



Qué precioso hubiera sido si algo mas de su andar con Dios hubiera quedado
registrado para mi en algiin medio escrito.

¢De cuantos de sus ocho bisabuelos conoce sus nombres de pila y sus apellidos?
Les he hecho esta pregunta a varios cientos de personas y, segiin mi experiencia,
solamente como uno de cada diez sabe los nombres de hasta tres de sus
bisabuelos. Hace cien afios (tan solo mil doscientos meses atras), probablemente
estaban tan vivos y activos como lo esta usted en este preciso momento. Sin
embargo, a pesar de una vida de trabajo y de adquirir cosas, ni siquiera sus
descendientes directos (las personas mas probables de tener interés en ellos)
saben sus nombres, mucho menos cualquier otra cosa acerca de ellos. Bueno,
dentro de cien afios, ese sera usted. ;Qué huella de su vida permanecera?
Excepto por las fotos que tome y las cosas que escriba, no quedara nada mas de
sus décadas en la tierra que documentos legales y cosas por el estilo. Y a causa
de los cambios tecnolégicos, es dudoso que sus descendientes siquiera puedan
acceder a sus fotografias. Asi que, lo que usted escriba en lugares como un diario
puede ser el legado mas perdurable de su paso por el mundo.

Ademas, el impacto espiritual mas significativo que usted puede tener en sus
hijos y en las futuras generaciones podria darse a través de algo como un diario
personal. Por ejemplo, ¢esta registrada en alguna parte la historia de su
conversion? ;Y las respuestas impresionantes a la oracion o los principales
puntos de inflexion en su vida? Estas historias de la gracia de Dios en la vida de
su familia deberian ser preservadas. Es posible que tenga hijos o nietos que
ahora estan lejos de Dios y a los que no les interesa su testimonio, quienes aun
podrian volverse al Sefior alguiin dia a través de leer su diario. Puede que a Dios
le agrade usar el testimonio de su salvacion centrado en Cristo, o sus
meditaciones en Jesus y en las Escrituras, para hacer volver a él a los nietos o
bisnietos que quiza usted nunca pueda abrazar y que tal vez tengan padres que
no les ensefien las cosas de Dios; todo por medio de su interés en leer algo de la
historia familiar. Yo sé que eso pasa.

Nunca subestime el poder de una cronica escrita de fe que actia como una
capsula espiritual del tiempo. El autor del Salmo 102:18 lo reconocié cuando
habl6 de su experiencia con Dios: «Que esto quede registrado para las
generaciones futuras, para que un pueblo atin no nacido alabe al SENOR».



Una ayuda para aclarar y expresar nuevas perspectivas

Un viejo dicho cuenta que las ideas se desenredan cuando pasan por los labios y
a través de las puntas de los dedos. Mientras que la lectura forma un hombre
completo y el dialogo un hombre listo, segtin Francis Bacon, la escritura forma a
un hombre preciso. He descubierto que si anoto las meditaciones de mis tiempos
a solas con el Sefior, estos me acompafian mucho mas tiempo. Si no escribo en
mi diario, al final del dia generalmente puedo recordar muy poco de mi tiempo
devocional.

El gran campeo6n de la oracién y la fe, George Miiller, usaba su diario para
expresar su vision acerca de la Biblia y sus reflexiones sobre Dios:

22 de julio de 1838. Esta tarde estaba caminando en nuestro jardincito
meditando en Hebreos 13:8: «Jesucristo es el mismo ayer, hoy y siempre».
Mientras meditaba en su amor, su poder y su sabiduria inalterables y le daba
vueltas a todo para que aplicara a mi a medida que empezaba a orar —y mientras
aplicaba también su amor, su poder y su sabiduria inalterables a mis
circunstancias actuales espirituales y temporales—, de repente me vino a la
mente la necesidad actual de los orfanatos. Inmediatamente, fui inducido a
decirme a mi mismo: «Jesus, en su amor y su poder, hasta ahora me ha provisto
de lo que he necesitado para los huérfanos, y en el mismo amor y poder
inalterables, él me proveera de todo lo que necesite en el futuro». Un caudal de
alegria vino a mi alma mientras me daba cuenta de la inalterabilidad de nuestro
adorable Sefior. Aproximadamente un minuto después, me entregaron una carta
que tenia adjunto un cheque de veinte libras. En ella se leia: «Por favor aplique
la suma del cheque incluido a los propésitos de su Scriptural Knowledge Society
[Sociedad para el conocimiento de las Escrituras], o de su Orphan Establishment
[Establecimiento para huérfanos] o a la obra y causa de nuestro Maestro, en
cualquier forma que él mismo le muestre a usted por medio de su solicitud a él.
No es una gran suma, pero es provision suficiente para la exigencia de hoy; y es
para las exigencias de hoy que el Sefior normalmente provee. Mafiana, asi como
trae sus demandas, hallara su provisién»[14].



Cuando, al escribirlas en mi diario, las reflexiones hechas en mi tiempo a solas
con el Sefior se fijan en mi mente con claridad, me he dado cuenta de que
también puedo usarlas después en una conversacion, en la consejeria, para
alentar a otros y para dar testimonio (vea 1 Pedro 3:15).

Una ayuda para supervisar objetivos y prioridades

Un diario es una buena manera de tener presentes las cosas que queremos hacer
y remarcar. Algunos ponen en su diario una lista de objetivos y prioridades, y la
revisan todos los dias. Durante muchos afios (hasta que empecé a usar
recordatorios digitales), dibujaba un pequefio rectangulo al comienzo de la
anotacion de cada dia. Con una linea horizontal y dos lineas verticales, dividia la
caja en seis cuadrados diminutos. Cada cuadrado representaba el objetivo
espiritual particular que yo queria lograr cada dia, tal como animar por lo menos
a una persona. Antes de hacer la anotacion en el diario correspondiente a ese dia,
volvia a la del dia anterior y coloreaba los cuadrados apropiados de los objetivos
diarios que habia logrado. Esto no es legalismo, pues no tenia una exigencia
interna o externa de hacer esas cosas. Yo queria perfeccionar esos habitos y
atributos del caracter como parte de seguir avanzando hacia la meta de ser como
Cristo (vea Filipenses 3:12-16), y utilizaba recordatorios en mi diario para que
me ayudaran.

Las resoluciones que se propuso el joven Jonathan Edwards todavia son
conocidas para muchos cristianos en la actualidad. Incluian la resolucion que
tenia en el alma sobre el uso del tiempo, la moderacion al comer, el crecimiento
en la gracia, la abnegacion y otros asuntos tratados en setenta resoluciones[15].
Eran mucho mas que las resoluciones tibias que planteamos en Afio Nuevo.
Llegaron a ser los objetivos espirituales y las prioridades para toda la vida de
Jonathan Edwards. Lo que no es tan conocido es como evaluaba €l su conducta
diaria segun estas resoluciones y como registraba los resultados en su diario. La
Nochebuena de 1722, él escribio: «Pensamientos mas elevados de lo normal
sobre la excelencia de Cristo y su reino. Conclui observar, al final de cada mes,
la cantidad de infracciones a las resoluciones, para ver si aumentan o
disminuyen, a partir de hoy, y para calcular de esa cantidad semanal mi
incremento mensual y, de todo, mi incremento anual, comenzando desde los



primeros dias del afio»[16]. Otro ejemplo de este uso de su diario se encuentra
en la anotacién del 5 de enero siguiente: «Un poco redimido con la lectura de las
Escrituras, después de una larga y desagradable pesadez. Esta semana
lamentablemente estuve bajo en el recuento semanal: ¢y por qué sucedio eso?
Mucha apatia y pereza; y si esto continuara por mucho tiempo mas, me da la
sensacion de que otros pecados comenzarian a revelarse»[17]. Afios mas tarde,
Edwards lleg6 a creer que era demasiado autosuficiente en sus esfuerzos por
cumplir sus resoluciones. Darse cuenta de eso no lo hizo cambiar de parecer en
cuanto a cumplirlas, ni abandoné las Disciplinas relacionadas con ellas,
especialmente las que incluian su escritura. Como escribio el laureado biografo
de Jonathan Edwards, George Marsden: «El Edwards maduro rememoraba su
rigor, creyendo que “confiaba demasiado en mis propias fuerzas, lo cual después
termino siendo un gran perjuicio para mi”. Sin embargo, nunca dejo6 de creer en
el valor de las Disciplinas Espirituales estrictas, como revelaria su posterior Life
of Brainerd [Vida de Brainerd]»[18]. El cambio que si hizo Jonathan Edwards
fue buscar y confiar mas en el poder del Espiritu Santo en su practica de las
Disciplinas para producir una mayor conformidad a Cristo.

George Whitefield, el evangelista cruzador de océanos del Primer Gran
Despertar en los Estados Unidos, es muy recordado por su prédica inimitable y
apasionada. Como sucedi6 con su contemporaneo, Jonathan Edwards, el Diario
de George Whitefield revela que su espiritualidad era por lo menos tan profunda
como amplia era su influencia. El libro empieza con una lista de criterios que
usaba cada noche como base para hacer su introspeccion.

:He...

sido ferviente en la oracion?
usado las horas establecidas de oracion?
usado la oracién expeditiva cada hora?

considerado después o antes de cada conversacion o accion deliberada como
podria ser propensa para la gloria de Dios?



dado las gracias inmediatamente después de cada placer?

planificado las obligaciones para el dia?

sido sencillo y prudente en todo?

hecho las tareas con entusiasmo, y he sido activo en hacer todo el bien posible?
sido manso, alegre, amable en todo lo que dije o hice?

sido orgulloso, superficial, impuro o envidioso con otros?

sido prudente con la comida y la bebida? ¢ Agradecido? ; Moderado en mi
dormir?

dedicado tiempo a dar gracias de acuerdo con las normas de (William) Law?
sido diligente en los estudios?
pensado o hablado mal de alguien?

confesado todos los pecados?[19]

En el Diario de Whitefield, cada anotacion diaria esta hecha en dos partes, una
pagina por parte. En la primera pagina enumeraba las actividades especificas de
su dia; luego, evaluaba cada una basado en sus quince preguntas. En la segunda
pagina, segun cuenta su bidgrafo, Arnold Dallimore: «Toma nota de cualquier
actividad inusual durante el dia, pero, sobre todo, le da expresién a su ser
interior. Los anhelos de su alma, la busqueda de sus motivos, la severa
reprobacion por las minimas equivocaciones y estallidos de alabanza a Dios,
todos estan registrados sin inhibiciones»[20].

¢Coémo pudieron hombres como Edwards y Whitefield llegar a ser tan
extraordinariamente conformes a la imagen de Cristo? Una parte de su secreto
fue el uso que hicieron de la Disciplina Espiritual de llevar un diario personal
para mantenerse responsables ante si mismos de sus objetivos y prioridades
espirituales. Antes de explicar todos los motivos por los que no podemos ser tan
piadosos como fueron ellos, tratemos primero de hacer lo que hicieron.



Una ayuda para mantener las otras Disciplinas Espirituales

Mi diario es el lugar donde anoto mi progreso en todas las Disciplinas
Espirituales. Por ejemplo, yo también utilicé algunos de los cuadraditos
mencionados antes para ser responsable con las Disciplinas como la
memorizacion biblica. Me resulta muy facil ser perezoso y eludir aprender de
memoria la Palabra de Dios, que la Biblia dice que es muy ttil para la santidad
(vea el Salmo 119:11). Cada vez que vuelvo a la costumbre de no memorizar las
Escrituras, el impulso me mantiene asi. Pero cuando tengo un ayuda-memoria
todos los dias tal como mi diario personal, donde encuentro el recordatorio para
disciplinarme a mi mismo «para la piedad», puedo revertir con mas facilidad el
impulso negativo.

La carne, nuestra inclinacion natural hacia el pecado, no contribuye a nuestro
crecimiento espiritual. A menos que «por el Espiritu» trabajemos para hacer
«morir las obras de la carne» (Romanos 8:13, RVR60), nuestro progreso en la
piedad sera muy lento. Si no encontramos maneras practicas de luchar contra
nuestra tendencia congénita a la pereza espiritual y no oramos pidiendo el poder
del Espiritu Santo para esas maneras practicas, no nos desarrollaremos en la fe
(vea Judas 20); por el contrario, iremos a la deriva hacia la entropia espiritual.

Este hecho fue confirmado por Maurice Roberts en un articulo: « Where Have
the Saints Gone?» (; Addnde se han ido los santos?).

No habra un progreso marcado en nuestro crecimiento cristiano si no trabajamos
para superar nuestra aversion natural por los ejercicios espirituales secretos.
Nuestros precursores escribian diarios sinceros donde registraban las batallas del
alma. Thomas Shepherd, padre peregrino y fundador de Harvard, escribio en sus
papeles privados: «A veces es cierto de mi que preferiria morir antes que orar».
Asi también es cierto de todos nosotros. Esta sinceridad no es comun. Los
hombres como ellos llegaron alto mientras trabajaban con sudor y lagrimas para
cultivar el alma. Nosotros también debemos «[ejercitarnos] en la piedad»

(1 Timoteo 4:7, NVI)[21].



El misionero Jim Elliot uso6 su ahora célebre diario para impulsar la practica de
las Disciplinas en su vida cuando bajaba la marea de su fervor por ellas. El 20 de
noviembre de 1955, menos de dos meses antes de ser asesinado por los indios
aucas en Ecuador, escribi6:

También lei partes de Behind the Ranges [Al otro lado de las cordilleras], y estoy
resuelto a hacer algo al respecto en mi vida privada devocional y de oracién. Por
estudiar espafiol, he dejado de leer la Biblia en inglés y he quebrantado mi
modelo de lectura devocional. Nunca lo recuperé. La traduccion y la preparacion
de mis lecciones biblicas diarias no son suficientes para fortalecer mi alma. La
oracion como hombre soltero era dificil, recuerdo, porque mi mente siempre
volvia a Betty. Ahora me cuesta demasiado salir de la cama en la mafiana.
Anteriormente me habia planteado resoluciones sobre este tema, pero no las
habia seguido. Mafiana, como debe ser, estaré vestido a las 6 de la mafiana y
estudiaré las Epistolas antes de desayunar. Con la ayuda de Dios[22].

Al parecer, el deseo de reavivar su vida devocional ya habia surgido en los
pensamientos y en las emociones de Elliot muchas otras veces. Sin embargo,
trasladar ese deseo al papel parecia canalizarlo como el agua dentro de una
turbina; de manera que lo que alguna vez fue un deseo flexible, con la ayuda de
Dios, comenzaba a producir poder.

Registrar las alegrias y la libertad que siento por medio de las Disciplinas
Espirituales es otra de las maneras que el diario me ayuda a mantenerme metido
en ellas. Cuando repaso lo escrito y veo, de mi propio pufio y letra, el deleite
indescriptible de compartir el evangelio con personas ancianas en los bosques de
Kenia, quienes nunca habian oido hablar de Jesus, o de predicar y ver a
adolescentes brasileros arrepentirse de su participacion en el espiritismo, tomo la
resolucion de mantener la Disciplina de la evangelizacion por medio de viajes
misioneros al exterior, cueste lo que cueste. Repasar la sensacién de victoria que
anoté durante un dia de ayuno me produce un hambre de vivir otro dia semejante
de festin espiritual.

La vida cristiana es, por definicion, algo vivo. Si consideramos a la Disciplina de



asimilar la Biblia como su alimento y a la oraciéon como su respiracion, muchos
cristianos han hecho de escribir un diario personal su corazon. Para ellos, esto
bombea la sangre que mantiene la vida de cada Disciplina que tenga que ver con
ella.

MANERAS DE ESCRIBIR UN DIARIO

¢Cbémo se hace? «El estilo que usted use para escribir un diario es el correcto.
[...] iNo hay reglas para llevar un diario!»[23]. En otras palabras, el método que
a usted le parezca mas practico en su busqueda de la piedad es la manera en la
que usted deberia llevar su diario personal. Eso va para el contenido, el formato,
la longitud y la frecuencia. Asi, mientras que un cristiano generalmente escribe
en la computadora dos o tres veces por semana, anotando solamente
meditaciones cortas acerca de las Escrituras; y otro discipulo de Jesus
acostumbra a escribir oraciones largas casi todos los dias y lo hace con una
pluma fuente en un gran libro encuadernado con tapas de cuero, ambas son
validas en tanto que ayuden a la persona a acercarse a Dios y a conformarse
biblicamente a ser como Cristo.

Hoy estaba en una libreria cristiana de mi ciudad y noté por lo menos una
docena de cuadernos para usarse como diarios. Habia cuadernos forrados en tela
y cuadernos de tapa blanda. Algunos publicaban pensamientos devocionales o
citas motivadoras en cada pagina. Otros simplemente proveian paginas en blanco
con encabezados como «Pedidos de oracion» y «Perspicacias sobre la Biblia» en
la parte superior. Muchas librerias convencionales venden bellos cuadernos con
paginas en blanco de bordes dorados, asi como de estilo no tradicional o mas
atrevidos, todos los cuales funcionan bien como diarios.

A muchos cristianos les parece que lo mas practico es usar un cuaderno corriente
o papel comun de impresora. Mientras que algunos prefieren un cuaderno de
espiral, a mi me resultan mas practicas las hojas sueltas. Ademas de ser mas
baratas, usar hojas lisas no lo obliga a limitar sus anotaciones al espacio
disefiado de un diario encuadernado profesionalmente. Por otro lado, a algunos
les parece que escribir en un cuaderno vistoso le confiere a su diario un atractivo
especial que los estimula a ser mas fieles a la Disciplina. (En algunas personas,



esta motivacion produce un efecto indeseado cuando empiezan a sentir que sus
anotaciones son demasiado mundanas para un receptor tan fino. Empiezan a
escribir con menos frecuencia, y pronto dejan de hacerlo del todo).

Otro motivo por el que prefiero el formato de hojas sueltas es por la
conveniencia. Aunque es util llevar un cuaderno empastado o de espiral a todas
partes, es mas util atn llevar solo algunas hojas de papel. Las hojas de mi diario
son de aproximadamente 21 x 14 cm[24] y caben facilmente dentro de mi Biblia,
mi portafolio, un libro o practicamente cualquier cosa que lleve conmigo. El que
sean tan accesibles es conveniente para que, en el momento que se me ocurra,
pueda anotar inmediatamente cualquier idea espontanea, pensamiento
importante, conversacion, cita, etcétera. Esto lleva a otra ventaja que tienen
sobre el cuaderno empastado o de espiral: es mas facil volver atras e insertar
paginas nuevas, fotocopias, impresos y demas. Asimismo, el formato de hojas
sueltas me permite la flexibilidad de escribir mis anotaciones a maquina e
imprimir copias en papel si lo deseo. Pero habiendo dicho esto, vuelvo a esta
maxima: «El estilo que usted use para escribir su diario es el correcto». Use el
método que funcione mejor para usted.

El método que usted use para volcar las palabras al papel también afectara el
formato que usted elija. A mi me gusta escribir las anotaciones de mi diario en
un procesador de texto. Eso es porque puedo escribir a maquina mas rapido que
a mano, y también es mas facil leerlo cuando esta impreso. Sin embargo, a
menudo, el tiempo que me dedico a escribir en mi diario se da cuando no puedo
o prefiero no usar un dispositivo digital y, por eso, disfruto de escribir a mano
con una buena pluma fuente y un tintero[25]. A algunos les interesa mucho
escribir inicamente a mano porque es mas espontaneo y expresivo. Aunque soy
muy fanatico de la pluma fuente, y uso una todos los dias, me parece que la
velocidad y otras ventajas que tiene el método digital generalmente hacen que la
balanza se incline a escribir en el diario con ese método mas que con otro.

El desarrollo cada vez mayor de la tecnologia ciertamente vera un
correspondiente incremento en el uso de sus capacidades para escribir un diario.
Ya la Internet y las tecnologias personales proporcionan innumerables recursos
para llevar un diario. Si descubre que alguno de ellos puede ayudarlo a crecer en
la gracia y en la piedad, dselo. Si no le resultan atractivos, no sienta ninguna
presion por adaptarse. Independientemente del ritmo o de la cantidad de avances
tecnoldgicos relacionados con esta Disciplina, siempre habra un lugar para
escribir un diario con las herramientas mas simples: un boligrafo y un papel.



Como anotacion inicial para cada dia, trate de apuntar el versiculo o la idea que
mas lo haya impresionado de su lectura biblica. Medite en eso durante algunos
minutos y luego tome nota de sus pensamientos e ideas. Después de eso,
considere afiadir los acontecimientos recientes de su vida y sus sentimientos y
reacciones ante ellos, unas oraciones breves, las alegrias, los logros, los fracasos,
las citas, etcétera.

No piense que la «escritura oficial de un diario» (jno existe tal cosa!) significa
que usted tiene que escribir una cierta cantidad de renglones por dia, o
determinados dias de la semana. Siempre que caigo en lapsos innecesariamente
largos entre las anotaciones, me disciplino a mi mismo para escribir por lo
menos una frase por dia. Inevitablemente, esa frase se convierte voluntariamente
en un parrafo o en una pagina porque mi mayor problema es simplemente
empezar. Una vez que lo hago, me alegro de estar ahi y, en general, no tengo
ninguna dificultad para escribir algunas lineas mas, si no muchas mas.

No se preocupe por «ponerse al dia». L.os mayores acontecimientos de la vida (el
tipo de experiencias que siempre queremos escribir en un diario) a menudo
requieren de una cantidad exagerada de tiempo para registrarlos en un diario.
Los sucesos duran tanto o constan de tantos detalles, que tratar de
pormenorizarlos en el diario puede parecerle pesado. La Disciplina de escribir un
diario personal no es una carga de Dios para documentar toda su vida; mas bien,
su intencion es bendecirlo y ser un medio para la alegria y la piedad.

MAS APLICACION

Como con todas las Disciplinas, escribir un diario puede ser fructifero a
cualquier nivel en que usted se involucre. Escribir un diario es provechoso,
independientemente de lo bien que usted crea que escribe, compone o redacta.
Ya sea que escriba todos los dias o no, que escriba mucho o poco, que su alma
se eleve como la del salmista o vaya pesadamente de un pensamiento a otro,
escribir un diario puede ayudarlo a crecer en la gracia.

Como con todas las Disciplinas, escribir un diario requiere ser perseverante en
las épocas de sequia. La novedad de escribir un diario se desvanece pronto.



Habra dias en los que usted tendra la version espiritual del «bloqueo del
escritor». En otras ocasiones, no tendrd percepciones de las Escrituras ni de
su experiencia con Dios que le parezcan dignas de mencion. Aunque estd bien
escribir poco o nada un dia o durante un periodo mds largo, recuerde que, a la
larga, tendra que superar esta barrera para disfrutar de los beneficios a largo
plazo de escribir un diario personal. En otras palabras, no abandone del todo
la Disciplina solo porque el entusiasmo del primer dia disminuye con el
tiempo. Eso va a pasar. Cuente con eso. Pero también planifique para la
perseverancia[26].

Como con todas las Disciplinas, tiene que empezar a escribir su diario antes de
poder experimentar su valor. El irlandés Thomas Houston fue pastor de una
iglesia presbiteriana en Knockbracken, County Down (cerca de la actual
Belfast), durante cincuenta y cuatro afios en el siglo XIX. Al comienzo de su
ministerio en ese lugar, empezo a escribir un diario al cual llamé6 «El diario de
los tratos y las providencias de Dios con un pecador muy indigno». En la
anotacion que hizo el 8 de abril de 1828, dio a conocer la lucha interna que
finalmente dio como resultado el nacimiento de su Disciplina Espiritual de
llevar un diario:

Durante un periodo considerable, habia resuelto llevar un registro de los tratos y
las providencias de mi Padre celestial hacia mi, pero por falta de lo que yo
consideraba una oportunidad digna y por lo que era, me temia, una causa mayor,
la pereza espiritual, lo he descuidado hasta ahora. Cuando comencé a pensar en
este tema, surgieron en mi varias objeciones contra la escritura del diario en si.
Daria lugar a la soberbia espiritual; haria que las personas se midieran a si
mismas por si mismas; y como no es facil decidir entre las mociones del espiritu
y los resultados naturales de la conciencia no renovada o los artificios del
Impostor, existe el peligro de formarse juicios erroneos. Estas y otras razones me
impidieron, por un tiempo, decidirme en la cuestién. Ultimamente, superé
completamente estas objeciones, y ahora soy de la opinion de que un registro
como ese puede ser muy util para un individuo al proveerle con materia para la
oracion y la introspeccion, y para ser un monumento a la fidelidad de Dios[27].

Quiza usted pueda identificarse con la lucha de Houston. Asi como hay millones



de personas que quieren empezar a caminar, a correr, a andar en bicicleta o a
hacer alguna otra forma de ejercicio, pero nunca lo hacen, también hay muchos
que han deseado empezar el ejercicio espiritual de escribir un diario, pero nunca
lo han hecho. Le parece interesante y usted esta convencido de su valor, pero las
palabras nunca llegan al papel o a la pantalla de la computadora. Nunca parece
ser el momento, la «oportunidad digna», como la llamé Houston. Pero en lo mas
profundo de nuestro corazén, sabemos que la «causa mayor» probablemente sea
la misma «pereza espiritual» que se aferraba sofiolienta a la voluntad de este
pastor irlandés. Considere escribir un diario no solo como una manera de
levantar un «monumento a la fidelidad de Dios» en su vida, sino, lo que es mas
importante, «para la piedad».



CAPITULO 12

APRENDER... PARA LA PIEDAD

Debemos enfrentar el hecho de que muchas personas hoy en dia llevan vidas
notoriamente imprudentes. Esta actitud se ha introducido en la iglesia. Tenemos
libertad, tenemos dinero, vivimos en relativo lujo. Como resultado, la disciplina
prdcticamente ha desaparecido. ; Como sonaria un solo de violin si las cuerdas

del instrumento estuvieran sueltas, colgando, sin estar estiradas, sin estar
«disciplinadas»?

A. W. TOZER

Hace afios, fui pastor de una iglesia cerca de la ciudad capital de un condado con
dos universidades pequefias. Una de ellas era la principal institucion educativa
de la denominacion evangélica mas grande del estado. Famosa por formar
alumnos fervientes para el reino de Cristo, entre las docenas de escuelas de su
denominacion esta universidad frecuentemente lideraba en el nimero de
exalumnos en el campo misionero. Sin embargo, una de las quejas mas
frecuentes que oia de parte de los alumnos en el departamento de Religion estaba
relacionada con la aparente falta de celo espiritual entre algunos de los
profesores. Para muchos alumnos, estos hombres combinaban recrecidas mentes
teologicas con corazones diminutos y sin pasion. Todos hemos oido a maestros y
predicadores que serian capaces de fundar un Club Mensa teol6gico, pero cuya
falta de entusiasmo hace que su cristianismo parezca tan seco y duro como un
hueso. Pero eso no se parece al Sefior Jesus, o incluso al apdstol Pablo, ¢no le
parece?

Durante este periodo, un hombre que era diacono en su iglesia me dijo una vez:
«Nunca me gusto ir a la escuela, y no quiero aprender nada cuando vengo a la
iglesia». De algun modo, esa actitud tampoco se parece a la de Jesus, ¢verdad?

¢Por qué parece que pensamos que debemos elegir entre las dos? ¢Por qué tantos



cristianos viven como si se les hubiera dicho: «Elige hoy mismo a quién
serviras: al conocimiento académico o a la entrega»? Sostengo que cuanto mas
nos parezcamos a Cristo, mas buscaremos ambos, una mente y un corazén
llenos, y mas irradiaremos luz y calor espiritual.

Si nos forzaran a que uno de ellos predominara por sobre el otro, debemos
escoger al corazon ardiente. Si las personas tienen la verdad en su cabeza pero
no en su corazon (es decir, conocen la verdad pero no la creen ni experimentan
su poder), entonces no estan justificados con Dios. Como los fariseos, fuera de la
fe, la consciencia de la verdad solo hara que nuestra culpa aumente ante Dios en
el Dia del Juicio. Pero si hemos comprendido y respondido apropiadamente al
evangelio desde el corazon, al final seremos salvos aunque el resto de nuestro
entendimiento doctrinal sea poco profundo o confuso. No solo elegiria la
segunda opcion para mi mismo, sino también la preferiria para las personas a
quienes pastoreo. Es mucho mas dificil sacar a un barco del puerto que corregir a
uno que esta en el mar y se ha desviado de su curso.

Sin embargo, seamos ambos, un barco fuera de puerto y en curso. Los cristianos
deben darse cuenta que, asi como el fuego no puede arder sin combustible, los
corazones ardientes tampoco pueden ser encendidos por mentes ignorantes. No
debemos conformarnos con ser como esos que la Biblia acusa de tener «celo de
Dios, pero no conforme a un pleno conocimiento» (Romanos 10:2, LBLA).

¢;Significa esto que debemos ser brillantes para ser cristianos? De ningtin modo.
Si significa que, para ser como Jests, debemos ser aprendices, incluso como él
lo fue a apenas doce afios de edad, «sentado entre los maestros religiosos,
escuchandolos y haciéndoles preguntas. Todos los que lo oian quedaban
asombrados de su entendimiento y de sus respuestas» (Lucas 2:46-47).

¢ Significa esto que debemos lucir varios diplomas en nuestros muros para ser
cristianos de primera clase? En absoluto. Pero si significa que debemos
disciplinarnos para aprender intencionalmente como lo hizo Jests. El aprendi6
tan bien las Escrituras por si mismo, lejos del entrenamiento oficial de los
rabinos, que logro que sus adversarios se maravillaran: «;Como es que sabe
tanto sin haber estudiado?» (Juan 7:15).

Una evaluacion de la palabra discipulo en el Nuevo Testamento revela que no
solo significa ser «un seguidor» de Cristo, sino también «un aprendiz». ¢ Es usted
un discipulo de Jests? Para seguir a Cristo y parecerse mas a él, debemos tomar
parte en la Disciplina Espiritual de aprender.



EL APRENDIZAJE CARACTERIZA A LA PERSONA SABIA

Segun un libro de la Biblia escrito especificamente para darnos sabiduria
practica, una de las caracteristicas de una persona sabia es un deseo de aprender.
Leemos en Proverbios 9:9: «Instruye a los sabios, y se volveran atin mas sabios.
Ensefia a los justos, y aprenderan aiin mas». L.os sabios y los justos nunca
pueden adquirir suficiente sabiduria o conocimiento. Las personas imposibles de
ensefar o los que son orgullosos acerca de su aprendizaje solamente exponen lo
superficiales que realmente son. Los verdaderamente sabios son humildes
porque saben que aun tienen mucho por aprender. Segun este versiculo, los
sabios y los justos atin pueden aprender. Pueden aprender de cualquier persona,
sin importar la edad o experiencia. Dele a alguno de ellos instruccién y se
volvera «ain mas» sabio y aprendera «atin mas». Los biblicamente sabios
siempre estan buscando aprender.

En Proverbios 10:14 leemos: «Las personas sabias atesoran el conocimiento». A
las personas sabias les encanta aprender porque se dan cuenta que el
conocimiento es como un tesoro valioso.

Conoci a un hombre que atesoraba conocimiento a pesar de que vivia en un lugar
donde este era tan escaso como los diamantes. Durante el viaje misionero a
Kenia que mencioné en el capitulo 2, mi intérprete era un maestro de escuela de
unos treinta afios llamado Bernard. Vivia en la parte de atras de un negocio que
era una de cuatro edificaciones en la comunidad Kilema. Todos los dias, él
caminaba varios kilometros fuera de la ciudad hasta la escuela primaria de
ladrillos de barro donde ensefiaba. Cada noche, regresaba a su «cubiculo», una
habitacion de 2.5 metros de largo, ancho y altura donde vivia junto con su esposa
y su pequefio hijo. Una cama angosta se ubicaba contra la pared del fondo con
una sabana colgada del techo para separar la «habitacién» del resto del cubiculo.
Unicamente una mesa pequefia con una sola silla ocupaba la mitad de adelante.
Lo que mas me interesaba estaba en las paredes de cemento. Pegadas en cada
pared, habia varias paginas de revistas viejas o fotos de calendarios antiguos.
Eran lo Unico que Bernard tenia para leer. A pesar de que habia sido cristiano por
muchos afios, era demasiado pobre para comprarse una Biblia. Los tnicos libros
que llegaban a sus manos eran algunos libros de texto usados que guardaba en la



escuela. Por eso, mientras iba y venia con su hijo en brazos, intentando hacerlo
dormir, leia las palabras de las revistas por enésima vez. Mientras comia a la
mesa o se acostaba en su cama, miraba las fotografias de personas y lugares
lejanos, y pensaba en ellas.

Mientras yo estaba en ese cubiculo de concreto, mirando un par de docenas de
fotos descoloridas y paginas amarillentas, me di cuenta que delante de mi tenia a
un hombre sabio. Bernard comprendia que el conocimiento realmente es como
un tesoro poco comun. A pesar de ser mas escaso que el oro, €l lo habia
atesorado tanto como pudo. Esa es la actitud que tendran todos los sabios,
porque «las personas sabias atesoran el conocimiento». (Por cierto, algunas
personas de nuestra iglesia le enviaron a Bernard cajas con libros y suscripciones
a dos revistas).

Observe Proverbios 18:15 (LBLA): «El corazén del prudente adquiere
conocimiento, y el oido del sabio busca el conocimiento». Un sabio no solo
«adquiere» conocimiento, sino que lo «busca». Los sabios desean aprender y se
disciplinaran para buscar oportunidades para el aprendizaje.

Un versiculo mas de Proverbios merece nuestra atencion. En 23:12 se nos
ordena: «Entrégate a la instruccién; presta suma atencion a las palabras de
conocimiento». Sin importar cuanta instruccion haya recibido anteriormente o
cuan extensa sea su sabiduria —especialmente acerca de Dios, Cristo, la Biblia y
la vida cristiana—, y mas alla de qué tan inteligente o lento cree ser, usted atin
necesita aplicar su corazon y sus oidos a aprender, ya que no lo ha aprendido
todo.

El aprendizaje es una Disciplina de toda la vida, una Disciplina Espiritual que
caracteriza al sabio. Samuel Hopkins, uno de los primeros biégrafos de Jonathan
Edwards, dijo que cuando conoci6 a Edwards, estaba impresionado por el hecho
de que un hombre que ya tenia veinte afios en el ministerio atn tenia «una sed de
conocimiento poco comun, en cuya bisqueda no ahorraba en costos ni
contratiempos. Leia todos los libros, especialmente los libros de divinidad que
podia conseguir, de los cuales podia esperar obtener algo de ayuda en su
busqueda del conocimiento»[1]. Edwards tenia una mente innegablemente
superior, pero nunca dejo de aplicarla a aprender. Eso, junto con un celo
devocional igual de fuerte, lo hicieron sabio y grande en el reino de Dios.

Un anhelo perdurable por el aprendizaje caracteriza a quienes son realmente



sabios.

CUMPLIENDO EL. MAYOR MANDAMIENTO

Parte del mayor mandamiento de Dios, dijo Jestis, es «Ama al SENOR tu Dios
[...] con toda tu mente» (Marcos 12:30). Lo que Dios quiere de usted es su amor.
Una de las maneras en que quiere que usted demuestre su amor y obediencia a él
es por medio del aprendizaje piadoso. Dios es glorificado cuando utilizamos la
mente que €l cre6 para aprender de él, de su Palabra, de sus caminos y de su
mundo.

Lamentablemente, muchos cristianos no asocian el aprendizaje con el amor a
Dios. De hecho, vivimos en una época muy antiintelectual. Puede que eso le
suene extrafio a la luz de la infinita mina de informacion accesible a través de la
Internet; la amplia disponibilidad y crecimiento de la educacion en linea; los
deslumbrantes avances tecnolégicos casi a diario; y el hecho de que se otorgan
mas grados académicos avanzados en la actualidad que nunca antes. Quiza es
precisamente debido a estas cosas que las personas —incluso los cristianos—
son mas reacias a las cosas intelectuales. Los nifios que son inteligentes pueden
ser poco populares simplemente porque sean listos. Se les rechaza por «nerdo»,
y la atencion social recae en los de «bajo rendimiento». Nuestra cultura glorifica
lo fisico mucho mas que lo mental. Nadie vende posters de los mejores
ingenieros de software o de arquitectos, mucho menos de los te6logos
destacados. En cambio, vendemos posters de atletas, algunos de los cuales
pueden hacer de todo con una pelota, excepto autografiarla o leer su etiqueta. Se
define a ciertos candidatos politicos como demasiado intelectuales para ser
elegibles, como si no quisiéramos gente pensante a cargo del gobierno. En la
iglesia, todo debe ser «relevante», y nos inclinamos a ignorar la doctrina y la
teologia por ser muy irrelevantes.

Existe un intelectualismo que esta mal, pero también esta mal ser antiintelectual.
Debemos amar a Dios tanto con nuestra mente como con nuestro corazén y alma
y fuerzas. ;Como cabe todo junto? Como dijo el pensador cristiano
contemporaneo R. C. Sproul: «Dios nos cre6 con una armonia de corazon y
mente, de pensamiento y accion. [...] Cuanto mas lo conozcamos, mas podremos



amarlo. Cuanto mas lo amemos, mas buscaremos conocerlo. Para tener el lugar
central en nuestros corazones, primero debe ser el primero en nuestras mentes.
El pensamiento religioso es el prerrequisito para el afecto religioso y la accion
obediente»[2].

A menos que amemos a Dios con una mente en crecimiento, seremos las
versiones cristianas de los samaritanos a quienes Jesus les dijo: «Ustedes adoran
lo que no conocen» (Juan 4:22, NVI).

EL APRENDIZAJE: ESENCIAL PARA EL AUMENTO DE LA
PIEDAD

La vida cristiana comienza con el aprendizaje: aprendiendo el evangelio. Nadie
esta justificado con un Dios del cual no sabe nada. Nadie esta justificado con
Dios a menos que aprenda acerca de él y de su mensaje al mundo, un mensaje de
buenas noticias llamadas el evangelio. Para conocer a Dios, las personas deben
aprender que existe un Dios (vea Hebreos 11:6), que han violado su ley y que
necesitan ser reconciliados con él. Deben aprender que Jesus, el Hijo de Dios,
vino a llevar a cabo esa reconciliacion, y que lo hizo por medio de su vida sin
pecado y su muerte en la cruz como sustituto por los pecadores. Deben aprender
acerca de la resurreccion corporal de Jesus y de la necesidad que tienen ellos de
arrepentirse de sus pecados y creer en Jesus y en lo que €l ha hecho. Porque si
las personas no aprenden estas cosas, «¢como pueden creer en €l si nunca han
oido de é1?» (Romanos 10:14).

Nadie cree en Jesus a menos que haya escuchado su historia y tenga al menos
una minima comprension de la misma. Nadie ama a Jesiis a menos que sepa
acerca de Jesus. Y asi como no podemos creer y amar a alguien de quien no
hemos aprendido nada, tampoco podemos crecer en nuestra fe y amor por él a
menos que aprendamos mas de él. No aumentaremos mucho en la piedad si no
sabemos mucho de lo que significa ser piadoso. No seremos mas como Cristo si
no conocemos mas acerca de Cristo.

Martyn Lloyd-Jones, el predicador londinense del siglo XX, nos recordé: «No
olvidemos nunca que el mensaje de la Biblia esta dirigido primeramente a la



mente, al entendimiento»[3]. La verdad de Dios debe ser comprendida antes de
ser aplicada. La Palabra de Dios debe ir primero a la cabeza si va a cambiar el
corazoén y la vida. Es por eso que el apéstol Pablo dijo: «No se amolden al
mundo actual, sino sean transformados mediante la renovacion de su mente»
(Romanos 12:2, NVI, énfasis afiadido). La transformacién del corazon y la vida
a semejanza de Cristo, el crecimiento en la piedad, involucra una renovacion
mental que no puede ocurrir sin el aprendizaje.

Imagine que alguien le diera un libro acerca de la oracion y le dijera: «jEsto
cambiara tu vida!», pero, al mirarlo, usted se da cuenta de que el libro esta
escrito en un idioma que no puede leer. Podria tener en sus manos el mejor libro
sobre la oracion jamas escrito, pero si no pudiera comprender sus contenidos, no
le haria ningun bien. Sin el conocimiento del idioma, usted no podria aprender
de ese libro acerca de la oracion y el crecimiento a ser como Cristo. No obstante,
no hay mucha diferencia entre no crecer en la piedad porque usted no puede leer
un libro acerca de la oracion, y no crecer porque usted elige no leerlo. Sin un
compromiso disciplinado a aprender, la falta de crecimiento es la misma en
ambos casos.

Nadie crecera ni disfrutara las bendiciones de ninguna ensefianza de las
Escrituras si no la ha aprendido. Jonathan Edwards dijo claramente: «Es
imposible que alguien pueda ver la verdad o la excelencia de cualquier doctrina
del evangelio, si ese alguien no sabe cual es esa doctrina. Un hombre no puede
ver la maravillosa excelencia y amor de Cristo de hacer tal o cual cosa por los
pecadores, a menos que se informe primero»[4].

Las personas pueden asistir a la iglesia fielmente, servir al Sefior en y a través de
la iglesia con entusiasmo, ofrendar generosamente a la obra del reino de Cristo y
desear vivir de manera cristiana en cada aspecto de sus vidas y, sin embargo, afio
tras afio, demuestran poco crecimiento evidente en su piedad. ;Como es posible
esto para aquellos que aman a Jesucristo y en quienes mora el Espiritu Santo de
Dios? En muchos casos, es porque dedican muy poca energia mental a la clase
de aprendizaje mas importante: a aprender acerca de Dios y de las cosas de Dios.
Nadie puede ser mas como Cristo sin aprender al respecto: qué es parecerse a
Cristo, como deberian cultivar ese parecido, por qué es necesario, adénde lleva,
y mas. Nadie experimenta la dulzura de ser mas y mas como Cristo a menos que
primero se le presenten esas cosas. Edwards es conciso y claro: «No se puede
tener una muestra de la dulzura y excelencia divina de tales o cuales cosas
contenidas en la divinidad, a menos que primero se tenga una nocion de que



tales cosas existen»[5].

Si usted sabe poco acerca de la piedad, crecera muy poco en la piedad.
Conocerla requiere la Disciplina del aprendizaje.

EL APRENDIZAJE ES MAYORMENTE POR MEDIO DE LA
DISCIPLINA, NO POR ACCIDENTE

Asi como las bolas de pelusa bajo la cama aumentan cuanto mas tiempo den
vueltas alli, asi también cada mente adquiere al menos un poco de conocimiento
cuanto mas tiempo dé vueltas por la tierra. Pero no debemos asumir que hemos
aprendido verdadera sabiduria tan solo porque nos hemos hecho mayores. La
observacion que encontramos en Job 32:9 es: «Los de muchos afios quiza no
sean sabios» (LBLA). ¢Nunca ha oido acerca de un «viejo tonto»? La edad y la
experiencia por si mismas no aumentan la madurez espiritual. El ser mas como
Jestis no sucede accidental o automaticamente al pasar los afios. La piedad, como
dice 1 Timoteo 4:7, requiere la disciplina intencionada.

Quienes no estan intentando aprender, solamente adquiriran conocimiento
espiritual y biblico por accidente o conveniencia. De vez en cuando oiran un
hecho o principio biblico de boca de otra persona y sacaran partido de eso. A
veces demostraran una breve rafaga de interés en un tema. Pero este no es el
camino a la piedad. La Disciplina del aprendizaje transforma a los aprendices
accidentales en aprendices intencionados.

Por supuesto, es mucho mas facil ser un aprendiz accidental o por conveniencia,
que alguien que aprende intencionalmente. Eso es innato. Y la television
alimenta esa tendencia en megadosis. Ver television o videos es mucho mas facil
que escoger un buen libro, leer palabras, crear sus propias imagenes mentales y
relacionarlas con su vida. La television decide por usted lo que sera presentado,
le dice las palabras, le muestra sus propias imagenes y le dice qué impacto
quiere tener en su vida, si hay alguno. Comparado con eso, los libros parecen ser
demasiado exigentes para la mente contemporanea. Por desgracia, convertirse en
alguien que aprende con intencion requiere disciplina.



Sin la disciplina de alguien que aprende deliberadamente, no solo no
aprenderemos las cosas que fomentan la piedad, sino que lo que aprenderemos
por accidente tendra poco o ningun beneficio real. Por ejemplo, sin disciplina,
nadie aprendera los libros de la Biblia. Seguramente la mayoria de los que han
estado en la iglesia por algin tiempo puedan nombrar unos cuantos, pero esos
solamente al azar. Por eso, la mayoria de los feligreses ni siquiera puede
enumerar los nombres de los libros que Dios inspir6; y mucho menos decir algo
acerca de sus contenidos. Por otro lado, ellos —y sus hijos— podrian nombrar
tantas marcas de cerveza, vino y whisky como libros de la Biblia. ;Es porque
intentaron aprenderlas? Probablemente no. Muchos cristianos, sin haber tomado
al menos un trago de alguno de estos productos, no solo podrian nombrar
muchos de ellos, sino que también podrian recordar donde son fabricados u otros
detalles acerca de ellos. ;Como? Simplemente por accidente, porque la
publicidad hace que sea conveniente aprenderlos. Si usted tiene dudas al
respecto, intente hacerlo en su grupo pequefio en la iglesia. Inténtelo con sus
hijos pequefios, quienes presuntamente jamas han bebido. ¢ Como le iria a usted?
El aprendizaje que es mayormente por accidente no lleva a la piedad. Debemos
volvernos aprendices disciplinados e intencionados si pretendemos ser como
Jestus.

Hablando de nifios, en What Every Christian Should Know: Combating the
Erosion of Christian Knowledge in our Generation (Lo que todo cristiano
deberia saber: Combatiendo la erosion del conocimiento cristiano en nuestra
generacion), Jo Lewis y Gordon Palmer demuestran que el motivo por el que los
jovenes no buscan aprender con intencion es porque sus padres no lo hacen.

Los jovenes no son lectores. Esto no sorprende, ya que sus padres raramente
aprecian la lectura. En una universidad cristiana, una quinta parte de los alumnos
dijo que sus padres jamas les habian leido. La falta de lectura es en parte el
resultado de la fuerte orientacion vocacional de los estadounidenses: los padres
no leen porque no les parece practico. Estan mas interesados en: «;Puede mi hijo
usar computadoras y conseguir un trabajo?». Encaja con la obsesion
estadounidense del resultado final. Estos padres no han aprendido jamas por el
solo hecho de aprender, por lo que sus hijos tampoco lo hacen. De este modo, el
valor de la educacion ha disminuido y se ha relativizado por el mercado. Por lo
tanto, se deduce que los jovenes que leen muy poco de cualquier cosa no leen
sus Biblias. Un investigador descubri6 que «en las mas animadas iglesias



evangeélicas, las personas creen firmemente que deberian leer sus Biblias a
diario, pero solo alrededor de un quince por ciento lo hace». También hay que
sefialar que los adultos estan afectados por muchas de las mismas presiones que
los jovenes. Si ven television, escuchan radios pop y van a ver peliculas
populares, se empaparan de estos valores que estan dirigidos a los adolescentes.
El resultado es que muchos jovenes adultos de sus veinte o treinta afios estan, asi
como sus equivalentes mas jovenes, embotados hasta cierto punto en su
capacidad de leer y comprender la Biblia[6].

La Biblia dice: «<Amados hermanos, no sean infantiles en su comprension de
estas cosas. Sean inocentes como bebés en cuanto a la maldad pero maduros en
la comprension de asuntos como estos» (1 Corintios 14:20). Para que esto
suceda, quienes aprenden por accidente y conveniencia deben convertirse en
aprendices disciplinados e intencionales.

APRENDER DE DIVERSAS MANERAS

Debido a que algunas personas tienen dificultades legitimas para leer, aqui le
ofrezco una lista de otros métodos de aprendizaje, métodos que quienes si
prosperan con su lectura también disfrutaran. Primero, recomiendo escuchar
libros grabados. Es muy facil escuchar mientras uno se prepara para el dia,
yendo al trabajo, conduciendo por la ciudad, viajando largas distancias, haciendo
ejercicios o realizando las tareas de la casa. Lo mismo es cierto para las
grabaciones de audio y video en Internet asi como para los programas que
ensefian la Biblia en las radios cristianas. Solo asegurese de que usted esta
oyendo a un ministerio acreditado, no solo a alguien que habla con un estilo que
le agrada a usted. No se olvide de usar guias de estudio. Estas estan disponibles
en sus librerias cristianas, y pueden dirigirlo en una investigacion de cualquier
libro de la Biblia, a muchos temas doctrinales y practicos, o ayudarlo a
profundizar sobre algun libro de un autor cristiano.

Una de mis formas favoritas de aprender es planificar un dialogo significativo
con cristianos espiritualmente maduros a los que pueda hacerles preguntas



preparadas. Dos veces en estas ultimas semanas tuve el privilegio de compartir
un viaje de todo un dia en auto con algunos hombres piadosos y con experiencia,
a quienes admiro. En prevision de cada viaje, preparé una lista de preguntas para
discutir. En ambos viajes aprendi algunas lecciones valiosas y senti confianza de
estar «aprovechando al maximo cada momento oportuno» (Efesios 5:16, NVI).
Siempre llevo conmigo varias listas de preguntas a las que les hago adiciones a
menudo. Esto incluye listas de preguntas para usar al conocer gente nueva, asi
como cuando hablo con miembros de la iglesia, nifios, jovenes, ancianos,
estudiantes y otros. Estas preguntas me han ayudado mucho en conversaciones
anticipadas tanto como casuales, y han disminuido la cantidad de veces en que
luego siento como si hubiera desperdiciado una oportunidad[7].

Si bien este es un libro acerca de Disciplinas Espirituales personales, no puedo
dejar de mencionar las muchas oportunidades para aprender que probablemente
estén disponibles para usted mediante Disciplinas Espirituales interpersonales en
su iglesia local, especialmente a través de clases y grupos pequefios. Si este
capitulo lo incentiva a buscar disciplinarse ain mas en el aprendizaje
intencionado, asegurese de hablar con su pastor acerca del papel que su iglesia
pueda jugar en ayudarlo a aprender «para la piedad».

Habiendo dicho todo esto, volveré una vez mas a enfatizar el aprendizaje por
medio de la lectura. He descubierto que siempre es cierto que los cristianos que
crecen son los cristianos que leen. Para algunos es un habito dificil de
desarrollar. A otros les encanta leer, pero, debido a las exigencias de su trabajo o
porque tienen nifios pequefios continuamente en movimiento, parecen no poder
encontrar el tiempo para hacerlo. Pero permitame animarlo a encontrar el tiempo
para leer, aunque solo sea una pagina por dia[8]. Jean Fleming, autora de Finding
Focus in a Whirlwind World (Encontrando el eje en un mundo vertiginoso), y
madre de tres hijos adultos y abuela de varios nietos, me dijo que ha notado que
las mujeres que no apartan al menos un espacio pequefio en su vida para las
disciplinas devocionales —incluyendo la lectura— cuando tienen hijos
pequefios, rara vez desarrollan el habito una vez que tienen mas tiempo[9].
Puedo recordar a cuatro mujeres que he pastoreado que tenian por lo menos
cuatro hijos pequefios cada una, y que eran lectoras. Una de ellas estaba resuelta
a leer al menos una pagina por dia y, a pesar de que le tomé muchas semanas,
terminé un libro importante acerca de la vida a semejanza de Cristo que fue de
mucho provecho para su bisqueda de la piedad. Otra mujer ley6 una biografia
cristiana de novecientas paginas en dos tomos en cuestion de meses. La tercera
leia a un ritmo constante de varios libros valiosos cada afio, e incluso escribio un



manual para nuestros voluntarios de la escuela biblica de vacaciones sobre como
compartir el evangelio con los nifios en una manera centrada en Dios. Cuando
usted considera que cada mujer habia tomado el compromiso de educar a sus
hijos en casa, con el tiempo que eso consume, se dara cuenta que, con la
disciplina necesaria, casi todos podemos progresar espiritualmente mediante la
lectura.

Sin embargo, con el creciente atractivo siempre presente del entretenimiento y
los videos, cada vez menos personas leen libros, independientemente del
formato. Tengo una teoria de por qué esto es asi para la mayoria. Para ellos, la
lectura siempre evoca recuerdos de cuando eran obligados a leer libros de texto
mal escritos sobre temas que no les interesaban. En otras palabras, para ellos, la
definicion de lectura incluye obligarse a uno mismo a estudiar atentamente
material aburrido o dificil que no le atrae en absoluto. Cuando eso es lo que
significa la «lectura», no es de extrafiar que muchos no tengan interés en ella.
¢Le gustaria leer su libro de ciencias de séptimo grado otra vez? Para muchos,
esa es la imagen que siempre les viene a la mente cuando las personas hablan de
leer, y creen que algunas personas disfrutan esa clase de actividad y que otros —
ellos mismos— no. Claramente, esto significa que nunca han disfrutado el placer
de un libro apasionante. Nunca han leido un libro que 1) esté bien escrito y 2)
trate de un tema que les fascine. El punto de partida con estas personas es
ayudarlas a encontrar ese libro apasionante acerca de un tema que les encante
discutir, incluyendo deportes, pasatiempos y otros intereses especiales. A medida
que descubran el placer de leer, ayudelos cuanto antes a descubrir libros bien
escritos que se relacionen con la Palabra de Dios y la vida cristiana. Otro método
eficaz es adaptar algo que he visto en una iglesia que ha interesado a cientos a
leer libros cristianos. Se retinen en grupos pequefios y leen libros enteros en voz
alta, juntos, deteniéndose después de cada parrafo para discutirlo. Usted tiene
mucho que perder si no lee, y mucho que ganar mediante la lectura disciplinada.

Disciplinese a usted mismo a aprender mediante la lectura, y escoja bien sus
libros. Usted podra leer una cantidad relativamente baja de libros en su vida, asi
que lea los mejores libros. Imagine que usted pudiera leer diez libros por afio a
partir de ahora hasta el dia de su muerte. Si viviera hasta los ochenta afios,
;cuantos libros leeria? Incluso si lee algunos mas o algunos menos que eso, ain
no son una gran cantidad, especialmente cuando considera los cientos de libros
que se publican cada dia. En otras palabras, en los Estados Unidos muchas veces
se publican cada dia mas libros que los que usted probablemente pudiera leer
antes de morir. Por lo tanto, no desperdicie su tiempo en libros que lamentara



haber leido cuando mire hacia atras desde la perspectiva de la eternidad. Creo en
la lectura recreativa. No siempre tenemos que leer material didactico o teolégico.
Algunos libros sirven para relajarnos o refrescarnos. Pero incluso estos deberian

ser edificantes y ayudarlo de alguna manera a amar a Dios con su mente.

MAS APLICACION

¢Se disciplinard usted para volverse una persona que aprende
intencionalmente? Lei un breve relato acerca del famoso matemadtico griego
Euclides, autor de un formidable texto de trece volitmenes para el estudio de la
geometria. «Pero Tolomeo I, rey de Egipto, deseaba aprender el tema sin tener
que leer tantos libros. Como rey, estaba acostumbrado a que sus sirvientes le
hicieran las cosas mads fdciles, por lo que pregunto si habia un atajo para
dominar la geometria. La respuesta de Euclides al trono fue lacénica: “No
hay un camino dorado hacia el aprendizaje”»[10].

Lo mismo puede decirse de la piedad. Requiere disciplina; la disciplina de un
aprendiz intencionado. ¢Esta usted dispuesto a orar pidiendo gracia y a hacer el
esfuerzo necesario para romper los habitos de quien aprende accidentalmente y
por conveniencia?

¢Donde comenzara? ;Como comenzard a «[aplicar su] corazoén a la
ensefianza» (Proverbios 23:12, RVR60) y a atesorar conocimiento? ;Qué
habito dejard, y qué habito tomard? ;Hay espacio en su vida para un método
de aprendizaje que hasta hoy ha pasado por alto? ;Qué hay en cuanto a su
lectura? ;Existe algo que deba dejar de leer porque no edifica su vida o
porque no merece un lugar en la lista de lectura de su vida? ¢ Debe hacer el
compromiso de «una pdgina por dia» para asi no perder la Disciplina del
aprendizaje?

¢ Cuando comenzara? ;Cudndo comienza su plan? Apliquemos aqui el
principio de Proverbios 13:4: «Los perezosos ambicionan mucho y obtienen
poco, pero los que trabajan con esmero prosperardn». Esto dice que todas las
personas desean algo, pero solo las almas diligentes serdn satisfechas porque
se disciplinan a hacer algo, mientras que los perezosos no hacen nada. Hay un



sentido en el que todo el mundo «desea» aprender algo, y cada cristiano desea
ser mds como Jesus. Pero solamente quienes diligentemente se disciplinen a
aprender podrdn satisfacer esos deseos.

Sobre todo, recuerde que el aprendizaje tiene un objetivo. El objetivo es
parecernos mas a Cristo. Jesus dijo en Mateo 11:28-29: «Vengan a mi todos
ustedes que estan cansados y agobiados, y yo les daré descanso. Carguen con mi
yugo y aprendan de mi» (NVI, énfasis afiadido). Existe un conocimiento falso o
superficial que «envanece» (1 Corintios 8:1, NVI), pero el aprendizaje piadoso
conduce a la vida piadosa. John Milton, el inglés que escribi6 el famoso poema
«El paraiso perdido», escribio: «El objetivo del aprendizaje es conocer a Dios, y
de ese conocimiento, amarlo e imitarlo»[11]. Que Dios nos dé un deseo
inextinguible por el conocimiento que nos conduzca a amarlo mas y nos haga ser
mas como Jesucristo.



CAPITULO 13

LA PERSEVERANCIA EN LAS DISCIPLINAS... PARALA
PIEDAD

Debemos disciplinar nuestras vidas, pero debemos hacerlo todo el afio, no
meramente en periodos indicados. Debo disciplinarme en todo tiempo.

MARTYN LLOYD-JONES

Como siempre, la semana laboral comienza temprano los dias lunes. Apenas
unos pocos minutos quedan libres en la rutina de asearnos, vestirnos, desayunar,
preparar a los nifios y salir de casa. De ahi en adelante, usted pasa gran parte del
dia apresurandose de un lado a otro. Lleva a los nifios a la escuela, hace tareas y
mandados y trabaja en la casa hasta el minuto que tiene que salir a recoger a los
nifios. O quiza se enfrente al transito de camino a su trabajo donde llega justo a
tiempo y se esfuerza hasta bien avanzado el dia, cuando se funde cansinamente
en el transito una vez mas.

Ya en casa, muchas veces después de una o dos paradas precipitadas pero
necesarias en el camino, lo mas comun es improvisar una cena en el horno de
microondas mientras se cambia de ropa para sus responsabilidades vespertinas.
Una o dos veces por semana, es una actividad de la escuela con sus nifios. Otra
noche quiza encuentre a toda la familia en un evento de media semana de la
iglesia. Alguna otra noche alguno tendra una responsabilidad con algtin comité.
Agregue la ocasional noche de trabajo hasta tarde, en la oficina o en casa, o viaje
de trabajo o arreglos en el hogar. No se olvide de las noches dando una mano
con tareas de la escuela, ayudando en la comunidad, tomando clases, haciendo
compras o socializando.

Para complicar atin mas las cosas, puede que existan otras presiones como ser
padre o madre solteros, conflictos familiares, enfermedades, estrés laboral, un



segundo empleo, tension econémica, etcétera.

¢Le suena conocido? ¢Es su vida un testimonio de las encuestas que nos dicen
que, a pesar de nuestros avances tecnoldgicos y los dispositivos para ahorrar
esfuerzo, nuestro tiempo libre ha disminuido dramaticamente en esta ultima
generacion?

Luego usted lee este libro, que lo anima a practicar todas estas Disciplinas
Espirituales. Y lo hace sentir como un malabarista agotado y tambaleante sobre
la cuerda floja, intentando mantener en el aire media docena de copas de cristal
que son reliquias de familia mientras que alguien mas quiere lanzarle otra media
docena.

Para empezar, deberia ser de alivio darse cuenta que la mayoria de las
Disciplinas que propone este libro pueden practicarse en el mismo episodio
devocional. Por ejemplo, mientras usted esta a solas con Dios (en silencio y
retiro), puede disfrutar una o mas formas de asimilar la Biblia, asi como la
oracion y adoracion. En esta misma ocasion, usted podria escribir en su diario y
leer un libro cristiano. Todo esto puede darse durante un tiempo de ayuno y
representar una buena mayordomia del tiempo. Las tnicas categorias de
Disciplinas Espirituales personales expuestas en este libro que no estarian siendo
practicadas en este singular momento serian la evangelizacion y el servicio.

He llegado a la conclusién de que, con raras excepciones, la persona piadosa es
una persona ocupada. La persona piadosa esta dedicada a Dios y a las personas,
y eso conduce a una vida plena. Si bien nunca tuvo un ritmo frenético, Jesus fue
un hombre ocupado. Lea el Evangelio de Marcos y observe qué tan a menudo se
usa la palabra inmediatamente para describir la transicién de un evento de la
vida de Jesus al siguiente. Leemos que a veces pastoreaba todo el dia, incluso
después del anochecer, y luego se levantaba antes del amanecer para orar y viajar
al siguiente lugar de ministerio. Los Evangelios nos cuentan de las noches en las
que no dormia en absoluto. Nos cuentan que se cansoé de tal forma que pudo
dormir profundamente en la popa de un barco que era castigado por la tormenta.
Multitudes se agolpaban a su alrededor casi a diario. Todos querian un poco de
tiempo con Jesus y pedian su atencion. Ninguno de nosotros conoce la clase de
estrés laboral que €l padecié constantemente. Si la vida de Jesus, asi como la de
Pablo, fueran medidas con la «vida equilibrada» que muchos cristianos
visualizan hoy en dia, el Salvador y el apostol serian considerados unos adictos
al trabajo que pecaminosamente descuidaron sus cuerpos. Las Escrituras



confirman lo que percibe la observacion: la pereza jamas conduce a la piedad.

Todo esto es para decir que Dios forma personas que se parecen a Jesus a partir
de personas ocupadas, y lo hace mediante las Disciplinas Espirituales biblicas.
Estas Disciplinas no estan destinadas unicamente para cristianos que tienen
disponible mucho tiempo libre (; Donde estan esos?). Mas bien, ellas son las
herramientas que Dios provee por medio de las que los creyentes ocupados
pueden ser mas como Cristo. Dios ofrece su gracia que cambia la vida a las
madres que manejan de un lado a otro sirviendo de chofer y haciendo mandados;
a los padres que trabajan duro en sus muchos compromisos; a los estudiantes
cargados de tareas y actividades extracurriculares; a los solteros de agendas
atiborradas; a los padres solteros sobrecargados de responsabilidades —en
resumen, a todos los creyentes— mediante las Disciplinas Espirituales.

Pero ¢;como podemos mantener el ritmo? Por un lado, el conflicto de prioridades
a menudo se aclara a medida que practicamos las Disciplinas Espirituales. A
medida que uno crece, tiende a acumular responsabilidades como lapas. El
crecimiento de los hijos requiere un aumento en la atencion a sus vidas en la
iglesia, la escuela, los deportes, las clases y el transporte. El progreso laboral trae
consigo mas compromisos asi como oportunidades. La acumulacion de bienes y
propiedades a lo largo de los afios hace que también aumente el tiempo necesario
para su mantenimiento. En consecuencia, su vida exigira periodicamente que
evalue sus prioridades. Quiza mediante la Disciplina de leer la Biblia, o la
oracion, o la adoracion, o el silencio, o el retiro, o el escribir un diario, el
Espiritu Santo pueda identificar cuales actividades son «lapas» para que las
pueda cortar. En lugar de agregar peso adicional, las Disciplinas Espirituales son,
en realidad, una de las maneras en que Dios aligera su carga y le da un viaje mas
fluido.

Incluso con una constante evaluacion de prioridades, la persona piadosa seguira
siendo una persona ocupada. Y la persona ocupada también es una de las mas
tentadas a rendirse en la practica de las Disciplinas que conducen a la piedad.
Sin practicar las Disciplinas Espirituales, no seremos piadosos; pero tampoco
seremos piadosos sin la perseverancia para practicar las Disciplinas. Hasta la
«tortuga» de una perseverancia laboriosa y lenta progresa mejor que la «liebre»
de una practica a veces espectacular pero generalmente inconsistente.

¢Como podemos perseverar de manera mas fiel en las Disciplinas de la piedad?
Cuando hayan menguado las emociones que generalmente acompafian el



comienzo de las Disciplinas Espirituales, ;como podemos mantenernos fieles?
Hay tres asuntos, a los que me he referido brevemente, que son indispensables
para ayudarlo a perseverar en la practica de las Disciplinas Espirituales: el papel
del Espiritu Santo, el papel de la fraternidad con los hermanos y el papel de la
lucha en la vida cristiana.

EL PAPEL DEL ESPIRITU SANTO

Debemos recordarnos constantemente que, a pesar de la mas ferviente diligencia
en nuestra responsabilidad para disciplinarnos «para la piedad», no podemos
hacernos a nosotros mismos mas parecidos a Jesus. El Espiritu Santo lo hace,
obrando mediante las Disciplinas para acercarnos a Jestis y hacernos mas como
él. Cualquier énfasis en las Disciplinas Espirituales corre el riesgo de omitir esta
importante verdad. Como advierte D. A. Carson: «L.o que se supone
universalmente con la expresion “disciplina espiritual” es que tal disciplina tiene
la intencion de aumentar nuestra espiritualidad. Sin embargo, desde una
perspectiva cristiana, simplemente no es posible aumentar la espiritualidad de
una persona sin poseer al Espiritu Santo y someterse a su instruccion y su poder
transformador»[1].

En The Discipline of Grace (La Disciplina de la Gracia), Jerry Bridges coincide:

No obstante, una importante tentacion en el enfoque de la autodisciplina a la
piedad es confiar en un regimiento de disciplinas espirituales en lugar de en el
Espiritu Santo. Creo en las disciplinas espirituales. Procuro practicarlas, [...] pero
esas disciplinas no son la fuente de nuestra fuerza espiritual. El Sefior Jesucristo
es esa fuente, y el ministerio del Espiritu Santo es aplicar su fortaleza en nuestras
vidas[2].

Donde sea que el Espiritu Santo habite, su santa presencia crea un hambre de
santidad. Su tarea principal es magnificar a Cristo (vea Juan 16:14-15), y es él



quien le da al creyente el deseo de ser como Cristo. No contamos con esa pasion
en nuestra condicion natural. Pero en el cristiano, el Espiritu de Dios comienza a
llevar a cabo la voluntad de Dios de hacer a los hijos de Dios como el Hijo de
Dios (vea Romanos 8:29). Aquel que comenz6 la buena obra en la vida del
creyente «la continuara hasta que quede completamente terminada el dia que
Cristo Jesus vuelva» (Filipenses 1:6).

Por lo cual, el papel del Espiritu Santo es producir en nuestro interior el deseo y
el poder para las Disciplinas que conducen a la piedad. Es evidente en 2 Timoteo
1:7 que él desarrolla esto en cada creyente: «Pues Dios no nos ha dado un
espiritu de temor y timidez sino de poder, amor y autodisciplina». Por lo tanto,
ya sea que su temperamento o personalidad natural se inclinen hacia habitos
ordenados y disciplinados, o no, la presencia sobrenatural del Espiritu Santo lo
equipa con suficiente «espiritu de [...] autodisciplina» sobrenatural para que
usted obedezca el mandamiento de disciplinarse «para la piedad».

Es por eso que en los dias en que usted se siente tentado a renunciar al
cristianismo del todo, o a perder la esperanza en el pueblo de Dios, o0 a
abandonar las Disciplinas Espirituales por ser una pérdida de tiempo,
simplemente no puede permitirse hacerlo. En ultima instancia, ese no es el
simple resultado de su determinacién o coraje espiritual; es la obra del Espiritu
Santo ayudandolo a perseverar. En esas ocasiones, cuando la pereza se apodere
de usted y no sienta entusiasmo por ninguna Disciplina Espiritual, o cuando deje
de practicar consistentemente una Disciplina que alguna vez fue habitual, es el
Espiritu Santo el que lo inspira a retomarla a pesar de sus sentimientos. Si fuera
dejado a sus propios esfuerzos, usted hubiera abandonado estos medios de la
gracia sustentadora de Dios mucho antes, pero el Espiritu Santo lo preserva a
usted en fidelidad, dandole la gracia para perseverar en ellos.

El dominio propio, segiin Galatas 5:22-23 (NVI), es un producto directo, o
«fruto», del control del Espiritu sobre la vida de un creyente. Y cuando un
cristiano expresa este dominio propio producido por el Espiritu practicando las
Disciplinas Espirituales, el resultado es un progreso en la piedad.

Para ilustrar el papel del Espiritu Santo en ayudar a los hijos de Dios a
perseverar en las Disciplinas de la piedad, un escritor contemporaneo cuenta su
lucha y su éxito con la Disciplina de la oracion.



Hace poco lei una vez mas acerca de una mujer que decidi6 un dia simplemente
tomar un compromiso de orar, y eso picote6 mi conciencia. Pero me conocia a
mi mismo lo suficiente como para saber que necesitaria algo mas que
determinacion. Comencé a orar acerca de la oracion. Le expresé a Dios mis
anhelos frustrados, mi hastiado sentido de precaucion acerca de intentarlo
nuevamente, y mi sentimiento de fracaso respecto a mi esfuerzo para ser mas
disciplinado y regular. Descubri algo sorprendente que surgia de esa simple
oracion: me senti atraido a la presencia de Aquel que tenia mucho mas poder que
yo para mantenerme cerca. Descubri que mi enfoque cambiaba sutilmente de mis
esfuerzos hacia los de Dios, del rigor a la gracia, de la rigurosidad a la relacién.
Pronto comprendi que esto sucedia de manera regular. Oraba mucho mas. Me
preocupaba mucho menos por la mecanica y los métodos, y a la vez estaba mas
motivado. Y Dios cuida tanto de nosotros, me di cuenta de nuevo, que él mismo
nos ayuda a orar. Cuando «no sabemos qué pedir [...] el Espiritu mismo
intercede por nosotros con gemidos que no pueden expresarse con palabras»
(Romanos 8:26, NVI)[3].

La Biblia no explica la mecanica del misterio del ministerio del Espiritu a
nosotros. Es incomprensible como la oracion (o la practica de cualquier otra
Disciplina Espiritual) es, por un lado, motivada y producida por él y es, por otro,
nuestra responsabilidad. Pero estas dos cosas son claras: 1) el Espiritu Santo
siempre sera fiel para ayudar a cada elegido de Dios a perseverar hasta el final
en esas cosas que nos haran ser como Cristo, y 2) no debemos endurecer nuestro
corazoén sino, en cambio, responder a su inspiracion si queremos ser piadosos.

EL PAPEL DE LA FRATERNIDAD

Nadie deberia leer estas Disciplinas e imaginar que practicandolas aislado de
otros cristianos se puede ser tan parecido a Cristo —o incluso mas— que los
cristianos que son miembros activos de un cuerpo de Cristo local. Pensar en las
Disciplinas Espirituales como parte de la vida cristiana sin relacién con la
fraternidad con los creyentes no es un pensamiento biblico.



Cualquiera que mida su progreso en ser como Cristo solamente en términos del
crecimiento de su comunién con Dios esta haciendo una medicion incompleta.
La madurez espiritual también incluye el crecimiento en la fraternidad con los
hijos de Dios. El apdstol Juan yuxtapone ambas en 1 Juan 1:3: «Les anunciamos
lo que nosotros mismos hemos visto y oido, para que ustedes tengan comunién
con nosotros; y nuestra comunion es con el Padre y con su Hijo, Jesucristo». La
comunion del Nuevo Testamento es tanto con el Dios trino como con su pueblo.
Asi como la madurez humana de Jesus incluia un crecimiento en el favor de
Dios y de toda la gente (vea Lucas 2:52), también lo incluira la madurez
espiritual de quienes procuran ser como Jesus.

Un motivo obvio de por qué no podemos tomar las Disciplinas Espirituales y
convertirnos en reclusos espirituales es que muchas Disciplinas biblicas —Ila
adoracion publica, la oracion unida, la participacion en la Cena del Sefior, servir
a otros discipulos y mas— no pueden practicarse sin otros cristianos. Ademas,
uno de los propositos de Dios en la fraternidad es complementar las Disciplinas
Espirituales personales y estimular nuestro crecimiento en la piedad por medio
de ellas. Por ejemplo, asi como estudiar la Palabra individualmente es una
Disciplina que Dios da para crecer en la gracia, estudiar la Palabra junto con
otros creyentes también lo hace. Las Disciplinas Espirituales definitivamente
tienen algunas aplicaciones que no son publicas, pero no fueron creadas para
practicarse lejos de la fraternidad[4] en la comunidad del Nuevo Pacto.

Un motivo para que nuestra susceptibilidad desconecte mentalmente nuestra
practica de las Disciplinas de la vida en la iglesia local es el error cristiano
comun de no poder distinguir entre socializar y fraternizar. Si bien socializar es
tanto una parte de como el contexto de la comunidn, es posible socializar sin
estar en comunion. Socializar incluye compartir la vida humana y terrenal de
maneras que son comunes a creyentes y no creyentes. La comunion cristiana —
la koinonia del Nuevo Testamento[5]— incluye hablar acerca de Dios, las cosas
de Dios y la vida desde una perspectiva exclusivamente cristiana. No me
malinterprete: socializar es un regalo de Dios, un recurso valioso de la iglesia y
una necesidad para una vida espiritual saludable. Pero he observado que
fraternizamos de verdad mucho menos de lo que creemos, incluso en la iglesia.
Muy a menudo, socializar se vuelve un sustituto de fraternizar. Cuando esto
sucede, nuestra practica de las Disciplinas Espirituales sufre y nuestro
crecimiento en la gracia se trunca.

Se parece un poco a esto: dos o mas cristianos pueden estar sentados por horas,



hablando solamente acerca de las noticias, el clima, los deportes, el trabajo y la
familia (es decir, socializando) mientras que descuidan por completo cualquier
charla acerca de temas expresamente espirituales. No digo que cada
conversacion entre cristianos debe estar repleta de referencias a versiculos
biblicos, respuestas a oraciones recientes u observaciones acerca del tiempo
devocional del dia. Pero he observado que muchos cristianos, que de otra forma
estan comprometidos, son tan independientes en su practica de las Disciplinas
Espirituales, que casi nunca hablan acerca de tales cosas con otros creyentes. Sin
interaccion personal acerca de los intereses y los problemas mutuos y las mutuas
aspiraciones de discipulado, nuestras vidas espirituales se empobrecen. Luego, al
final de la conversacion, habiendo simplemente socializado, decimos que hemos
tenido buena fraternidad. Solamente quienes estan habitados por el Espiritu de
Dios pueden acceder al suntuoso banquete de koinonia, pero, a menudo, nos
conformamos con la comida rapida que representa esa clase de socializacion que
hasta el mundo puede experimentar.

Asi como deberiamos practicar la Disciplina de imitar a Cristo y hablar de él con
los no creyentes, también debemos practicar una Disciplina parecida con los
creyentes. A diferencia de la Disciplina de la evangelizacion, donde compartir la
vida de Cristo es unidireccional, fraternizar supone una comunicacion
bidireccional de la vida espiritual. J. I. Packer define la comunién como «una
busqueda para compartir lo que Dios ha dado a conocer de si mismo a los demas,
como una manera de hallar fortaleza, animo e instruccion para el alma
propia»[6]. Podemos disfrutar estos frutos de la fraternidad en cualquier
contexto donde se retnan los cristianos: adorando, sirviendo, comiendo,
recreandose, comprando, viajando, orando y mas. Al vivir como Cristo estando
juntos, nos alentamos unos a otros en la vida cristiana. Al hablar como Cristo
acerca de temas espirituales, también nos estimulamos unos a otros hacia la
piedad.

Esta edificacion mutua se describe en Efesios 4:16, que dice que «el cuerpo
[encaja] perfectamente. Y cada parte, al cumplir con su funcion especifica, ayuda
a que las demas se desarrollen, y entonces todo el cuerpo crece y esta sano y
lleno de amor». A medida que crecemos en la gracia, podemos contribuir
apropiadamente a que «cada parte [cumpla] su funcion especifica». A medida
que el cuerpo de creyentes llegue a ser «lleno de amor», cada cristiano individual
crece también en la piedad. Dicho directamente, a medida que cada creyente se
disciplina «para la piedad», su crecimiento espiritual individual ayuda a edificar
el cuerpo local de creyentes, pero solo en la medida que ese creyente esté en



comunion con ellos. A medida que ese cuerpo de cristianos sea edificado
colectivamente, la mayor fuerza de esa fraternidad también contribuira al
crecimiento espiritual del individuo y lo animara en su bisqueda de la piedad
mediante las Disciplinas Espirituales. Practicar las Disciplinas Espirituales
personales de manera biblica fortalecera la comunion de los creyentes. La
fraternidad biblica fortalecera la practica de las Disciplinas Espirituales
personales.

Pero sin una verdadera fraternidad, incluso aquel cristiano que practica
arduamente las Disciplinas Espirituales personales no se desarrollara de una
manera biblica proporcionada. El autor de Hebreos 3:13 advirtié: «Adviértanse
unos a otros todos los dias mientras dure ese “hoy”, para que ninguno sea
engafiado por el pecado y se endurezca contra Dios». Se precisa la fraternidad
para «[advertirse] unos a otros». Cuando nos apartamos de la proteccion
espiritual que Dios nos proporciona dentro de la fraternidad, somos engafiados
mas facilmente por el pecado. Algunas de las personas mas engafiadas por el
pecado practican rigurosamente muchas de las Disciplinas personales. He
conocido personas que estudiaban la Biblia y oraban tanto a solas que creian que
no necesitaban de las personas «menos espirituales» de la iglesia. Sin la
influencia niveladora de creyentes con diferentes dones, ideas y experiencias,
estos aislacionistas afirmaron confiadamente opiniones retorcidas de las
Escrituras, entregaron «palabras de Dios» a todo el mundo y hasta intentaron
justificar pecados graves debido a su supuesta espiritualidad. Obviamente, estos
son casos extremos, pero ilustran como incluso quienes se ejercitan mas
rigurosamente en las Disciplinas Espirituales personales necesitan la gracia que
Dios dispuso que recibieran solamente por medio de la vida en la iglesia local.

El puritano Thomas Watson aconsejé: «Asociense con personas santificadas.
Ellos pueden ser, mediante su consejo, su oracion y su ejemplo santo, un medio
de hacerles santos a ustedes»[7].

EL PAPEL DE LALUCHA

Si bien «confiar» y «descansar» son valores fundamentales de la vida cristiana,
también lo son «disciplinarse» y «luchar». Muchas fuerzas combaten el progreso



espiritual de quienes estamos de este lado del cielo. Ahora bien, el camino de
Cristo no siempre es una lucha interna ni cada momento una batalla, pero
tampoco es un largo camino sin oposicion continua. Por lo tanto, no se deje
engafar pensando que si usted bebe de la gracia que Dios ofrece mediante las
Disciplinas Espirituales, la vida cristiana sera facil.

Por extrafio que pueda sonar, quiero alertarlo acerca de la realidad de la lucha en
la vida cristiana para animarlo, especialmente cuando sea dificil para usted
practicar las Disciplinas Espirituales. Mientras escribia el parrafo anterior, recibi
un llamado de una joven que ha sido cristiana alrededor de tres afios. Me
expresaba su frustracion respecto a un reciente fracaso espiritual, y se
preguntaba si otras personas de la iglesia que parecian espiritualmente maduras
luchaban alguna de las batallas que la habian herido. Un fresco y oportuno
recordatorio de que todos los cristianos luchamos la mayoria de las batallas que
ella enfrenta le dio consuelo y esperanza. Que este capitulo haga lo mismo por
usted.

Por lo tanto, evite a quienes enseflan que si usted sigue ciertos pasos o tiene una
experiencia en particular, sera liberado de toda la lucha contra los pecados que
entorpecen su santidad. Tales promesas son el equivalente espiritual de una
zanahoria colgando de una vara, siempre dandonos falsas esperanzas pero jamas
satisfaccion.

En cambio, podemos ver en el versiculo que da tema a este libro que la practica
de las Disciplinas Espirituales y el progreso en la piedad estaran acompafiados
por la lucha. Refiriéndose a la piedad mencionada en 1 Timoteo 4:7-8, el apostol
Pablo escribio en el versiculo 10: «Es por eso que trabajamos con esmero y
seguimos luchando». Las expresiones trabajar con esmero y seguir luchando nos
indican que llegar a parecernos a Cristo incluye algo mas que «soltar la mano
para que Dios acttie» como algunos afirman. La palabra griega aqui traducida
como trabajar con esmero significa «trabajar hasta estar agotado». La palabra
agonizar surge del término que aqui se lee como seguir luchando. ¢ Parece esto
una teologia de obras en lugar de la gracia? ¢Estoy diciendo que, a pesar de que
comenzamos la vida cristiana por el Espiritu, debemos convertirnos en santos
por medio de las obras de la carne (vea Galatas 3:3)? jTonterias! Este es el
mismo equilibrio que encontramos a lo largo de las ensefianzas del Nuevo
Testamento acerca del crecimiento espiritual. El avance en la vida cristiana no
viene solamente por la obra del Espiritu Santo ni solamente por nuestras obras,
sino por nuestra respuesta a la gracia que el Espiritu Santo inicia y sostiene.



Como fue mencionado en el capitulo 1, nuestra experiencia en el desarrollo de
asemejarnos a Cristo sucedera como con Pablo, quien dijo: «Es por eso que
trabajo y lucho con tanto empefio, apoyado en el gran poder de Cristo que actta
dentro de mi» (Colosenses 1:29). Fue Pablo quien trabaj6é con esmero, pero su
lucha iba de acuerdo con el poder del Espiritu Santo que obraba (literalmente,
«agonizaba») en su interior. La primera parte de este capitulo mostro el papel del
Espiritu Santo manteniéndonos fieles en las Disciplinas y formando en nosotros
el caracter de Cristo por medio de ellas. Pero debemos mantener esta verdad en
tension con la realidad de la lucha que cada persona perdonada, pero todavia
tefiida de pecado, experimentara en el proceso de llegar a ser como Jesucristo.

Esto es una ensefianza incisiva del Nuevo Testamento. Nos advierte acerca del
mundo, la carne y el diablo, y la manera en que constantemente estan en guerra
contra nosotros. La Biblia dice que debido a esta triada de oposicion,
experimentaremos una lucha para derrotar al pecado mientras vivamos en este
cuerpo.

Mientras habitemos en €él, el mundo pondra su presion interminable sobre
nosotros. Jesus nos recordé que el mundo lo odiaba a él, y que nos odiara a
nosotros si nos disciplinamos a seguirlo a él (vea Juan 15:18-19). Juan nos
exhort6 atin mas: «No amen a este mundo» (1 Juan 2:15). Luego procedi6 a
advertirnos acerca del deseo de la carne, el deseo de los ojos y el orgullo de la
vida como parte de este mundo. No hay experiencia que pueda proveernos un
escape duradero de todas estas tentaciones mundanas excepto la experiencia de
dejar este mundo.

Uno de los pasajes mas conocidos del Nuevo Testamento acerca de la realidad de
la lucha espiritual se relaciona con nuestra batalla contra la carne, esa tendencia
permanente que sentimos hacia el pecado. La cruda realidad de Galatas 5:17
(RVR60) es que «el deseo de la carne es contra el Espiritu, y el del Espiritu es
contra la carne; y éstos se oponen entre si, para que no hagais lo que quisiereis».
A veces, obedecer a Dios no representa ningtn problema. Hay momentos en que
el mayor gozo es entrar a la Palabra de Dios. De vez en cuando uno tiene
experiencias de oracion que desearia que jamas terminaran. Aun asi, muchas
veces es una batalla involucrarse en cualquier Disciplina Espiritual. El Espiritu
lo motivara a usted a parecerse mas a Cristo y a practicar las Disciplinas, y su
carne se alzara desafiante. Esto es porque «éstos se oponen entre si». Sin
embargo, aunque disciplinarse a usted mismo sea a menudo dificil e incluya
lucha, la autodisciplina no es autocastigo. Es, en cambio, un intento de hacer lo



que, motivado por el Espiritu, usted realmente quiere hacer. La lucha se da
cuando «el deseo de la carne es contra el Espiritu [...] para que no [haga] lo que
[quisiera]». En lugar de pensar en entrar en esta batalla como una forma de
autocastigo, es mas acorde a las Escrituras percibir la practica de las Disciplinas
Espirituales como una manera de «[sembrar] para el Espiritu» como nos anima
Galatas 6:8 (LBLA). Pero la verdad biblica que la carne lanza su deseo contra el
Espiritu afirma la realidad que, mientras estemos en este cuerpo, ninguna
experiencia espiritual nos liberara permanentemente de la tension de la carne
contra el Espiritu.

Ademas del mundo y de la carne, usted tiene también un enemigo personal
comprometido a que usted fracase en las Disciplinas: el diablo. El apéstol Pedro
nos recordo: «jEstén alerta! Cuidense de su gran enemigo, el diablo, porque anda
al acecho como un ledn rugiente, buscando a quién devorar» (1 Pedro 5:8). Si
podemos tener una experiencia con la que podemos evitar permanentemente toda
guerra espiritual, ;por qué no nos habla Pedro al respecto en lugar de
exhortarnos a estar alertas? ¢Por qué nos ordena Pablo en Efesios 6 que nos
pongamos la armadura de Dios? Es porque estamos en una batalla, un conflicto,
una lucha. No hay vacaciones de la lucha.

Entonces, ¢donde esta la victoria? La victoria sobre el mundo, la carne y el
diablo fue ganada decisiva y eternamente por Jesucristo en su muerte y
resurreccion. Esa victoria es mediada a nosotros por el Espiritu Santo. Por su
parte, él nos preserva en la gracia de Dios. Pero como se mencion6
anteriormente, parte de esta preservacion incluye concedernos la gracia de ser
fieles. Por nuestra parte, tomamos la lucha de nuestra cruz y seguimos a Cristo,
procurando llegar a parecernos a Cristo por medio de las Disciplinas
Espirituales. La victoria que experimentamos realmente en la vida diaria sobre
las fuerzas que se oponen a nuestro progreso en las Disciplinas llega a través de
la practica de las Disciplinas. En otras palabras, a través de la perseverancia en
las Disciplinas Espirituales, experimentaremos de forma mas consistente la
victoria sobre los enemigos de la practica de las Disciplinas. Si nos rendimos
ante estos enemigos de nuestra alma y abandonamos las Disciplinas, la victoria
nunca llegara. Pero si utilizamos estas armas espirituales, Dios nos dara la gracia
y la fortaleza para conquistar ain mas. Un dia, toda lucha acabara, todas las
promesas seran cumplidas y las Disciplinas Espirituales ya no seran necesarias,
porque por fin «seremos como él, porque lo veremos tal como €l es» (1 Juan
3:2). Por lo tanto, enfrentemos esta lucha con una determinacion encendida por
el Espiritu, porque sera para nosotros como lo fue para los puritanos cuyo lema



era «Vincit qui patitur: el que sufre, conquista»[8].

«Por lo tanto, necesitamos recordar —aconseja J. I. Packer—, que cualquier idea
de superar todo conflicto externo o interno en nuestra btiisqueda de santidad en
este mundo es un suefio escapista que solo puede tener efectos decepcionantes y
desmoralizadores sobre nosotros, ya que la realidad diaria lo desmiente. En
cambio, de lo que debemos darnos cuenta es que cualquier santidad real en
nosotros estara permanentemente bajo fuego hostil, asi como lo estuvo la de
nuestro Sefior»[9].

El Espiritu Santo, la verdadera fraternidad y el reconocimiento de la lucha
constante en la vida cristiana lo ayudaran a perseverar en la practica de las
Disciplinas Espirituales. Sin esa perseverancia, las Disciplinas estaran
incompletas y seran ineficaces. Observe en 2 Pedro 1:6 como se conecta la
perseverancia a la disciplina, o el dominio propio, con la piedad: «al dominio
propio, perseverancia, y a la perseverancia, piedad» (LBLA). Sin perseverancia
entre ambas, la relacion entre la piedad y la practica autocontrolada de las
Disciplinas Espirituales es como una conexion deficiente entre una bateria
cargada y una bombilla. La luz parpadea irregularmente y sin maximo beneficio.
Pero con una conexion perseverante entre ambas, la luz brilla intensamente. Del
mismo modo, la luz de la vida de Cristo brillara mas sostenidamente a través de
usted cuanto mas persevere en la practica de las Disciplinas Espirituales.

MAS APLICACION

¢ Quiere usted ser piadoso? Entonces practique las Disciplinas Espirituales a
la luz de la eternidad. Lei acerca de un hombre que solia orar: «;Oh, Dios!
jPon el sello de la eternidad al cristalino de mis ojos!». Imagine qué diferente
empleariamos nuestro tiempo y tomariamos nuestras decisiones en la vida si
viéramos todo desde la perspectiva de la eternidad. Mucho de lo que parece
crucial de repente se volveria insignificante. Y muchas cosas relegadas a la
columna de «Cuando tenga mds tiempo» en su lista de prioridades cobrarian
una nueva importancia dramdtica. La prdctica de las Disciplinas Espirituales,
vista a través de los ojos sellados con la eternidad, se vuelve una prioridad
invaluable, debido a su intima conexion con la piedad.



Practicar las Disciplinas Espirituales con la eternidad en mente ha sido siempre
el plan de Dios. Las palabras de 1 Timoteo 4:7 sobre las que esta basado este
libro, «disciplinate a ti mismo para la piedad», van seguidas por estas otras
palabras en el versiculo 8: «Porque el ejercicio fisico aprovecha poco, pero la
piedad es provechosa para todo, pues tiene promesa para la vida presente y
también para la futura» (LBLA). Ver las Disciplinas Espirituales solamente
desde la perspectiva pragmatica y temporal es una muestra de poca vision.
Necesitamos tener ideas mas amplias acerca de las Disciplinas que solamente
preguntarnos qué pueden hacer por nosotros hoy o incluso en esta vida. Por
supuesto que la piedad cultivada mediante las Disciplinas «tiene promesa» que
definitivamente vale la pena procurar en «la vida presente». Pero el valor de la
piedad, y la practica de las Disciplinas Espirituales que la acompafian, se
perciben mejor a la resplandeciente luz de la eternidad.

Ya sea que lo note o no, todo lo que usted hace es para la eternidad. Nada tiene
un impacto solamente en esta vida. Las Escrituras hacen esto evidente
ensefiandonos que finalmente tendremos que rendir cuentas ante Dios de como
vivimos nuestra vida (vea Romanos 14:12) y que recibiremos una recompensa o
sufriremos una gran pérdida segun cada una de nuestras obras en esta vida (vea
1 Corintios 3:10-15). Debido a que, en las palabras del puritano Thomas Brooks,
el peso de toda la eternidad cuelga del hilo delgado del tiempo, usemos nuestro
tiempo de maneras que sean provechosas no solo para esta vida, sino que
también nos preparen para la eternidad. Nada brinda una mejor preparacién para
vivir en esta tierra y en la nueva que vendra como la practica fiel de las
Disciplinas Espirituales.

¢ Quiere usted ser piadoso? No existe otro camino mds que el que es a través
de las Disciplinas Espirituales. Las Escrituras muestran claramente el camino
hacia la piedad. ¢ Quiere usted ser piadoso? Entonces, dijo el Sefior en

1 Timoteo 4:7, «disciplinate a ti mismo para la piedad» (LBLA). Ese es el
camino, y no hay otro.

No existen atajos hacia la piedad. Pero la carne se queja y quiere una manera
mas facil que mediante las Disciplinas Espirituales. Protesta: «¢Por qué no puede
ser la vida cristiana mas improvisada y espontanea? Todo este hablar de
disciplinarme a mi mismo suena legalista y regimentado y mas dificil que lo que
pensé que seria parecerse a Cristo. jSolo quiero ser espontaneo!».

John Guest responde bien a esta tentacion:



«Disciplina» se ha convertido en una palabrota en nuestra cultura. [...] Sé que
estoy hablando herejia en muchos circulos, pero la espontaneidad esta muy
sobrevalorada. La persona «espontanea» que hace caso omiso de la necesidad de
disciplina es como el granjero que sali6 a recoger huevos. Mientras caminaba a
través de la granja hacia el gallinero, observo que la bomba goteaba. Asi que se
detuvo a arreglarla. Necesitaba una arandela nueva, asi que se dirigi6 al granero
a buscar una. Pero en el camino, vio que el pajar necesitaba ser ordenado, asi que
fue a buscar la horqueta. Junto a la horqueta estaba la escoba con el mango roto.
Penso: «Debo recordar comprar un palo de escoba la préoxima vez que vaya al
pueblo». [...]

A estas alturas, esta claro que el granjero no lograra recoger los huevos, y
probablemente no logre hacer nada de lo que se proponga. El es total y
gloriosamente espontaneo, pero dificilmente es libre. En todo caso, es un
prisionero de su desenfrenada espontaneidad.

El hecho del asunto es que la disciplina es el tinico camino a la libertad; es el
contexto necesario para la espontaneidad[10].

¢Le recuerda la jornada de este granjero su vida espiritual: espontanea pero
esporadica? ¢Salta usted de una cosa a la otra con aparentemente poco efecto o
crecimiento en la gracia? Ciertamente queremos espontaneidad, pero la
espontaneidad sin disciplina es superficial. Tengo varios amigos que pueden
improvisar hermosas melodias en un piano o una guitarra. Pero el motivo por el
que pueden tocar tan «espontaneamente» es porque dedicaron muchos afios de
su vida a las disciplinas de tocar escalas musicales y otros ejercicios
fundamentales. Jesus podia ser asi de «espontaneo» espiritualmente porque habia
sido el hombre mas disciplinado espiritualmente que jamas existiera. No haga
nada y vivira espontaneamente. Pero si desea una espontaneidad eficaz en la
vida cristiana, debe cultivarla con una fe espiritualmente disciplinada.

Para muchos creyentes —quiza la mayoria— la falta de practica de las
Disciplinas Espirituales no es tanto por el deseo de espontaneidad, sino por la
lucha de encontrar el tiempo. Pero si desea ser piadoso, usted debe enfrentar la
realidad de que siempre estara ocupado. Hacer lo que Dios mas quiere, es decir,



amarlo con todo su corazén, alma, mente y fuerza, y amar a su projimo como a
usted mismo (vea Marcos 12:29-31) no puede hacerse en su tiempo libre. Amar
a Dios y a otros con palabras y con hechos dara como resultado una vida
ocupada. Esto no significa que Dios quiere que vivamos vidas frenéticas, sino
que confirma que las personas piadosas jamas son personas perezosas.

Asi que, si usted se dice a usted mismo que practicara las Disciplinas
Espirituales cuando tenga mas tiempo, nunca lo hara. En una tarjeta dirigida a mi
esposa y a mi, Jean Fleming escribio: «Me encuentro a mi misma pensando:
“Cuando la vida se calme un poco, voy a ...”. Pero a estas alturas ya deberia
haber aprendido que la vida jamas se calma por mucho tiempo. Lo que sea que
quiera lograr, debo hacerlo en esta vida intranquila». Esa es una muy buena
percepcion de lo que es la vida real. Debido a que la vida jamas se tranquiliza, y
ya que siempre sentiremos como que tenemos mas cosas para hacer que el
tiempo para hacerlas, si pretendemos progresar alguna vez en la piedad por
medio de las Disciplinas Espirituales, debemos hacerlo cuando la vida esté como
esta hoy.

Durante mi adolescencia, cualquiera que tuviera interés en el baloncesto queria
ser como Pete Maravich. «Pete pistola», como se le conocia, anot6 la mayor
cantidad de puntos en la historia del baloncesto universitario, y fue el jugador
mas electrizante de su época. Antes de su llegada, pasar la pelota entre las
piernas o por detras de la espalda eran consideradas jugadas de puro teatro.
Maravich las hizo comunes. Después de su carrera profesional, fue instalado en
el Salén de la Fama del Baloncesto Naismith Memorial, donde se le llamo:
«quiza el talento ofensivo mas creativo de la historia»[11]. Se convirtio al
cristianismo después de los treinta afios, y muri6 repentinamente en enero de
1988 de un ataque al corazén con solo cuarenta afios de edad.

Un afio antes de morir, Maravich dijo en una entrevista:

La clave de mi habilidad era la repeticion. Practicaba una y otra y otra vez. Me
comprometi totalmente con el deporte. Probé hacer todo de todas las formas
posibles para perfeccionar mis destrezas. Era como una obsesion. Valio la pena
para mi como jugador. No estoy seguro si asi fue en la vida. Si en ese entonces le
hubiera dado la misma dedicacion a mi fe, que es lo que hago ahora, habria sido,
a la larga, una mejor persona[12].



Por disciplinarse a si mismo a practicar tiros, pases y jugadas, Pete Maravich se
convirtié en uno de los mejores jugadores de baloncesto de la historia. Aun con
todo el dinero y la fama que le brind6 el deporte, finalmente lamenté haber
utilizado esa disciplina tan productiva en algo que no fuera su fe en Cristo. ;Esta
usted dispuesto a disciplinarse de la manera que Maravich dese6 haberlo hecho?
;Esta usted dispuesto a «disciplinarse para la piedad» tanto como él estaba
dispuesto a disciplinarse para el baloncesto? ¢Significa tanto la piedad para usted
como el baloncesto lo hizo alguna vez para Pete Maravich?

La disciplina le gané a Maravich un lugar en el Salon de la Fama, pero ninguna
cantidad de disciplina le ganara a nadie un lugar en el cielo. Solamente Jests
vivio una vida merecedora de eso. Debido a que él estuvo dispuesto a recibir en
la cruz lo que nuestras vidas merecian —el juicio de Dios por el pecado—,
podemos recibir el cielo que su vida merecia. Todo el gozo, todo el perdén, toda
la libertad, toda la luz, todo el amor, todo Dios en el cielo se promete a quienes
abandonan la esperanza de que disciplinarse les dara la entrada al cielo y, en
cambio, se aferran a Cristo por fe.

Una de las maneras mas seguras de que alguien en efecto se aferra a Cristo es su
deseo cada vez mas profundo de conocerlo mejor y de parecerse tanto a él como
sea posible. Esto es la piedad, y los discipulos genuinos de Jesus la persiguen
apasionadamente. Asi como el inico camino a Dios es a través de Cristo,
también el Uinico camino a la piedad es mediante la practica de las Disciplinas
Espirituales centrada en Cristo. ¢Se disciplinara a si mismo «para la piedad»?
¢Cuando y dénde comenzara?



NOTAS

Capitulo 1: Las Disciplinas Espirituales... para la piedad

[1] Utilizo mayusculas para «Disciplinas Espirituales» en estas paginas para

llamar la atencidn al término como tema del libro y para ayudar al lector a
pensar en estas practicas biblicas como un grupo.

[2] Mi estudio de las Disciplinas Espirituales interpersonales llamado Spiritual
Disciplines Within the Church: Participating Fully in the Body of Christ

Disciplinas Espirituales al interior de la iglesia: participacion plena en el cuerpo

de Cristo], (Chicago: Moody, 1996).

[3]1 D. A. Carson, «What Is the Gospel? Revisited» [;Qué es el Evangelio?
Revisado], en For the Fame of God’s Name: Essays in Honor of John Piper [Para
la gloria del nombre de Dios: Ensayos en honor a John Piper], (Wheaton, IL.:
Crossway, 2010), 164-165.

[4] Enfasis afiadido.

[5] Tom Landry, como se le cita en Leadership Journal [Revista de liderazgo],
Vol. 7, no. 3.

[6] El famoso poeta inglés Samuel Taylor Coleridge (1772—1834) es mas
conocido por sus poemas «l.a balada del viejo marinero» y «Kubla Khan».

[7] William Barclay, The Gospel of Matthew (Philadelphia, PA: Westminster,

1958), vol. 1, 284. Disponible en espaiiol como Comentario al Nuevo
Testamento.

[8] «The 10,000 Hour Rule» [La regla de las diez mil horas] es un capitulo en el

éxito de ventas de Malcolm Gladwell Outliers: The Story of Success, (Nueva
York: Little, Brown, 2008, 35-67), el cual populariz¢ la investigacion del Dr. K.
Anders Ericsson, profesor de psicologia de la Universidad Estatal de Florida. El




libro de Malcolm Gladwell esta disponible en espafiol como Fueras de serie

(Outliers).

[9] Elisabeth Elliot, como se le cita en Christianity Today, 4 de noviembre de
1988, 33. Enfasis afadido.




Capitulo 2: La asimilacion de la Biblia (Parte 1)... para la piedad

[1] Si bien la radio de onda corta es comun en el resto del mundo, la mayoria de
los estadounidenses no tienen una, y rara vez consideran este medio. Pero
muchos de los mejores maestros de la Biblia en Internet o en las estaciones de
radio tradicionales de los Estados Unidos pueden ser escuchados practicamente
en cualquier parte del mundo (incluyendo los Estados Unidos) a traveés de las
poderosas, si bien de menor calidad, estaciones de onda corta.

[2] Jeremiah Burroughs, Gospel Worship [Adoracion evangélica], (1648;
reimpresion, Ligonier, PA: Soli Deo Gloria Publications, 1990), 200.

[3] George Gallup, 100 Questions and Answers: Religion in America [100
Preguntas y respuestas: La religion en Estados Unidos de América], (Princeton
Religious Research Center, 1989), citado en USA Today, 1 de febrero de 1990.

[4] Bookstore Journal [Diario de libreria], como se le cita en Discipleship
Journal [Diario de discipulado], nuimero 52, 10.

[5] John Blanchard, How to Enjoy Your Bible [Cémo disfrutar de su Biblia],
(Colchester, England: Evangelical Press, 1984), 104.

[6] Una investigacion en Internet sobre «cuanto tiempo vemos TV», observando
especialmente encuestas de uso del tiempo provistas por el United States Bureau
of Labor Statistics [Oficina de Estadisticas I.aborales de los Estados Unidos],
revelara una variedad de esfuerzos de investigacion que confirman esta
afirmacién.

[7] Robert I.. Sumner, The Wonder of the Word of God [I.a maravilla de la
Palabra de Dios], (Murfreesboro, TN: Biblical Evangelism Press, 1963), 12.

[8] Jerry Bridges, The Practice of Godliness [La practica de la piedad],
(Colorado Springs, CO: NavPress, 1983), 51.

[9] R. C. Sproul, Knowing Scripture (Downers Grove, IL: InterVarsity, 1977),
17. Publicado en espafiol como Como estudiar e interpretar la Biblia.




[10] Si usted no esta seguro de lo que son las referencias cruzadas o como
utilizarlas, preguntele a su pastor o a otro cristiano maduro.

[11] Geoffrey Thomas, Reading the Bible [Como leer la Biblia], (Edimburgo,
Escocia: The Banner of Truth Trust, 1980), 22.




Capitulo 3: La asimilacion de la Biblia (Parte 2)... para la piedad

[1] Jerry Bridges, The Discipline of Grace: God’s Role and Our Role in the
Pursuit of Holiness (Colorado Springs, CO: NavPress, 1994), 175. Publicado en
espafiol como La disciplina de la gracia: El rol de Dios y el nuestro en la
busqueda de la santidad.

[2] Thomas Watson, «<How We May Read the Scriptures with Most Spiritual
Profit» [Como podemos leer las Escrituras con el mayor provecho espiritual], en
Puritan Sermons [Sermones puritanos], (1674; reimpresion, Wheaton, IL.:
Richard Owen Roberts, 1981), vol. 2, 62.

[3] Thomas Brooks, como se le cita en The Banner of Truth [El estandarte de la
verdad], febrero 1989, 26.

[4] Roger Steer, ed., Spiritual Secrets of George Miiller [L.os secretos espirituales
de George Miiller], (Wheaton, IL.: Harold Shaw Publishers; y Robesonia, PA:
OMEF Books, 1985), 62-63.

[5] Elisabeth D. Dodds, Marriage to a Difficult Man: The «Uncommon Union»
of Jonathan and Sarah Edwards [Matrimonio con un hombre dificil: [.a «unién

poco comun» de Jonathan y Sarah Edwards], (Philadelphia, PA: Westminster,
1971), 67-68.

[6] La Biblia se refiere a tres objetos generales de meditacion. El que se
menciona mucho mas seguido que los otros es la meditacion sobre el contenido
mismo de las Escrituras. Un segundo objeto de meditacién son las obras de Dios,
que incluyen ampliamente su creacion y su providencia. Si bien no necesitamos
tener una Biblia en nuestras manos para contemplar la gloria de Dios durante un
atardecer, o su creatividad en una flor, nuestra meditacion sobre la creacion
siempre deberia estar informada por las Escrituras. L.a providencia de Dios
puede percibirse hasta cierto grado en circunstancias, pero nuestro entendimiento
limitado de sus caminos debe ser guiado por su Palabra. Tercero, la Biblia habla
de la meditacion sobre los atributos de Dios. Y si bien podemos intentar
interpretarlos de algiin modo a través de las obras de Dios, estos son revelados
infaliblemente solo en las Escrituras. Mi objetivo es mostrarle que la Biblia no




limita el alcance de la meditacién a la Biblia misma. Sin embargo, toda
meditacion deberia enfocarse en lo que se revela en las Escrituras o deberia estar

informada por las Escrituras. El siguiente cuadro muestra todos los versiculos
biblicos que se refieren explicitamente a los objetos de meditacion:

La Palabra de Dios: | Josué 1:8, «en él» Salmo 1:2, «en la ley del Sefior» Salm

Las obras de Dios: Salmo 77:11, en «tus obras maravillosas» Salmo 77:12, «

Los atributos de Dios: | Salmo 63:6, «en ti» Salmo 145:5, «en la gloria y majesta




[7] Algunas secciones de las Escrituras, por ejemplo gran parte del libro de

Proverbios, donde un versiculo individual es a menudo un concepto contenido en
si mismo y no parte de un parrafo, hacen que este abordaje sea mas dificil.
Cuando esté en estas secciones, usted debe depender de uno de los otros métodos
mencionados para seleccionar un texto para su meditacion.

[8] Donald S. Whitney, Simplify Your Spiritual Life: Spiritual Disciplines for the
Overwhelmed [Simplifique su vida espiritual: I.as Disciplinas Espirituales para

las personas agobiadas], (Colorado Springs, CO: NavPress, 2003), 163-164.

[9] Esto no implica que esta sea una lista completa de los métodos de meditacion
de las Escrituras.

[10] Para mas acerca de orar mientras lee un pasaje de las Escrituras, vea
«Praying Scripture» en Whitney, Simplify Your Spiritual Life: Spiritual
Disciplines for the Overwhelmed [Simplifique su vida espiritual: L.as Disciplinas

Espirituales para las personas agobiadas], 80-81.

[11] Dr. Andrew Davis, An Approach to Extended Memorization of Scripture

[Una estrategia para la memorizacion extendida de las Escrituras], (Durham,
NC: First Baptist Church, n.d.), 2.

[12] Jonathan Edwards, «Personal Narrative» [Narrativa personal], en Letters

and Personal Writing [Cartas y escritos personales], vol. 16 de The Works of

Jonathan Edwards [Las obras de Jonathan Edwards], ed. George S. Claghorn
(New Haven, CT: Yale University Press, 1998), 794. Disponible en

Edwards.yale.edu.

[13] Existen muchos buenos recursos disponibles para los mapas mentales, pero
el mas clasico probablemente es The Mind Map Book: How to Use Radiant

Thinking to Maximize Your Brain’s Untapped Potential [El libro del mapa

mental: Como usar el pensamiento radiante para optimizar el potencial no
aprovechado de su cerebro] de Tony Buzan y Barry Buzan (Nueva York: Plume,

1996).

[14] Maurice Roberts, «O the Depth!» [;O, la profundidad!] The Banner of Truth
[El estandarte de la verdad], julio de 1990, 2.




[15] Edwards, «Personal Narrative», 798.

[16] Charles Spurgeon, «Memoir of Thomas Watson» [Memoria de Thomas
Watson] en Thomas Watson, A Body of Divinity [Un cuerpo de teologial],

(Edimburgo, Escocia: The Banner of Truth Trust, 1692, reimpresién, 1993), vii.
[17] Watson, 65.

[18] William Bridge, The Works of the Reverend William Bridge [Las obras del
reverendo William Bridge], (reimpresion, 1845; reimpresion, Beaver Falls, PA:
Soli Deo Gloria, 1989), vol. 3, 126.

[19] Bridge, 152.
[20] Bridge, 135.
[21] Richard Baxter, The Practical Works of Richard Baxter: Select Treatises

[Las obras practicas de Richard Baxter: Tratados selectos], (Grand Rapids, MI:
Baker, 1981), 90.

[22] Nota de los traductores: I.a version New American Standard Bible (NASB)
en inglés dice: «Prove yourselves doers of the word». Ninguna version de la

Biblia en espafiol capta esa idea de la misma manera.

[23] J. 1. Packer, prefacio de Knowing Scripture [El conocimiento de las
Escrituras] de R. C. Sproul, (Downers Grove, IL: InterVarsity, 1979), 9-10.




Capitulo 4: La oracion... para la piedad

[1] Recomiendo encarecidamente en este punto —especialmente a las madres de
nifios pequefios— las dos paginas de «Do What You Can» [Haga lo que pueda]

en Simplify Your Spiritual Life: Spiritual Disciplines for the Overwhelmed
Simplifique su vida espiritual: L.as Disciplinas Espirituales para las personas

agobiadas], de Donald S. Whitney (Colorado Springs, CO: NavPress, 2003),

157-158.

[2] John Blanchard, comp., Gathered Gold: A Treasury of Quotations for
Christians [Oro recogido: Un arcon de citas para los cristianos], (Welwyn,
Hertfordshire, Inglaterra: Evangelical Press, 1984), 227.

[3] John Piper, Desiring God: Meditations of a Christian Hedonist (Portland,
OR: Multnomah, 1986), 147. Disponible en espafiol como Sed de Dios:
Meditaciones de un hedonista cristiano.

[4] Andrew Murray (1828—1917) fue un cristiano devoto, autor de alrededor de
240 publicaciones mayormente relacionadas con la vida devocional y santa.
Muchas reflejaban la perspectiva de lo que lleg6 a conocerse como la teologia de
Keswick, con la cual tengo algunos desacuerdos. Pero hay mucho provecho en

With Christ in the School of Prayer, que se cita aqui y es una de las obras mas
conocidas de Murray. Esta disponible en espafiol como Escuela de la oracion.

[5] Andrew Murray, como se le cita en Christianity Today, 5 de febrero de 1990,
38.

[6] Cuando hablo de responder a lo que Dios ha dicho, no me refiero a un

sentido mistico en que Dios nos hable o a palabras que imaginamos que Dios nos
dice, sino mas bien a la Biblia.

[7] Esta es otra manera de presentar «Método de meditacion #9: Ore mientras lee
el texto» que introduje en el capitulo anterior. Habiendo participado de este
método biblico simple de oracion casi a diario durante treinta afios, puedo dar
testimonio de que nada enciende mi frio coraz6n de manera mas rapida y
consistente a la oracion que esta combinacion del fuego de la Palabra de Dios




(vea Jeremias 23:29) y la oracion.

[8] Richard Baxter, The Practical Works of Richard Baxter: Select Treatises [I.as

obras practicas de Richard Baxter: Tratados selectos], (Grand Rapids, MI: Baker,
1981), 103.

[9] John Owen, citado en The Banner of Truth [El estandarte de la verdad],
agosto a septiembre de 1986, 58.

10] Matthew Henry, Matthew Henry’s Commentary on the Whole Bible (Old
Tappan, NJ: Revell, n.d.), vol. 3, 255. Publicado en espafiol como Comentario
biblico Matthew Henry: Obra completa sin abreviar.

[11] Thomas Manton, The Complete Works of Thomas Manton [Obras

completas de Thomas Manton], (reimpresion, Worthington, PA: Maranatha
Publications, n.d.), 272-273.

[12] W. Farmer, «Memoir of the Author» [Memoria del autor] en The Whole
Works of the Rev. W. Bates [L.as obras completas del reverendo W. Bates], ed.
W. Farmer (reimpresion, Harrisburg, PA: Sprinkle, 1990), vol. 1, viii.

[13] William Bates, The Whole Works of the Rev. W. Bates [L.as obras

completas del reverendo W. Bates], ed. W. Farmer (reimpresion, Harrisburg, PA:
Sprinkle, 1990), vol. 3, 130.

[14] William Bridge, The Works of the Reverend William Bridge [Las obras del
reverendo William Bridge], (reimpresion, 1845; reimpresion, Beaver Falls, PA:
Soli Deo Gloria, 1989), vol. 3, 132, 154.

[15] Peter Toon, From Mind to Heart: Christian Meditation Today [De la mente
al corazon: Meditacion cristiana para hoy], (Grand Rapids, MI: Baker, 1987), 93.

[16] Roger Steer, ed., Spiritual Secrets of George Miiller [L.os secretos
espirituales de George Miiller], (Wheaton, IL.: Harold Shaw Publishers; y

Robesonia, PA: OMF Books, 1985), 60-62, énfasis anadido.

[17] Andrew Murray, With Christ in the School of Prayer (Old Tappan, NJ: Spire
Books, 1975), 33. Disponible en espafiol como Escuela de la oracion.

[18] C. H. Spurgeon, «Thought-Reading Extraordinary» [L.a extraordinaria




lectura de los pensamientos], Metropolitan Tabernacle Pulpit [Pulpito del

tabernaculo metropolitano], (L.ondres: Passmore and Alabaster, 1885;
reimpresion, Pasadena, TX: Pilgrim Publications, 1973), vol. 30, 539-540.

[19] Piper, 150-151, utilizado con permiso.

[20] Roger Steer, George Miiller: Delighted in God! [George Miiller: jDeleite en
Dios!], (Wheaton, IL.: Harold Shaw Publishers, 1975), 310.

[21] C. H. Spurgeon, «Prayer—The Forerunner of Mercy» [La oracion: la

precursora de la misericordia], en New Park Street Pulpit [Pulpito de la nueva

calle Park], (Londres: Passmore and Alabaster, 1858; reimpresion, Pasadena,
TX: Pilgrim Publications, 1981), vol. 3, 251.

[22] J. C. Ryle, A Call to Prayer [Un llamado a la oracién], (Grand Rapids, MI:
Baker, 1979), 35.




Capitulo 5: La adoracion... para la piedad

[1] En este capitulo, me referiré solamente a la adoracién publica y privada, con
énfasis en la ultima. Para una breve discusién biblica, historica y practica del
tema de la adoracion familiar, vea Family Worship: In the Bible, In History, and
In Your Home [Adoracién en familia: En la Biblia, en la historia y en su hogar
de Donald S. Whitney, (Shepherdsville, KY: The Center for Biblical Spirituality,

2005).
[2] Segin Efesios 5:19 y Colosenses 3:16 deberiamos cantar «salmos e himnos y

canciones espirituales».

[3] No permita que se le escape el significado de esto. Una manera de evaluar si
su adoracion esta de acuerdo a la verdad de las Escrituras es evaluar cada parte

de su adoracion y preguntarse: «;Donde en la Biblia nos dice Dios que hagamos
esto en adoracion?».

[4] John Piper, Desiring God: Meditations of a Christian Hedonist (Portland,
OR: Multnomah, 1986), 70. Publicado en espafiol como Sed de Dios:
Meditaciones de un hedonista cristiano.

[5] Piper, 72-73, utilizado con permiso.

[6] David Clarkson, The Works of David Clarkson [Obras de David Clarkson],

(Londres: James Nichol, 1864; reimpresién, Edimburgo, Escocia: The Banner of
Truth Trust, 1988), vol. 3, 193-194.

[7]1 John Blanchard, comp., Gathered Gold: A Treasury of Quotations for
Christians [Oro recogido: Un arcon de citas para los cristianos], (Welwyn,
Hertfordshire, Inglaterra: Evangelical Press, 1984), 342.

[8] Geoffrey Thomas, «Worship in Spirit» [Adoracién en espiritu], The Banner

of Truth [El estandarte de la verdad], agosto a septiembre de 1987, 8.

[9] John Blanchard, comp., 344.

[10] Clarkson, 209.




Capitulo 6: La evangelizacion... para la piedad

[1]J. I. Packer, Evangelism and the Sovereignty of God (Downers Grove, IL.:
InterVarsity, 1979), 37-57. Disponible en espafiol como El evangelismo y la
soberania de Dios.

[2] George Barna, citado en Discipleship Journal [Diario de discipulado],
numero 49, 40.

[3] C. H. Spurgeon, «Tearful Sowing and Joyful Reaping» [Siembra entre
lagrimas y cosecha con alegria], en Metropolitan Tabernacle Pulpit [Pulpito del
tabernaculo metropolitano], (L.ondres: Passmore and Alabaster, 1869;
reimpresion, Pasadena, TX: Pilgrim Publications, 1970), vol. 15, 237.

[4] Joseph Clark, citado en Ernest C. Reisinger, Today’s Evangelism: Its
Message and Methods [L.a evangelizacién en la actualidad: su mensaje y sus
métodos], (Phillipsburg, NJ: Craig Press, 1982), 142-143.




Capitulo 7: El servicio... para la piedad

[1] Christopher Corbett, Orphans Preferred [Se prefieren huérfanos], (Nueva
York, NY: Broadway Books, 2004), 84.

[2] Dietrich Bonhoeffer, The Cost of Discipleship, trad. R. H. Fuller (1937;

Nueva York: Macmillan, 1963), 99. Disponible en espafiol como El costo del
discipulado.

[3] E. M. Bounds, The Essentials of Prayer [I.o esencial en la oracién], (Grand
Rapids, MI: Baker, 1979), 19.

[4] C. H. Spurgeon, «Serving the Lord with Gladness» [Sirviendo al Sefior con
alegria] en Metropolitan Tabernacle Pulpit [Pulpito del tabernaculo

metropolitano], (Londres: Passmore and Alabaster, 1868; reimpresion, Pasadena,
TX: Pilgrim Publications, 1989), vol. 13, 495-496.

[5] John Blanchard, comp., More Gathered Gold: A Treasury of Quotations for
Christians [Mas oro recogido: Un arcon de citas para los cristianos], (Welwyn,
Hertfordshire, England: Evangelical Press, 1986), 291.

[6] Jerry White, Choosing Plan A in a Plan B World: Living Out the Lordship of
Christ [Eligiendo el Plan A en un mundo de Plan B: Poner en practica el sefiorio
de Cristo], (Colorado Springs, CO: NavPress, 1986), 97.

[7]1 A. W. Tozer, Signposts: A Collection of Sayings from A. W. Tozer [Sefiales

en el camino: Una coleccién de dichos de A. W. Tozer], comp. Harry Verploegh
(Wheaton, IL.: Victor, 1988), 183.

[8] Tozer, 183.




Capitulo 8: La mayordomia... para la piedad

[1] Jonathan Edwards, «The Preciousness of Time and the Importance of

Redeeming It» [El valor precioso del tiempo y la importancia de redimirlo] en
Sermons and Discourses, 1743-1758 [Sermones y discursos, 1743-1758], vol. 25

de The Works of Jonathan Edwards [I.as obras de Jonathan Edwards], ed.
Wilson H. Kimnach (New Haven, CT: Yale University Press, 2006), 243-260.

Disponible en Edwards.yale.edu.

[2] Herbert Lockyer, Last Words of Saints and Sinners [Las ultimas palabras de
santos y pecadores], (Grand Rapids, MI: Kregel, 1969), 133.

[3] Lockyer, 132.

[4] Jonathan Edwards, «Resolutions» [Resoluciones] en Letters and Personal

Writings [Cartas y escritos personales], vol. 16 de The Works of Jonathan

Edwards [Las obras de Jonathan Edwards], ed. George S. Claghorn (New Haven,

CT: Yale University Press, 2006), 755. Disponible en Edwards.yale.edu.

[5] Richard Baxter, The Practical Works of Richard Baxter in Four Volumes: A

Christian Directory [Las obras practicas de Richard Baxter en cuatro volimenes:

Un directorio cristiano], (1673; reimpresion, Ligonier, PA: Soli Deo Gloria
Publications, 1990), vol. 1, 237.

[6] Wayne Watts, The Gift of Giving [El don de ofrendar], (Colorado Springs,
CO: NavPress, 1982), 35-36.

[7] Por lo general me he abstenido de incluir informacion estadistica reciente
para apoyar declaraciones generales. 1.o que se publica como informacién
«reciente» en poco tiempo pierde su frescura. En la mayoria de los casos, una
rapida busqueda en Internet puede brindar la dltima informacion del asunto en
cuestion.

[8] Robert Rodenmeyer, citado en John Blanchard, comp., Gathered Gold: A

Treasury of Quotations for Christians [Oro recogido: Un arcon de citas para los
cristianos], (Welwyn, Hertfordshire, Inglaterra: Evangelical Press, 1984), 113.




[9] Roger Steer, ed., The George Miiller Treasury [El tesoro de George Miiller],
(Westchester, IL.: Crossway, 1987), 183.

[10] Roger Steer, ed., Spiritual Secrets of George Miiller [L.os secretos
espirituales de George Miiller], (Wheaton, II.: Harold Shaw Publishers; y
Robesonia, PA: OMF Books, 1985), 103.

[11] 23 de junio de 1989.




Capitulo 9: El ayuno... para la piedad

[1] Por ejemplo, 1 Corintios 7:5 habla de una pareja casada que decide de mutuo
acuerdo abstenerse del sexo «para entregarse mas de lleno a la oracién».

[2] D. Martyn Lloyd-Jones, Studies in the Sermon on the Mount [Estudios del
Sermén del monte], (Grand Rapids, MI: Eerdmans, 1960), vol. 1, 38.

[3] Aquellos cuya salud fisica exige comidas balanceadas en todo momento
pueden sostener un ayuno parcial con una comida balanceada, pero en una
cantidad menor a la usual. Otros quiza puedan comer una comida simple, como
pan o arroz, para asi obtener lo que necesitan sin tanto placer al comer. En todos
estos casos, el objetivo es obtener la ingesta nutricional minima necesaria para
prevenir problemas fisicos y, al mismo tiempo, en lo posible, experimentar al
menos un poco de hambre o deseo de algo mas. Como veremos mas adelante, la
persona que esta ayunando quiere sentir hambre o el deseo de mas, ya que esto

sirve el proposito espiritual del ayuno.

[4] Debido a que el gran dador de la ley (Moisés) y el gran profeta (Elias)
experimentaron ayunos sobrenaturales, es razonable suponer que el ayuno de

Jesuis en Mateo 4/L.ucas 4 también fue un ayuno sobrenatural. Pero el texto no lo

dice claramente.

[5] R. D. Chatham, Fasting: A Biblical-Historical Study [El ayuno: un estudio
biblico-histoérico], (South Plainfield, NJ: Bridge, 1987), 96-97, 161-181.

[6] John Piper, A Hunger for God: Desiring God Through Fasting and Prayer
(Wheaton, IL.: Crossway, 1997; 2013), 17. Disponible en espafiol como Hambre
de Dios: Cémo desear a Dios por medio de la oracion y el ayuno.

[7] Andy Anderson, Fasting Changed My Life [El ayuno cambié mi vida],
(Nashville, TN: Broadman, 1977), 47-48.

[8] O, para quienes no pueden participar en un ayuno normal, a continuacion se
explicara por qué es importante que puedan sentir cierto grado de deseo por mas
comida, o por comida mas sabrosa, de una manera que no amenace su salud.




[9] Piper, 48.

[10] Juan Calvino, Institutes of the Christian Religion, ed. John T. McNeil, trad.

e indexado por Ford Lewis Battles (Philadelphia, PA: Westminster, 1960), vol. 2,

1242. Disponible en espafiol: Institucion de la religion cristiana.

[11] Piper, 25.
[12] Arthur Wallis, God’s Chosen Fast (Fort Washington, PA: Christian

Literature Crusade, 1968), 42. Disponible en espafiol como El ayuno escogido
por Dios.

13] Wallis, 43.

[14] Jonathan Edwards, The Life and Diary of David Brainerd [L.a vida y el
diario de David Brainerd], vol. 7 de The Works of Jonathan Edwards [L.as obras

de Jonathan Edwards], ed. Norman Pettit (1749; reimpresion, New Haven, CT:
Yale University Press, 1985), 162. Disponible en Edwards.yale.edu.

[15] Edwards, 162.

[16] Edwards, 169.

[17] Edwards, 169-170.

[18] Thomas Boston, The Complete Works of the Late Rev. Thomas Boston,

Ettrick [Obras completas del fallecido reverendo Thomas Boston, Ettrick], ed.
Samuel M’Millan (Londres: William Tegg and Company, 1853; reimpresion,

Wheaton, IL.: Richard Owen Roberts, 1980), vol. 11, 347.

[19] Calvino, 1243-1244.

[20] David R. Smith, Fasting: A Neglected Discipline [El ayuno: Una disciplina
desatendida], (Fort Washington, PA: Christian Literature Crusade, 1954;
American ed., 1969), 46-47.

[21] Piper, 51-52.
[22] Piper, 14.




[23] Smith, 44.

[24] John Piper, A Hunger for God: Desiring God Through Fasting and Prayer.

[25] Matthew Henry, A Commentary on the Whole Bible (Nueva York: Funk
and Wagnalls, n.d.), vol. 4, 1478. Disponible en espafiol como Comentario

Biblico Matthew Henry: Obra completa sin abreviar.

[26] Piper, 48.




Capitulo 10: El silencio y el retiro... para la piedad

[1] Antén Chéjov, «Una apuesta», Biblioteca Digital Ciudad Seva, pagina
accedida el 30 de noviembre del 2015,
http://www.ciudadseva.com/textos/cuentos/rus/chejov/una_apuesta.htm.

[2] Como se menciono en un contexto similar en el capitulo 1, para mas acerca

de las Disciplinas Espirituales interpersonales vea Spiritual Disciplines Within
the Church: Participating Fully in the Body of Christ [L.as Disciplinas

Espirituales al interior de la iglesia: participacién plena en el cuerpo de Cristo]
de Donald S. Whitney (Chicago: Moody, 1996).

[3] Jean Fleming, Finding Focus in a Whirlwind World [Encontrando el eje en
un mundo vertiginoso], (Dallas: Roper Press, 1991), 73.

[4] Jonathan Edwards, «On Sarah Pierpont» [Acerca de Sarah Pierpont] en

Letters and Personal Writings [Cartas y escritos personales], vol. 16 de The
Works of Jonathan Edwards [Las obras de Jonathan Edwards], ed. George S.
Claghorn (New Haven, CT: Yale University Press, 1998), 789-790. Disponible
en Edwards.yale.edu.

[5] George Whitefield, Journals [Diarios], (Edimburgo, Escocia: The Banner of
Truth Trust, 1738-1741; reimpresion, 1985), 263-264.

[6] Jonathan Edwards, The Life and Diary of David Brainerd [La vida y el diario
de David Brainerd], vol. 7 de The Works of Jonathan Edwards [L.as obras de

Jonathan Edwards], ed. Norman Pettit (1749; reimpresiéon, New Haven, CT: Yale
University Press, 1985), 165, énfasis afiadido. Disponible en Edwards.yale.edu.

[7] C. H. Spurgeon, «Solitude, Silence, Submission» [Soledad, silencio,
sumision] en Metropolitan Tabernacle Pulpit Pulpito del tabernaculo

metropolitano], (Londres: Passmore and Alabaster, 1896; reimpresion, Pasadena,
TX: Pilgrim Publications, 1976), vol. 42, 266.

[8] John Pollock, Billy Graham: The Authorised Biography [Billy Graham:
Biografia autorizada], (Londres: Hodder and Stoughton, 1966), 80-81.




[9] John Owen, The Works of John Owen [L.as obras de John Owen], (Londres:

Johnstone and Hunter, 1850—1853; reimpresion, Edimburgo, Escocia: The
Banner of Truth Trust, 1965), vol. 5, 455.

[10] Dr. y Sra. Howard Taylor, Hudson Taylor and the China Inland Mission:
The Growth of a Work of God [Hudson Taylor y la misién a la China
continental: El desarrollo de una obra de Dios], (Singapur: China Inland
Mission, 1918; edicién especial de aniversario. Singapur: Overseas Missionary
Fellowship, 1988), 31-32.

[11] Un amigo y colega, Rob Plummer, desafia la idea que el silencio y el retiro
son Disciplinas Espirituales biblicas en si mismas, pero que en cambio son
presentadas en las Escrituras como el contexto en el que los creyentes practican
las Disciplinas Espirituales. Debido a que esto es basicamente una distincion

semantica y no afecta la practica real del silencio y el retiro como yo las
presento, no tengo ningun reparo con este enfoque. Vea «Are the Spiritual

Disciplines of Silence and Solitude Really Biblical? » [¢Son verdaderamente
biblicas las Disciplinas Espirituales de silencio y retiro?], de Robert L.. Plummer.
Southern Baptist Journal of Theology [El diario de teologia de los bautistas de
sur], 10/4 (invierno del 2006): 4-12.

[12] Austin Phelps, The Still Hour: or, Communion with God [La hora tranquila:

0, Comunion con Dios], (1859; reimpresion, Edimburgo, Escocia: The Banner of
Truth Trust, 1974), 64.

[13] Del himno «Take My Life and Let It Be» [Que mi vida entera esté], énfasis

anadido.

[14] John Blanchard, comp., More Gathered Gold: A Treasury of Quotations for
Christians [Mas oro recogido: Un arcon de citas para los cristianos], (Welwyn,
Hertfordshire, England: Evangelical Press, 1986), 295.

[15] En www.biblicalspirituality.org, busque «Suggested Schedule for Four
Consecutive Hours of Silence & Solitude» [Horario sugerido para cuatro horas
consecutivas de silencio y retiro]. Sin un horario general para guiar el tiempo,

existe una tendencia a que muchos se pierdan en una improductiva falta de
rumbo.

[16] A. W. Tozer, The Best of A. W. Tozer: 52 Favorite Chapters [L.o mejor de
A. W. Tozer: 52 capitulos favoritos], comp. Warren Wiersbe (Grand Rapids, MI:




Baker, 1978), 151.

[17] Vea el capitulo «Have a Real Prayer Closet» [Tenga un verdadero cldset de
oracion] en mi libro Simplify Your Spiritual Life: Spiritual Disciplines for the
Overwhelmed [Simplifique su vida espiritual: L.as Disciplinas Espirituales para

las personas agobiadas], (Colorado Springs, CO: NavPress, 2003), 87-88.

[18] Jonathan Edwards, «Personal Narrative» [Narrativa personal], en Letters

and Personal Writings [Cartas y escritos personales], vol. 16 de The Works of

Jonathan Edwards [Las obras de Jonathan Edwards], ed. George S. Claghorn
(New Haven, CT: Yale University Press, 1998), 798. Disponible en

Edwards.yale.edu.

[19] Edwards, «Personal Narrative», 801.

[20] Betty Lee Skinner, Daws: The Story of Dawson Trotman, Founder of the

Navigators [Daws: La historia de Dawson Trotman, fundador de Los
Navegantes], (Grand Rapids, MI: Zondervan, 1974), 257.

[21] Arnold Dallimore, George Whitefield: The Life and Times of the Great
Evangelist of the Eighteenth-Century Revival [George Whitefield: Vida y época
del gran evangelista del avivamiento religioso del siglo XVIII], vol. 1
(Westchester, IL.: Cornerstone, 1979), 239.

[22] Tozer, 151-152.

[23] Francis A. Schaeffer, True Spirituality [Espiritualidad auténtica], (Wheaton,
IL: Tyndale, 1971), ix.

[24] Schaeffer, ix.

[25] Francis Wayland, A Memoir of the Life and Labors of the Rev. Adoniram
Judson, D.D. [Una memoria de la vida y la obra del reverendo Adoniram Judson,
D.D.], (Londres: James Nisbet and Company, 1853), vol. 1, 435.

[26] Wayland, 437.

[27] Jonathan Edwards, Religious Affections, vol. 2 de The Works of Jonathan
Edwards, ed. John E. Smith (1754; New Haven, CT: Yale University Press,
1959), 374, 376. Disponible en Edwards.yale.edu. Disponible en espafiol como




Los afectos religiosos.




Capitulo 11: Escribir un diario... para la piedad

[1] Historicamente, parece haber una diferencia, si bien menor, entre dos tipos de
diario personal (en inglés diary y journal). Uno de los diarios mas famosos en la
historia cristiana es el de David Brainerd, del cual ya hemos incluido extractos
en este libro e incluiremos otros mas adelante en este capitulo. Ademas de este
diario (en el primer sentido), Brainerd mantenia otro. La unica diferencia parece
ser que el primero estaba reservado para el uso de Brainerd en su devocional
personal, en tanto que el otro tenia el fin de ser publicado como un detallado
informe misionero de Brainerd a la sociedad misionera en Escocia que le
brindaba apoyo financiero. Por ese motivo, Brainerd excluia del segundo diario
algunas entradas que eran de caracter estrictamente personal o que serian

irrelevantes para los intereses de la sociedad misionera. Pese a la existencia de
dos definiciones, en realidad ha existido amplia superposicion entre estos dos
significados y muy pocas diferencias importantes.

[2] Maurice Roberts, «Are We Becoming Reformed Men?» [;Estamos

convirtiéndonos en hombres reformados?], The Banner of Truth [El estandarte
de la verdad], nimero 330, marzo de 1991, 5.

[3] Juan Calvino, Institucion de la religion cristiana, ed. Alejandro Pimentel,

trad. Juan Carlos Martin (Grand Rapids, MI: Libros Desafio, 2012), 4.

[4] Josiah H. Pratt, ed., The Thought of the Evangelical L.eaders [El pensamiento

de los lideres evangélicos], (James Nisbet, 1856; reimpresién, Edimburgo,
Escocia: The Banner of Truth Trust, 1978), 305.

[5] Edmund S. Morgan, The Puritan Family [La familia puritana], (Nueva York:
Harper & Row, 1966), 5.

[6] Jonathan Edwards, The Life and Diary of David Brainerd [La vida y el diario
de David Brainerd], vol. 7 de The Works of Jonathan Edwards [L.as obras de

Jonathan Edwards], ed. Norman Pettit (1749; reimpresion, New Haven, CT: Yale
University Press, 1985), 278. Disponible en Edwards.yale.edu.

[7] Edwards, 287-288.




[8] Roberts, 6.

[9] Parecido a la responsabilidad de transcripcion de los reyes, copiar a su diario
capitulos o libros enteros de la Biblia, palabra por palabra, puede ser una

practica fructifera y otro método de saborear lentamente el texto de las
Escrituras.

[10] LaVonne Neff, et al., ed., Practical Christianity [Cristianismo practico],
(Wheaton, IL.: Tyndale, 1987), 310.

[11] Ralph L. Woods, ed., A Treasury of the Familiar [El tesoro de lo familiar],
(Chicago, IL: Peoples Book Club, 1945), 14.

[12] C. H. Spurgeon, Autobiography, Volume 1: The Early Years, 1834-1859
[Autobiografia, primer volumen: L.os primeros afios, 1834—1859], nueva edicion

en 2 volumenes, recopilado por Susannah Spurgeon y Joseph Harrald
(Edimburgo, Escocia: The Banner of Truth Trust, 1962), 122.

[13] Stephen Charnock, The Existence and Attributes of God [La existencia y
los atributos de Dios], (Robert Carter and Brothers, 1853; reimpresién, Grand
Rapids, MI: Baker, 1979), vol. 1, 277.

[14] Roger Steer, ed., The George Miiller Treasury [El tesoro de George Miiller],
(Westchester, IL.: Crossway, 1987), 55-56.

[15] Jonathan Edwards, «Resolutions» [Resoluciones] en Letters and Personal

Writings [Cartas y escritos personales], vol. 16 de The Works of Jonathan

Edwards [Las obras de Jonathan Edwards], ed. George S. Claghorn (New Haven,

CT: Yale University Press, 1998), 753-759. Disponible en Edwards.yale.edu.

[16] Edwards, «Resolutionsy», 760.

[17] Edwards, «Resolutionsy», 760.

[18] George M. Marsden, Jonathan Edwards: A Life [Jonathan Edwards: Su
vida], (New Haven y Londres: Yale University Press, 2003), 53.

[19] Arnold Dallimore, George Whitefield: The Life and Times of the Great
Evangelist of the Eighteenth-Century Revival [George Whitefield: Vida y época
del gran evangelista del avivamiento religioso del siglo XVIII], vol. 1




(Westchester, IL: Cornerstone, 1979), 80.

[20] Dallimore, 80-81.

[21] Maurice Roberts, « Where Have the Saints Gone?» [; Adénde se han ido los
santos?], The Banner of Truth [El estandarte de la verdad], octubre de 1988, 4.

[22] Elisabeth Elliot, ed., The Journals of Jim Elliot [I.os diarios de Jim Elliot],
(Old Tappan, NJ: Fleming H. Revell, 1978), 474.

[23] Ronald Klug, How to Keep a Spiritual Journal [Cémo llevar un diario
espiritual], (Nashville, TN: Thomas Nelson, 1982), 58.

[24] Una hoja de papel estandar, cortada por la mitad. De esa manera no necesito
comprar papel especial para mi diario.

[25] Vea el capitulo «Journal with a Fountain Pen» [Escriba un diario con una

luma fuente] en mi libro Simplify Your Spiritual Life: Spiritual Disciplines for

the Overwhelmed [Simplifique su vida espiritual: I.as Disciplinas Espirituales

para las personas agobiadas], (Colorado Springs, CO: NavPress, 2003), 104-105.
[26] Para una lista completa de ideas para los temas de un diario, vea los

capitulos «Use Journal Prompts, Part 1» [Use ayudas-memoria para su diario,

Parte 1] y «Use Journal Prompts, Part 2» [Use ayudas-memoria para su diario,
Parte 2] en Simplify Your Spiritual Life [Simplifique su vida espiritual], 100-

103.

[27] Edward Donnelly, ed., «The Diary of Thomas Houston of Knockbracken»
[El diario de Thomas Houston de Knockbracken], The Banner of Truth [El
estandarte de la verdad], agosto a septiembre de 1989, 11-12.




Capitulo 12: Aprender... para la piedad

[1] Samuel Hopkins, «The Life and Character of the L.ate Reverend Mr. Jonathan

Edwards» [La vida y el caracter del fallecido reverendo Sr. Jonathan Edwards]
en Jonathan Edwards: A Profile [Jonathan Edwards: Un perfil], ed. David Levin
(Nueva York: Hill and Wang, 1969), 40.

[2] R. C. Sproul, «Burning Hearts Are Not Nourished by Empty Heads» [L.os

corazones ardientes no son alimentados por cabezas vacias], Christianity Today,
3 de septiembre de 1982, 100.

[3] John Blanchard, comp., Gathered Gold: A Treasury of Quotations for
Christians [Oro recogido: Un arcon de citas para cristianos], (Welwyn,
Hertfordshire, Inglaterra: Evangelical Press, 1984), 203.

[4] Jonathan Edwards, «The Importance and Advantage of a Thorough
Knowledge of Divine Truth» [La importancia y la ventaja de un conocimiento

meticuloso de la verdad divina] en Sermons and Discourses, 1739-1742
[Sermones y discursos, 1739-1742], vol. 22 de The Works of Jonathan Edwards
[Las obras de Jonathan Edwards], ed. Harry S. Stout (New Haven, CT.: Yale
University Press, 2003), 789. Disponible en Edwards.yale.edu.

[5] Edwards, «The Importance and Advantage of a Thorough Knowledge of
Divine Truth» [La importancia v la ventaja de un conocimiento meticuloso de la
verdad divina], 789.

[6] Jo H. Lewis y Gordon A. Palmer, What Every Christian Should Know [L.o

que todo cristiano deberia saber], (Wheaton, IL.: Victor, 1990), 80, 82.

[7] Para mas informacion sobre esto, vea «Collect Great Questions» [Recopile
preguntas muy buenas] en mi libro Simplify Your Spiritual Life: Spiritual
Disciplines for the Overwhelmed [Simplifique su vida espiritual: L.as Disciplinas

Espirituales para las personas agobiadas], (Colorado Springs, CO: NavPress,
2003), 113-114.

[8] Desarrollo esta idea un poco mas en «Read One Page Per Day» [Lea una

e

agina por dia] en Simplify Your Spiritual Life [Simplifique su vida espiritual




111-112.

[9] El testimonio de Jean de su propia batalla por una vida devocional teniendo

tres nifios en la edad de usar pafiales se encuentra en «Do What You Can» [Haga

lo que pueda] en Simplify Your Spiritual Life [Simplifique su vida espiritual],

157-158.

[10] Paul Thigpen, «No Roval Road to Wisdom» [No hay un camino dorado a la
sabiduria], Discipleship Journal, nimero 29 (1984), 7.

[11] Citado en Discipleship Journal, numero 23 (1984), 16.




Capitulo 13: La perseverancia en las Disciplinas... para la piedad

1] D. A. Carson, «Spiritual Disciplines» [Disciplinas Espirituales], Themelios

26, no. 3 (noviembre del 2011): 5.
http://thegospelcoalition.org/themelios/article/spiritual _disciplines (accedida el

27 de septiembre del 2013).

[2] Jerry Bridges, The Discipline of Grace: God’s Role and Our Role in the
Pursuit of Holiness, (Colorado Springs, CO: NavPress, 2006), 135. Publicado en
espafiol como La disciplina de la gracia: El rol de Dios y el nuestro en la
busqueda de la santidad.

[3] Timothy K. Jones, «What Can I Say?» [;Qué puedo decir?], Christianity
Today, 5 de noviembre de 1990, 28.

[4] En los parrafos que siguen, a pesar de que estoy describiendo principalmente
la fraternidad conversacional, el uso de los términos fraternidad y comunion en
toda esta seccion se refiere generalmente a la participacion activa en todos los
aspectos de la vida en la iglesia local, en particular en la adoracién de la
congregacion donde la predicacion biblica, la oracion, la alabanza y las
ordenanzas son centrales. También me refiero a los aspectos de la vida saludable
de la iglesia fuera del evento de adoracion, como el servicio, la evangelizacion,
la ensefianza y otros. Todos ellos complementan nuestra practica de las
Disciplinas Espirituales personales y ocupan un lugar propio y unico en la
busqueda de la piedad. Una presentacion mas detallada del papel que juegan las
Disciplinas Espirituales de la congregacion puede hallarse en mi libro Spiritual

Disciplines Within the Church: Participating Fully in the Body of Christ

Disciplinas Espirituales al interior de la iglesia: participacion plena en el cuerpo

de Cristo]. (Chicago: Moody, 1996).

[5] El Nuevo Testamento fue escrito en un principio en griego, y koinonia es la

palabra griega que a menudo se traduce como «comunion» o «fraternidad».

[6] J. I. Packer, God’s Words: Studies of Key Bible Themes [L.as Palabras de
Dios: Estudios de temas clave de la Biblia], (Downers Grove, IL: InterVarsity,
1981), 195.




[7] Thomas Watson, A Body of Divinity [Un cuerpo de teologia], (1692;
reimpresion, Edimburgo, Escocia: The Banner of Truth Trust, 1970), 249.

[8] John Geree, The Character of an Old English Puritane or Nonconformist [El

caracter de un antiguo puritano inglés o no conformista], (1646), citado en J. L.
Packer, A Quest for Godliness: The Puritan Vision of the Christian Life [En

busca de la santidad: La vision puritana de la vida cristiana], (Wheaton, IL.:
Crossway, 1990), 23.

[9] J. 1. Packer, Keep in Step with the Spirit [Manténgase en sintonia con el

Espiritu Santo], (Old Tappan, NJ: Fleming H. Revell, 1984), 111.

[10] John Guest, «Wrong-Headed Spontaneity» [Espontaneidad mal dirigida],
Christianity Today, 23 de abril de 1990, 33.

[11] http://www.hoophall.com/hall-of-famers/tag/peter-p-pete-maravich
(accedida el 4 de octubre del 2013).

[12] Citado por Larry King en «A Brilliant Baseball Mind That Deserves
Recognition; Big Bucks by the Book» [Una mente brillante del béisbol que
merece reconocimiento; un dineral segun el reglamento], USA Today, 18 de
enero de 1988, 2D.




ACERCADEL AUTOR

Don Whitney ha sido profesor de espiritualidad biblica y decano asociado
en The Southern Baptist Theological Seminary en Louisville, Kentucky,
desde 2005. Antes ocup6 un cargo similar (el primero de ese tipo en los seis
seminarios de Southern Baptist) en el Midwestern Baptist Theological
Seminary en Kansas City, Missouri, durante diez afios. Es el fundador y
presidente de The Center for Biblical Spirituality (Centro para la
espiritualidad biblica). Don es un orador frecuente en iglesias, retiros y
conferencias en los Estados Unidos y en el extranjero.

Don se cri6 en Osceola, Arkansas, donde acept6 a Jesucristo como Sefior y
Salvador. Era muy activo en los deportes durante sus afios de escuela secundaria
y universidad, y trabajo en la estacion de radio que administraba su padre.

Tras graduarse de la Arkansas State University, Don pensaba terminar la escuela
de leyes y seguir una carrera de comentarista deportivo. Estando en la Escuela de
Leyes de la University of Arkansas, sintio el llamado de Dios a predicar el
evangelio de Jesucristo. Fue entonces que se inscribio en el Southwestern Baptist
Theological Seminary en Fort Worth, Texas, del cual se gradué con una maestria
en Divinidad en 1979. En 1987, Don complet6 su doctorado en Ministerio en la
Trinity Evangelical Divinity School en Deerfield, Illinois. Obtuvo un titulo en
Teologia de la University of the Free State en Sudafrica en 2013.

Antes de su ministerio como profesor de seminario, Don fue pastor de la Iglesia
Bautista Glenfield en Glen Ellyn, Illinois (un suburbio de Chicago) por casi
quince afos. En total, ha servido a iglesias locales en el ministerio pastoral por
veinticuatro anos.

Es autor de Spiritual Disciplines for the Christian Life, publicado en espafiol
como Disciplinas Espirituales para la vida cristiana. Ha escrito también How
Can I Be Sure I’m a Christian? (¢ Cémo puedo estar seguro de que soy
cristiano?), Spiritual Disciplines Within the Church (Disciplinas Espirituales al
interior de la iglesia), Ten Questions to Diagnose Your Spiritual Health (Diez
preguntas para diagnosticar su salud espiritual), Simplify Your Spiritual Life
(Simplifique su vida espiritual), y Family Worship (Adoracion en familia). Su



pasatiempo es restaurar y usar antiguas plumas fuente.

Don vive con su esposa, Caffy, en su hogar cerca de Louisville. Ella ensefia
regularmente una clase para esposas de alumnos del seminario; trabaja desde su
hogar como artista, muralista e ilustradora; y disfruta la jardineria y la apicultura.
Los Whitney son padres de Laurelen Christiana.

La pagina web de Don es www.BiblicalSpirituality.org. Usted puede encontrarlo
en Twitter como @DonWhitney y en Facebook.



INDICE DE REFERENCIAS BIiBLICAS

Génesis 1:1 | 46
Génesis 12:1-7 | 79
Génesis 24:63 | 97

Génesis 39:5-6 | 186

Exodo 19:5 | 185

Fxodo 23:15 | 188

Levitico 16:29-31 | 213

Deuteronomio 6:4-7 | 284
Deuteronomio 9:9 | 213, 217
Deuteronomio 13:4 | 157

Deuteronomio 17:18 | 283

Josué 1:8 | 52, 54, 58, 77, 279, 337

Josué 24:15| 170



Jueces 20 | 221
Jueces 20:26 | 217, 222, 223

Jueces 20:28 | 222

1 Samuel 2:30 | 45

1 Samuel 7:6 | 217, 227
1 Samuel 12:24 | 158

1 Samuel 20:34 | 224

1 Samuel 31:13 | 217, 223

2 Samuel 1:11-12 | 224
2 Samuel 1:12 | 217
2 Samuel 3:35 | 217

2 Samuel 12:16-23 | 217

1 Reyes 6:7 | 266

1 Reyes 10:27 | 181

1 Reyes 18:28 | 221

1 Reyes 19:8 | 213, 217, 248
1 Reyes 19:11-13 | 248

1 Reyes 21:27-29 | 229



2 Cronicas 20:3 | 213

2 Cronicas 20:3-4 | 225

Esdras 7:10 | 34
Esdras 8:21-23 | 225
Esdras 8:23 | 220

Esdras 10:6 | 212

Nehemias 1:3-4 | 230
Nehemias 1:4 | 221
Nehemias 2:2 | 159

Nehemias 9:1 | 213, 217

Ester 4:16 | 212, 213, 217, 225

Job 32:9 | 307

Job 41:11| 185

Salmo 1 | 55, 58

Salmo 1:1-3 | 55, 77, 279



Salmo 1:2 | 337
Salmo 1:3 | 59
Salmo 5:1 | 95
Salmo 19 | 95

Salmo 19:7 | 96
Salmo 19:7-11 | 96
Salmo 19:14 | 95, 96, 97
Salmo 23 | 66

Salmo 23:1 | 66, 67
Salmo 24:1 | 185
Salmo 31:15| 178
Salmo 35:13 | 229
Salmo 37:4 | 119
Salmo 39:3 | 54
Salmo 62:1-2 | 250
Salmo 62:5-6 | 250
Salmo 62:8 | 280
Salmo 63:6 | 337
Salmo 65:2 | 104
Salmo 77:11-12 | 282

Salmo 77:12 | 337



Salmo 84:10 | 159
Salmo 86:1 | 275
Salmo 95:6 | 113, 128
Salmo 96:1 | 69

Salmo 100:2 | 156, 158
Salmo 102:18 | 286
Salmo 109 | 226
Salmo 109:24 | 226
Salmo 119 | 57

Salmo 119:11 | 43, 48
Salmo 119:15 | 81, 337
Salmo 119:18 | 67, 74
Salmo 119:23 | 337
Salmo 119:24 | 45
Salmo 119:27 | 337
Salmo 119:48 | 337
Salmo 119:50 | 68
Salmo 119:78 | 337
Salmo 119:97 | 46, 76, 337
Salmo 119:98 | 57

Salmo 119:98-99 | 57



Salmo 119:99 | 57, 337
Salmo 119:148 | 337
Salmo 143:5 | 337

Salmo 145:5 | 337

Proverbios | 337n7
Proverbios 5:11-13 | 183
Proverbios 9:9 | 301
Proverbios 10:14 | 301
Proverbios 13:4 | 313
Proverbios 13:20 | 103
Proverbios 17:27-28 | 258
Proverbios 18:15 | 302
Proverbios 22:17-19 | 44
Proverbios 23:12 | 313
Proverbios 24:33-34 | 181
Proverbios 26:13-14 | 181
Proverbios 27:1 | 178

Proverbios 27:17 | 11, 103

Eclesiastés 3:1 | 206



Eclesiastés 3:7 | 258

Eclesiastés 7:10 | 259

Isaias 6:6-8 | 160
Isaias 6:8 | 169

Isaias 30:15 | 251
Isaias 53:6 | 66, 270
Isaias 58 | 231

Isaias 58:3-4 | 231-232
Isaias 58:6-7 | 232

Isaias 59:2 | 109

Jeremias 23:29 | 54, 339

Jeremias 36:6 | 217

Lamentaciones 3:25-28 | 252

Daniel 1:12 | 212
Daniel 6:18-24 | 217
Daniel 9:3 | 221, 231

Daniel 10:3-13 | 217



Joel 2:12 | 221, 227

Joel 2:15-16 | 213

Jonas 3:5-8 | 213, 227

Habacuc 2:1 | 248

Habacuc 2:20 | 249

Sofonias 1:7 | 249

Hageo 2:8 | 186-187

Zacarias 2:13 | 249
Zacarias 7:5 | 237

Zacarias 8:19 | 214

Mateo 3:4 | 212
Mateo 4 | 343
Mateo 4:1 | 6, 247

Mateo 4:1-11 | 44, 233



Mateo 4:2 | 212, 217, 233
Mateo 4:4 | 30, 238
Mateo 4:10 | 112, 124
Mateo 5:16 | 138

Mateo 6:1 | 216

Mateo 6:2-3 | 214

Mateo 6:5 | 89

Mateo 6:5-7 | 214

Mateo 6:6 | 89

Mateo 6:7 | 89, 103
Mateo 6:9 | 89

Mateo 6:9-13 | 64

Mateo 6:16 | 216

Mateo 6:16-17 | 214
Mateo 6:16-18 | 213, 215
Mateo 6:17-18 | 216, 238
Mateo 6:18 | 216

Mateo 7:7-8 | 104, 108
Mateo 9:14 | 217

Mateo 9:14-15 | 215

Mateo 9:15| 214



Mateo 11:28-29 | 314
Mateo 11:29 | 15
Mateo 12:15 | 248
Mateo 12:36 | 180
Mateo 14:3 | 6
Mateo 14:23 | 247
Mateo 15:8-9 | 113
Mateo 19:4 | 30
Mateo 25:14-30 | 180

Mateo 28:19-20 | 131, 139

Marcos 1:35 | 6, 247
Marcos 5 | 73

Marcos 2:25 | 30
Marcos 6:31 | 253
Marcos 10:21-22 | 134
Marcos 12:28-31| 163
Marcos 12:29-31 | 331
Marcos 12:30 | 120, 303
Marcos 12:41-44 | 189

Marcos 16:15 | 131



Lucas 1:20 | 254
Lucas 1:63-64 | 254
Lucas 2 | 234

Lucas 2:37 | 217, 234
Lucas 2:46-47 | 301
Lucas 2:52 | 322
Lucas 4 | 6, 343
Lucas 4:2 | 212
Lucas 4:16 | 6, 123
Lucas 4:42 | 6, 247
Lucas 5:16 | 92, 193
Lucas 6:12-13 | 256
Lucas 6:19 | 248
Lucas 6:38 | 202
Lucas 8:19-56 | 64
Lucas 9:23| 15
Lucas 11 | 61

Lucas 11:1 | 94, 102
Lucas 11:5-13 | 61

Lucas 11:9 | 89



Lucas 11:9-10 | 61
Lucas 11:28 | 26
Lucas 13:18-21 | 64-65
Lucas 15|73

Lucas 16:10-13 | 192
Lucas 16:11 | 192
Lucas 16:22-25 | 183
Lucas 18:1 | 89, 108
Lucas 18:12 | 214, 229
Lucas 19:1-10 | 14
Lucas 19:10 | 270
Lucas 22:27 | 171
Lucas 23:43 | 79
Lucas 24:27 | 67

Lucas 24:46-47 | 131

Juan 1:1 | 115
Juan 1:14 | 115
Juan 1:18 | 115
Juan 3:3-8 | 2

Juan 3:16 | 46, 67, 80



Juan 4 | 60

Juan 4:22 | 304
Juan 4:23-24 | 117
Juan 4:34 | 168
Juan 5:22-29| 183
Juan 6:51 | 234
Juan 7:15 301
Juan 7:38 | 121
Juan 9 | 132

Juan 9:4 | 179
Juan 9:25 | 139
Juan 10:11 | 66
Juan 11:25 | 62
Juan 11:35 | 67
Juan 13:12-16 | 161
Juan 13:17 | 77
Juan 14:6| 118
Juan 14:17 | 117
Juan 14:26 | 67
Juan 15:5|93

Juan 15:18-19 | 327



Juan 16:13 | 94
Juan 16:14-15| 319
Juan 17:4 | 174
Juan 17:17 | 12
Juan 20:21 | 131

Juan 20:28 | 113

Hechos 1:8 | 72, 73, 131, 135
Hechos 2:14-40 | 45

Hechos 2:43-45 | 197
Hechos 4:32-35 | 197
Hechos 9:5 | 35

Hechos 9:9 | 212, 215, 217
Hechos 11:27-30 | 198
Hechos 13:2 | 213, 215, 217
Hechos 13:3 | 221

Hechos 14:10 | 35

Hechos 14:23 | 215, 217, 222
Hechos 17:11 | 35

Hechos 17:12 | 35

Hechos 19:23-20:1 | 174



Hechos 20:28 | 121
Hechos 20:35 | 204

Hechos 27:33-34 | 217

Romanos 1:1 | 167
Romanos 1:16 | 136, 146
Romanos 1:20 | 115
Romanos 3:23 | 270
Romanos 8:13 | 290
Romanos 8:15 | 91, 271, 274
Romanos 8:26 | 321
Romanos 8:28 | 12, 71, 74
Romanos 8:29 | 2, 53, 319
Romanos 8:29-30 | 137
Romanos 8:30 | 53
Romanos 10:2 | 300
Romanos 10:9 | 80
Romanos 10:14 | 305
Romanos 10:17 | 26, 136, 137
Romanos 11:33 | 109

Romanos 12:2 | 58, 305



Romanos 12:3 | 277
Romanos 12:4-8 | 164

Romanos 14:12 | 179, 330

1 Corintios 1:21 | 145

1 Corintios 1:26 | 42

1 Corintios 2:2 | 253

1 Corintios 3:10-15 | 30
1 Corintios 3:13-15 | 180
1 Corintios 6:19 | 266

1 Corintios 6:19-20 | 184
1 Corintios 7:5 | 342

1 Corintios 8:1 | 314

1 Corintios 9:23 | 151

1 Corintios 9:27 | 79

1 Corintios 10:26 | 185

1 Corintios 12:3 | 117

1 Corintios 12:4 | 164

1 Corintios 12:4-7 | 18

1 Corintios 12:5-11 | 164

1 Corintios 12:11 | 164



1 Corintios 12:12 | 121

1 Corintios 12:27-31 | 164
1 Corintios 13 | 150

1 Corintios 14 | 164

1 Corintios 14:20 | 164

1 Corintios 15:58 | 309

1 Corintios 16:1-2 | 199

1 Corintios 16:2 | 194, 200

2 Corintios 2:14-16 | 137
2 Corintios 2:14-17 | 137
2 Corintios 2:17 | 137

2 Corintios 3:18 | 14

2 Corintios 5:15 | 163

2 Corintios 6:2 | 176

2 Corintios 8 | 194

2 Corintios 8:1-5 | 190

2 Corintios 8:7 | 194

2 Corintios 8:8 | 194

2 Corintios 9:6-8 | 202

2 Corintios 9:7 | 194, 195



2 Corintios 12:1-6 | 35

Galatas 1:17 | 248

Galatas 3:3 | 326

Galatas 4:6 | 91

Galatas 5:13 | 163

Galatas 5:17 | 327

Galatas 5:22-23 | 6, 15, 320

Galatas 6:8 | 328

Efesios 1:6 | 109
Efesios 1:13-14 | 3
Efesios 2:1-10 | 219
Efesios 2:8-9| 136
Efesios 2:19 | 121
Efesios 2:21 | 121
Efesios 4:7-13 | 164
Efesios 4:11-12 | 131
Efesios 4:12 | 167
Efesios 4:16 | 324

Efesios 4:29 | 46



Efesios 5:15-16 | 174
Efesios 5:16 | 310
Efesios 5:19 | 340
Efesios 5:26 | 56
Efesios 6 | 328
Efesios 6:4 | 140

Efesios 6:17 | 44, 48

Filipenses 1:6 | 319
Filipenses 2:3 | 162
Filipenses 2:13 | 13
Filipenses 3:12-16 | 288
Filipenses 3:13 | 37
Filipenses 3:13-14 | 179
Filipenses 3:19 | 234
Filipenses 4:8 | 51, 60, 69, 70
Filipenses 4:13 | 83

Filipenses 4:18 | 187

Colosenses 1:29 | 13, 167, 326

Colosenses 2:20-23 | 11



Colosenses 2:21 |79
Colosenses 3:2 | 44, 175, 245
Colosenses 3:16 | 340
Colosenses 4:2 | 89
Colosenses 4:5 | 141

Colosenses 4:5-6 | 141

1 Tesalonicenses 1:9 | 171
1 Tesalonicenses 2:13 | 29
1 Tesalonicenses 5:2-3 | 65
1 Tesalonicenses 5:17 | 89

1 Tesalonicenses 5:23 | 12

1 Timoteo 4:1 | 239

1 Timoteo 4:3 | 239

1 Timoteo 4:7 | 4, 11, 13, 30, 291, 307, 330, 331
1 Timoteo 4:7-8 | 326, 330

1 Timoteo 4:8 | 11, 330

1 Timoteo 4:10 | 326, 330

1 Timoteo 4:13 | 27

1 Timoteo 5:8 | 184



2 Timoteo 1:5 | 284

2 Timoteo 1:7 | 15, 319

2 Timoteo 2:7 | 279

2 Timoteo 3:16 | 30, 80, 115
2 Timoteo 3:16-17 | 8

2 Timoteo 4:13 | 35

Tito 3:5-7 | 219

Hebreos 1:1-2 | 115
Hebreos 2:11 | 12
Hebreos 3:13 | 324
Hebreos 4:7 | 205
Hebreos 4:16 | 91
Hebreos 5:12 | 180
Hebreos 6:10 | vii, 169
Hebreos 9:12 | 224
Hebreos 9:14 | 156
Hebreos 10:10 | 224

Hebreos 10:25 | 121, 122



Hebreos 11:6 | 305
Hebreos 12:14 | 3, 4
Hebreos 12:28 | 113, 128
Hebreos 12:29 | 72

Hebreos 13:8 | 286

Santiago 1:6 | 65
Santiago 1:19 | 258
Santiago 1:22 | 65, 85
Santiago 1:22-25 | 77
Santiago 1:25 | 59
Santiago 1:26 | 258

Santiago 4:14 | 177

1 Pedro 1:15-16 | 15

1 Pedro 2:9 | 132

1 Pedro 3:15 | 140, 287
1 Pedro 3:18 | 224, 270
1 Pedro 4:10 | 164

1 Pedro 4:10-11 | 143

1 Pedro 4:11 | 164



1 Pedro 5:8 | 328

2 Pedro 1:6 | 21, 329
2 Pedro 1:19 | 88
2 Pedro 1:20-21 | 115

2 Pedro 3:16 | 35, 38, 76

1 Juan 1:3 | 322
1Juan 1:5| 72
1Juan 1:9| 224
1 Juan 2:15| 327
1Juan 2:17 | 177

1 Juan 3:2| 2, 53, 329

Judas 20 | 291

Apocalipsis 1 | 89

Apocalipsis 1:3| 30

Apocalipsis 4:8 | 4, 113, 115, 128
Apocalipsis 4:11 | 113, 114

Apocalipsis 5:12 | 114



Apocalipsis 5:13 | 114



INDICE DE TEMAS

Abraham, 183

abstinencia, 210-211. Vea también ayuno
del habla, 245

del sexo, 342n1

Acab, 229

accion de gracias, 100, 116

actitudes, 1-2, 6

actividades, las Disciplinas Espirituales son, 6
Adams, Jay, 241

Adams, John, 213

Adan, 270

adoracion, 5, 7, 111-128, 156
autenticidad de la, 169

ayuno y la, 234-238

basada en las Escrituras, 117-121
colectiva, 121-122, 126

como deber, 112-113

como disciplina, 124-126



como medio para la piedad, 125
compromiso diario a la, 124
congregacional, 349n4

continua, 119-121

cultivarla, 124-126

dar como expresion de la, 187-189
de corazon, 120-121

del alma, 127-128

de las maneras aprobadas, 118

en espiritu y verdad, 117-121

en familia, 115, 340n1

enfocada en Dios, 112, 113117, 124
en vano, 112-113, 128

evaluarla, 340n3

exclusiva, 116

expectativa de Dios en cuanto a la, 113, 121-124
lectura de la Biblia y la, 115

lugar de la, 27

meditacion y la, 115

oraciony la, 116

predicacion y la, 116



privada,115, 121-124, 126, 259, 261, 340n1
publica, 115, 121-124, 340n1
responderle a Dios con la, 113-117, 124
servicio y la, 169

significado de la palabra, 114

silencio y el retiro para la, 249-250, 261
sinceridad en la, 118

sin cesar, 113-114, 128

vacia, 128

Agabo, 198

agotamiento, 167, 168

agradecimiento, 195-196

agua, 212

Agustin, 11, 275

ajetreo, 315-318, 332-333

alabanza, 116, 349n4

alegria, 156, 158-160, 195-196

alma, examinar el estado del, 252-253
amigos, 11

amor

a Dios, 120, 234-238, 250, 332



de Dios, 193-195

motivo de ofrendar, 193-194

motivo de servicio, 156, 163

Ana, 234

antiintelectualismo, 304

aplicacion de la Palabra de Dios, 7683, 85-86

a circunstancias actuales, 79—80

a temas y preguntas actuales, 74—75

buscarla, 78-79

como resultado de las Disciplinas Espirituales, 65
comprension del texto, 79-80

erronea, 79

hacer preguntas orientadas a la aplicacion, 81-82
meditacion para discernir la aplicacion, 80-81
responder especificamente, 82—83

valor de la, 77-78

aprender a orar, 105, 107-108

al leer acerca de orar, 104-104

al meditar en las Escrituras, 95-102

al orar, 94-95

al orar con otros, 102-103



aprendizaje, 299-314

aplicacion del, 82-83

aprender a orar, 95-105, 106, 107-108
caracteristicas de una persona sabia, 301-303
como Disciplina Espiritual, 7

compromiso al, 313

de Jesus, 15

de los demas, 102-103

disciplina para el, 307-309, 313

esencial para la piedad, 305-307

intencional, 300-301, 307-308, 313

listas de preguntas para el, 310

maneras de, 309-313

para mostrarle amor y obediencia a Dios, 303-304
pasion y el, 299-300

aroma, 137-138

arrepentimiento, 109, 117, 219, 276

ayuno y, 226, 234

tiempo para el, 205

Artajerjes, 159

Asaf, 282-283



autocontrol, 175, 329. Vea también dominio propio
autodisciplina, 12, 15-16, 209, 319, 327
autosuficiencia, 93, 263

ayuno, 7, 209-240

absoluto, 212

como privilegio, 234

conducta durante el, 215-216

congregacional, 5, 213

conocimiento de otros, 5, 216

de algo que no es comida, 210-211

duracion del, 217-218

en el cristianismo, 209-210

en grupo, 220

expectativa de Dios acerca del, 214-217, 238-239
experiencias de ayunar, 222-223

explicacion del, 210-214

limites médicos del, 210, 212, 239-240
motivacion por el, 235-236

nacional, 213

normal, 211-212

ocasional, 214



para adorar a Dios, 234-238

para buscar la guia de Dios, 221-223

para buscar liberacién, 225-227

para buscar proteccion, 225-227

para consagrarse a Dios, 233234

para expresar amor por Dios, 234-238

para expresar arrepentimiento, 227-228, 234-235

para expresar dolor, 223-225

para expresar preocupacion por la obra de Dios, 230-231
para fortalecer la oracion, 219-221

para humillarse, 228-230, 234-235

para la fuerza espiritual, 233

para ministrar a las necesidades de los demas, 231-233
para regresar a Dios, 227-228

para superar la tentacion, 233-234

parcial, 212, 342n1, 343n8

practicarlo a solas, 5

privado, 213

propositos del, 2, 210, 217-238

regular, 213-214

ritual, 237



sobrenatural, 212-213, 343n4
temor del, 209, 238

voluntario, 210

Bacon, Francis, 283, 286

Barna Research Group, 30

Bates, William, 98

bautismo, 116

Baxter, Richard, 85, 97, 184
bendicién, 53-54, 59-60, 77-78
adoracion privada y la, 124

como respuesta al ayuno, 235

como resultado de ofrendar, 202-204
es gracia, 235

Bernabé, 212-222

Biblia. Vea Escrituras, las

Biblia, asimilacién de la, 23-39
aumentar en la, 37-39

calidad de la, 37

escuchar la Palabra de Dios, 5, 26-29, 37-38

estudiar la Palabra de Dios, 34-37



lectura de la Palabra de Dios, 26, 29-34

meditacién es el enlace con la oracion, 95-102

métodos, 41

proposito de la, 26

recordar lo leido, 41-42

silencio y retiro para la, 261-266

subdisciplinas de la, 25

tener la Biblia al alcance, 23-24

bien, Dios hace que todas las cosas cooperen para el, 11-12
Blanchard, John, 31

Bonhoeffer, Dietrich, 155

Boston, Thomas, 228

Brainerd, David, 104, 222-223, 251-252, 280-282, 346n1
Bridges, Jerry, 34, 50, 319

Bridge, William, 83-84, 98

Brooks, Thomas, 330-331

Bunyan, John, 11, 147

Burroughs, Jeremiah, 29

busqueda de Dios, 28

Calvino, Juan, 11, 219-220, 229, 277



cambio, 11-12

cantar, 69, 116, 340n2

caracter, cualidades del, 6, 35

caridad. Vea ofrendar

carne, 143, 162, 203, 290-291, 327. Vea también pecado
Carnegie, Andrew, 207

Carson, D. A., 8-10, 319

Cena del Sefior, 5, 116, 235, 322

Charnock, Stephen, 283-284

circunstancias, 336n6(2)

como catalizadores para el cambio, 11-12

como las Escrituras se relacionan con las, 60-61, 79-80
Clarkson, David, 122-123, 127-128

coincidencia, 106

Coleridge, Samuel Taylor, 18, 335n6

comer, 239. Vea también ayuno

comprension, 305. Vea también entendimiento

de las Escrituras, 37-39, 79-80

compromiso con Dios, 233-234

comunicacion, 92, 94, 196. Vea también oracién

comunion con Dios, 14, 250, 270



concordancias, 36

confesioén, 100, 224

confiar en Dios, 3, 44, 251

con la generosidad, 203-204

para proveer las necesidades, 189—-190
confinamiento solitario, 241
conocimiento, 301-303. Vea también aprendizaje
de Dios, 8, 25, 42, 304, 334

de la piedad, 305-307

del evangelio, 147-148, 305-307

de nosotros mismos, 277

consagrarse a Dios, 233-234
consejeria, oportunidades de, 45
control

de Dios, 258

sobre el habla, 257-259

conversacion con Dios. Vea oracion
conversion, 26, 134-135, 139, 147

de Pablo, 248

historias de, 285

costumbres, 23



Cowper, William, 284

creacion, 254

crecimiento espiritual, 11, 41, 126
meditacion y el, 84

promover el, 4, 5

cristianos y el cristianismo

como ejemplos, 145-146
comportamiento, 23—-24
experiencial, 4

individual, 221-222

lectura de la Biblia, 30-34
meditacion, 60-75

vivir como cristiano, 148-149, 209-210
Croce, Jim, 204

Cromwell, Oliver, 97

culpa, 160-161, 252

Dallimore, Arnold, 264-265, 290
Daniel, 212, 221, 231
dar testimonio, 45, 130. Vea también evangelizar

David, 54, 102, 250



las escrituras de, 275

su ayuno, 223-224, 226, 229

Davis, Andrew, 69

Day, Albert Edward, 87

deber, 17, 194

la adoracion es un, 112-113, 118-119
ofrendar es un, 189, 195-196

dependencia de Dios, 116, 251

desanimo, 50

desarrollo, secuencia de, 19-21

descanso, 206

despilfarro, 184

devocioén, 116, 234, 303

habitos de la, 4

personal, 5

Diablo, el, 203, 327-328

Dia del Perdon, 231-240

diario, 273-274, 346n1. Vea también escribir un diario
dinero, 173, 184-204. Vea también ofrendar
a quién le pertenece el, 185-187, 200

dar como adoracion, 187-189



dar con confianza en la provision, 189-190

dar de manera sacrificial, 190-192

generosidad con el, 190-192

para proveer para las necesidades, 184

usarlo como Dios quiere, 187, 199-200

uso disciplinado del, 184

Dios. Vea también Espiritu Santo; Jesucristo
buenas cosas que €él ha hecho por usted, 157-158
confiar en, 44

medios que usa para revelarse, 114-115
naturaleza y caracter de, 93, 116, 118

oraciones a. Vea oracion

promesas de. Vea promesas de Dios

valia de, 114-115, 119-119

disciplina, 115-117, 319. Vea también Disciplinas Espirituales
como medio para la piedad, 10

en los pensamientos, 57, 174—-175

falta de, 17-19

libertad a través de la, 17-21

motivo para la, 31

proposito de la, 4, 184



sin guia, 1-2, 21

Disciplinas Espirituales, 4-9, 21

adoracion. Vea adoracion

aprender. Vea aprender/aprendizaje

asimilacion de la Biblia. Vea Biblia, asimilacion de la
avances en las, 275-276

ayuda en el desarrollo de las, 126

ayuno. Vea ayuno

biblicas, 6-7

centradas en Cristo, 66—67

como catalizadores del crecimiento espiritual, 11
como mandamientos de Dios, 15-17

como medios de la piedad, 7-15, 329-334
congregacionales, 349n2

contexto para las, 344n11

descuido de las, 17-19

deseo de las, 12-13

dificultad de las, 16

diligencia en las, 182

eleccion en cuanto a las, 12

escribir un diario. Vea escribir un diario



Espiritu Santo y las, 318-321, 326
evangelismo. Vea evangelismo
fraternidad y, 321-325

fruto de las, 41

individualmente incompletas, 42—43
interdependientes, 42—43
interpersonales, 5-6, 310-311, 321-325
lucha y, 325-329

mal uso de las, 8-9

mayordomia. Vea mayordomia
meditacion. Vea meditacion
oracion. Vea oracion

perseverancia en las, 315-334
personales, 5

poder para las, 13-15, 319

practica correcta de las, 126, 262
proposito de las, 6, 10-15, 259, 275
retiro. Vea silencio y retiro

servicio. Vea servicio

silencio. Vea silencio y retiro

son actividades, 6



teologia subyacente, 8-10

tiempo para las, 332-333
discipulado, 15, 155, 301
disfrutar de Dios, 21
distracciones, 57, 71-72, 83-84, 109
artificiales/tecnologicas, 258-259
minimizar las, 248-249

Dodds, Elisabeth, 58

dominacion de una disciplina, 19
dominio propio, 20-21, 320, 329
don(es), 164-166

de crecimiento en la piedad, 12

de fe, 26

del evangelismo, 131-132
desarrollo de, 18-19

Disciplinas Espirituales, 12—13

en el momento de conversion, 164
identificar el propio, 164—-166
ministerio, 11

para hablar, 143-144

para servir, 143-144, 164-169



rendir cuentas por el uso de, 180-181
tipos de, 164

uso en el servicio, 164-166

dones espirituales. Vea dones

duda, 147, 250-251, 254-256

duelo, 223-225

Eclectic Society (Sociedad Ecléctica), 277
Edman, V. Raymond, 1

Edwards, Jonathan, 11, 122

conversion de, 26

diario de, 275

meditacion y, 57-58, 63, 69, 76

resoluciones por, 288-289

sobre el conocimiento del evangelio, 306
sobre el silencio y el retiro, 248, 263, 269, 271
sobre el uso del tiempo, 174, 205-207

sobre la vida cristiana, 183

su conocimiento, 303

Edwards, Sarah Pierpont, 11, 57-58, 206, 248

egocentrismo, 20



egoismo, 156, 203

ejercicio, las Disciplinas Espirituales como, 13
Elias, 213, 220-221, 229, 248, 262, 343n4
Elliot, Elisabeth, 11, 20

Elliot, Jim, 11, 261, 291-292

Emaus, 66-67

emociones, 119-120, 250, 280-282
encontrarnos con Dios, 14, 32

enemigos, 11, 143, 203, 328

ensenanza, 34, 155, 284-286, 349n4
entendimiento, 30, 57, 76

teoldgico, 23

envidia, 162

error doctrinal, 23

esclavitud, 19

escribir, 275

copiar las Escrituras, 48, 283, 346n9
durante el estudio biblico, 36, 63

escribir un diario, 5, 273-297

base biblica para, 274

como ayuda de meditacion, 279-280



como registro de herencia espiritual, 284-286

como una Disciplina Espiritual, 7

contenidos, 273274, 295

explicacion de, 273-276

fey, 283

herramientas para, 292-295

historia de la vida en, 284286

las demas Disciplinas Espirituales y el, 274

maneras de, 283

para aclarar nuevas perspectivas, 286—287

para autocomprension y evaluacion, 277-279, 287-290
para expresarle a Dios nuestros pensamientos y sentimientos, 280282
para mantener las otras Disciplinas Espirituales, 290-292
para recordar las obras de Dios, 282-284

para supervisar objetivos y prioridades, 287-290

provecho de, 295-296

valor de, 277-292

Escrituras, las, 87—88. Vea también Biblia, asimilacién de la
absorber, 55-56, 81

aplicacion de. Vea aplicacion de la Palabra de Dios

asimilacion de, 7. Vea también Biblia, asimilacién de la



claridad de, 38-39, 76

como arma, 434, 46

como palabras de Dios, 339n4
comprension de, 79-80

conexiones tematicas en, 66, 77
contenido de, 24-25

copiar, 48, 283, 346n9

deleite en, 55-56

desearla, 3

escuchar. Vea escuchar la Palabra de Dios
estudio de, 5

experimentar, 39

familiaridad con, 24-25

«hacer», 59-60, 65, 77-78, 85

impacto de, 77

inspiracion y autoridad de, 254-256
lectura. Vea lectura de la Palabra de Dios
meditar sobre. Vea meditacion
memorizacion. Vea memorizacion de las Escrituras
principios de, 63-64

profundidad de, 77



revelacion de Dios en, 114-116

vivir segun, 29-30

escuchar, 29, 258

escuchar la Palabra de Dios, 5, 26-29

escuchar la predicacion, 26, 27, 38

prepararse para, 28-29

Esdras, 35, 212, 220, 225

espada del Espiritu, 4344, 46

Espiritu Santo, el. Vea también Dios; Jesucristo
adoracion y, 117-121

conviccion del pecado por, 227-228

efectos de la presencia de, 3—4, 156

ensena a orar, 94-95

Escrituras memorizadas y, 43—44, 45-46
espada de, 43-44, 46

fruto de, 6

iluminacion de las Escrituras por, 67-68, 78-79
mora en nosotros, 4, 117, 270-271

poder de, 14, 288-289, 291-292

su papel en mantener las Disciplinas Espirituales, 318-321, 326

espiritualidad, 15, 318-319



espontaneidad, 331-332

Ester, 212, 213-214, 226

estrés, 173, 253

estudio de la Palabra de Dios, 34-37

escribir durante el, 36

libros y direccién sobre el, 36

eternidad, preparacion para la, 175-177, 329-330
Euclides, 313

evaluacion, 262, 277, 340n3

evangelio, 66. Vea también Escrituras, las
aprenderlo, 305-307

comunicarlo, 130-132, 134

conocimiento del, 147-149

Disciplinas Espirituales y el, 7-10

pasion por el, 151

poder del, 135-136

responder al, 205, 300

vivirlo, 143-146

evangelismo, 7, 129-151, 156, 323-324, 349n4. Vea también dar testimonio
activo, 139

a través de vivir el evangelio, 143-144, 149



como Disciplina Espiritual, 141-142

como responsabilidad, 138-146

contexto para el, 130

crear oportunidades para el, 138-146
definicion, 130

éxtasis del, 129

hablar, 143-145

importancia del, 133-134, 150-151

integridad del, 148-151

intencional, 141-143, 145-146

las expectativas de Dios acerca del, 130-132, 145-146
la vida como una herramienta de, 139-146, 147
métodos de, 130, 132, 143

palabras para el, 145-147

planear para el, 149-151

poder para el, 131, 134-138, 147

preparacion para el, 141-142

recibir poder para el, 132-138

renuencia, 129

reuniones en casa, 143-144

temor del, 133134, 146



tiempo para el, 139-141

éxito, 52-55, 77-78

en el evangelismo, 134-135

en negocios/finanzas, 207

experiencia de Dios, 5, 7, 14, 17, 92-93, 99-102

expresion artistica, 69, 105—-106

Fariseos, 12, 132, 214, 215, 229, 300
favor de Dios, 218-219

fe, 135, 219, 255, 275-276, 300, 334
crisis de, 267-268

del escuchar el evangelio, 136

dones de, 26

en escribir un diario, 283

en la adoracion, 128

fortalecimiento de la, 4445, 108-109
inicial, 26

registro escrito de, 285

silencio y retiro para expresarla, 249-250
fidelidad, 192

filisteos, 223



Fleming, Jean, 246, 311, 332

Ford, Henry, 207

fraternidad, 5, 245-246

con Dios, 169-170, 270-271, 322

conversacional, 349n4

papel en el mantenimiento de las Disciplinas Espirituales, 321-325
fruto del Espiritu, 6

fuentes de informacién, 342n7

fuerza de voluntad, 218

Gabriel, 254

generosidad, 190-192

gloria de Dios, 207-230

glotoneria, 175, 239

Gould, Glenn, 253

gozo, 6, 158—-159, 182-183

grabaciones, 27, 38, 122, 309-310

gracia, 21, 128, 235, 269-270

crecimiento en la, 5

Disciplinas Espirituales y la, 12-15, 317-318

encontrarla a través de la disciplina, 31



medios de, 230

oportunidades para recibirla, 12, 90-91, 235, 239-240
perdon y la, 182

salvacion y la, 179-180. Vea también salvacién
Graham, Billy, 255-256

gran comision, la, 46, 131, 139-140

gratitud, 108, 112, 157-158

grupos de estudio biblico, 37-38

guerra espiritual, 91

Guest, John, 331-332

guia de Dios, 221-223

guias de estudio, 310

Guibe4, batallas en, 222

guitarra, tocar la, 1-2, 19, 21, 284, 332

Habacuc, 248

habilidad personal, 41-42, 165
habitos, 5, 7, 47, 260, 313

hablar con Dios. Vea oracion

habla y hablar, 143—-145, 245, 249-250

control del, 258-259



Hall, Joseph, 70-72

Halverson, Richard, 41

hambre, 3, 217-219, 236-237, 342n3(2). Vea también ayuno
Harris, Howell, 264-265

Havner, Vance, 23

Hendricks, Howard, 72—73

Henry, Matthew, 97, 123, 237

hijos, 263, 308-309

hipocresia, 118, 120, 162, 216

Hobbes, Thomas, 182

holgazanes, 181

honrar a Dios, 119

Hopkins, Samuel, 303

horario, 165-166, 315-316, 345n15. Vea también tiempo
hospitalidad, 144-145, 165-166

Houston, Thomas, 296-297

Hughes, R. Kent, 153

humildad, 147

ayuno es expresion de, 228-23, 234-235

de los sabios, 301

es motivo de servicio, 161-163



Huntingdon, Lady, 11

iglesia, 121-124

asistir a la, 26

edificios, 262, 264

involucrarse en una, 5-6

servicio y la, 165-166

tiempo de «reunion de familia», 28-29
ilustraciones, 64—65

imagenes, 64—65, 69

imaginacion, 51

incredulidad, 134-135, 137, 141, 254
independencia, 231-232
indispensabilidad, 247-248

infierno, 184

informacion, sobrecarga de, 57
integridad, 192—-193

interaccion con los demas, 11, 245-246
intercesion, 100

Internet, 27, 32, 38, 181, 258, 294-295. Vea también tecnologia

intimidad con Dios, 92-93, 124



introspeccion, 231-232, 277-279, 287-290, 297
Isaac, 97-98

Isaias, 160-161, 169-170

Jeremias, 252, 275

Jerjes, 226

Jesucristo. Vea también Dios; Espiritu Santo
adoracion por medio de, 112-113

como culminacion de las Escrituras, 66—-67
como ejemplo de disciplina, 15-16, 21, 206-207
como persona, 89

como siervo, 171-172

conformidad a, 10, 42—43, 53. Vea también semejanza a Cristo; piedad
cuerpo de. Vea iglesia

encontrarlo en las Escrituras, 32

en silencio y retiro, 247-248, 256

humanidad de, 67

humildad de, 161

nuestra necesidad de, 21

oraciones de, 91-92, 102-103

perfeccion de, 3



presencia de, 80

proposito de, 275-276

rectitud de, 3, 109, 128

regreso de, 2

revelacion de Dios en, 115
salvacion por medio de. Vea salvacion
seguirlo, 15

sobre el trabajo como comida, 168
sumision a, 117

sus ayunos, 209, 233-234, 240

su uso de ilustraciones, 64—65

su uso de tiempo, 174, 316-317
victoria de, 328-329

Joel, 221

Jonas, 213, 227-228

Jonatan, 223-24

Josafat, 213, 225

José, 186

Josué, 52, 170

Juan, 89, 177, 322

Juan el Bautista, 212, 215



judios, 213-214

Judson, Adoniram, 268—-269
Juliana de Norwich, 9-10
justificacion, 66

de Jesucristo, 3, 109, 128
personal, 3, 171-172

practica de la, 215-217

Karl G. Jansky Very Large Array (VLA), 87-88
Kehl, D. G., 110
Keswick, teologia de, 339n4

koinonia, 322-323

labor, 160-161

L’ Abri, 268

Landry, Tom, 14-15

Lazaro, 183-184

lectura, 307-309

acerca de la oracién, 103-104, 107-108
aprender a través de la, 308-313

recreativa, 313



lectura de la Palabra de Dios, 26-27, 29-34
adoracion y la, 115-116

en Braille, 33-34

en voz alta, 28, 30-31

éxito en la, 31-32

frecuencia de, 29

meditacion y la, 33, 59-61, 75-76. Vea también meditacion; métodos de
meditacion

memorizacion y. Vea memorizacion de las Escrituras
plan para, 32-33

recordar lo que ha leido, 1-42
registrar sus avances en, 33
tiempo para, 31-32

Lee, R. G., 64

LeTourneau, R. G., 201
Lewis, C. S., 136

Lewis, Jo, 308-309

ley, 66

liberacion, 225-227

libertad, 19-21, 163, 331-332

Lincoln, Abraham, 213



llanto, 225
Lloyd-Jones, D. Martyn, 11, 173, 211, 235, 305, 314
lucha, 325-329

Lutero, Martin, 11, 90

MacArthur, Jr., John, 273
Macedonia, 190-191, 194

Madison, James, 213

madres, 338n1

madurez espiritual, 8, 11, 307, 322
maldad, 174-175

Manton, Thomas, 97-98

mapeo mental, 74—-75

Maravich, Pete, 333—-334
Mardoqueo, 226

Marsden, George, 288

Mateo, 215

Mather, Cotton, 278

mayordomia, 7, 173-207. Vea también administracion
de las pertenencias de Dios, 186—187

del dinero, 182-204



del tiempo, 174-184

meditacion, 50-76, 336n6

actividad mental durante la, 50-51

adoracion y la, 115-116

analogia de la bolsita de té, 52

aprender a orar y la, 95-102

beneficios de la, 2, 50-60

como hacerlo de forma cristiana, 60-76
compromiso a la, 83-84

enfocada en la verdad, 119-120

enfocar los pensamientos durante la, 62, 71-72
en la Palabra de Dios, 336n6

en las caracteristicas de Dios, 336n6

en las obras de Dios, 336n6

en qué enfocarla, 51, 336n6

escribir un diario y la, 259

Espiritu Santo en la, 67-68

frutos de la, 52-58

guia para la, 71-72

lectura de la Palabra de Dios y la, 33, 59-61, 74-75

memoria y la, 59



memorizacion de las Escrituras y la, 45-47, 49-50, 81
oracion y la, 95-102

para discernir la aplicacion de la Palabra de Dios, 80-81
para la asimilacién de las Escrituras, 55-56

promesa de éxito y la, 52—55

proposito de la, 78, 80—81

tiempo para la, 54-55, 75-76, 83—84

transicion a la oracién, 100-101

memoria, 41-43, 54-55, 59, 75, 177

memorizar las Escrituras, 20, 41-43, 43-50
beneficios de, 43-46

consejeria y el, 45

dar testimonio y el, 45

dibujar recordatorios visuales, 48

escribir los versiculos, 48

habilidad para hacerlo, 47

medio para la guia de Dios, 45-46

meditacion y el, 46, 49-50, 68—69, 80—81

métodos para, 47-50

motivacion para, 47

objetivo de, 50



palabra por palabra, 48—49

para fortalecer la fe, 44-45

planes para, 47-48, 83

poder espiritual que deriva de, 43—44

rendir cuentas por, 49

repaso, 49-50

métodos de meditacion

buscar aplicaciones para el texto, 65

buscar un denominador comun entre textos distintos, 73
crear una expresion artistica del texto, 69

descubrir un minimo de perspectivas acerca del texto, 73
escoger un texto de las Escrituras, 60—61

formular principios del texto, 63—-64

hacer énfasis en diferentes palabras, 62—63

hacer las preguntas de Filipenses acerca del texto, 69—70
hacer las preguntas de Joseph Hall acerca del texto, 70-72
ilustraciones e imagenes, 64—65

mapeo mental, 74-75

memorizar el texto, 68—69

orar mientras lee, 67—68

preguntar como sefiala el texto a Jesus, 66—67



preguntar como sefiala el texto al evangelio, 65
preguntar qué dice el texto acerca de un problema o interrogante actual, 73-74
preguntar qué interrogante responde el texto, 67
preguntar qué problema resuelve el texto, 67
reescribir usando sus propias palabras, 63
seleccionar, 61-62

Milton, John, 314

ministerio, 11

del evangelismo, 131-132

de oracion, 165

de servicio, 155

importancia de la predicacion, 27

publico, 127

video, 122

misericordia, 21, 91, 165

Misioén al Interior de China, 257

Moisés, 52, 156, 212-213, 343n4

monologo interno, 245

Moody, D. L., 31

Moon, Lottie, 11

Morgan, Edmund S., 278



Morgan, J. P., 207

motivos correctos, actuar con los, 6—7
muerte, 154-155, 178

dolor, 223-225

preparacion para la, 80, 183, 204—205
valoracion del tiempo en el momento de la, 182—-183
Miiller, George, 11, 99-102, 104, 122
diario de, 286287

sobre la meditacion, 56

sobre la ofrenda regular, 201, 202
sobre la oracién, 108

Murray, Andrew, 94, 104-105, 339n4

musica, 249

necesidades, 196-198
comunicarlas, 198-199

de los demas, 231-233
necios, 181

Nehemias, 159, 221, 230-231
Newton, John, 157

no creyentes, 140-145



Nuevo Testamento, 13

obediencia, 53-54, 59-60, 79, 169, 303
ayuno y la, 238-239

como motivo de servicio, 157
compromiso a la, 227

con el dinero, 185

de Jesucristo, 3

responsabilidad y la, 257

objetivos, supervisarlos, 287-290
obligacién, 159, 195

obra misionera, 23, 99, 129, 256-257
apoyar, 146, 187

obras

buenas, 169, 278

de Dios, 231, 158, 282-284

salvacion y las, 37, 160-161, 179-180, 326
observacion, 258

ociosidad, 156

ofrendar, 116, 207. Vea también dinero

actitud hacia el, 195-196



alegremente, 195

amor como motivo de, 193-194

como acto de adoracion, 187-189

de forma legalista, 193-195

enemigos del, 203

en respuesta a necesidades, 196-198
expectativas de Dios acerca del, 214-216
generosamente, 190—192

muestra de fe en la provision de Dios, 189—190
muestra de la confianza espiritual, 192—-193
planear para, 199-202

porcentaje, 200-202

por obligacion, 196, 202

recibir de vuelta, 202-204

resultados de, 202-204

riesgos, 189-190

sacrificialmente, 190-192
sistematicamente, 199-202
voluntariamente, 196

ofrendas, 189, 198

oracion, 7, 87-110, 320-321, 349n4



adoracién y la, 116

al leer un texto de las Escrituras, 339n7
aprender, 93-104, 104-105

ayuno y la, 219-221

como trabajo pesado, 2

como prioridad, 89-91

como privilegio, 91

como una conversacion con Dios, 91-92
como una relacién con Dios, 91

deseo y poder para la, 92-93

Dios la oye, 88, 109

eficaz, 94, 98-99

ejemplos de, 102-103

enfocar la mente, 248-249

escribir un diario y la, 283-284
expresada en palabras, 250-251

las expectativas de Dios, 88-93, 214
leer acerca de la, 103-104, 107-108
meditacion y la, 95-102

ministerio, 165

motivos de, 105, 108



para otra persona, 142

perseverancia en la, 108-110

planes para la, 106107

propositos de la, 109

repeticion sin sentido, 103

requisito de la, 88-89

respuestas de Dios, 92, 99, 104-106, 282—-283
significativa, 93

silencio y retiro para la, 245, 261

sin cesar, 89-90

sobre las Escrituras, 96

ordenanzas, 349n4

orfanatorio, 99

orgullo, 156

Overseas Missionary Fellowship, 257

Owen, John, 107, 256

Pablo, 12-13, 79, 248
en Berea, 35
sobre el intelecto individual, 42

sobre el tiempo, 174



sobre el uso de ilustraciones, 65
sobre la labor del servicio, 167-168
su ayuno, 212, 222

su estudio de las Escrituras, 27
paciencia, 108

Packer, J. 1., 85-86, 165, 323-324, 329
Palabra de Dios. Vea Escrituras, las
palabras, 147

Palmer, Gordon, 308-309
parafrasear, 63

parentesco, 191-192, 338n1
pasatiempos, 7

paz, 3

pecado, 157-158

admitirlo, 224

afinidad por el, 156, 290-291, 327
ayuno y el, 228, 231-232

dolor por el, 223-225

efectos en la oracion, 105
engafiados por el, 324-325

evangelismo y el, 148-149



nacional, 226

pago por el, 224

salvacion del, 252

Pedro, 38-39, 76

pena de muerte, 241

pensar ordenadamente, 57

Pentecostés, 45, 197

perdon,149

como motivo de servicio, 160-161

por gracia, 182

por tiempo mal usado, 179

pereza, 36, 156, 297, 313, 317, 320, 332
perseverancia, 19-21, 218, 296, 315-334
en la adoracion, 120-121

en la memorizacion de las Escrituras, 50
en la oracion, 105, 108

en las Disciplinas Espirituales, 315-334
persistencia, 108-110

personas como catalizadores de cambio, 11
perspectivas nuevas, 72—73, 254—-256

el mapeo mental y las, 75



escribir un diario y las, 286287

pertenencias, 185-187

Phelps, Austin, 259

piedad, 4, 10, 173. Vea también semejanza a Cristo
a través del Espiritu Santo, 318-321

busqueda de la, 151, 170, 330, 349n4
conocimiento de la, 305-307

crecimiento en la, 5, 125-126, 291, 305-306, 320
desarrollo, secuencia de la, 20-21

Disciplinas Espirituales, necesarias para la, 7-8, 11
efectos sobre el cuerpo de creyentes, 323-324

en el habla, 257-259

libertad en la, 19-20

obstaculos a la, 175

oposicion a la, 325-329

poder de la, 137-138

proposito de la, 4

tiempo para desarrollarla, 177-178

Piper, John, 215, 219, 220, 231, 234, 236, 240
planear, 178, 262

Plummer, Rob, 344n11



poder, 12-13, 292, 319

de la piedad, 137-138

del Espiritu Santo, 14-15, 289, 291

del evangelio, 136-137

de memorizacion de las Escrituras, 43—-44
para el servicio, 169-170

para evangelizar, 132-138, 147

para la oracién, 92

Pony Express, 153—-154

Potifar, 185

practica, 1-2, 10, 94

Pratt, Josiah, 277-278

predestinacion, 2

predicacion, 27, 155, 349n4

adoracién y la, 116

escucharla, 5, 26-29, 37-38

preguntas y preguntar, 67, 69-70, 73—74, 81-82
prioridad(es), 318, 330

oracién como una, 89, 90, 92

servicio como una, 154

supervision, 287-290



privacidad, 245. Vea también silencio y retiro
problemas, 67, 7374

productividad, 18-19, 56

profundidad espiritual, 259

promesas de Dios, 59-60, 77, 80

en la meditacién, 55

éxito, 52-53

honrarlas, 45

respuestas a la oracion, 104—107

proposito de la piedad, 4, 26, 109, 184
Disciplinas Espirituales y el, 6-7, 8-15, 259, 276
prosperidad, 52-54, 56, 77-78

proteccion, 225-227

providencia, 251, 336n6

publicidad, 308

puritanos, 29, 96, 102, 329

radio, 27, 38, 260, 335n1(2)
receptor de sefiales de radio, 87
recompensa, 330-331

calculacién de, 179-180, 183



de ayunar, 216, 238

de ofrendar, 203

recreacion, 206, 312

recursos, administracion de, 186
referencias cruzadas, 36

regla de las diez mil horas, 19-20
relaciones, 206, 231-232, 244-245

con Dios, 89-90

remordimiento, 183

rendicion de cuentas, 49, 279, 330-331

a uno mismo, 289-290

por el uso de dones o talentos, 180

por el uso del tiempo, 179-181, 205-207
renovacion, 260-261

reputacion, 11, 162

resentimiento al dar, 195

responder a Dios, 82-83, 85, 113-117, 124
responsabilidad(es), 317

de aprovechar el tiempo, 180
evangelismo como una, 129, 131-132

evitar la, 181



obediencia y la, 257

silencio y retiro y nuestras, 265-266
sobrecarga de, 315

restauracion, 253—-254

resumir un texto, 36

retiro, el. Vea silencio y retiro
retiros, 260-261, 262

reunion para la adoracion, 120-124
reverencia, 28

riquezas espirituales 192

rito, 118-119, 237

Roberts, Bolivar, 154

Roberts, Maurice, 75, 276, 282, 291
ruido, 248-249, 261

rutinas, 126, 260

Ryle, J. C., 109-110

sabiduria, 57, 58, 103
aprendizaje y la, 301-303
edad y la, 307

humana, 105



mundana, 42, 243

sacerdocio de los creyentes, 132

sacrificio, 191-192

Salomon, 181

salvacion, 93, 158, 270

buscarla a través del silencio y el retiro, 252-253
calificaciones para la, 3, 300

efectos de la, 274

merecerla, 159, 334

obras y la, 37, 160-161, 179-180

por gracia, 184, 204-205

preparacion para la, 176, 182—183

tiempo y la, 176, 182, 183

Samuel, 157-158

sanacion, 248

Santiago, 65

santidad, la, 15, 115. Vea también semejanza a Cristo; piedad
busqueda de, 3—4

crecimiento en, 12

santificacién, 37, 126

Saul, 223, 224



Saulo de Tarso, 221

Schaeffer, Francis, 267-268
semejanza a Cristo, 2—3, 317. Vea también piedad
busqueda de la, 53, 319

como meta, 10, 59, 314
crecimiento en la, 128, 185
humildad y la, 163

oracion y la, 88

servicio/servir, 6, 153-172, 349n4
adoracién y el, 169

alegria como motivo de, 158-160
amor como motivo de, 156, 163
como carga, 158, 159

como obligacion, 159

como prioridad, 154

como privilegio, 159

costo del, 154, 167

culpa como motivo de, 160-161
disciplinado, 165, 166
disponibilidad para el, 170-171

dones de, 143, 164-169



energia para el, 167-168
entusiasmo en el, 154-155
esfuerzo en el, 154, 166-169
expectativa en el, 156-163
gratificacion del, 168-169
gratitud como motivo de, 157-158
humildad como motivo de, 161-163
modos de, 156—-157

motivos de, 157-163

muerte y el, 154-155

obediencia como motivo del, 157
perdon como motivo de, 160-161
poder para, 169-170

valor del, 168-169

sexo, abstener del, 342n1

Shaw, Harold,283

Shaw, Luci, 283

Shepherd, Thomas, 291

siervos, 167, 171-172

Silas, 35

silencio y retiro, 5, 241-271



a diario, 261, 266

al aire libre, 263

alejarse para, 262

buscar tiempos para, 248

como contexto de las Disciplinas Espirituales, 344n11
como Disciplina Espiritual, 7

compensarse las responsabilidades para hacerlo posible, 265-266
deseo por el, 244

estar a solas con Dios, 247-248

explicacion del, 245-246

importancia del, 246

lugares para el, 262—-263

otras Disciplinas Espirituales y el, 258-259, 266-267
para aprender control de la lengua, 257-259

para buscar la voluntad de Dios, 256-257

para buscar salvacion, 252—-253

para expresar la adoracion, 249-250

para expresar la fe, 250-252

para la restauracion, 253-254

para minimizar distracciones, 248-249

para recuperar la perspectiva espiritual, 254-256



para seguir el ejemplo de Jests, 247-248
planear tiempos de, 262, 266-267
razones para el, 246-259

«retiros de un minuto», 260-261
sugerencias para el, 260-266
tiempos prologados de, 262, 267-269
valor terapéutico del, 253-254
sinceridad, 118

Small, Jimmy, 171

Smith, David, 230, 235-236
socializar, 245-246, 322-323
soledad, 254

sofar despierto, 61-62

Sproul, R. C., 36, 304

Spurgeon, Charles H., 11

sobre escribir un diario, 283

sobre evangelismo, 149-150

sobre oracion, 109

sobre retiro, 252

sobre servicio, 160-161

sobre T. Watson, 78-79



Sumner, Robert L., 33-34
superficialidad, 75

suplica, 100

Taylor, Hudson, 256-257
tecnologia, 246, 249, 259
aprendizaje y la, 304

escribir un diario y la, 294-295
personal, 253

telescopios, 87

temor, 133-134, 147, 209, 238
Templeton, Chuck, 255

tentacion, 233, 234, 247, 327
testimonio, 285

Thomas, Geoffrey, 38-39, 124
tiempo, 174-184, 315, 332
aprovecharla sabiamente, 174—-184
asignado por Dios, 179

a solas con Dios, 259. Vea también silencio y retiro
brevedad del, 177

despreciarla, 181-182



duracion del, 177-178

incertidumbre de lo que nos queda, 178
ladrones del, 174

le pertenece a Dios, 184

para el evangelismo, 139-140

para la lectura biblica, 31-32

pasaje del, 177-178

perderlo, 179, 181-182

preparacion para la eternidad, 175-177, 204
recuperacion del, 179

rendiremos cuentas por nuestro uso del, 179-180, 205
valorada en el momento de muerte, 182-183
valor en la eternidad, 183-184

tiempo libre, 316

Tolomeo I, 313

Toon, Peter, 98-99

Tozer, A. W., 126, 169-170, 263, 266, 299
trabajo, 12, 36, 174, 290-291

arduo, 167, 326

como comida, 168

en el servicio, 160-161, 166—-167



esfuerzo en el, 167-168, 290-291
monotono, 161

pesado, 1, 2, 21

transformacion, 8, 56, 171, 305

Trotman, Dawson, 11, 47, 49, 263-264

«Una apuesta» (Chéjov), 241-244

vanidad, 239
verdad, 117-121, 184, 300
Voltaire, 182

voluntad de Dios, 206, 256-257

Wallis, Arthur, 220, 221
Watson, Thomas, 55, 78, 79, 325
Watts, Wayne, 187-188

Wesley, Charles, 263

Wesley, John, 214, 263

Wesley, Susanna, 263-265
White, Jerry, 166

Whitefield, George, 11, 250, 264, 289-290



Zacarias, 254

Zaqueo, 14



	Cover Page
	Cubierta
	Portada
	Derechos de autor
	Contenido
	Agradecimientos
	Prólogo
	Capítulo 1: Las Disciplinas Espirituales... para la piedad
	Capítulo 2: La asimilación de la Biblia (Parte 1)... para la piedad
	Capítulo 3: La asimilación de la Biblia (Parte 2)... para la piedad
	Capítulo 4: La oración... para la piedad
	Capítulo 5: La adoración... para la piedad
	Capítulo 6: La evangelización... para la piedad
	Capítulo 7: El servicio... para la piedad
	Capítulo 8: La mayordomía... para la piedad
	Capítulo 9: El ayuno... para la piedad
	Capítulo 10: El silencio y el retiro... para la piedad
	Capítulo 11: Escribir un diario... para la piedad
	Capítulo 12: Aprender... para la piedad
	Capítulo 13: La perseverancia en las Disciplinas... para la piedad
	Notas
	Acerca del autor
	Índice de referencias bíblicas
	Índice de temas

