Michael Lawrence®

Préologo por Thomas R. Schreiner



Teologia Biblica
EN LA VIDA DE LA IGLESIRA

Michael Lawrxence
L Prdlogo por Themas B. Schreiner



Teologia Biblica
EN LA VIDA DE LA IGLESIA

_ Michael Lawrence
E Prélogo por Thomas R. Schreiner



Generalmente tienes que ir a diferentes secciones de la libreria para
encontrar buenos libros de teologia biblica, teologia sistemadtica, ministerio,
la iglesia y la vida cristiana. Como minimo, la relacion entre la teoria y la
practica parece tensa. Sin embargo, este libro retine estas preocupaciones.
Michael Lawrence cree que los buenos pastores son tedlogos y los buenos
tedlogos son pastores. Para cualquiera que crea que la teologia necesita a la
iglesia y la iglesia necesita a la teologia, le dard la bienvenida a este
recurso. Para cualquiera que juegue con la idea, serd una idea convincente".

MICHAEL HORTON, J. Gresham Machen Profesor de Teologia
Sistematica y Apologética, Westminster Seminary California

"Estoy agradecido de que este libro haya sido escrito. Es un libro
ambicioso, de gran alcance y al mismo tiempo rico en informacioén. Su
teologia biblica, sistematica y pastoral se presenta de forma lacida y
accesible, sus estudios de caso son pastoralmente utiles, y sus polémicas
son penetrantes y provocadoras. Michael nos ha hecho un gran favor al
basar su materia de dominio en el corte y empuje del ministerio pastoral
ordinario en tanto que nos estimula intelectualmente. Su compromiso
inquebrantable con la revelacion proposicional, la centralidad de la Biblia
en el ministerio de la iglesia, y su inquebrantable creencia de que Dios obra
por su Palabra son un gran obstaculo para mucha de la teologia de moda en
la iglesia hoy en dia.Este libro es una campana que suena en la niebla del
cristianismo americano, con sus extremos de prosperidad, impulsado por el
mercadeo y la teologia emergente, de la que tristemente no hemos escapado
en los confines de la tierra en Sudafrica. Nos llama a las anticuadas, y
probadas practicas de exégesis, hermenéutica y predicacion que han
alimentado a la iglesia cristiana durante siglos. Que Dios la use para
alimentar a su iglesia, que a menudo parece desnutrida tanto en el Africa
subsahariana como en otros lugares".

GRANT J. RETIEF, Rector de la Iglesia de Cristo,
Umbhlanga, Durban, Sudéfrica

"Segun el apdstol Pablo, una de las obras centrales del ministerio
pastoral es dividir correctamente la Palabra de verdad (2 Timoteo 2:15), y
se requiere un estudio diligente para poder hacerlo. Segiun Michael
Lawrence, también es vital aplicar correctamente la palabra de verdad a la



vida de una congregacion, y estar seguro de que la aplicacion es fiel a la
historia unida de toda la Escritura. En su libro La Teologia Biblica en la
Vida de la Iglesia, Lawrence guia habilmente a sus lectores en la
construccion de una teologia biblica, "la historia completa de toda la
Biblia", y les ensefia como obtener lecciones de esa historia. Pero el anhelo
de Lawrence es la correcta aplicacion de la historia y esas lecciones a los
escenarios de la vida diaria que cada ministro enfrenta. Esta obra es un
manual sucinto y legible sobre la correcta aplicacion de la historia de toda
la Biblia a los problemas comunes de la vida diaria a los que
inevitablemente se enfrentardn los pastores cuando ministren en el siglo
XXI. Es una valiosa adicion a la biblioteca de cualquier pastor que anhele
ver la Palabra de Dios dar fruto para la eternidad".
ANDREW DAVIS, Pastor Principal, First Baptist Church,
Durham, Carolina del Norte

"Con el analfabetismo biblico de la iglesia en el nivel mas alto de todos
los tiempos, la predicacion sin fe y banal que pareciera ser la norma, y los
lideres cristianos impresionados mas por las historias de ¢éxito en el
mercado que por la historia biblica de la redencion, la Teologia Biblica en
la Vida de la Iglesia viene como una correccion muy necesaria. Michael
Lawrence seguramente tiene razon: Uno debe entender la gran historia de la
Escritura para interpretar correctamente sus partes constitutivas. Cuando la
historia es mal entendida o ignorada, entonces la predicacion y el ministerio
cristiano inevitablemente sufriran. A través de la definicion, la explicacion
y el ejemplo, Lawrence ha producido una guia completa y practica para la
correcta interpretacion biblica, la exposicion del Espiritu y el ministerio
fiel".

TODD L. MILES, Profesor Asistente de Teologia,
Western Seminary, Portland, Oregon

"Todo predicador o maestro solicito de la Biblia se enfrenta tarde o
temprano a asuntos de la naturaleza de la teologia biblica, su relacion con la
doctrina (teologia sistemdtica) y la aplicacion practica de ambas al
ministerio que edifica la iglesia. Siguiendo los pasos de Geerhardus Vos y
Edmund Clowney, Michael Lawrence nos ha proporcionado un estudio



magistral que relaciona la teologia biblica con la sistemadtica, y luego aplica
ambas al ministerio de la iglesia. Este enfoque integrador héabilmente
ejecutado abre nuevos caminos en la aplicacion practica de la teologia
biblica. Su minuciosidad sin ser demasiado técnica la hace accesible a
cualquiera que quiera ser un mejor predicador o maestro de la Biblia".
GRAEME GOLDSWORTHY, Profesor invitado de Hermenéutica,
Moore Theological College, Sydney, Australia.
"Los estudios sobre la relacion de la teologia con el ministerio parecen
ser bastante raros. De hecho, algunos libros disefiados como "guias para el
ministerio”" a menudo retratan la sospecha y la hostilidad hacia el oficio
teologico. Por otro lado, algunos tedlogos piensan que tales guias no son
dignas de una atencion seria. Lo que se necesita desesperadamente es un
trabajo que reconozca la importancia del trabajo de la teologia para el
ministerio, mientras que al mismo tiempo reconozca la importancia de
hacer teologia para la iglesia. Michael Lawrence ha satisfecho
brillantemente esta necesidad en este volumen claramente escrito y
convincente, que prevé de nuevo el trabajo de los tedlogos-pastores. Creo
que la Teologia Biblica en la Vida de la Iglesia sera sin duda uno de los
libros mas importantes que los pastores y tedlogos lean este afio".
DAVID S. DOCKERY, Presidente Union University
"La teologia biblica es la herramienta que le falta a muchos pastores, y
sin embargo es una herramienta esencial para manejar correctamente la
Palabra de Dios. Michael Lawrence nos lleva paso a paso desde los
fundamentos teologicos hasta las aplicaciones en la vida real de la teologia
biblica. En otras palabras, nos muestra como leer y usar la Biblia
correctamente en sus propios términos. El, combina habilmente la
perspicacia académica con la conciencia pastoral practica y cubre una gran
cantidad de terreno en el proceso. Este es un gran ejemplo de pensamiento
teologico para el trabajo del ministerio. Puede que no estés de acuerdo con
todas las conclusiones que saca, pero no puedes dejar de beneficiarte de la
interaccidn con su pensamiento".
GRAHAM BEYNON, Ministro de Avenue Community Church, Leicester,
Reino Unido
"Estoy profundamente agradecido por este importante libro y oro para
que sea ampliamente leido y tenga una gran influencia! No hay mayor
necesidad en la iglesia que el discernimiento teologico biblico que informa



la vida cotidiana. La perspectiva y los métodos de "hacer teologia" que
Michael Lawrence proporciona son cruciales para desarrollar esta vision
distintiva de la vida cristiana. Los métodos y enfoques del ministerio hoy en
dia estan tan a menudo determinados por el pragmatismo, el consumismo,
las tendencias y las ultimas encuestas de opinion mas que por la
comprension holistica de la Biblia. La Teologia Biblica en la Vida de la
Iglesia, sefiala el camino para salir de este enfoque centrado en el hombre y
ayuda a equipar a los lideres para un ministerio que honre a Dios y para el
avance del Evangelio. Lawrence escribe con la profundidad de un tedlogo
cuidadoso y el corazon y la experiencia de un pastor amoroso. Aqui modela
lo que quiere producir con este libro: tedlogos-pastores que entienden todo
el consejo de la Palabra de Dios, y son capaces de traducirlo a las vidas del

pueblo de Dios para la gloria de Dios".
ERIK THOENNES, Profesor Asociado de en estudios Biblicos y
Teologicos, Biola University; Pastor, Grace Evangelical Free Church, La
Mirada, California



Michael Lawrence
Pastor principal en Hinson Baptist Church en
Portland, Oregon



Teologia Biblica en la Vida de la Iglesia
Una guia para el ministerio

Michael Lawrence



Mientras lees, comparte con otros en redes sociales usando
#Teologiabiblicaenlavidadelaiglesia

Teologia biblica en la vida de la Iglesia: Una guia para el ministerio
Copyright © Monte Alto Editorial, 2021

Traducido con permiso del libro Biblical Theology in the Life of Church: A guide for Ministry ©
Michael Lawrence 2010 publicado por Crossway, un ministerio editorial de Good News Publishers;
Wheaton, Illinois 60187, U.S.A

Todos los derechos reservados. Ninguna parte de esta publicacion puede ser reproducida, almacenada
en un sistema de recuperacion o transmitida en forma alguna por ningun medio, ya sea electronico,
mecanico, fotocopiado, grabado o de otro tipo, sin el permiso previo del editor, excepto en los casos
previstos por la ley de derechos de autor de los Estados Unidos.

Primera impresion 2020 en Colombia

A menos que se indique lo contrario, las citas de las Escrituras son de la Biblia RV60 (Version Reina
Valera 1960) © 1960 en América Latina por Sociedades Biblicas. Las citas marcadascon (NBLA)
son tomadas de la Nueva Biblia de las Américas NBLA Copyright © 2005 por The Lockman
Foundation. Las citas marcadas con (NVI) son tomadas de la Santa Biblia, Nueva Version
Internacional® NVI®. Copyright © 1999, 2015 por Biblica, Inc ®.

Monte Alto Editorial
www.montealtoeditorial.com

ISBN T.Blanda: 978-958-49-1349-4
ISBN Ebook: 978-958-49-1348-7

Somos una editorial sin fines de lucro y completamente autofinanciados. Los ingresos de las ventas
nos ayudan a publicar mas libros. La mejor manera de apoyar esta editorial es orando y adquiriendo
nuestros libros. Por favor, no los piratee, cada copia pirata es un libro menos que podemos publicar.



TABLA DE CONTENIDO
Prologo

Prefacio

Agradecimientos

INTRODUCCION _EI Texto a Examinar

SECCION UNO L as herramientas que se necesitan

CAPITULO UNO

Herramientas exegéticas: Método Gramatico-Historico
CAPITULO DOS

Herramientas de Teologia Biblica 1: Pactos, Epocas y Canon
CAPITULO TRES

Herramientas de Teologia Biblica 2: Profecia, Tipologia y Continuidad
CAPITULO CUATRO

Teologia biblica y sistematica: ;Realmente necesitamos ambas?
CAPITULO CINCO

Herramientas de teologia sistematica: Como y_por qué pensar
teoldgicamente

SECCION DOS Las historias que hay que contar
CAPITULO SEIS

La historia de la creacion

CAPITULO SIETE

La historia de la caida

CAPITULO NUEVE

La Historia del Sacrificio

CAPITULO DIEZ

La Historia de la Promesa

SECCION TRES Poniendo todo junto para la Iglesia




CAPITULO ONCE

Predicacion y Ensefianza (Casos de Estudio)
CAPITULO DOCE

Teologia Biblica y la Iglesia Local

Epilogo

Para mas informacion



En memoria de

MEREDITH KLINE
(1922-2007)

Y dedicado a

SCOTT HAFEMANN, GORDON HUGENBERGER, RICK LINTS, y DAVID
WELLS mis profesores, que me ensefiaron no solo a amar la teologia, sino
también a amar la iglesia.



Prologo

No sé nada acerca de como arreglar los automdviles. Un par de veces,
cuando era mas joven y estaba en apuros econdémicos, intenté arreglar mi
automoévil por mi cuenta. Pedi consejo y me fui a trabajar. No es
sorprendente que los resultados fueron desastrosos. Algo inesperado
siempre salia mal, y me quedaba atascado. El problema era mi limitado
conocimiento de los automoviles. Carecia de una mas amplia perspectiva
que era necesaria para arreglarlos. Demasiado a menudo, como pastores
podemos encontrar el mismo problema que yo tenia al intentar reparar mi
automovil. Deseamos ayudar a la gente con sus problemas, pero nos falta el
marco mas amplio que necesitamos para ayudarles de verdad. Nuestro
ministerio podria terminar haciendo mas dafio que bien si no entendemos
las Escrituras. Nuestro llamado fundamental como pastores es pastorear a
los que estan bajo nuestro cuidado, pero ;como podemos cumplir con
nuestro llamado si nos falta un mapa de toda la Biblia, si no sabemos como
juntarla? ;Coémo podemos dar un sabio consejo espiritual si ignoramos todo
el consejo de Dios (Hechos 20:27)?

En 1 Corintios 1 - 4 descubrimos que la iglesia de Corinto estaba
dividida sobre Pablo, Apolo, Pedro, e incluso Cristo. Aparentemente,
midieron la efectividad de Pablo y Apolo por su habilidad para hablar.
Algunos exaltaron a Apolo por encima de Pablo porque creian que era
retoricamente mas efectivo. Tal vez argumentaban que el Espiritu Santo
estaba trabajando mas poderosamente en Apolo. ;Qué le dirias a los
Corintios si fueras su pastor? Sospecho que muchos de nosotros
simplemente diriamos, "Deja de ser divisivo. Muestra tu amor como
cristiano y unete al evangelio. Qué tonto es crear divisiones sobre qué
orador es retdricamente mas efectivo". Sin embargo, cuando Pablo se
enfrenta al problema, profundiza y reflexiona sobre el asunto
teologicamente. Argumenta que sus divisiones reflejan un malentendido
fundamental de la cruz de Cristo. Si realmente entendieran el mensaje de
Cristo crucificado, no caerian en una vision del mundo tan secular. Al estar
fascinados con la capacidad de hablar de Pablo y Apolo y al jactarse en



ellos, estaban negando la verdad fundamental de la cruz, a saber, que Dios
salva a los pecadores. Su jactancia en Pablo y Apolo era una méascara para
su propio orgullo. Podriamos seguir reflexionando sobre la respuesta de
Pablo a los Corintios. Mi punto al traer a colacion este asunto es
simplemente éste: ;cudntos de nosotros, al enfrentarnos a tal asunto,
pensariamos teologicamente y veriamos una falla en la comprension de la
cruz?

Todos necesitamos instruccion sobre como pensar teoldgicamente. Qué
alegria, por lo tanto, leer este libro de Michael Lawrence. El Dr. Lawrence
es un pastor veterano, y su sabiduria pastoral brilla a través de estas
paginas. La mejor teologia en la historia de la iglesia siempre ha sido escrita
por pastores. Pensamos en Agustin, Lutero, Calvino, Edwards, Spurgeon y
Lloyd-Jones. El pastor Lawrence proporciona una maravillosa y clara
entrada en la teologia biblica, para que veamos la importancia de los pactos
y el canon, la profecia y la tipologia, continuidad y discontinuidad.
Ademas, se nos presenta un esbozo iluminador de la teologia biblica desde
la creacion hasta la consumacion, donde se explican algunas de las
principales arterias de la historia de las Escrituras. Este libro no es largo,
pero esta lleno de sabiduria, y siempre tiene la mirada puesta en la utilidad
de la teologia biblica para la iglesia y el ministerio pastoral. Los dos Gltimos
capitulos sobre teologia biblica y la predicacion y la ensefianza, y la
teologia biblica y la iglesia local valen por si solos el precio del libro. Fui
instruido y animado a leer este libro. Recuerdo las palabras que Agustin
escuchd cuando estaba en el jardin antes de su conversion, "jToma y lee!"

Thomas R. Schreiner

Profesor James Buchanan Harrison de Interpretacion del Nuevo
Testamento, The Southern Baptist Theological Seminary;
Pastor de Predicacion, Iglesia Bautista de Clifton



Prefacio

Este es un libro para gente que es apasionada por el ministerio en la iglesia
local. No es un libro para te6logos y académicos (aunque espero que ambos
lo lean y les guste). Es un libro para pastores y lideres de la iglesia que ni
siquiera pueden recordar la Ultima vez que tuvieron una discusién usando
palabras como "compatibilismo" o "teodicea" pero que cada semana deben
ayudar a alguien a entender por qué nos molestamos en orar si Dios ya lo
sabe todo, o por qué Dios no les ha permitido concebir un hijo o encontrar
un trabajo. En otras palabras, es un libro para gente como yo.

Es para gente como uno de mis ancianos, de tiempo atrds, que
recientemente almorzo en un sitio de hamburguesas con un amigo. Este
hombre habia perdido su trabajo en la ultima crisis econdémica y su
automoévil se habia averiado unos dias antes. Y ahora estaba mirando una
cuenta de ahorros que estaba disminuyendo hasta desaparecer.

Sin embargo, habia estado escuchando a los predicadores en la
television. Y ellos habian prometido que Dios proveeria bendiciones
materiales hoy, si tan solo tuviera fe hoy. El amigo brome6: "Ya sabes,
como en Deuteronomio, donde Dios dice que nos bendecird en nuestros
hogares y en nuestros campos si solo lo seguimos".

(Coémo deberia haber respondido mi compafiero anciano? ;Promete el
libro de Deuteronomio a los cristianos que Dios nos bendecira en la ciudad,
nos bendecira en el campo, nos bendecira cuando entremos y nos bendecira
cuando salgamos? Si tienes una Biblia cerca, mira los primeros versiculos
del capitulo 28 de Deuteronomio. Verds que ciertamente promete tales
bendiciones a los israelitas. Y el hablar de bendiciones alli no significa que
haya una calida confusion espiritual. Las bendiciones que Dios promete
significan graneros llenos y vientres fructiferos, la alabanza de las naciones
y el respeto de los enemigos. jSignifica su mejor vida hoy!

Sin embargo, ;son esas promesas verdaderas para los cristianos? ;Puede
el cristiano desempleado esperar que Dios le provea rapidamente un trabajo
st sOlo el cristiano puede reunir suficiente fe? ;Queé hay de la pareja estéril



que anhela tener hijos? ;Deberiamos decirles, "solo tienes que creer, y Dios
te dara el nifio que anhelas"? ;O las bendiciones que Dios le prometié a
Israel son solo un presagio de la herencia prometida a los cristianos
creyentes en el Evangelio en la eternidad?

La respuesta a estas preguntas afecta directamente coémo mi anciano
compaiiero deberia haber ministrado a su amigo desempleado. Afecta a
como ti y yo deberiamos ministrar a la gente que nos rodea.

No voy a contarte lo que mi compafiero anciano le dijo a su amigo
(volveremos a esta historia al final del libro). Sin embargo, esta historia
ilustra la premisa de este libro: nuestra teologia determina la forma y el
caracter de nuestro ministerio. La teologia es la forma en que pasamos del
texto de las Escrituras, a la forma en que debemos vivir nuestras vidas hoy.

La Importancia Critica de la Teologia Biblica

Este es un libro sobre teologia. Pero en realidad es un libro sobre el
ministerio, porque estoy convencido de que si queremos que nuestro
ministerio tenga un impacto duradero y que nuestras iglesias sean
saludables, primero debemos hacer bien nuestra teologia. En este libro
vamos a hablar de como hacer teologia que a su vez nos ayudara a hacer
algo practico, a saber, el ministerio pastoral. No solo eso, espero hablar de
hacer teologia de una manera practica, jpara que usted sepa como hacerlo
por si mismo!

Habrés notado que este libro pertenece a la serie 9Marks. 9Marks es un
ministerio dedicado a equipar a las iglesias locales y pastores, y toma su
nombre del libro de Mark Dever "Nueve Marcas de una Iglesia Saludable".
La segunda marca de una iglesia saludable, dice Dever, es la teologia
biblica.l Pero lo que Dever quiere decir con "teologia biblica" es teologia
que es biblica, o teologia que es sana.

La palabra "sana", sefiala Dever, significa confiable, preciso y fiel. 2 Y
es la palabra "sana" que Pablo usa una y otra vez con sus discipulos
Timoteo y Tito para describir su doctrina y su enseflanza. La sana doctrina
se opone a la impiedad y al pecado (1 Tim. 1:10-11). La sana instruccion se



opone a la falsa doctrina (1 Tim. 6:3). La sana ensefianza es el patrén que
Timoteo ha visto en Pablo (2 Tim. 1:13). La sana doctrina sera rechazada
por las iglesias que preferirian oir lo que sus oidos con picazén quieren oir
(2 Tim. 4:3). Y, de nuevo, la sana doctrina animara a los que se aferran con
firmeza al mensaje digno de confianza y refutard a los que se oponen a ¢l
(Tito 1:9). Una y otra vez, Pablo les dice a estos dos hombres que "ensefien
lo que est4 de acuerdo con la sana doctrina" (Tito 2:1). La sana doctrina, o
teologia que es biblica, es una gran parte de lo que quiero hablar en este
libro. Los capitulos 4 y 5 estan dedicados en gran parte al tema, y el resto
del libro trata de llevarlo a la practica.

Pero de la sana doctrina no es lo tnico de lo que quiero hablar. También
quiero hablar de teologia biblica en un sentido mas estricto. En este sentido,
la teologia biblica es sobre la lectura de la Biblia, no como si se tratara de
sesenta y seis libros separados, sino un solo libro con una sola trama: la
gloria de Dios desplegada a través de Jesucristo. La teologia biblica es, por
lo tanto, sobre el descubrimiento de la unidad de la Biblia en medio de su
diversidad. Se trata de entender lo que podriamos llamar la meta narrativa
de la Biblia. En este sentido, la teologia biblica como disciplina ha existido
por un par de siglos de una forma u otra. Ultimamente, se ha vuelto
especialmente popular entre los evangélicos. Describiré como lo hacemos
en los capitulos 2 y 3, y luego lo definiré mas cuidadosamente en el capitulo
4.

Pero aqui, al principio, quiero senalar que lo mas practico que podemos
hacer, la herramienta més importante que necesitamos en el ministerio, es la
teologia biblica. Y lo digo en ambos sentidos en torno a esta frase.
Aprender a hacer teologia biblica no es un mero ejercicio académico. No,
es vital para tu trabajo como pastor o lider de la iglesia. Da forma a tu
predicaciéon, tu consejeria, tu evangelizacion, tu habilidad para
comprometerte sabiamente con la cultura, y mas. Si no aprendes a hacer
teologia biblica, no seras un buen tedlogo, lo que significa que no seras un
buen pastor.

Leer la Biblia significa aprender a usar las herramientas de la teologia
biblica, en el sentido estricto de la palabra. Aplicar la Biblia significa



aprender a usar las herramientas de la teologia sistematica. Extrafiamente,
las dos disciplinas que son la teologia biblica y la teologia sistematica a
menudo se enfrentan entre si. Pero la iglesia y el pastor necesitan ambas.
Asi que aqui consideraremos cémo hacer teologia biblica, a fin de que
seamos mejores tedlogos sistematicos, para que seamos mejores pastores.

Lo que significa que tienes en tus manos un libro de instrucciones.
Aprender a hacer teologia biblica te ayudaré a aprender a pastorear bien. O,
si no eres pastor, te ayudard a aprender a ensefiar, discipular y aconsejar
mejor a otros cristianos. Y ese es el trabajo de todo cristiano. A lo largo de
este libro pensaremos juntos en como leer y aplicar la Biblia para el
ministerio en la iglesia. Este libro seguira ese esquema basico, desde la
teologia biblica, a la teologia sistematica, al ministerio pastoral. En mi
mente, esa progresion se traduce en una teologia realmente util.

Me doy cuenta que decir que la teologia es ttil, incluso necesaria, para el
ministerio es una afirmacion audaz. Lo hago por dos razones.

El Ministerio es la Teologia en Accion

Primero, si eres pastor o estds involucrado en el ministerio, deberias ser
un tedlogo. Esto no significa que necesites escribir libros de teologia
(aunque leerlos es de utilidad). Esto ni siquiera significa que necesites
conocer el interior y el exterior de cada controversia teologica en la pantalla
del radar (aunque deberias saber como detectar a un falso maestro cuando
lo veas).

Mas bien, su papel como tedlogo significa:

e Usted ha ensenado a la iglesia sobre la bondad y la soberania de Dios,
de modo que cuando un niflo es diagnosticado con céancer, los padres
estaran afligidos, pero no completamente deshechos.

e Usted los ha equipado, al llegar a los dieciocho afios cuando van a la
universidad, con las herramientas necesarias para enfrentar el
relativismo radical de sus profesores.

e Sabes como ayudar al hombre de tu iglesia que estd luchando con saber
si Dios conoce el futuro o no porque su cuiado de otra iglesia le dio un
libro malo

e Has ayudado a una joven esposa y madre, que lucha con el



perfeccionismo y el complacer a la gente, a encontrar su justificacion y
valor en el evangelio.

e Ha preparado a la pareja comprometida para los desafios del
matrimonio a través de la asesoria premarital que se enfoca en el plan
de Dios para nuestra santidad y no sélo en la felicidad instantanea.

Ahora, dije que todo pastor deberia ser un tedlogo. Probablemente seria
mas exacto decir que todo pastor es un tedlogo, sea o no consciente de ese
hecho. Hablaremos mas sobre esto en el capitulo 5, pero todo pastor (y todo
ser humano, en realidad) confia en un conjunto de supuestos teologicos al
abordar situaciones como estas. La pregunta es, ;json sus suposiciones
sanas? ;Son biblicas?

La teologia biblica, entonces, es la disciplina que nos ayuda a ser mejores
tedlogos y, por lo tanto, mejores ministros. Es asi como se llega de textos
como el de Deuteronomio 28 a la teologia del evangelio. Es como se viaja
desde las palabras de este antiguo texto hasta como animar a un amigo
cristiano desempleado.

Un Modelo de Ministerio Centrado en la Palabra

La segunda razon por la que la teologia es util, incluso necesaria para el
ministerio es esta: La Palabra de Dios tiene un poder real para cambiar
vidas. Por lo tanto, como personas en el ministerio, tenemos un interés
personal en saber como entender y aplicar la Palabra correctamente.

Dios ha hablado a través de su Palabra escrita. En su Palabra, ha revelado
quién es El, quiénes somos nosotros, y como llama a la humanidad en
general y a su pueblo en particular a vivir. Los no cristianos son salvados y
los cristianos crecen en la gracia a traves de la predicacion, la ensenanza, el
asesoramiento y el hablar de la Palabra de Dios, aplicada por el Espiritu de
Dios. Nuestro objetivo como pastores y cristianos en el ministerio es
presentar esta Palabra a los demads, para que la Palabra pueda hacer su
trabajo. La sostenemos y decimos, "Aqui esta. Esto es lo que Dios dice. Por
favor, escuchen y presten atencion". Estamos llamados a leerla, si, y

estamos llamados a "dar el sentido" de la misma para nuestros oyentes
(Neh. 8:8).



No todo el mundo esta de acuerdo con este énfasis en la Palabra de Dios.
Recientemente tuve la oportunidad de contribuir a un libro de "cinco puntos
de vista" sobre la adoracion en el que diferentes escritores contribuyeron
con una de las cinco perspectivas sobre la adoracidon corporativa en la
iglesia. Luego cada uno de nosotros tuvo la oportunidad de responder a los
otros escritores para sefialar los puntos de acuerdo y desacuerdo. En el
capitulo que escribi con Mark Dever, enfatizamos la centralidad de la
Palabra de Dios en las reuniones semanales de la iglesia. Todo lo que
decimos, cantamos, oramos y practicamos en nuestras reuniones de la
iglesia, Mark y yo argumentamos, deberia venir de la Biblia.

En respuesta a nuestro capitulo, uno de los otros autores sinti6 que
enfatizamos demasiado el papel de la Palabra de Dios. De hecho, dijo que
no cree que "la clasica 'predicacion de la Palabra' es la unica (o incluso la
principal) manera en que la gente llega a la fe y se edifica en su fe". El
crecimiento no ocurre principalmente a través de los oidos, dijo, sino a
través de los ojos... "ver a otros vivir su fe en la accion diaria es el principal
vehiculo de transformacion". La idea de que la gente se transforma a través
de escuchar la Palabra hablada o predicada, dice, convierte la predicacion
de la Palabra en algo "magico". 2

Ahora, confio en que este hermano valora la Palabra de Dios y la usa en
su ministerio, y ciertamente afirmo la importancia del testimonio fiel de la
iglesia para respaldar las palabras de la iglesia. Sin embargo, me temo que
ha pasado por alto lo que la Biblia dice sobre si misma. Dios nos dice que
su palabra "cumplird" su deseo y "logrard" su proposito (Isaias 55:11). Su
Palabra "llama a las cosas que no son como si lo fueran" (Rom. 4:17), y
luego "sostiene todas las cosas" (Heb. 1:3). Michael Horton ha resumido
esto muy bien: La Palabra de Dios no so6lo imparte informacion, sino que
crea vida. No so6lo es descriptiva; también es efectiva. Dios hablando es

Dios actuando.

Los evangélicos han defendido la naturaleza proposicional de la Palabra
de Dios contra los modernistas y liberales que socavaron su veracidad.
(Pero qué hay del pragmatismo en nuestro propio patio trasero evangélico



que socava su suficiencia? A este énfasis en la Palabra como proposicion
debemos afiadir la Palabra como poderosa y eficaz, porque la Palabra de
Dios es llevada por el Espiritu de Dios con el fin de realizar exactamente lo
que se propone para ella. Toda la creacion "fue formada por mandato de
Dios" (Hebreos 11:3; Salmo 33:6), y nosotros nos convertimos en nuevas
criaturas por ese mismo mandato (Romanos 10:17; 2 Corintios 4:6). Hemos
"nacido de nuevo... por la Palabra viva y permanente de Dios" (1 Ped.
1:23). Por eso, hablando a las iglesias, los apostoles se refieren a la Palabra
"plantada en vosotros, que puede salvar vuestras almas" (Santiago 1:21); la
Palabra que "permanece en vosotros" (1 Juan 2:14); y la Palabra que debe

"habitar en abundancia en ustedes" (Col. 3:16 NBLA). 2

En resumen, el modelo de ministerio en el que me baso en este libro,
comienza con una comprension trinitaria de la Palabra de Dios. En Ia
creacion y la nueva creacion, vemos al Padre hablando a través del Hijo por
el poder del Espiritu. En el ministerio, entonces, nuestra tarea principal es
sefialar al Hijo con la Palabra del Hijo, confiando en el Espiritu para que
endurezca o suavice lo que le plazca (Marcos 4:1-20). La iglesia local, por
lo tanto, es el lugar donde la Palabra de Dios "habita" o, mas literalmente,
hace una casa (Col. 3:16). Asi que plantamos y regamos la Palabra,
plantamos y regamos la Palabra, siempre confiando en que Dios la hara
crecer cuando y como le plazca (1 Cor. 3:6).

(Qué tiene que ver todo esto con la teologia biblica? La teologia biblica
es la forma en que nos dedicamos a la tarea de leer la Palabra y nos
asegurarnos de que es la Palabra de Dios y no nuestras palabras las que dan
forma a la vida de las personas. La teologia biblica es la forma en que
traemos a la gente a la historia de cambio de vida del plan de redencion de
Dios.

El Plan Para Este Libro

La Introduccidon pone la bola a rodar preguntando cual es el texto
biblico. La Biblia es un tipo de texto diferente a cualquier otro, y
consideraremos como y por qué. El capitulo 1 presenta algunas de las
herramientas basicas de la exégesis, herramientas que pueden ser ya
familiares para usted. Los capitulos 2 y 3 introducen las herramientas



basicas de la teologia biblica. La gran pregunta a contestar aqui es como
juntamos la Biblia. Los capitulos 4 y 5 tratan de la comparacién de la
teologia biblica y la teologia sistematica, asi como de la discusion de lo que
es la teologia sistematica y como pensar teoldgicamente. Luego, en los
capitulos 6 a 10, trazaré¢ cinco temas biblico-teoldgicos diferentes para
considerar lo que nos enseflan para la teologia sistematica de relevancia
pastoral. Los capitulos 11 y 12 son los mas practicos de todos. El capitulo
11 presentaré varios "casos de estudio" de predicacion. Empezaré con un
texto y luego veré como se puede predicar a la luz de todo lo que hemos
aprendido sobre la teologia biblica y sistematica. Luego en el capitulo 12,
concluiré considerando la relevancia de la teologia biblica para otras areas
del ministerio, incluyendo consejeria, misiones y mas.

(Coémo deberias leer este libro? Algunos de ustedes encontraran los
primeros capitulos desalentadores. Vamos a tratar algunas cuestiones
técnicas del método teoldgico. Si les parece mas de lo que esperaban, les
animo a que traten este libro como los manuales de instrucciones de un
computador nuevo. Esta el grueso manual que te dice todo lo que siempre
quisiste saber, y algo mas. Y luego estd la guia de inicio rapido de una sola
pagina para aquellos que solo quieren encender el computador y ponerse en
marcha.

Si lo que busca es la guia de inicio rapido, vaya directamente al capitulo
6 y empiece a leer alli. Ahi es donde se enciende el computador y todo
cobra vida, porque ahi es donde me ves hacer las cosas de las que hablan
los primeros cinco capitulos. Mas tarde, cuando estés listo para descubrir
como hacerlo ti mismo, vuelve a mirar los capitulos anteriores.

Una cosa que este libro no hard es contar la historia de toda la Biblia de
la manera en que lo hacen la mayoria de los textos de teologia biblica
basica. Tampoco dara una teologia sistematica completa. Por esa razon, este
libro estaria bien acompaniado de otros dos: uno que presenta la historia en
si misma, y otro que cubre la sistematica. Para una teologia sistemadtica, no
se puede hacer algo mejor que la Teologia Sistemdtica de Wayne Grudem.®
Para el hilo conductor de la Biblia, permitanme recomendar tres. Evangelio
y Reino de Graeme Goldsworthy (que ahora se puede encontrar en The



Goldsworthy Trilogy 7) es un gran texto introductorio que cuenta la historia
de la Biblia como la historia del pueblo de Dios, en el lugar de Dios, bajo
el gobierno de Dios. Una version un poco mas simple de este libro, que
admite su deuda con Goldsworthy desde el principio, es el excelente Gran
Panorama Divino de Vaughan Roberts.® Por iltimo, si quieren un libro un
poco mas académico, confio en que se beneficiaran enormemente de
Dominion and Dynasty de Stephen Dempster.” Vale la pena el tiempo extra
que pasaras en €l.

1 Mark Dever, Nine Marks of a Healthy Church [Nueve Marcas de Una
Iglesia Saludable], nueva exp. ed. (Wheaton, IL: Crossway, 2004), cap. 2.

2 Mark Dever, What is a Healthy Church? (Wheaton, IL: Crossway, 2007),
pag.70, publicado en espafiol por Poiema Publicaciones como ;Que es una
iglesia sana?, 2018.

3 Dan Wilt, “Responses to Michael Lawrence and Mark Dever,” in
Perspectives on Christian Worship: 5 Views, J. Matthew Pinson, ed. [Trad.
no oficial: Respuesta a Michael Lawrence y Mark dever en Perspectivas
sobre la adoracion cristiana: 5 puntos de vista] (Nashville: B&H, 2009),
278.

4 Michael S. Horton, People and Place: A Covenant Ecclesiology [Trad. no
oficial: Gente y lugar: Una eclesiologia pactual] ( Louisville, KY:
Westminster John Knox Press, 2008), 40.

5 Ibid., 39-40.

6 Wayne Grudem, Teologia Sistematica (Vida, 2007).

7 Graeme Goldsworthy, The Goldsworthy Trilogy [Trad. no oficial: La
trilogia de Goldsworthy] (Exeter: Paternoster Press, 2000).

8 Vaughan Roberts, Gran Panorama Divino: La Biblia de comienzo a fin (
Torrentes de Vida, 2012).

9 Stephen Dempster, Dominion and Dynasty: A Biblical Theology of the
Hebrew Bible [Trad. no oficial: Dominio y Dinastia: Una Teologia Biblica
de la Biblia Hebrea] (Downers Grove, IL: InterVarsity Press, 20006).



Agradecimientos

Este libro nunca se habria escrito si mi amigo y colega, Mark Dever, no
hubiera tenido la vision de desarrollar toda una comunidad de escritores
para abordar cada una de las nueve "marcas" de una iglesia saludable. Le
agradezco su estimulo para tomar la marca de la teologia biblica, hacerla
mia, y luego hacer algo util con ella para la iglesia.

El primer paso fue una serie de sermones predicados en la Iglesia
Bautista de Capitol Hill durante el verano de 2006. El estimulo y la
retroalimentacion que recibi de la congregacion, especialmente de los
revisores del servicio, me convencieron de la utilidad del material y
sirvieron para mejorarlo. Un agradecimiento especial a John Ingold y Lisa
Law por transcribir esos sermones.

En dos ocasiones, en el otofio de 2007 y de nuevo en 2008, pude trabajar
con parte de este material en el campo de la mision. Estoy agradecido a los
dirigentes de la region de Asia Central de la IBM por haberme dado la
oportunidad y el privilegio de trabajar con su gente. Aunque este libro ha
sido escrito pensando en una audiencia norteamericana, fue esa experiencia
la que me convenci6 de cuan practica y cuan intercultural es realmente la
teologia biblica.

Esos sermones, predicados en todo el mundo, ahora forman la seccion 2
de este libro, aunque en forma muy modificada.

Pero si no fuera por Jonathan Leeman, esos utiles sermones seguirian
languideciendo en mis archivos. Es por Jonathan que este libro en
particular ha sido escrito. Su visibn y su colaboracion, primero
ayudandome a expandir mi vision de esos sermones iniciales al libro que
usted tiene en sus manos, y luego creando una clase en la CHBC que me
daria la oportunidad de escribir el manuscrito, y finalmente editando el
producto terminado, han sido invaluables.



Steve Wellum también leydo el manuscrito y proporciond criticas
perspicaces que me salvaron de mas de un error.

Josh Manley, Matt Merker, Ryan Bishop y Mark Stam, algunos de los
internos de CHBC en la primavera de 2009, ayudaron alegremente con el
formato y la investigacion. Geoff Chang ayudo con los graficos.

También estoy agradecido a Allan Fisher y a los editores de Crossway.
Ha sido un placer trabajar con ellos desde la primera etapa de este libro
hasta la ultima.

Por ultimo, tengo una gran deuda con mi esposa, Adrienne, que se las
arregld para mantener una casa ocupada de siete personas funcionando sin
problemas y al mismo tiempo leer y comentar la gran mayoria del
manuscrito. Teniamos los mismos profesores en el seminario y hemos
estado juntos en el ministerio durante casi veinte afos. Ella sigue siendo mi
compaiiera de conversacion teologica mas importante, y el amor de mi vida.

Con toda esta ayuda, este libro es notablemente mejor de lo que hubiera
sido. A pesar de toda esta ayuda, los defectos que quedan son totalmente
mios. Mi esperanza es que Dios lo use, con sus defectos y todo, para alentar
el trabajo de su iglesia y promover la gloria de su evangelio.

Michael Lawrence
Capitol Hill Baptist Church
Washington, DC



INTRODUCCION
El Texto a Examinar

Como lideres de la iglesia, usted y yo, todos los dias, nos enfrentamos a
problemas y preguntas que requieren que recurramos a la Biblia para
obtener respuestas, orientacion y sabiduria. Junto con la oracion, la Biblia
es la herramienta mas importante y fundamental que se nos ha dado para el
trabajo del ministerio pastoral. Si has estado haciendo el ministerio por
algiin tiempo, probablemente te hayas familiarizado con esta herramienta.
Conoces los sesenta y seis libros. Tienes pasajes favoritos a los que recurres
una y otra vez: el Salmo 23 para las visitas al hospital, Romanos 8 para el
cristiano desanimado y con dificultades, Juan 3 para las conversaciones
evangelisticas, Nehemias para las lecciones de liderazgo, Isaias 6 para el
joven que estd considerando un llamado al ministerio. No sofiarias con
entrar en una reunion de la iglesia o en una habitacion de hospital sin una
Biblia en la mano.

Pero a pesar de toda su familiaridad con la Biblia, ;cuando fue la ultima
vez que pensoé en lo que es esta poderosa herramienta que tiene en su mano?
Claro, es una coleccion de sesenta y seis libros inspirados. Y si, nos registra
la historia del antiguo Israel, el ministerio de Jesucristo, y la fundacion de la
iglesia cristiana. Pero, tomado en su conjunto y no en partes individuales,
(.como responde a la pregunta, ";Qué es la Biblia?"

La Importancia de las Definiciones

La respuesta que me preocupa no es la que aprendiste en el seminario o
en la escuela dominical, sino tu respuesta de trabajo. Te pregunto cdmo usas
la Biblia dia tras dia en tu ministerio porque eso nos mostrard a ti y a mi lo
que realmente piensas que es la Biblia. 1 Por ejemplo, cuando tomo un
martillo, no pienso en ¢l en términos técnicos de su construccion material o
de sus componentes. Pienso en ¢l como algo que me ayudard a clavar una
puntilla en una pared, y por consiguiente, utilizarlo. Por otro lado, tengo
palillos chinos esparcidos por toda mi casa, pero no siempre pienso en ellos
como utensilios para comer. Resulta que tienen el tamafio justo para liberar



las cerraduras de las puertas de los dormitorios y de los bafios cuando uno
de mis hijos mas pequenios accidentalmente se ha encerrado.
Funcionalmente, estos palillos se han convertido en llaves,
independientemente de su definicién adecuada.

No es diferente con la Biblia. Independientemente de la definicion
correcta, tu definicion de trabajo determinard como la usas. A veces eso
significa que la usards como se pretende, como yo uso un martillo. Pero a
veces eso significa que la usards mal, como yo uso mal los palillos. Y
aunque no hay ningiin dafio real en el mal uso de los palillos, todos sabemos
que el dano real puede resultar del mal uso, la mala aplicacion, de una
herramienta tan poderosa como la Biblia.

Dos Posibles Respuestas

Entonces, ;qué es la Biblia? La declaracion de fe de mi propia iglesia
proporciona una posible respuesta, una que creo que muchos de nosotros
tendemos a usar. En nuestro primer articulo de fe, afirmamos que la Biblia
es "un perfecto tesoro de instruccion celestial", que "revela los principios
por los que Dios nos juzgard", y por lo tanto es "la norma suprema por la
que toda conducta, credo y opiniéon humana debe ser juzgada". 2 Creo que
cada una de esas afirmaciones es verdadera, pero noten su énfasis. La Biblia
es una coleccion de instrucciones, principios y normas. Para decirlo en
términos mas coloquiales, la Biblia es un "libro de respuestas" para los
problemas de la vida o un compendio de principios por los cuales vivir y
morir. Pero, ;es esta la definicion adecuada para el ministerio?

Tomemos esa definicion de la Biblia y apliquémosla a una pregunta que
los ancianos de mi iglesia enfrentaron recientemente. Una familia estaba
considerando hacer una gran compra de capital. Sin embargo, para
proporcionar el pago inicial requerido, tendrian que alterar su diezmo a la
iglesia por un periodo corto. Esperaban compensarlo mas tarde, pero no
habia garantia de que pudieran hacerlo. Vinieron a nosotros para pedirnos
consejo.

Si la Biblia es fundamentalmente un libro de respuestas, entonces
esperaremos encontrar un versiculo o pasaje que le dé a esta familia el



consejo que necesita. jPero a qué pasaje acudimos? Malaquias 3:10
"traigan todos los diezmos al alfoli" parece dar una respuesta, pero entonces
(,qué hacemos con 2 Corintios 9:7? "Cada uno dé como propuso en su
corazOén: no con tristeza, ni por necesidad, porque Dios ama al dador
alegre". Consideremos también la historia de Ananias y Safira en Hechos 5.
[ Significa la historia que deberiamos haber advertido a esta familia, o es
so0lo una historia sobre lo que le pas6 a dos personas en Jerusalén en un
momento Unico de la vida de la iglesia sin implicaciones normativas para
nuestras vidas? Como pueden ver, el enfoque de "libro de respuestas" de la
Biblia plantea una serie de preguntas antes de que lleguemos a la respuesta
que buscamos.

Otra posible respuesta a la pregunta ";Qué es la Biblia?" es que es una
historia, una narracion de la interaccion de Dios con el mundo que hizo.
Aunque hay mucha gente en esta historia, es fundamentalmente acerca de lo
que Dios ha hecho y hara para llevar a este mundo al juicio y a su pueblo a
la salvacion. De acuerdo con esta definicion de trabajo, la Biblia revela el
plan de salvacion y como Dios ha cumplido ese plan, primero a través de
Israel y finalmente a través de Jesucristo. /Es esta definicidon mas util para
el ministerio que la anterior?

Apliquémoslo a la pregunta que acabamos de considerar. Si la Biblia es
meramente, 0 mayormente, la historia de las acciones salvadoras de Dios en
la historia, entonces mas alla de confiar en Cristo para su salvacién, mas
que en las riquezas del mundo, no tiene mucho que decir a su pregunta.
Podriamos referirnos a Lucas 16 y la historia de Lazaro y el hombre rico, o
Hebreos 11 y el caracter de la fe que espera "Pero anhelaban una mejor, esto
es, celestial". Pero al final del dia, a menos que volvamos al enfoque del
libro de respuestas o a la sabiduria pragmatica, esta definiciéon de la Biblia
nos deja con muy poco que decir a la familia que quiere saber si pueden
retrasar su diezmo para comprar una propiedad. Como pueden ver, la
historia del enfoque de la salvacion de la Biblia puede ser fiel al punto
principal, pero también parece contradecir 2 Pedro 1:3, donde se nos
promete que se nos ha dado "todas las cosas que pertenecen a la vida y a la
piedad nos han sido dadas por su divino poder, mediante el conocimiento de
aquel que nos llamo por su gloria y excelencia”.



Una mejor definicion

Entonces, ;qué deberiamos hacer? Lo que necesitamos es una mejor
comprension de lo que es la Biblia, una que no la reduzca al pequetio libro
de respuestas de la vida, sino que mantenga el enfoque en Dios, donde
pertenece. Pero también necesitamos una comprension que no la reduzca a
la historia de como nos salvamos y vamos al cielo, dejando el resto de la
vida en juego. Necesitamos una definicion funcional de la Biblia que
permita respuestas sistematicas a casi cualquier pregunta que surja, pero
que también proporcione esas respuestas en el contexto de la propia historia
biblica. No queremos arrancar los versos de su contexto, y aplicarlos mal,
pero tampoco queremos una historia que nunca llegue al meollo de nuestras
vidas.

La teologia biblica nos ayuda a establecer esa mejor comprension de lo
que es la Biblia. Cuando hablamos de teologia biblica, nos referimos a una
teologia que no solo trata de entender sistemdticamente lo que la Biblia
ensefia, sino que lo hace en el contexto de la propia historia de la Biblia que
se revela y desarrolla progresivamente. La teologia biblica fiel intenta
demostrar lo que la teologia sistematica supone: que las Escrituras no son
una coleccion ecléctica, cadtica y aparentemente contradictoria de escritos
religiosos, sino mas bien una Unica historia, una narrativa unificada que
transmite un mensaje coherente y consistente. Asi pues, la teologia biblica
se ocupa no solo de la moraleja de la historia, sino de la narracion de la
misma, y de coémo la naturaleza misma de su relato, su desarrollo,
determina nuestra comprension de su objetivo.

Ahora, esto no significa que la teologia biblica sea anterior a la teologia
sistematica, o que sea mas importante o mas fiel a la Biblia que la teologia
sistematica. De hecho, como vamos a ver, la teologia biblica asume y
depende de un numero de cosas demostradas por la teologia sistemadtica:
cosas como la infalibilidad e inerrancia de la revelacion tal como nos llega
en la Escritura, la objetividad del conocimiento de Dios a través de la
revelacion, y la confiabilidad de la inspiracion.



Todo lo que sigue tiene como objetivo ayudar a construir una teologia
Biblica solida. Una vez que tengas eso, tendras una definicion funcional de
la Biblia que te permitird hablar poderosamente desde la Palabra de Dios en
las vidas de personas como la pareja que acabamos de considerar. En los
proximos capitulos, veremos las herramientas de la teologia biblica y
sistemdtica y como funcionan juntas. Luego pasaremos cinco capitulos
haciendo teologia biblica, contando toda la historia de la Biblia y
demostrando como esa historia llega a los detalles de nuestras vidas. Luego
terminaremos con dos capitulos que exploran el uso de la teologia biblica
en la vida de la iglesia, desde la predicacion, la consejeria y el discipulado,
las misiones, hasta nuestra comprension de la relacion entre la iglesia y
nuestra cultura.

El caracter de la Revelacion Divina 2

Dicho esto, hay varias caracteristicas de la revelacion de Dios en torno a
la verdad que se mencionan en la Biblia que quiero discutir aqui. Estas
caracteristicas determinan como vamos a estudiar la Biblia y construir una
teologia biblica. Hay cuatro caracteristicas principales de la autorrevelacion
de Dios tal y como esta registrada en la Biblia que necesitamos entender si
queremos entender la Biblia y su ensefianza correctamente, en lugar de
malinterpretar y aplicar mal el texto.  Notardn que en esta seccion, hablo
de la revelacion como "actividad divina" en la historia, mas que como el
registro inscrito de esas acciones divinas, lo que llamamos la Biblia. 2

Las acciones auto-reveladoras de Dios preceden a sus palabras auto-
explicativas. Este libro trata de como entender y aplicar esas palabras a la
vida. Pero para ello, primero queremos entender el caracter de como Dios
ha actuado en la historia para revelarse a si mismo.

Primero, la revelacion de Dios es progresiva. El Islam entiende que el
Coran fue revelado a Mahoma de una sola vez, milagrosamente bajado del
cielo. Los textos sagrados del Budismo y el Confucionismo estan
confinados a la vida de un solo hombre. Pero la Biblia no fue escrita en un
momento, ni siquiera se escribié en el lapso de un periodo de vida. La
Biblia fue escrita durante dos milenios, a medida que Dios revelaba
progresivamente mas y mas de si mismo y su historia. Esto es porque la



Biblia, como ya hemos dicho, no es la revelacion de un conjunto de
principios, sino la revelacion de la redencion. Y la redencion de Dios, la
salvacion de su pueblo, ocurre tanto en la historia como en el curso de la
misma. Miles de afos separan el acto de creacion de Dios de su futuro acto
de nueva creacion. En medio, la humanidad cae en el pecado y Dios actua
para salvar a los pecadores y luego para explicar esos actos de salvacion.
Podemos sefialar el éxodo y la conquista de Canadn; el exilio y luego el
regreso de Israel; y en ultima instancia la encarnacion, crucifixion y
resurreccion de Jesucristo. La Biblia es tanto el registro de los actos
salvificos de Dios como la explicacion de los mismos, por tanto, por
necesidad, tiene un caracter historico progresivo.

En segundo lugar, la revelacion de Dios no so6lo es progresiva, es
fundamentalmente de caracter historico. Asi, por ejemplo, la crucifixion y
la resurreccion de Cristo son acontecimientos objetivos en la historia que no
solo revelan algo acerca de Dios y la redencidn, sino que realmente logran
la redencion. Por lo tanto, la Biblia no es simplemente una historia contada
por los humanos sobre la salvacion de Dios para ellos; es una historia
promulgada y luego explicada por Dios acerca de Dios. Hay un enfoque
centrado en Dios en todo esto, ya que Dios invade objetiva y concretamente
la historia humana y actlia para redimir a su pueblo para su propia gloria.
Asi, en la teologia biblica hablamos de la historia de la redencion.

Tercero, hay una naturaleza organica en esta revelacion progresiva de
Dios y su plan de redencion. No procede simplemente como un sitio de
construccion, que se mueve progresivamente desde el plano hasta el edificio
terminado. Mas bien se despliega y se desarrolla desde la forma de semilla
hasta el arbol crecido. En forma de semilla, se da el minimo y el comienzo
de la revelacion salvadora. Al final, esa simple verdad se ha revelado como
compleja y rica, de multiples capas y profundamente hermosa. Es este
caracter de la revelacion el que nos va a ayudar a entender el caracter
tipologico de la Escritura, la dindmica de la promesa y el cumplimiento, y la
presencia tanto de la continuidad como de la discontinuidad a lo largo de la
historia de la redencion.



Cuarto, la revelacion de Dios en la historia, y por lo tanto la teologia
biblica, es practica. La intencion de Dios en la revelacion no es
estimularnos intelectualmente, sino llevarnos a una relacién salvadora con
Dios. Asi que no piense que la teologia biblica es s6lo para los aficionados
a la historia y la literatura; nada més alejado de la realidad. Si la revelacion
es la historia de los actos salvificos de Dios, una historia que comienza al
principio y termina al final, entonces es una historia que contiene nuestras
vidas y nuestra época, y por lo tanto es extremadamente practica.

El caracter de la Biblia

Si este es el cardcter de la revelacion que va a dar forma a nuestro
enfoque de la teologia biblica, ;qué significa esto especificamente para la
Biblia? ;Qué tipo de texto estamos revisando? Quiero destacar cinco cosas
de la Biblia a las que volveremos una y otra vez. Estas caracteristicas de la
Escritura van a determinar como la estudiamos. También van a dar forma a
lo que esperamos que sea el resultado de nuestro estudio.

1) Historico/Humano

Primero, la Biblia fue escrita por humanos que vivieron en €pocas
particulares de la historia. 2 Pedro 1:19-21 dice,

“Tenemos también la palabra profética mas segura, a la cual hacéis
bien en estar atentos como a una antorcha que alumbra en lugar
oscuro, hasta que el dia esclarezca y el lucero de la manana salga en
vuestros corazones; entendiendo primero esto, que ninguna profecia
de la Escritura es de interpretacion privada, porque nunca la profecia
fue traida por voluntad humana, sino que los santos hombres de Dios
hablaron siendo inspirados por el Espiritu Santo.”

La mayoria de las veces la gente recurre a este versiculo para demostrar
el cardcter divino de las Escrituras, y lo haremos a continuacién. Pero, muy
significativamente, también habla claramente del caracter histérico y
humano de la Biblia. Se refiere a los profetas como hombres que hablaron,
y, por ende, escribieron la Biblia. Cuando los hombres hablan, usan el
lenguaje humano. Ese lenguaje crea y refleja la cultura en la que viven. Asi



que Isaias hablaba y escribia en hebreo antiguo, y usaba imagenes como
"levantaran alas como las aguilas", jno "volando en alas como los aviones
de propulsion a chorro"! Es mas, como ya hemos mencionado, los diversos
autores humanos de las Escrituras vivieron en una variedad de culturas a lo
largo de decenas de siglos. No todos hablaban el mismo idioma, no vivian
en el mismo lugar bajo el mismo gobierno, ni estructuraban sus familias de
la misma manera.

Practicamente, lo que esto significa es que la Biblia es un libro
intensamente humano. Y para entenderlo, tenemos que entender los idiomas
y culturas y contextos de los diversos autores. No podemos asumir que lo
que queremos decir con una palabra o imagen poética es lo que ellos
habrian querido decir. Tendremos que dedicarnos al estudio gramatical,
literario e incluso cultural si queremos evitar leer en la Biblia nuestras
propias ideas y cultura. Queremos hacer exégesis, no eiségesis. Queremos
leer por fuera del texto, no hacia el interior del texto, y asi en el primer
capitulo vamos a mirar mas de cerca las herramientas exegéticas de la
teologia biblica.

No empieces a preocuparte de que necesitas varios titulos en teologia
para entender realmente tu Biblia. El cardcter humano e historico de la
Biblia no s6lo implica una distancia de nosotros como personas que viven
en un tiempo y lugar diferente; también implica continuidad con nosotros,
porque fue escrita por personas, no por angeles. Claro, pueden haber
hablado diferentes idiomas y haber comido diferentes alimentos; pero
debajo de las diferencias culturales reales, ellos, como nosotros, son
personas hechas a imagen de Dios, con los mismos miedos y esperanzas y
problemas y capacidades que nosotros tenemos. Al otro lado del abismo del
tiempo, podemos relacionarnos con los autores humanos como personas, y
ellos con nosotros. Es mas, lo que Dios hizo por ellos también puede
aplicarse a nosotros.

2) Divino

La Biblia no so6lo es un libro humano, sino también un libro divino.
Como senala 2 Pedro 1:19-21, detras de los diversos autores y profetas
humanos estaba Dios, quien a través de su Espiritu Santo inspird a los



profetas para decir exactamente lo que El queria que dijeran. Como dice
Pablo en 2 Timoteo 3:16, "toda la Escritura es inspirada por Dios".

Esta es la doctrina de la inspiracion, una doctrina que no significa que
Dios haya borrado las mentes y personalidades de los autores humanos y las
haya usado como un teclado. Mas bien es la propia descripcién de la
Escritura de si misma, como el producto del Espiritu Santo trabajando
soberanamente a través del autor humano. Esto tiene varias implicaciones.
Para empezar, significa que lo que la Biblia dice, Dios lo dice. Asi que las
Escrituras no son simplemente reflexiones religiosas de la gente sobre como
podria ser Dios; mas bien, es la autorrevelacion de Dios.

En segundo lugar, significa que la Biblia es infalible (confiable) e
inerrante (sin error) en todo lo que afirma y todo lo que pretende decir. Sin
duda hay muchas cosas que la Biblia ni siquiera habla. Sin duda los autores
humanos fueron pecadores como nosotros; pero el texto que ellos
produjeron, bajo la inspiraciéon del Espiritu Santo, tiene el caracter
enteramente confiable y perfecto del autor divino.

Tercero, significa que, a pesar de la gran cantidad de autores humanos,
detras del texto de la Escritura se encuentra un unico autor divino, una
Uunica mente y voluntad. ;Por qué importa esto? No solo significa que no
encontraremos contradiccion (aunque podemos encontrar misterio), sino
que debemos esperar encontrar unidad y coherencia en la historia general.
Puede que los autores humanos no fueran capaces de verlo en el momento
de escribirlo, pero el autor divino pudo ver y vio toda la historia, y la
escribid para que todo encaje.

Aqui esta la base para entender el caracter tipologico y promisorio de la
Escritura, que discutiremos mas adelante en los proximos capitulos. Asi,
por ejemplo, no es que los escritores del Nuevo Testamento, tratando de
explicar a Jesus, notaran ciertas similitudes con David, y las explotaran para
su propio propoésito. Es que Dios cred a David y ordend soberanamente su
vida para que fuera una imagen y una promesa de un gran Rey por venir.
Este es el punto de Pablo en 1 Corintios 10:11: "Estas cosas les
acontecieron [control providencial de la historia] como ejemplo [tipologia]
y estdn escritas [inspiracién] para amonestarnos a nosotros [aplicacion], a



quienes han alcanzados los fines de los siglos [historia redentora
progresiva]".

Lejos de ser una coleccion ecléctica y variada de la experiencia religiosa
de otras personas, la Biblia es la historia de las acciones de Dios en la
historia para salvar a los pecadores para su propia gloria. Es una historia
unica y coherente, planeada, ejecutada y registrada por un solo Dios
omnipotente y omnisciente.

3) Una narracion

Una de las claras implicaciones de lo que acabo de decir es que la
Biblia en su conjunto se entiende mejor como una narracion. Esto no quiere
decir que la narrativa sea el unico género de la Biblia. Lejos de esto, la
Biblia esta compuesta no sélo de narrativa historica, sino también de varios
geéneros como la poesia, la ley, apocaliptico, las cartas y los evangelios.
Dicho esto, la Biblia en su conjunto se entiende mejor como una sola
historia. Una historia sobre un Rey, un reino, y la relacion del Rey con sus
subditos. Richard Gaffin lo expresod de esta manera: "[La Biblia] no es tanto
una gnosis dada divinamente para proporcionarnos conocimiento sobre la
naturaleza de Dios, el hombre y el mundo, sino una interpretacion inspirada
divinamente de la actividad de Dios de redimir a los hombres para que

puedan adorarle y servirle en el mundo." ©

Pero esta narracion de la actividad de Dios no es simplemente una
historia. Es una historia que comienza al principio de la historia y termina al
final de la misma. Esto significa que no es una historia antigua del pasado,
sino una historia unica y futura que nos incluye hoy. Los eruditos lo
llamarian, una metanarrativa, una historia que lo explica todo y asi nos
proporciona una cosmovision. Lo que debemos entender es que esta
narrativa esta destinada por Dios para envolvernos y redefinirnos.

Nos proporciona una forma de entender la realidad que es diferente de
las narrativas que proporciona nuestra cultura caida. Esta conexion de la
narrativa con la realidad es importante. La narrativa de la Escritura no
pretende ser simplemente inspiradora para que podamos enfrentar la dificil



realidad de nuestras vidas; No, la narrativa de las Escrituras se inspird para
hacernos saber cudl es realmente la realidad.

La teologia biblica, como surge de las Escrituras, proporciona un marco,
un tejido de significado para nuestras vidas; nos permite ver con nuevos
0j0s, y €so comienza con la forma en que nos vemos a nosotros mismos.

No es solo que interpretamos la Biblia, la Biblia nos interpreta, declarando
cuales son los principales eventos de la realidad y luego diciéndonos que
nos leamos a nosotros mismos a la luz de esa historia.

Dije que esta historia es la historia de un Rey y su reino. Eso significa
que esta historia no s6lo nos interpreta, sino que ejerce autoridad sobre
nosotros. No es simplemente un relato descriptivo de la realidad. La
narracion de la Escritura tiene una funcion normativa, o de autoridad, en
nuestras vidas y sobre nuestras iglesias. Ahora bien, exactamente como
determinamos esa funcion normativa, requiere que prestemos atencion para
saber en qué parte de la narrativa estamos, y como la parte que ocupamos se
relaciona con otras partes. Requiere que tengamos en cuenta los temas
centrales de la historia, y la naturaleza progresiva de esa historia. Sin
embargo, cuando hacemos esas cosas, descubrimos una historia que desafia
nuestras tendencias a reducir el cristianismo a un conjunto limitado de
proposiciones doctrinales y en su lugar reclama la totalidad de nuestras
vidas bajo el Senorio del Rey.

4) Estructurado por Pactos

La historia de cualquier reino es en parte la historia de la relacion entre
un rey y sus subditos. En las Escrituras, esta relacion esta definida y
estructurada de acuerdo a los pactos. Los pactos no son meramente
contratos o promesas; mas bien, los pactos son relaciones bajo autoridad,
con obligaciones y recompensas. Los términos y beneficios de la relacion
estan explicados, asi como las consecuencias si la relacion se rompe. Pero
lo que es quizds mas significativo acerca de los pactos biblicos es que
cuando Dios entra en un pacto, debe condescender a iniciarlo, establece los
términos, proporciona los beneficios, y ejecuta el juicio cuando el pacto se
rompe.



En el antiguo Cercano Oriente, en el segundo milenio a.C., la época de
Abraham y Moisés, las relaciones internacionales se regian por tratados
entre los grandes reyes y los vasallos, o reyes menores. Estos tratados
tomaron la forma de pactos, en los que el gran rey prometia su proteccion y
bendicidon a cambio de la lealtad y obediencia del rey vasallo. Mientras el
vasallo obedeciera, disfrutaria del favor del gran rey. Pero cuando el vasallo
rompiera los términos del pacto, el gran rey traeria un juicio rapido y
definitivo. Es mas, el vasallo actuaba como mediador o representante de
todo su pueblo. Asi que su obediencia o desobediencia no so6lo le afectaba a
¢l, sino a todos los que €l representaba.

En la providencia de Dios, Moisés fue inspirado a escribir los primeros
cinco libros del Antiguo Testamento en un momento en que esta estructura
del pacto era ampliamente conocido y reconocido. En condescendencia con
el entendimiento humano, Dios uso6 esta estructura de pacto para revelar su
propia relacion como el gran Rey al pueblo que habia hecho a su imagen
para gobernar la tierra como vice-regentes, reyes vasallos del gran Rey del
cielo.

Miraremos mas de cerca los diversos pactos que Dios hizo y como
ayudan a estructurar la historia del plan de redencion de Dios en los
capitulos 2 y 3. La mayoria de los pactos con los que quizas ya este
familiarizado: el Antiguo y el Nuevo Pacto, o el Pacto Mosaico y el Pacto
Davidico; hay incluso mas, y hablaremos de ellos. Pero aqui quiero
introducir brevemente la distincion entre dos tipos de pacto en la Biblia: un
pacto de obras y un pacto de gracia.

Un pacto de obras es exactamente lo que parece; se ofrecen bendiciones
a cambio de las obras realizadas. El fracaso en la ejecucion de las obras
conduce a las maldiciones del pacto. Este fue mas o menos el pacto
estandar del antiguo Cercano Oriente, y vemos este tipo de pacto
claramente mostrado con Adan y con Moisés. Haz esto, y vivirds; haz
aquello, y moriras.

Pero hay otro tipo de pacto en la Biblia. En este pacto, no es el rey
vasallo el que debe realizar un trabajo para recibir la bendicion del gran



Rey. En su lugar, el gran Rey se compromete a asegurar la bendicion para el
vasallo, y se arriesga a las sanciones si el pacto se rompe. Esto se llama un
pacto de gracia, y estd bellamente ilustrado en el pacto de Abraham en
Génesis 15. También es el caracter del Nuevo Pacto establecido en
Jesucristo y proclamado en el evangelio.

Mientras tratamos de interpretar y aplicar las Escrituras, una de las
preguntas basicas que tendremos que hacer es, jen qué periodo del pacto,
en qué época de la actividad redentora de Dios, se encuentra este texto en
particular? ;Como funciona el texto en ese pacto? ;Y cudl es mi relacion
con ese pacto?

5) El Centro:
La gloria de Dios en la salvacion a través del Juicio ~

La gracia de Dios en el evangelio a través de la muerte sacrificial de
Jesucristo no s6lo describe el climax de los pactos sino el climax de los
actos redentores de Dios en la historia. También nos lleva, finalmente, al
punto y centro de gravedad de la historia. Como esta historia es la historia
de la redencion, es muy facil caer en el habito de pensar que el punto de la
historia soy yo, o nosotros: el pueblo que estd siendo redimido. Pero eso
seria una lectura errébnea de la historia. Aunque nos beneficiemos

enormemente de esta historia, el centro y el punto de la historia es Dios y su
gloria (Ef. 1:6, 12, 14).

Esto no significa que Dios sea una especie de pavo real gigante,
presumido, celestial, impresionado por si mismo en una obsesion narcisista.
De hecho, el despliegue de la gloria de Dios en las Escrituras estéa lleno de
ironia; porque, aunque la gloria de Dios se ve en su capacidad de salvar, esa
salvacion solo viene a través del juicio. Y ese juicio lo soporta ¢l mismo, en
la persona de su propio Hijo. Es en la cruz que la gloria de Dios se ve, en el
sufrimiento y el sacrificio de aquel que es mas digno para aquellos que no
son dignos en absoluto.

Aqui esta la gracia de Dios, y la gloria de Dios, mientras camina a traveés
de esos animales cortados en dos, mientras provee un carnero para el hijo
de Abraham, Isaac, y mientras provee un cordero de Pascua para los



israelitas. Todo esto que proporciond a su pueblo no era mas que una
imagen y un anticipo de su ultima provision: su tnico y amado Hijo, Jesus,
sacrificado en la cruz por los pecadores, llevando el juicio que merecian,
para que la gloria de Dios se manifestara en la salvacion y la misericordia,
incluso cuando ¢l mismo cumplia las exigencias de la justicia.

Conclusion

(Cudles son entonces los "como" practicos de este capitulo? Asi como
un carpintero necesita saber en qué tipo de madera esta trabajando, hemos
empezado por considerar el material que vamos a utilizar en el trabajo de la
teologia biblica. En la Biblia encontramos un texto divinamente inspirado,
escrito por seres humanos en diferentes puntos de la historia, que, sin
embargo, sostiene una narrativa global que esta estructurada por pactos y se
centra en la gloria de Dios.

Por lo tanto, cuando interpretemos este texto y consideremos su
relevancia para el ministerio pastoral, queremos tener en cuenta estas cosas.
Deberiamos preguntarnos en qué parte de la historia cae un pasaje
determinado. Deberiamos preguntarnos cémo muestra la gloria de Dios.
También deberiamos preguntar en qué punto de la historia se encuentra la
persona a la que estamos ministrando. Finalmente, preguntaremos qué
relevancia tiene para ¢€l o ella.

Asi que volvamos, brevemente, a la pregunta con la que empecé este
capitulo, la pregunta de la pareja de si esta bien con Dios retrasar su diezmo
para hacer una gran compra. Ni siquiera hemos mirado las herramientas que
necesitaremos para responder a esta pregunta, pero ya deberias sentir que
las palabras sobre el diezmo en Malaquias 3:10 deben ser entendidas en su
contexto del Antiguo Testamento y cémo eso se relaciona con nuestro
propio contexto del Nuevo Testamento antes de que apliquemos el versiculo
a las vidas de los creyentes del Nuevo Testamento. Sin embargo, espero que
también pueda ver que debemos esperar que la Biblia tenga algo que decir a
los creyentes y su administracion de los recursos que Dios les ha dado. No
tenemos un libro de respuestas directas; pero tampoco nos dejamos a
nuestra suerte, o al consejo mundano de un planificador financiero. El gran



drama de la redencion de Dios incluye las humildes historias de nuestras
vidas como extrafios siguiendo a Cristo a un pais mejor.

1 Al decirlo asi, no quiero dar a entender que la funcion determina el
significado o la autoridad. Los Post-liberales (por ejemplo, ver George
Lindbeck, The Nature of Doctrine: Religion and Theology in a Postliberal
Age [Philadelphia: Westminster Meaning to imply theater, 1984] [Trad. no
oficial: La Naturaleza de la Doctrina: Religion y teologia en la era
postliberal]) han argumentado que la Biblia es la Escritura porque funciona
de esa manera en la iglesia. Pero en contraste con ese punto de vista, el
punto de este libro es precisamente porque la Biblia es el registro inspirado
e inerrante de la actividad redentora de Dios en la historia, revelando sus
propositos y su caracter, deberia funcionar para nosotros como una
Escritura normativa y suficiente. La funcionalidad para el ministerio, por lo
tanto, surge y esta limitada por la ontologia, y no al revés.

2 La Confesion de New Hampshire , Articulo 1, "De las Escrituras" (rev.,
1853), adoptada por Capitol Hill Baptist Church, Washington, DC, en su
incorporacion el 28 de febrero de 1878. Para el texto completo de la
confesion ver William L. Lumpkin, Baptist Confessions of Faith , rev. ed.
(Valley Forge, PA: Judson Press, 1969), 361-367 [Trad. no oficial:
Confesiones de Fe Bautistas].

3 Esta seccion se basa en gran medida en Biblical Theology de Geerhardus
Vos (Carlisle, PA: Banner of Truth, 1975)

4 1Ibid., 5-9.

5 Ibid., 5.

6 Richard B. Gaftin, Jr., "Introduccion", en Redemptive History and
Biblical Interpretation: The Shorter Writings of Geerhardus Vos [Trad. no
oficial: Historia de la redencion e interpretacion biblica: Los escritos mas
cortos de Geerhardus Vos |].

7 Tyndale Bulletin 57 (2006): 57-84. Estoy en deuda con Jim Hamilton por
la idea de “La Gloria de Dios en la Salvacion a través del juicio” como el
centro de gravedad de la teologia biblica. El trabaja esta idea con mayor
alcance y detalle que lo presentado en esta seccion, puede leer a James
Hamilton en: “La Gloria de Dios en la Salvacién a través del juicio”
(Monte Alto Editorial, 2021)



SECCION UNO Las herramientas
que se necesitan



CAPITULO UNO

Herramientas exegéticas:
Meétodo Gramatico-Historico

Comence este libro prometiendo una guia practica para el ministerio, una
que resultaria en una teologia realmente Util. Pero hasta ahora, lo que
principalmente le he dado es la definicion y el fundamento. Hemos dicho
que la teologia biblica no es simplemente una teologia que encuentra su
fuente en la Biblia, sino una teologia que intenta dar sentido a la Biblia en
su conjunto. También hemos dicho que la Biblia no es s6lo una coleccién de
libros religiosos inspirados, escritos por varios profetas y apostoles, sino
que es una historia inica, una narracion coherente de los actos redentores de
Dios. Esta unica historia tiene a Dios como autor, su actor principal y su
centro, y el climax de esta historia es la gloria de Dios en la salvacion a
traves del juicio. Y sin embargo, es una historia enfaticamente practica, ya
que abarca las humildes realidades que definen cada una de nuestras vidas.

Pero con este capitulo, quiero empezar a cumplir mi promesa de ayuda
practica. Después de todo, tan pronto como definimos la Biblia como lo
hemos hecho, nos enfrentamos a un problema. ;Como podemos estar
seguros que estamos leyendo y comprendiendo la historia correctamente?
De hecho, ;como podemos estar seguros que estamos leyendo y
entendiendo las diversas partes de la historia correctamente? Dejemos a un
lado por un momento la increible idea de que podemos entender la mente y
los propositos y, por lo tanto, la Palabra de Dios. ;Cémo podemos estar
seguros de que podemos entender con precision las palabras de un profeta
hebreo que vivid y escribid hace tres mil afos? ;No son las palabras, las
palabras humanas, y mucho menos las divinas, increiblemente resbaladizas
y maleables? ;No es el significado de un texto una idea increiblemente
subjetiva? Quiero decir, a menos que un autor esté presente para decirnos lo
que quiso decir, ;quién puede decir que una interpretacion de un texto es
mejor 0 mas precisa o mas fiel o mas significativa que otra?



Voy a considerar a continuacion algunos de los aspectos técnicos de este
problema, pero permitanme comenzar ilustrando esto en un contexto en el
que muchos de nosotros operamos cada semana: el ministerio de jovenes.
Cada miércoles por la mafana, dirijo los devocionales de los chicos de
sexto grado en la escuela de mis hijos. Estamos trabajando lentamente en el
Evangelio de Marcos. Para mantenerlos comprometidos, asi como para
ensefiarles a estudiar la Biblia por su cuenta, no les ensefio una leccion. En
su lugar les pido que lean el pasaje en voz alta, y luego les hago preguntas
sobre el texto que acaban de leer. Casi todas mis preguntas pueden ser
respondidas desde el texto mismo, o el contexto inmediato. No siempre son
preguntas faciles, pero siempre son preguntas que surgen del pasaje que
leemos.

Los chicos son brillantes, habladores, estan motivados y felices de estar
alli. Hacen ejercicios similares en su clase de literatura, asi que estan
familiarizados con el proceso. Pero cada miércoles por la manana, varios
chicos dan respuestas rdpidamente sin ni siquiera mirar el texto. Estas
respuestas rapidas invariablemente caen en una de varias categorias. Esta la
respuesta de la escuela dominical: cualquiera que sea la pregunta, la
respuesta debe ser Jesus, la cruz, el pecado o alguna combinacion de todos
ellos. Esta la respuesta que le "escuché a mi pastor/padre/maestro de la
escuela dominical decir...". Esta no es una respuesta en absoluto, mas bien,
es apelar a la autoridad para que no tengan que pensar personalmente en
ello. Pero la respuesta mas comun, siempre empieza: "Creo que significa...”
Cuando respondo a esta respuesta pidiéndoles que muestren en el texto de
donde vino su idea, la mayoria de las veces tengo una mirada en blanco o
un murmullo confuso, como si les acabara de preguntar algo loco como
jcual es la chica de sexto grado que mas les gusta! En sexto grado, muchos
de ellos han decidido, aunque inconscientemente, adoptar la actitud de que
el significado de los textos religiosos es un asunto profundamente privado
que no necesita mas justificacion que su propia y sincera creencia. Si este es
el caso en las devociones matutinas de sexto grado, ain mas el caso en los
estudios biblicos en pequefios grupos donde los asistentes son los adultos de
su iglesia y la mia.

El problema del significado



Si estd familiarizado con las discusiones actuales de las teorias de
interpretacion, lo que los eruditos llaman "hermenéutica", sabrd que, en
estos dias, muchos son bastante escépticos acerca de nuestra capacidad para
saber con precision lo que un autor quiso decir cuando escribio algo, a
menos que tengamos acceso directo a ese autor. La distancia y la
discontinuidad entre el autor y el lector en cuanto al idioma y la cultura, el
contexto historico e incluso las experiencias personales, impiden
efectivamente al lector saber objetivamente y con certeza lo que el autor
quiso decir. Para algunos, eso ha causado una verdadera crisis. Para otros,
ha sido motivo de celebracion. Para ellos, la pérdida de lo que llamamos "la
intencidn original del autor" significa que finalmente podemos ser honestos
en nuestra lectura y reconocer que utilizamos los textos para nuestros
propios fines, para significar lo que queremos que signifiquen.

El significado ahora ya no tiene que estar asociado de manera inteligente
y honesta a la mente del autor, sino que puede ser simplemente el
significado que la comunidad de lectores encuentre alli. ;Qué significado
encuentran? Encuentran el significado que necesitan, el significado que
quieren, el significado que parece razonable a la luz de su propio contexto.
En efecto, este moderno enfoque de la interpretacion, basado en la supuesta
inaccesibilidad de la intencion del autor, significa que no hay tal cosa como
un texto o interpretacién autoritaria, so6lo una comunidad autoritaria.
Durante miles de afos, las sociedades han servido a los textos, tanto
sagrados como politicos, generalmente en beneficio de los que estan en el
poder y en detrimento de las minorias y los oprimidos. Ahora, con lo que se
conoce como el giro hermenéutico, ha habido una gran liberacion; ya no
servimos a los textos, el texto nos sirve a nosotros. 1

Ahora, por supuesto, hay algunas areas en las que esta idea no se ha
puesto de moda. La mayoria de las partes en los contratos escritos quieren
insistir en que el contrato tiene un significado estable y accesible. Pero en
otras areas del derecho, especialmente en el derecho constitucional, asi
como en la politica en general, la ética y la religion, y especialmente en la
cultura pop moderna, esta forma de pensar, conocida como



postmodernismo, se ha impuesto con una venganza y ha dado una nueva y
peligrosa vida al anticuado relativismo.

Todo esto me lleva de vuelta a la pregunta que planteé¢ antes. Si la Biblia
es una historia con Dios como autor, pero una historia cuyas partes
componentes son textos escritos por personas en diferentes idiomas,
culturas y periodos historicos, ;como podemos estar seguros de que
estamos leyendo la historia correctamente? ;Existe siquiera una lectura
correcta?

De hecho, existe un significado correcto de un texto, precisamente
porque Dios, que cred este mundo, nuestros cerebros, y por lo tanto nuestra
habilidad para usar el lenguaje; es un Dios que habla. Fue Dios quien creo
la racionalidad y el lenguaje para que este pudiera transmitir con precision
el significado de una mente a otra. Y ¢l mismo lo demostré6 no solo
actuando en la historia, sino también condescendiendo al utilizar el lenguaje
humano para explicar e interpretar con autoridad sus propias acciones.
Vemos esto una y otra vez en las paginas de las Escrituras: Dios no sélo
envia las diez plagas contra Egipto, sino que habla con Moisés y Aaron
explicando lo que est4 haciendo. Dios no sélo divide el Mar Rojo, sino que
habla y explica lo que esta a punto de hacer y por qué lo hace. Dios no solo
hace de Israel una nacion, sino que habla de forma audible a toda la nacion
desde el Monte Sinai, diciéndoselo.

Podria seguir multiplicando los ejemplos, pero quizas lo mas revelador es
la encarnacion del propio Cristo. Cuando Dios decidido revelarse
definitivamente de una vez por todas, no enviod angeles o sefiales milagrosas
y maravillas en el cielo; El se convirti6 en un hombre y nos hablo en un
lenguaje que la gente podia entender. Como dice el autor de Hebreos:
"Dios, habiendo hablado muchas veces y de muchas maneras en otro
tiempo a los padres por los profetas, en estos postreros dias nos ha hablado
por el Hijo” (Hebreos 1:1-2). Y para dejar absolutamente claro que
debemos escuchar a su Hijo, no una sino dos veces, Dios habld desde el
cielo, primero en el bautismo de Jesis, y luego otra vez en su
transfiguracion. Esta es la conclusion a la que llego Pedro:



Porque no os hemos dado a conocer el poder y la venida de nuestro
Senor Jesucristo siguiendo fabulas artificiosas, sino como habiendo
visto con nuestros propios ojos su majestad. Pues cuando €l recibio
de Dios Padre honra y gloria, le fue enviada desde la magnifica gloria
una voz que decia: Este es mi Hijo amado, en el cual tengo
complacencia. Y nosotros oimos esta voz enviada del cielo, cuando
estdbamos con ¢l en el monte santo. Tenemos también la palabra
profética mas segura, a la cual hacéis bien en estar atentos como a
una antorcha que alumbra en lugar oscuro, hasta que el dia esclarezca
y el lucero de la manana salga en vuestros corazones; (2 Pedro 1:16-
19)

Lo que esto significa es que las palabras, cuando se colocan en frases y
parrafos, transmiten un significado. Y no cualquier significado; transmiten
el significado del autor que construyo6 la frase y el parrafo, como un reflejo
de su intencidn al escribir. Como lectores de palabras, y particularmente
como lectores de la Palabra de Dios, nuestra obligacion y privilegio es leer
de tal manera que se recupere y se entienda el significado que el autor
queria comunicar.

Ahora, por supuesto, lees asi todo el tiempo, todos los dias de tu vida.
Cuando tomas un articulo de periddico o revista, tu objetivo no es leer tus
propias ideas en la historia. Estas tratando de entender lo que la persona
esta diciendo. Puedes continuar rechazandolo o inspirdndote en ¢l. Puede
que pienses que esta bien o mal escrito. Puede que pienses en todo tipo de
aplicaciones para tu nuevo conocimiento que el autor no ha considerado en
absoluto. Pero independientemente de lo que hagas con lo que has leido, lo
primero que haces, naturalmente, es buscar la intencion original del autor. Y
cuando lo haces, estds comprometido en el proceso de exégesis.

La exégesis es el intento disciplinado de sacar de un texto la intencion
original del autor, en lugar de mi propia preferencia o experiencia u
opinidn. Jerénimo, que sabia griego y hebreo mucho después de que la
mayoria de la gente hubiera olvidado ambos y s6lo pudiera leer el latin, lo
expreso asi a finales del siglo IV: "El oficio de un comentarista es exponer

no lo que él mismo preferiria, sino lo que dice su autor." 2



Asi que todos nosotros, cada dia, somos exegetas de los textos que
leemos, desde recetas a manuales de instrucciones, desde Sports lllustrated
hasta nuestro blog favorito. También somos exegetas de las Escrituras. Sin
embargo, mientras que hacerle exégesis al periddico es casi automatico, ya
que esta escrito en nuestro propio idioma y cultura, hacerle exégesis a las
Escrituras requiere un enfoque mas consciente. Estéd escrita en otros idiomas
y en otras €pocas, y por lo tanto debemos tener ain mas cuidado de no
leerla mal. Lo que vamos a hacer en el resto de este capitulo, en primer
lugar, es mirar el método de exégesis conocido como el método gramatico-
historico. En segundo lugar, daremos una breve vision general de las
diversas formas o géneros literarios que componen la Biblia. Y tercero,
examinaremos coOmo aplicamos nuestro método a esos diversos géneros.

Método Gramatico-Historico

El meétodo basico de exegesis que utilizamos para determinar la
intencion original de un autor ha llegado a conocerse como el método
gramatico-historico. John Owen lo describio de esta manera:

“No hay otro sentido en ella [la Escritura] que el contenido de las palabras
en las que consiste materialmente... En la interpretacion de la mente de
cualquiera, es necesario que las palabras que habla o escribe sean
correctamente entendidas; y esto no podemos hacerlo inmediatamente a
menos que entendamos el lenguaje en el que habla... el [idioma] de ese
lenguaje, con el uso comun e intencion de sus expresiones.” 2

Discernir el significado del texto de esta manera nos sumerge
inmediatamente en una exploracidn y estudio de la gramatica, la sintaxis y
el contexto literario e historico de las palabras que estamos leyendo, asi la
frase: método gramatico-historico.

Ahora, al descubrir la intencion original del autor, necesitamos evitar lo
que se conoce como "falacia intencional". Es la idea de que a través del
texto, podemos de alguna manera ir mas alld del texto en el mundo del
pensamiento, los sentimientos y las intenciones no expresadas del autor. De
hecho, no tenemos acceso a la psique o a los motivos del autor, a menos que



exprese explicitamente esas cosas a través de sus palabras. La mente, y por
lo tanto el significado, al que tenemos acceso es la mente expresada, la
mente que se ha revelado a si misma a través de las palabras de cada
pagina. 4

Sin embargo, al centrarnos en las palabras, tenemos que reconocer que
las palabras por si mismas, no significan nada en particular. Podemos saber
que la palabra "bola" tiene un rango de posibles significados, pero hasta que
no ponga la palabra "bola" en una frase, y luego esa frase en un parrafo, no
se puede estar seguro de lo que quiero decir con la palabra. Por ejemplo,
piense en qué¢ momento el significado de la palabra "bola" se vuelve
inequivoco en el siguiente parrafo:

Tuvimos una bola'. Todos vinieron con sus ropas mds elegantes y
bailaron toda la noche. Pero como Cenicienta no asistio, nos decepciono.

De hecho, no es hasta la altima palabra de la Gltima frase que se aclara
el significado preciso de "bola". Hasta ese momento, podria haber
significado una "esfera que rebota" o "un muy buen momento". Pero con la
palabra "decepcionado" sabes con certeza que "bola" significaba "fiesta
elegante". Asi que la unidad basica de significado no es la palabra, sino la
frase. Y la unidad que determina el significado de las oraciones, y por lo
tanto las palabras en ellas, es el parrafo.

Esto significa que la pregunta principal que el método gramatico-
historico trata de responder no es ";Qué significa esa palabra?", sino ";Qué
significa esa frase?". Al responder a esa pregunta, rapidamente nos damos
cuenta de que el contexto es el rey. Asi que el primer paso de la exégesis es
leer el texto, todo el texto, una y otra vez. La interpretacion en realidad
comienza con todo el texto, no con una parte de éste. Luego, en el contexto
del todo, trabajamos hacia atrds a través de las partes, de vuelta a las
oraciones, de vuelta hasta las palabras individuales. Lo que aprendemos y
descubrimos alli nos lleva de vuelta al todo con una comprension mas
precisa y quizas matizada del significado.

Gramatico



Todo esto comienza con un analisis gramatical y estructural basico del
texto.

e Primero, ;como se divide el texto més grande en unidades? Esta es
una funcion de género: para las epistolas, es el parrafo; para la
poesia, es la estrofa; para la historia narrativa, es el evento o la
historia.

e ;Cudl es el flujo general del argumento en el texto que estas
mirando? ;Hay alguna afirmacion, apoyada por clausulas
subordinadas? ;Se dibuja un contraste, se ilustra un principio, se
establece un patron, se fomenta una respuesta?

e Mirando una frase en particular, ;cudl es el sujeto, el verbo y el
objeto, y como se relacionan? (Si alguna vez has hecho un
diagrama de las oraciones en la escuela, jes util aqui!)

e ;,Como estan conectadas las frases? Prestar atencion a las
conexiones permite establecer el flujo detallado del pensamiento.
El objetivo aqui es el andlisis del discurso, un intento de hacer
explicito el flujo 16gico para identificar el punto principal del autor,
y las diversas maneras en que apoya ese punto.

[ Te sientes abrumado? Animate. Para cada uno de estos pasos, todo lo
que se necesita es una lectura paciente y una comprension basica de la
gramdtica y la logica. jNo se requieren comentarios en este punto!

Historico

A continuacion, ;como los diversos contextos mas amplios informan su
comprension del significado del texto?

e ,Como encaja su texto dentro del argumento mas amplio del libro o
seccion de la Escritura que esta leyendo?

e ,El contexto historico (autor, fecha, audiencia y procedencia), si se
conoce, arroja luz sobre su comprension de las palabras o
argumentos?

e ;Existe un contexto cultural del que deba ser consciente? Por
ejemplo, ;quiénes son los fariseos? ;Qué derechos tenian las
mujeres en el mundo romano? O, ;cudl es la diferencia entre una
concubina y una esposa en el antiguo Israel?



e ;Hay cuestiones de geografia, politica o historia que arrojan luz
sobre el significado? Por ejemplo, ;donde esta Tarsis en relacidon
con Ninive? ;Qué tiene de especial Cesarea de Filipo para que
Jesus obtuviera alli la confesion de Pedro?

A menos que seas un estudioso de la Biblia a tiempo completo, la
mayoria de estos temas no estaran en tu categoria de conocimiento general.
Aqui es donde los comentarios, diccionarios biblicos, enciclopedias y atlas
son extremadamente Utiles.

Biblico

Por ultimo, quizas la pregunta contextual mas importante es como se
relaciona este texto con el resto de las Escrituras. Voy a dedicar mas tiempo
a esto en un capitulo posterior, pero basta con decir que si el texto cita,
alude o se asemeja a otra parte de la Biblia, eso es significativo para nuestra
comprension de lo que el autor pretendia comunicar.

Importancia de las Formas Literarias

Mencioné antes que la unidad bésica de pensamiento variaria
dependiendo del género, o forma literaria, con la que estamos tratando. Sin
embargo, no me detuve a explicar lo que queria decir con "género".

Género es simplemente una palabra que los tipos literarios utilizan para
describir las diferentes formas reconocidas de escritura que existen. Esto es
importante para nosotros en la comprension de la Biblia por varias razones.
En primer lugar, los distintos géneros tienden a tener distintas reglas o
patrones de comunicacion. Intuitivamente reconocemos esto. En general, la
poesia ni siquiera parece un articulo de periddico. Eso es porque la poesia y
la narrativa son géneros diferentes, con su propio y unico conjunto de reglas
internas. Estas reglas y patrones tienen una influencia real en el significado
de las palabras y oraciones que un autor escribe. Es mas, ciertos patrones de
palabras estan tan estrechamente asociados con un género que su uso define
casi inmediatamente lo que estamos viendo y como lo interpretamos. "Erase
una vez..." es un cuento de hadas, no la historia, mientras que "Querido
Joe... amor, Sally" es una epistola, no un escrito legal. Si vamos a leer un



texto literalmente, es decir, segun el sentido de las palabras y la intencion
original del autor, necesitamos identificar el género del texto.

La segunda razon por la que es importante entender el género es porque
no toma mucho tiempo darse cuenta de que la Biblia consiste en multiples
géneros. Toda la Biblia es verdadera, y todo debe ser leido literalmente,
pero leer los estatutos legales del Exodo literalmente va a parecer diferente
que leer la poesia del Salmo 17 literalmente. De lo contrario, corremos el
riesgo de tener que decir que David en el Salmo 17 contradijo el segundo
mandamiento al describir a Dios como si tuviera alas como una gallina
madre bajo las cuales se podia esconder.

Tercero, es importante entender el género porque nos ayuda con libros o
pasajes que se sienten culturalmente extrafios y dificiles de entender. Dos
ejemplos obvios de esto son las genealogias y la literatura apocaliptica.
Ninguno de los dos son tipos de texto que se encuentran en la lectura diaria,
pero la Biblia tiene bastantes ejemplos de ambos. jAplicamos las reglas de
género de la narrativa o de la epistola? Eso es lo que algunos han hecho, y
produce genealogias bastante aburridas y apocalipticas bastante fantasticas.
Pero en realidad, ambos géneros tienen reglas y convenciones especificas, y
si vamos a leerlas correctamente necesitamos entender esas reglas.

La Interpretacion de los Diversos Géneros de la
Escritura

Entonces, ;cudles son los géneros de la Escritura? Hay mas de lo que
podemos tratar en un capitulo, pero permitanme concluir exponiendo las
siete formas principales, y demostrar con cada una de ellas cémo les
haremos exégesis usando el método gramatico-historico.

1) Narrativa

La narrativa constituye la mayor parte de la Biblia - 40 por ciento del
Antiguo Testamento y 60 por ciento del Nuevo Testamento. No sélo eso, la
narrativa proporciona el marco general dentro del cual entendemos todos
los otros géneros. ;Coémo hacer exégesis a la narrativa?



e Primero, prestamos atencion a la historia y sus detalles. El punto
principal estd en la trama y su desarrollo. Y la narrativa biblica,
como cualquier otra, va a utilizar todos los dispositivos a los que
estas acostumbrado:

e desarrollo cronologico

e trama y recursos retoricos, como el didlogo, los puntos de vista
cambiantes y el climax

e desarrollo del carécter

e recursos literarios como inclusio (usando palabras o frases
repetidas como soportes en los libros) y quiasma (patron a-b-c-b-a)

e arreglo de la escena, incluyendo cosas como retrospectivas y
recortes

e Segundo, recuerde que el narrador ha tenido que ser selectivo en lo
que registra, asi que los detalles que estan presentes son
significativos. ;Como contribuyen al punto de la narracion? ;Como
conectan esta narracion con lo que vino antes y lo que viene
después?

e Tercero, el contexto es el rey. ;Como encaja esta narracion en el
resto del libro, el resto de la seccion de la Escritura y la narracion
de la Biblia en su conjunto?

e Cuarto, ;cual es el punto de la narracion a la luz del propdsito del
autor al escribir el libro? La historia no es un fin en si misma, |y
nosotros (aplicacion personal) tampoco somos necesariamente el
punto!

e Ejemplo: 1 Samuel 17 - la historia de David y Goliat. Cuando
prestamos atencion a los detalles y al contexto, vemos que no es
una historia moral sobre el coraje frente a las adversidades.
También evitamos convertirlo en una alegoria, en la que cada
detalle representa una verdad espiritual. Mas bien, esta es nuestra
introduccion al improbable rey que en un solo combate derrota al
enemigo y libera al pueblo de Dios. En el contexto de 1 Samuel,
esta historia establece un contraste con Saul, el obvio y aparente
rey que resulta ser un fraude. En ultima instancia, la historia nos
lleva a Cristo, quien de la manera mas improbable derrota a los



enemigos del pueblo de Dios en un solo combate en la cruz y nos
entrega a Dios.

2) Parabola

La pardbola es un género importante y a menudo incomprendido, que se
encuentra en gran parte en los Evangelios, pero también en los profetas del
Antiguo Testamento. Fundamentalmente, una parabola es una comparacioén
pictorica entre algo familiar y conocido, y una verdad o realidad espiritual.
La imagen es tipicamente ficticia, aunque realista. Generalmente no son
alegbricas, incluso cuando varias partes del cuadro representan varias
verdades espirituales. Muchas veces los detalles solo afiaden vivacidad a la
imagen. ;Como hacer exégesis a las parabolas?

e [a pregunta mas importante que hay que hacer sobre una parabola
es: "¢ Cual es el punto o puntos principales?"

e Preste atencidn a la repeticion (que es como poner algo en negrita),
a la inversion de las expectativas o a los cambios de voz de la
primera a la tercera persona. Todas estas son pistas para el énfasis
principal.

e [La conclusion o punto principal esta tipicamente al final, y
normalmente se centra en la naturaleza del reino o del Rey.

e El contexto sigue siendo el rey, asi que interpreten las parabolas a
la luz del contexto de la narrativa circundante mas amplia. No las
saque del contexto en el que el autor las ha colocado, como si
fueran una coleccion aleatoria de las Fabulas de Esopo.

e Ejemplo: Marcos 4:30-32. La pardbola del grano de mostaza. El
punto de esta parabola se encuentra en la conclusion, y a la luz del
contexto. Jesus esta ilustrando el sorprendente e inesperado
crecimiento del reino de pequefio a enorme. Por lo tanto, la
aplicacion no es para despreciarlo, ni para desanimarse por la actual
oscuridad del reino. No se trata de alegorizar a los pajaros en sus
ramas, o de desanimarse por el hecho de que haya semillas mas
pequenias y plantas de jardin mas grandes.

3) Poesia



iUn tercio del Antiguo Testamento (que es mas que todo el Nuevo
Testamento) es poesia! Existe por si misma (los Salmos), pero también se
encuentra en otros géneros como la Sabiduria y la Profecia. La clave para
hacer exégesis a la poesia hebrea es darse cuenta de que, como la poesia
inglesa, la poesia hebrea presenta un lenguaje extremadamente comprimido
y rico en imagenes. La poesia en cualquier idioma tiene como objetivo no
solo comunicar la verdad sino también evocar la emocién. Por otro lado, a
diferencia de la poesia inglesa, la poesia hebrea no tiene rima y métrica que
podamos reconocer. En su lugar, utiliza otros dispositivos para proporcionar
estructura. ;Como hacer exégesis a la poesia?

e El rasgo mads comuin de la estructura poética hebrea es el
paralelismo en tres formas diferentes - sindbnimo (una idea se repite
para dar énfasis), sintético (una idea se construye sobre otra) y
antitético (una idea se contrasta con otra).

e Otras caracteristicas son el juego de palabras, la aliteracion y el
acrostico alfabético, la repeticion, la hipérbole, el contraste, la
metonimia (sustitucion) y la sinécdoque (el todo representa la parte
0 viceversa ).

e Como la poesia inglesa, utiliza metadfora y simil, imagenes
figurativas, ironia y eufemismo.

e Tal vez la clave mas importante para interpretar la poesia es
recordar que es un poema. Una lectura literal de un poema se vera
diferente a una lectura literal de la narrativa.

e Ejemplo: Salmo 19:7-11. Estos versos son un ejemplo extendido de
paralelismo sinénimo. David no estd hablando de seis cosas
diferentes, sino de una cosa: la Palabra de Dios. La esta tratando
como un diamante cortado que se sostiene ante la luz. En cada frase
gira ligeramente el diamante para examinar una faceta diferente. El
punto de la meditacion poética es tanto para engendrar en nosotros
una alta visibn y valor de la Palabra de Dios como para
convencernos de su conclusion en el versiculo 11.

4) Sabiduria



Para muchos, la literatura de la sabiduria de las Escrituras es muy
amada y altamente problematica. Es amada porque parece muy practica. Es
problematica porque es menos parecida a los géneros con los que
interactuamos en el mundo moderno. También parece extrafiamente
desconectada del punto principal de la Escritura, que es la redencion en
Cristo Jesus.

De hecho, la literatura de la sabiduria es muy practica precisamente
porque estd muy conectada con el punto principal de la Escritura. La
literatura de sabiduria es acerca de vivir bien en el mundo de Dios y a la luz
del caracter de Dios. La sabiduria es el fruto del temor del Sefor, lo que
significa estar correctamente orientado hacia Dios y la creacién que ha
hecho, incluyendo a otras personas. Habla de lo que es generalmente cierto,
pero también aborda lo que parecen ser las excepciones a esa verdad
general. ;Como hacer exégesis a la literatura de la sabiduria?

e Necesitamos reconocer que la literatura de la sabiduria nos llega en
multiples formas, o subgéneros.

e Drama (Job, Cantares)

e Refranes (Proverbios 9-31)

e Confesion autobiografica y amonestacion (Eclesiastés, Proverbios
1-8).

e Sca cual sea la forma, la clave de la interpretacion es leerla en su
contexto y de acuerdo con su proposito declarado.

e Job tiene la intencién de abordar el problema del sufrimiento
injusto.

e Eclesiastés intenta abordar de manera realista el punto de la vida.

e Proverbios pretende engendrar el temor de Dios y luego mostrar
como ese temor (o la falta del mismo) se demuestra en todo tipo de
contextos. Enfaticamente no es un codigo de ley.

e Cantar de los Cantares es una celebracion del amor humano en el
matrimonio que apunta mas alla de si mismo al amor de Dios por
su pueblo.

e Ejemplo: Proverbios 12:21: "Ninguna adversidad acontecera al
justo; Mas los impios seran colmados de males". Un lector rapido
cometerd uno de dos errores. Asumira que esto siempre es cierto y,



por lo tanto, considerard el sufrimiento como un juicio divino
contra la maldad. Alternativamente, simplemente sefialard a Job, o
a Jesus, y dird que el proverbio es claramente falso. Pero este
proverbio no es una promesa absoluta ni una contradiccion de Job.
Mas bien, como todos los proverbios, es proverbial o, en general,
cierto. En el universo moral que Dios ha creado, la maldad
generalmente trae problemas y la justicia generalmente trae
bendiciones. Mas alla del caracter proverbial de la declaracion, el
proverbio también apunta a la maxima bendicion y juicio que viene
de Dios. Aunque hay excepciones en esta vida, Dios finalmente
mantendra este proverbio en el juicio final.

5) Profecia

Los libros proféticos contienen tanto narrativa como poesia, pero lo que
los distingue como su propio género es la presencia del ordculo profético -
"Asi dice el Senor" - y la funcidén que estos oraculos juegan en la Escritura.
Los profetas llegan a la escena biblica como abogados de la acusacion,
argumentando el caso de Dios en una demanda legal del pacto contra Israel
por romper el pacto. Pero no s6lo exponen el caso, sino que advierten
proféticamente del juicio que se avecina (llamando al arrepentimiento) y
proclaman proféticamente la salvacion que se avecina (llamando a la fe).
(Como hacer exégesis a la profecia?

e [a caracteristica basica y el problema de interpretacion es la
dinamica del cumplimiento de las promesas. Esto es lo que divide a
los intérpretes. Cuando, donde y como se cumple una profecia nos
ayuda a entender su significado.

e Un aspecto importante de la profecia es el escorzo profético de los
acontecimientos. Los profetas ven las montafias en el horizonte
distante como una linea Unica y bidimensional. Una vez que
lleguemos a la historia y viajemos a esas montafias, descubriremos
que hay multiples cordilleras separadas por grandes distancias. Esto
significa que la mayoria de las profecias, si no todas, tienen
multiples horizontes de cumplimiento.

e Por ejemplo, en el flujo de la narracion de Isaias, el "signo de



Emanuel" en Isaias 7 se cumple en Isaias 8 con el propio hijo de
Isaias. Pero eso es solo la primera cadena de montafias. Detras y
por encima de esa cordillera esta el cumplimiento final del texto en
el nacimiento de Jesucristo.

e Otro ejemplo se encuentra en la profecia apocaliptica del juicio en
Isaias 24-27. Esta profecia se cumple primero con la invasion
babilonica de Palestina. Una segunda cadena montafiosa de
cumplimiento quizéds llegue con la destruccion de Jerusalén por
parte de Roma en el afio 70 DC. En ultima instancia, a la luz del
Apocalipsis, reconocemos que esta profecia se cumple al final del
mundo en el Ultimo dia.

e Un rasgo comuin de la profecia es utilizar el lenguaje y las
imagenes del pasado para describir el futuro. La creacion, las
imagenes del jardin del Edén, el diluvio, Sodoma y Gomorra, y el
¢xodo se utilizan para describir los acontecimientos futuros. Esto
proporciona una comprension teoldgica de lo que esta sucediendo,
no necesariamente una comprension literal.

e No todas las profecias son incondicionales. El ejemplo mas famoso
de esto es Jonas predicando a Ninive. Profetizé que en tres dias
Ninive seria destruida, a menos que el pueblo se arrepintiera. El
pueblo se arrepintio, asi que la profecia no se cumplid.

e Gran parte de la profecia no es predictiva, sino descriptiva
(tipoldgica). Por ejemplo, el Nuevo Testamento comprende que
gran parte de la vida del Rey David anticip6 la venida del Mesias.

e Como siempre, ¢l contexto es el rey. En el caso de la profecia, la
forma de la historia de la Biblia en su conjunto es crucial.
Necesitamos recordar que la revelacion es progresiva, y en la
revelacion de Jesucristo, se nos ha dado tanto el punto principal
como el final de la historia. Esto significa que tenemos una ventaja
sobre los lectores del Antiguo Testamento. Trabajamos desde la
historia de toda la Biblia hasta la profecia, no al revés. Como Pedro
nos asegura en 1 Pedro 1:10-13, el evangelio nos da una vision mas
clara que la que tenian incluso los profetas del Antiguo Testamento.
Por lo tanto, el Nuevo Testamento determina el significado final de
la profecia del Antiguo Testamento, y no al revés.

e Ejemplo: Isaias 11, la profecia del reinado del tronco (renuevo) de



Isai. Esta profecia se basa en imagenes de Génesis 2 (Edén), Exodo
y Josu€. Describe el futuro en imagenes que se superponen: un
regreso al Edén, un segundo éxodo y la finalizacién del trabajo
inconcluso de conquistar la Tierra Prometida. Al amontonar estas
imagenes, muchas de las cuales son también poéticas, tenemos que
reconocer que el profeta esta estableciendo un punto teologico, y no
necesariamente una prediccion historica literal. Todo esto se llevara
a cabo mediante el justo juicio de un vastago del tronco de Isai, que
se describe en términos tomados de la presencia de Dios en el
éxodo (vv. 10-11). Asi que la profecia apunta en ultima instancia al
divino Hijo de David, el Dios-hombre Jesucristo, y su gobierno
universal en los nuevos cielos y la nueva tierra.

6) Epistolas

Las epistolas son el mas sencillo de los géneros, porque son cartas
escritas a la gente exactamente en la misma parte de la historia en la que
estamos nosotros, los creyentes que vivimos entre la resurreccion de Cristo
y su segunda venida. ;Como hacer exégesis a las epistolas?

- Como siempre, el contexto es extremadamente importante. Estas cartas
son documentos ocasionales, no tratados teologicos abstractos destinados
a una biblioteca. Fueron escritas por los apoOstoles para los cristianos que
se enfrentan a problemas reales, ya sea morales o doctrinales o ambos.

- Dado que estas cartas casi siempre estaban motivadas por un problema
o conflicto, el autor intenta aplicar la verdad del evangelio para abordar
el asunto en cuestion. Esto significa que su forma basica de hablar sera el
argumento 16gico. Por ello, debemos prestar atencion tanto al flujo del
argumento como a sus detalles.

- Los apostoles se entendieron a si mismos como los receptores y como el
cumplimiento de las promesas del Antiguo Testamento a la luz de lo que
Cristo habia hecho. Por lo tanto, el "contexto" primario de las epistolas
del Nuevo Testamento no es grecorromano, sino el Antiguo Testamento.



- La aplicacion de las epistolas suele ser sencilla, pero sigue habiendo
cierta discontinuidad cultural e histérico-redentora. Tenemos que ser
sensibles a esas preguntas.

- Ejemplo: Efesios 2:11-22. Una aplicacion tipica de este pasaje en
muchas iglesias evangélicas es la reconciliacion racial. Pero si prestamos
atencion tanto a la epistola en si como al gran contexto biblico, nos
daremos cuenta de que, en primer lugar, Pablo habla de la eliminacion de
la division entre judio y gentil. Esa divisidbn no era meramente €tnica,
sino teoldgica, ya que definia los limites del pueblo de Dios. La
eliminacion de esa division en Cristo significaba que las naciones eran
ahora bienvenidas, y que no debian ser excluidas de la salvacion de Dios.
So6lo de manera secundaria este pasaje trata sobre la reconciliacion a
través de otras divisiones.

7) Apocaliptico

Sin duda, el apocaliptico es el mas intrigante pero también el mas dificil
de todos los géneros. La ciencia ficcion es lo mas cercano que tenemos a
ella. El punto y el proposito de la literatura apocaliptica es dar al pueblo de
Dios esperanza en medio de los sufrimientos presentes basados en la
victoria segura de Dios sobre sus enemigos, tanto ahora como en el futuro.
Para ello, la literatura apocaliptica se basa en gran medida en las imagenes
del pasado, asi como en otras imagenes estilizadas. El punto es revisar el
recorrido de la historia y mostrar su culminacion en la victoria del reino de
Dios. ;Como hacer exégesis al género apocaliptico?

- Dos ejemplos principales de género apocaliptico en la Biblia son Daniel
y el Apocalipsis. Pero ninguno de los dos es meramente apocaliptico.
Daniel es literatura profética y el Apocalipsis es una epistola profética.

- El contexto literario es importante. El apocaliptico biblico se basa
especificamente en 1imagenes biblicas del Antiguo Testamento
(Babilonia, plagas), asi como en imagenes "de reserva" del género mas
amplio (el cuerno, los cuerpos celestes, etc.).



- El género apocaliptico proporciona una esquematizacion de la historia,
pero ese esquema no es necesariamente cronoldgico. Por ejemplo, cada
serie de siete plagas en el Apocalipsis (sellos, trompetas, copas) termina
con el fin del mundo. Y sin embargo, seria facil leer la serie como
secuencial. Entonces, ;cudntas veces termina el mundo? De hecho, hay
un patron en estas series. La historia se recapitula desde diferentes
perspectivas, lo que lleva al climax de los dos Gltimos capitulos.

- Sin entrar en un tratamiento detallado de los diversos enfoques para
interpretar el Apocalipsis, todos podemos estar de acuerdo en que el
punto principal estd claro. El pueblo de Dios puede soportar el
sufrimiento actual debido a su confianza en que Dios gana. Y saben que
gana, no por la revelacion profética, sino por lo que Cristo ya ha logrado
en el pasado, a través de su muerte y resurreccion.

- Ejemplo: Apocalipsis 5: la revelacion del Leon de Juda. Juan oye hablar
del Leon de Juda, el que abrird el pergamino y llevara a cabo los
propositos de Dios en la historia. Pero cuando se vuelve para ver al que
ha escuchado, ve al Cordero que fue inmolado. ;Escuchd mal? ;Hay de
hecho dos individuos diferentes? No, en absoluto. Al contrario, lo que ve
explica lo que ha oido. Jesus es digno de ser el Leon, el que cumple los
propositos de Dios precisamente porque se humillé6 como el Cordero de
Dios en la cruz. Jesus es digno de gloria y honor, y capaz de abrir el libro
del juicio de Dios, no solo por su divinidad preexistente, sino
especialmente porque comproé al pueblo de Dios con su propia sangre. La
cruz, por lo tanto, esta en el centro de la revelacion de la gloria de Dios.

Conclusion

Asi que ahi lo tienes: jcdmo hacer exégesis a cada parte de la Biblia!
Por supuesto que estoy siendo jocoso. Lo que espero que veas, sin embargo,
es que interpretar un pasaje no es simplemente imponerle arbitrariamente el
significado que quiero que tenga. Es, de hecho, nada mas y nada menos que
una lectura atenta y cuidadosa de un texto en su contexto, tanto estrecho
como amplio. Es tan basico como la observacion (;Qué dice?) y la
interpretacion (;Qué significo esto para los lectores originales?). Todos
necesitamos las herramientas adecuadas para hacerlo bien, pero con una



lectura paciente y frecuente, todos podemos convertirnos en fieles lectores
del texto, leyendo de ¢l lo que los autores originales quisieron decir, en
lugar de leer en ¢l nuestras propias ideas.

Esto es exactamente lo que he experimentado con mi grupo de chicos de
sexto grado. Con paciencia y practica, se han librado gradualmente de
algunos de sus peores habitos de interpretacion. Ahora, los miércoles por la
mafana, estan cada vez mas ansiosos por leer el texto del Evangelio de
Marcos, y pensar en lo que Marcos quiso decir bajo la inspiracion del
Espiritu Santo. La semana pasada estudiamos Marcos 1:40-2:12, la curacion
del hombre con lepra y el paralitico. Les pregunté a los chicos si el objetivo
del ministerio de Jesus era hacer que la gente estuviera fisicamente bien.
Uno de ellos dijo "No", y le pregunté por qué. Habian pasado semanas
desde que lo habiamos mirado, pero rapidamente se volvio a Marcos 1:35-
39 (jcontexto!) y senald que Jests vino a predicar el evangelio, no a hacer
milagros. Asi que les pregunté por qué habia curado a un leproso. Al
principio no estaban seguros, asi que pensamos juntos en el contexto biblico
mas amplio. Después de que terminamos de discutir los detalles de la lepra
(estos son nifios de sexto grado, después de todo), algunos de ellos
recordaron que tener lepra significaba que no podias ir al templo o volver a
casa, que estabas aislado de Dios y de la gente. Entonces miramos la
curacion del paralitico. Les pregunté por qué Jesus sand al hombre, e
inmediatamente sefialaron el versiculo 10, y dijeron que era para probar que
Jesus podia perdonar el pecado. En ese momento, fue como si una bombilla
se hubiera apagado. La lepra era una imagen del pecado. El pecado nos
separa de Dios y de los demas. Al sanar a los leprosos y a los cojos, Jesus
no solo estaba demostrando lo poderoso que era; nos estaba mostrando lo
que habia venido a hacer, no vino para hacer que nuestros cuerpos
estuvieran bien, sino para hacer que nuestros corazones estuvieran limpios,
y asi traernos de regreso a una relacion con Dios.

Si los niflos de sexto grado pueden aprender a hacer exégesis a las
Escrituras, nosotros también, y los miembros de nuestras iglesias también.
Cuando nos tomemos el tiempo para hacer esto bien y ensefiar a otros a
hacerlo también, encontraremos, como Pedro declar6, "Tenemos también la
palabra profética mas segura, a la cual hacéis bien en estar atentos como a



una antorcha que alumbra en lugar oscuro, hasta que el dia esclarezca y el
lucero de la mafiana salga en vuestros corazones" (2 Pedro 1:19).

1 The Gagging of God (Grand Rapids, MI: Zondervan), 57-92 Traducido
al espaiol como Amordazando a Dios por editorial Andamio, 2016.

2 Jerénimo, Letters, [Trad, no oficial: Cartas de Jerénimo]

3 John Owen, The Works , 1V, 215, citado en J.I. Packer, 4 Quest for
Godliness: The Puritan Vision of the Christian Life (Wheaton, IL:
Crossway, 1990), 101. [Trad. no oficial: Una busqueda de la piedad: La
visidn puritana de la vida cristiana]

4 Exegetical Fallacies (Grand Rapids, MI: Baker, 1984). Traducido al
espaiol como Falacias Exegéticas, por editorial CLIE, 201



CAPITULO DOS

Herramientas de Teologia Biblica 1:
Pactos, Epocas y Canon

Considerando el arte de la exégesis, ;estamos listos para leer el texto y
construir una teologia biblica, una teologia que sea a la vez fiel y que cuente
toda la historia de la Biblia? No del todo. Hay otros dos juegos de
herramientas que todo lector de las Escrituras necesita si queremos juntarlo
todo fielmente. No soOlo necesitamos herramientas exegéticas, también
necesitamos herramientas de teologia biblica y teologia sistematica. En este
capitulo y el siguiente consideraremos las herramientas de la teologia
biblica y como usarlas. Luego abordaremos las herramientas de la teologia
sistemadtica en los siguientes capitulos. Solo en ese punto estaremos listos
para empezar a construir.

Introduccion

Quiero empezar con una pregunta: ;por qué lees la Biblia? Aunque hay
muchas razones para leer la Biblia, fundamentalmente, leemos la Biblia
para conocer a Dios.

En cierto modo, conocer a Dios es como conocer a cualquier otra
persona. Para conocer a Dios necesitamos saber lo que le agrada y lo que lo
hace enojar, lo que es importante para El y lo que no importa tanto.
Necesitamos conocer su caracter, como es como persona y cémo responde
en diferentes situaciones. Sin embargo, no es so6lo su personalidad y
caracter lo que necesitamos conocer. Como con cualquier otra persona,
necesitamos saber algo de su historia. (;Qué ha estado haciendo antes de
que lo conozcamos?) Y necesitamos saber algo de sus objetivos. (;A donde
se dirige y a qué se compromete?) Finalmente, también quisiéramos saber
algo sobre su familia y amigos. Después de todo, conocer a alguien
significa saber con quién le gusta estar y a quién ama realmente.

Pero a pesar de todas las formas en que conocer a Dios es comparable a
conocer a un ser humano, hay una diferencia muy importante. A menos que



Dios revele las respuestas a todas esas preguntas que hice arriba (y mas),
nunca llegaremos a conocerlo. Como dije al principio de este libro, la
revelacion de Dios es necesariamente una auto-revelacion. A menos que
Dios nos diga quién es y qué esta haciendo, estamos en la oscuridad.

Que diferente es eso de nuestra experiencia de conocer a otra persona en
estos dias. El hecho es que, lo quieras o no, podrias llegar a conocerme
bastante bien, si tuvieras la intencion de hacerlo. Podrias usar Google,
Facebook y un par de sitios web mas para saber qué hago, a quién conozco
y donde he estado. Aprenderias lo que podriamos llamar el "horizonte
publico" de la vida de Michael Lawrence.

Pero por muy bueno que sea ese horizonte, no dice todo lo que hay que
saber sobre mi. Si quisieras conocerme mejor, podrias mudarte a
Washington DC y unirte a mi iglesia. Desde los sermones que predico, a la
forma en que dirijo las reuniones de nuestros miembros, a la forma en que
interactiio con la gente en los pasillos de nuestra iglesia, vas a aprender qué
tipo de persona soy. ;{Soy amable o grosero? ;Soy paciente o de mal genio?
(Soy alegre, o serio, o malhumorado? Todo esto lo puedes aprender
pasando un rato en mi iglesia. Podriamos llamarlo el "horizonte personal"
de la vida de Michael Lawrence.

Pero si realmente quieres conocerme, tendrds que pasar de ser un
miembro de mi iglesia a uno de mis confidentes, o incluso mudarte con mi
familia. Aqui, encontraras mucho mas de lo que querias saber. Escucharas
mis comentarios desprevenidos y veras mis acciones irreflexivas. Sabras
como soy antes de mi primera taza de café, o como actiio cuando respondo
de forma juguetona con mis hijos. Este es el "horizonte privado" de la vida
de Michael Lawrence, y solo Dios puede ir mas profundo que eso.

(Es uno de estos horizontes mas "verdadero" que los otros? No. Todos
ellos te dicen algo sobre mi. Tendemos a pensar que lo privado es lo mas
real, pero si eso es todo lo que sabes de mi, no me conocerias muy bien. Es
mas, no solo los tres horizontes te dicen algo sobre mi, sino que cada uno
interactua e informa a los demads. Si estas leyendo este libro, ahora sabes
algo de mi horizonte publico. Pero si asistes a mi iglesia y lees este libro,
sabes que este libro es un reflejo de las prioridades de mi ministerio y el



producto de muchos sermones. Y si vives en mi casa, asistes a mi iglesia y
lees este libro, entonces sabes que las prioridades de mi ministerio, los
sermones, y ahora este libro fluyen de mi estudio de las Escrituras a primera
hora de la mafiana.

No podemos buscar a Dios en Google. Y desde Génesis 3, no hemos
podido vivir en la misma casa con El. Eso significa que no hay un solo
horizonte de la vida de Dios que podamos conocer a menos que nos lo
revele. La verdad absolutamente asombrosa de las Escrituras es que, en la
Biblia, Dios se ha revelado a si mismo. Y no sélo ha revelado su rostro
publico, el horizonte publico de su vida, sino que nos ha revelado a su Hijo,
Jesucristo. Y no hay nada més intimo con Dios que eso.

Cuando llegamos a la Biblia, llegamos a la auto-revelacion de Dios. Cada
pasaje de la Escritura que leemos debe ser entendido dentro de multiples
horizontes de significado. Los horizontes no son publicos, personales y
privados, sino que son una serie de contextos en constante expansion. Y con
cada nuevo contexto, cada nuevo horizonte, llegamos a una apreciacion
mas completa del significado y la aplicacion del texto a nuestras propias
vidas y ministerio. El objetivo de este capitulo es ayudarnos a leer la Biblia
a la luz de cada uno de estos horizontes, y asi, al final, leer la Biblia
biblicamente.

LLos Tres Horizontes de la Autorrevelacion de Dios
en las Escrituras

Los tres horizontes de la Escritura son el horizonte textual, el horizonte
de época y el horizonte canonico. 1 El capitulo anterior era realmente todo
sobre el horizonte textual. Trataba de responder a la pregunta, ;Como
podemos leer y entender lo que un texto dice en su contexto inmediato? Lo
hacemos con paciencia y cuidado usando las herramientas de la exégesis.
Pero conocer un texto en su contexto inmediato es un poco como conocer
solo el horizonte privado de mi vida. Es cercano, detallado y particular, pero
(qué tiene que ver con todo lo demas? Para eso, necesitamos retroceder y
entender el texto en los contextos mas amplios de la época y el canon. Para



explicar esos dos horizontes, necesitamos retomar otro tema de la
Introduccion. Tenemos que hablar de los pactos.

Cuando Dios se digndé revelarse a la humanidad y entrar en una relacion
con nosotros, estructurd esas relaciones en lo que hemos llegado a
reconocer como pactos. Dios usa los pactos en un extraordinario acto de
comunicacion antropomorfica condescendiente. Y como veremos, hay
pocos conceptos mas importantes que comprender si queremos entender
toda la historia biblica y cada una de sus partes.

. Que es un Pacto? 2

Como hemos considerado en la Introduccidén, las relaciones
internacionales en el antiguo Cercano Oriente se regian por tratados entre
grandes reyes y reyes vasallos que adoptaban la forma especifica de pactos.
El gran rey prometia su proteccion y bendicion a cambio de la lealtad y
obediencia del rey vasallo. No solo eso, la obediencia o desobediencia del
rey vasallo le afectaba a ¢l y a todos los que estaban sujetos a ¢l bajo su
representacion.

En su forma literaria formal, los pactos de finales del segundo milenio
tomaron una forma consistente y estandarizada. Comenzaron con un
preambulo, identificando al gran rey autor del pacto. A continuacion,
presentan un breve prologo historico, describiendo lo que el gran rey ya ha
hecho por el rey vasallo. Este prologo sirve como base para la obediencia
del vasallo. Luego vienen las estipulaciones del pacto (lo que se espera
del wvasallo), tanto resumidas como detalladas. Siguiendo las
estipulaciones, los pactos a menudo incluyen una cldusula de documento,
un parrafo que requiere que se coloquen copias del pacto en los templos de
cada uno de los reyes y que el rey vasallo lea periédicamente el pacto
publicamente y lo transmita a sus hijos. A continuacion, los testigos eran
llamados - tipicamente los dioses de ambos reyes. Finalmente, el pacto
concluia con una lista de bendiciones que se acumularian si el pacto se
mantenia, y una lista de maldiciones que se invocarian si el pacto se
rompia. Después de que se escribiera, el pacto seria ratificado por un
juramento que implicaba el derramamiento de sangre de sacrificio.



Como ya he dicho, Dios usé esta estructura para revelarse como el gran
Rey, y la usé para ensefiar a su pueblo que eran sus vice-regentes, o reyes
vasallos del gran Rey del cielo. De hecho, vemos la mitad de esta estructura
de pacto en forma resumida en los mismisimos Diez Mandamientos:

Exodo 20:2-17

Preambulo: 2 "Yo soy Jehova tu Dios, que te
Prologo saqueé de la tierra de Egipto, de
historico: casa de servidumbre. 3 No

Estipulaciones: tendras dioses ajenos delante de
mi. 4 No te hards imagen... 7 No
tomaras el nombre de Jehova tu
Dios en vano... 8 Acuérdate del
dia de reposo[a] para
santificarlo... 12 Honra a tu
padre y a tu madre... 13 No
mataras. 14 No cometeras
adulterio. 15 No hurtards. 16 No
hablaras contra tu projimo falso
testimonio. 17 No codiciaras..."

Las estipulaciones se explican con mas detalle en Exodo 21-23. Luego,
en Exodo 24:1-11, el pacto se lee publicamente, con Dios y el pueblo
sirviendo como testigos. Exodo 25:21 establece que el pacto debe ser
colocado en el arca en el Lugar Santisimo, que es tanto el salon del trono de
Dios como el templo de Israel. ;Doénde estdn las bendiciones y
maldiciones? De hecho, Israel rompe el pacto antes de tener la oportunidad
de recitarlas. No las recibimos finalmente hasta el Deuteronomio 27 y 28.

El pacto mosaico no es el Unico lugar donde vemos una estructura de
pacto. Sin embargo, me he tomado el tiempo de desempacar este ejemplo
para que vean que un pacto no es simplemente un "contrato" o una
"promesa" como entendemos tales cosas. Mas bien es un vinculo que



establece una relacion que lo abarca todo. Un pacto no es meramente una
obligacion financiera o un tratado militar. Es un reclamo sobre la total
lealtad y fidelidad de alguien. Tiene una estructura de autoridad para ello,
con continuas obligaciones, bendiciones y maldiciones. Y lo que es mas, es
generacional. Cuando Israel entr6 en el pacto, lo hizo para las generaciones
venideras.

Pero no sélo se escribidé un pacto, sino que también fue cortado. El
término del Antiguo Testamento para hacer un pacto es, de hecho, cortar un
pacto. Eso es porque un pacto casi siempre implicaba el derramamiento de
sangre, como sefial y sello del pacto. En Exodo 24, Moisés sacrifico
novillos, tomd su sangre y rocid la sangre tanto en el altar como en el
pueblo como "la sangre del pacto". En el antiguo Cercano Oriente, no sélo
se sacrificaban animales, sino que también se les mutilaba, se les partia en
dos o se les introducia una pierna por la garganta, todo ello como senal de
lo que le sucederia al vasallo y a su pueblo si rompian el pacto. Como

Palmer Robertson ha dicho acertadamente, un pacto no es simplemente un

vinculo; es un vinculo en sangre 3, un compromiso de lealtad y fidelidad

que se asegurd con la vida del mediador del pacto, el rey vasallo. En
realidad, no muri6 para asegurar el pacto, sino que fue representado
indirectamente por los animales sacrificados y mutilados. Tal vez ya pueden
empezar a ver lo importante que es esto para entender no so6lo Exodo 20
sino también Marcos 14 y Hebreos 9.

Dos Tipos de Pactos

Si esa es la estructura basica del pacto como la encontramos en la
Biblia, necesito introducir una importante variacion. A veces, por la
magnanimidad de su corazén, un gran rey decidia hacer un pacto sin
estipulaciones. En este pacto, no habia condiciones o términos que el
vasallo tuviera que cumplir, no hay un "obedece, y te bendecir¢;
desobedece, y te maldeciré". En su lugar, el gran rey simplemente se
compromete a si mismo, su palabra y sus recursos como garante de las
bendiciones del pacto. En contraste con el pacto estandar de obras, este tipo
de pacto es lo que llamariamos un pacto de gracia.



En el antiguo Cercano Oriente, se puede encontrar tal pacto de gracia
cuando un gran rey concede una herencia inalienable a un valiente guerrero
o a un fiel sirviente. También vemos este tipo de pacto en el Antiguo
Testamento; Génesis 15:9-21 es quizas el mejor ejemplo. Alli, Dios le
promete a Abraham una herencia. Y para asegurar las cosas, Dios sella su
promesa con un juramento. Los animales se parten en dos, y una de las
partes del pacto camina por el sangriento camino. Pero es Dios, no
Abraham, quien toma ese camino. En efecto, dice Dios, que me pase a mi lo
que les paso a estos animales, si no cumplo con mi promesa a Abraham.
(Qué tiene que hacer Abraham a cambio? Nada, excepto seguir creyendo en
Dios.

Asi que tenemos dos tipos de pactos: pactos de obras y pactos de gracia.4
Ambos siguen el mismo tipo de patron. Pero la diferencia crucial esta en
quién hace el juramento y se compromete a sufrir las maldiciones si el pacto
se rompe. Como veremos, esa diferencia es la diferencia entre la salvacion
y la condenacion, entre el cielo y el infierno. Todos nosotros merecemos
sufrir las consecuencias de un pacto roto con Dios. Pero Jesus sufrid esas
consecuencias por nosotros, si, como Abraham, nos arrepentimos y creemos
en la promesa de Dios.

Los Pactos de las Escrituras

Me he referido al pacto que vemos en Exodo 20, y he aludido al nuevo
pacto que Jesus hizo con su propia sangre. Sin embargo, estos no son los
unicos pactos en las Escrituras. De hecho, los pactos son una caracteristica
bastante prominente de toda la Biblia. Quiero exponer brevemente los siete
ejemplos principales de pactos en la Biblia. He resumido algunas
caracteristicas claves en la tabla de la pagina 61. Estos pactos proporcionan
una estructura para la narracion en su conjunto. La palabra "pacto" no se
usa necesariamente en cada caso, pero sigo una vieja ley hermeneéutica: si se
parece a un pato y grazna como un pato, probablemente sea un pato.

Pacto de la Creacion

Este es el pacto inicial hecho con Adan en Génesis 2:15-17. Como
Romanos 5 deja claro, entr6 en ese pacto como representante de toda la raza



humana. Sus bendiciones o maldiciones caerian sobre todos nosotros. La
bendicion estaba implicita: la promesa de una vida eterna sin pecado. La
maldicion era la muerte. La estipulacion era abstenerse de comer del Arbol
del Conocimiento del Bien y del Mal, asi como de trabajar y cuidar el
Jardin del Edén. En Génesis 3, la lealtad de Adan y Eva a Dios fue puesta a
prueba. Fallaron en la prueba y rompieron las estipulaciones. Las
maldiciones siguieron inmediatamente y han continuado a través de toda la
historia y en cada una de nuestras vidas.

Pacto de Redencion

Este es un pacto intratrinitario en el que el Padre, el Hijo y el Espiritu
Santo se ponen de acuerdo para llevar a cabo la redencion de un pueblo.
Este pacto estd implicito en Génesis 3:15, y se hace referencia a ¢l en otros
pasajes del Antiguo y Nuevo Testamento (cf. Isaias 49, Salmo 2, Salmo
110, Juan 5, Apocalipsis 5). Lo interesante de Génesis 3:15 y lo que sugiere
que hay un pacto detras de estas palabras es que en medio de la maldicion
de la serpiente, Dios mismo asume obligaciones y hace promesas. Este
pacto se convierte en la base del pacto de gracia en todas sus diversas
administraciones. Sus lineas generales se elaboran a través del resto de las
Escrituras.

Pacto Noético

Este pacto se hace con No¢ y todas las criaturas vivientes en Génesis
9:8-17. Se llama un pacto de gracia por la promesa unilateral de Dios. Se
llama un pacto de gracia comun porque se aplica a todas las personas, ya
sea que confien en Dios o0 no. El propdsito de este pacto es proporcionar el
campo sobre el cual la historia de la redencion seguira su curso. El juicio se
pospone hasta que la redencion se haya completado. Por lo tanto, muy
apropiadamente, la sefial de este pacto es el arco iris, jun simbolo de Dios el
guerrero con su arco, en reposo!

Pacto Abrahamico

Este pacto esta registrado en Génesis 15:1-21 y recoge el propdsito
original de Dios con Adan: la creacion de un pueblo que mostraréd su gloria



como vice-regentes portadores de su imagen en la tierra. Sin embargo, no se
hace con toda la humanidad, sino con Abraham y su descendencia. Dios
exige la obediencia de Abraham, pero esto es fundamentalmente un pacto
de gracia. Dios le promete a Abraham un pueblo y un lugar bajo el
benévolo gobierno de Dios, y las bendiciones de este pacto fluiran
eventualmente a toda la tierra. El signo del pacto, la circuncision, se da en

Génesis 17.2
Pacto Mosaico

Este pacto se establece en Exodo 20-25 y se restablece en
Deuteronomio. Se basa en el Pacto Abrahamico al trabajar en detalle como
deben ser los vice-regentes de Dios: un reino santo, en distincion de la
semilla de la serpiente, que bendice la tierra por su propia distincion (Dt.
4:5-8; cf. Ex. 19:4-6). Sin embargo, a diferencia del pacto abrahdmico, este
es un pacto de obras. Los jueces, sucesores de Moisés, son los mediadores
permanentes del pacto. Aunque la sefial de la circuncision continua, Dios
declara en Exodo 31:12-18 que la sefial corporativa de este pacto es el dia
de reposo. La bendicion de este pacto era la continua posesion de la Tierra
Prometida. La maldicion del pacto era el exilio.

Pacto Davidico

Este pacto se establece en 2 Samuel 7 y da a la nacidén la
responsabilidad de reflejar la gloria de Dios, particularmente al Rey. El
ahora representa a la totalidad, y por eso se le llama el hijo de Dios, asi
como Israel lo fue en el Exodo, y Adéan lo fue en el principio. El virreinato
se centra una vez mas en una sola persona. Estd llamado a cumplir el pacto
con Moisés (Deut. 17:18-20), y el pacto promete disciplina si no lo hace (2
Sam. 7:14). Aun asi, el pacto sigue siendo un pacto unilateral de gracia ya
que Dios garantiza personalmente la herencia davidica del trono de Israel.
La sefial del pacto es el nacimiento de un hijo.

Nuevo Pacto

Este pacto final de gracia se promete tanto en Jeremias 31:27-34 como
en Ezequiel 36:24-28 (cf. Deut. 30:6-8). No se cumple ni se establece hasta



que venga Cristo, quien recoge y cumple las diversas vertientes de los
pactos anteriores. El es la imagen perfecta (Colosenses 1), la simiente
prometida (Gélatas 3), el Hijo verdadero (Mateo 3) y el Rey mesianico
(Mateo 21).

Los profetas contrastan explicitamente este pacto con el antiguo pacto
mosaico. A diferencia de ese, este nuevo pacto no se romperia. Este es el
pacto que Jesus declara que estd estableciendo en Mateo 26:27-30 a través
del derramamiento de su sangre en la cruz. De hecho, Jesiis media en este
pacto poniéndose ante Dios como nuestro representante sustituto (Romanos
5). Garantiza el pacto asumiendo la maldicion de Génesis 3 y del pacto
mosaico a través de su muerte en la cruz (Galatas 3:13). Por lo tanto, los
que confian en Cristo ya no estan bajo la maldicion del antiguo pacto, sino
que son libres de disfrutar de las bendiciones del perdon y la reconciliacion
con Dios. Por consiguiente, la sefial de la nueva vida de este pacto es el
bautismo (Romanos 6).

Tabla de los principales pactos biblicos

mbre Tipo Bendicion | Maldicion | Seiial Texto
sacion Obras Vida Muerte El arbol de | Gen
eterna sin | espiritual | la vida (?) 2:15-17
pecado y fisica
denciéon | Obras Redencion | Juicio de | Enemistad Gen
(intra- de la la simiente | entre las 3:15
Trinitario) | simiente de la simientes
de la serpiente
mujer
ietico Gracia Juicio Ninguno Arcoiris Gen
pospuesto 9:8-17
rahamico | Gracia Un lugar y | Ninguno Circuncision | Génesis
un pueblo 15,17
bajo el
gobierno
de Dios,
bendicion
alas
naciones




)84ico Obras Posesion | Exilio El dia de Exodo
de la tierra reposo 20

vidico Gracia Unreino | Ninguno Un Hijo 2
eterno Samuel

7

levo Gracia Perdony | Ninguno Bautismo Jer
vida 31:27-
eterna en 34; Mat
el reino de 26:27-
Dios 30

Estudiar estos pactos es estudiar la revelacion de Dios sobre como se
relaciona con su pueblo en la historia. Cuando reconocemos eso, nos damos
cuenta de inmediato que la forma en que estos diversos pactos se relacionan
entre si es un asunto de verdadera importancia para entender la historia de
la Biblia. También nos damos cuenta de que es importante entender bajo
cual pacto estamos como creyentes del Nuevo Testamento, y bajo cual
pacto estd cualquier texto de las Escrituras que estamos leyendo. De lo
contrario, corremos el riesgo de leer nuestra situaciéon de pacto de forma
inapropiada en un pasaje, o por el contrario, aplicarnos un acuerdo de pacto
previo.

Ahora que hemos visto los pactos, podemos finalmente volver a los tres
horizontes de la autorrevelacion de Dios en las Escrituras, que es donde
comenzamos este capitulo. Como dije anteriormente, el capitulo 1 era una
discusion del primer horizonte, el horizonte textual. Hay un segundo
horizonte, el horizonte de época, y esta determinado en gran medida por los
pactos. A medida que la Biblia se desarrolla, vemos que Dios cambia sus
acuerdos de pacto en puntos clave de la historia de la redencion, y que se
relaciona con su pueblo de forma diferente a medida que la historia de la
redencion pasa de una época de pacto a otra.

Epocas

Hasta ahora, hemos considerado los textos en su contexto inmediato.
Por ejemplo, la historia del pacto de Dios con Abraham en Génesis 15
puede ser entendida e interpretada sélo en términos de lo que Dios esta



haciendo con Abraham. Pero cuando retrocedemos un poco, nos damos
cuenta de que la llamada de Abraham y el pacto que Dios hace con ¢l marca
un punto de inflexidon en la historia, y todo lo que sigue se basa en ello.
Desde Génesis 12 hasta Exodo 2, toda la narracién gira en torno a la
comprension de como Dios es fiel a su promesa a Abraham. Pero entonces,
en Exodo 2 con el nacimiento de Moisés, amanece una nueva época. El
pueblo de Dios es ahora una nacion definida por los eventos del Exodo, y su
relacion con Dios se pone en una nueva base. Esa relacion se describe en el
pacto mosaico. El pacto abrahdmico no ha desaparecido ni ha sido
revocado, como Pablo mostrara en Galatas 3. Pero algo nuevo estd
sucediendo, y las etapas subsecuentes de la historia ahora tienen que tomar
en cuenta esta nueva €poca en el plan de Dios.

Al sefialar diferentes épocas, definidas por diferentes pactos que tienen
diferentes términos, no quiero decir, como algunos dispensacionalistas de la
vieja escuela dijeron, que Dios salvo a la gente de diferentes maneras en
diferentes momentos. Nada podria estar mas lejos de la verdad. Dios no
cambia, y tampoco sus promesas de salvacion. Todo el que se salva es
salvado por la fe en las promesas de Dios, en cualquier medida que las haya
revelado en ese momento de la historia. Y todas esas promesas encuentran
su cumplimiento en la muerte y resurreccion de Jesucristo (2 Cor. 1:20). Sin
embargo, tengo la intencidn de decir que la forma en que Dios revela esa
salvacion es como una semilla que crece hasta convertirse en un arbol. Y
reconocer donde encaja el pasaje que estas estudiando en ese desarrollo es
crucial para su interpretacion.

Por ejemplo, Levitico 17 prohibe ofrecer sacrificios en cualquier lugar
excepto en el Tabernaculo de Reunidon. No se pueden ofrecer sacrificios en
cualquier lugar. Pero Génesis nos dice que Abraham construy6 un altar y
ofrecio sacrificios en cualquier lugar. Entonces, ;estaba Abraham
rompiendo la ley de Levitico 17? Y, por cierto, ;donde ofrece sus sacrificios
en estos dias?

Ya ves lo que quiero decir. Si queremos entender correctamente la
restriccion de Levitico 17, la libertad de Abraham, y la atin mayor libertad
del cristiano, necesitamos entender cada pasaje en su contexto de época.
Abraham era un extranjero y un forastero en Canaan; aiin no habia recibido



la Tierra Prometida. Cada vez que construia un altar, declaraba con
esperanza: jEsta es la tierra de Dios! Israel, por otro lado, entré en posesion
de una tierra llena de altares locales a todos los dioses imaginables. Dios
queria dejar claro a todos los israelitas que eran un solo pueblo con un solo
Dios. Ademas, ese unico Dios habia revelado exactamente como, cuando y
donde seria adorado. El culto publico seria en adelante un acto que reuniera
al pueblo en su unidad como nacion de sacerdotes, en lugar de fragmentarlo
y dispersarlo para adorarlo como ellos consideraran conveniente. Como
cristianos, ya no sacrificamos animales en absoluto, porque Cristo fue el
sacrificio perfecto y final, una vez y para siempre (Hebreos 10).

La época importa. La interpretacion importa. Importa incluso mas para la
aplicacion.

Dividiendo las Epocas

(Como decidimos donde termina una época y comienza otra? Como he
dicho, los pactos sirven como marcadores. Pero tenemos ayudas adicionales
a eso. Los autores biblicos sefialan el camino. La division mas obvia ocurre
entre el Antiguo y el Nuevo Testamento. En Romanos 5, Pablo habla de la
division del tiempo antes y después de la entrega de la ley de Moisés, asi
como la division antes y después de la caida de Adan. En Gaélatas 3,
describe la época mosaica como un periodo de cuidado: prepard, pero no
entregd realmente a la humanidad a la salvacion. Pedro marca una
importante division de la historia del mundo en el diluvio en 2 Pedro 3:6-7,
y luego pasa a mirar hacia otro mundo atn por venir. En Hechos 7, Esteban
divide la historia en la €poca de los patriarcas, la época mosaica y la
monarquia. En Isaias 63-64, Isaias contrasta la época de Abraham y la de
Moisés con el periodo de exilio, concluyendo con una oracidon por otro
evento del Sinai en el que Dios rasga los cielos y desciende para redimir a
su pueblo.

Pero no so6lo debemos entender las divisiones, sino que también debemos
prestar atencion a los principales temas y preocupaciones de cada época. El
periodo patriarcal estd muy preocupado por la fe en las promesas de Dios.
Por otro lado, aunque no abandona la fe, el periodo mosaico mas
claramente toca la nota del pueblo de Dios como santo y distinto del



mundo. También establece el tema del juicio. La monarquia contintia esos
temas, pero afiade otro - el Rey Mesias, el campedn y representante de la
nacion. Se identifica tanto con el pueblo que no es exagerado decir que,
como el Rey va, asi va la nacion.

Asi que, para resumir lo que hemos cubierto hasta ahora, si vamos a
entender un texto de la Escritura, necesitamos entender las palabras,
oraciones y parrafos a través del método gramatico-historico. Una vez que
lo hemos hecho, tenemos que preguntarnos, ;qué pacto(s) gobierna(n) al
pueblo de Dios en este momento? Responder a esa pregunta nos ayudard a
entender en qué época estd el texto. S6lo en ese punto veremos como el
texto encaja en la revelacion de Dios de si mismo hasta ese momento, y
como funciond para la fe y la obediencia del pueblo de Dios.

Canonico

Hay otro horizonte que debemos considerar si vamos a entender un
texto en su contexto completo, y ese es el contexto candnico. Desde Moisés
hasta Juan, la conviccion de todos los autores biblicos es que Dios es fiel.
Hace promesas en una €poca y las cumple en otra. EI cumplimiento puede
parecer diferente de lo que la gente esperaba, pero hay una continuidad
fundamental a través de la amplitud de la historia porque Dios cumple su
Palabra.

Es la tarea de este horizonte final de interpretacion, esta lectura
contextual final, el discernir como encaja todo. Volvamos a Génesis 15 y al
pacto con Abraham. El horizonte textual plantea preguntas como: ;qué pasa
con el corte de animales, y qué significd esto para Abraham? El horizonte
de época plantea preguntas como: ;jcOmo se cumplidé y mantuvo esta
promesa en la vida de Isaac, Jacob y José, y como se relaciona con la
partida de la familia patriarcal hacia la tierra de Egipto y su eventual éxodo?
El horizonte candnico plantea preguntas como: ;cOmo se relaciona esta
promesa con el nuevo pacto establecido en la sangre de Cristo? (En qué
sentido los cristianos son la semilla de Abraham y por lo tanto participantes
de esa promesa? ;Debemos esperar una herencia en Palestina, o la
revelacion posterior sugiere que las promesas de tierra/reposo se cumplen
en Cristo de alguna otra manera?



Si queremos aplicar correctamente las Escrituras a nuestras vidas,
especialmente el Antiguo Testamento y los Evangelios, debemos considerar
el horizonte candnico. Después de todo, no solo vivimos en la era del
Nuevo Testamento, a diferencia de la era del Antiguo Testamento, sino que
vivimos en el lado de la resurreccion de la cruz. jPor qué esta ultima
distincion hace la diferencia? Considere Lucas 17:14, por ejemplo, donde
Jesus dice a los diez leprosos que sand, "Id, mostraos a los sacerdotes".
Independientemente de lo que pensemos sobre la curacion milagrosa hoy en
dia, no podemos pasar directamente de ese texto a nuestras vidas por la
simple razon de que no vivimos bajo la ley mosaica para los leprosos,
mientras que Jesus y esos hombres si.

Pero lo que el horizonte candnico también significa es que no hay
manera de que podamos entender a Jesus y el resto del Nuevo Testamento
sin entenderlo a la luz del Antiguo. Jesus es presentado repetidamente como
un segundo Adan (Romanos 5), un segundo Moisés (Marcos 6; Juan 5), un
segundo David (Mateo 12), y un segundo Salomoén (Lucas 11). La salvacidon
que ¢l trajo se describe como un segundo Exodo (Hebreos 12) y un regreso
del exilio (Lucas 4); y la iglesia se describe como un templo viviente (1
Pedro 2) y el Israel de Dios (Galatas 6). ;Cémo vamos a entender y aplicar
estos textos del Nuevo Testamento si no hemos lidiado con el contexto
candnico, la historia en su conjunto? Por la misma razén, a menos que
tengamos este contexto mas amplio, todo el Antiguo Testamento no es mas
que una cronologia simple que nos lleva a Jesus. Es una historia interesante,
si te gustan ese tipo de cosas, pero es en gran medida irrelevante. Sin
embargo, cuando lees el Antiguo Testamento con una visidn canoénica,
empiezas a ver que Jesus salta a partir de cada pagina.

Poniendo Todo Junto

Quiero concluir con una breve demostracion de como estos tres
horizontes se unen al mirar un solo texto de la Escritura. Usemos el Salmo
18 para nuestro ejemplo.

I Te amo, oh Jehova, fortaleza mia. 2 Jehov4, roca mia y castillo mio, y mi
libertador; Dios mio, fortaleza mia, en ¢l confiaré; Mi escudo, y la fuerza de



mi salvacién, mi alto refugio. 3 Invocaré a Jehova, quien es digno de ser
alabado, Y seré salvo de mis enemigos.  Me rodearon ligaduras de muerte,
Y torrentes de perversidad me atemorizaron. ° Ligaduras del Seol me

rodearon, Me tendieron lazos de muerte. ® En mi angustia invoqué a Jehova,
Y clamé a mi Dios. El oydo mi voz desde su templo, Y mi clamor llegd

delante de él, a sus oidos. 7 La tierra fue conmovida y tembld; Se
conmovieron los cimientos de los montes, Y se estremecieron, porque se

indigné él. ® Humo subié de su nariz, Y de su boca fuego consumidor;
Carbones fueron por él encendidos. ° Incliné los cielos, y descendio; Y
habia densas tinieblas debajo de sus pies. ! Cabalgd sobre un querubin, y
vold; Volé sobre las alas del viento. !! Puso tinieblas por su escondedero,

por cortina suya alrededor de si; Oscuridad de aguas, nubes de los cielos. 2
Por el resplandor de su presencia, sus nubes pasaron; Granizo y carbones

ardientes. 13 Troné en los cielos Jehova, Y el Altisimo dio su voz; Granizo
y carbones de fuego. 4 Envio sus saetas, y los disperso; Lanzé relampagos,
y los destruyd. !° Entonces aparecieron los abismos de las aguas, Y
quedaron al descubierto los cimientos del mundo, A tu reprension, oh
Jehova, Por el soplo del aliento de tu nariz. !¢ Envié desde lo alto; me tomo,
Me saco de las muchas aguas. |7 Me libro de mi poderoso enemigo, Y de
los que me aborrecian; pues eran mas fuertes que yo. '® Me asaltaron en el
dia de mi quebranto, Mas Jehova fue mi apoyo. '° Me saco a lugar
espacioso; Me libro, porque se agradé de mi. 20 Jehova me ha premiado
conforme a mi justicia; Conforme a la limpieza de mis manos me ha
recompensado. 2! Porque yo he guardado los caminos de Jehov4, Y no me
aparté impiamente de mi Dios. 22 Pues todos sus juicios estuvieron delante
de mi, Y no me he apartado de sus estatutos. 23 Fui recto para con él, y me

he guardado de mi maldad, ** Por lo cual me ha recompensado Jehova
conforme a mi justicia; Conforme a la limpieza de mis manos delante de su

vista. 2> Con el misericordioso te mostrards misericordioso, Y recto para
con el hombre integro. 2® Limpio te mostraras para con el limpio, Y severo
serds para con el perverso. 2’ Porque ti salvaras al pueblo afligido, Y
humillaras los ojos altivos. 2® T encenderas mi lampara; Jehova mi Dios
alumbrara mis tinieblas. 2° Contigo desbarataré ejércitos, Y con mi Dios



asaltaré muros. 3° En cuanto a Dios, perfecto es su camino, Y acrisolada la
palabra de Jehova; Escudo es a todos los que en él esperan. 3! Porque
. quién es Dios sino s6lo Jehova? ;Y qué roca hay fuera de nuestro Dios? 32
Dios es el que me cifie de poder, Y quien hace perfecto mi camino; 3> Quien
hace mis pies como de ciervas, Y me hace estar firme sobre mis alturas; 3%
Quien adiestra mis manos para la batalla, Para entesar con mis brazos el
arco de bronce. 3> Me diste asimismo el escudo de tu salvacion; Tu diestra
me sustentd, Y tu benignidad me ha engrandecido. *® Ensanchaste mis
pasos debajo de mi, Y mis pies no han resbalado. 37 Persegui a mis
enemigos, y los alcancé, Y no volvi hasta acabarlos. 3 Los heri de modo
que no se levantasen; Cayeron debajo de mis pies. >° Pues me cefiiste de

fuerzas para la pelea; Has humillado a mis enemigos debajo de mi. 4° Has
hecho que mis enemigos me vuelvan las espaldas, Para que yo destruya a

los que me aborrecen. 4! Clamaron, y no hubo quien salvase; Aun a Jehova,
pero no los oy6. #> Y los moli como polvo delante del viento; Los eché

fuera como lodo de las calles. ** Me has librado de las contiendas del
pueblo; Me has hecho cabeza de las naciones; Pueblo que yo no conocia me

sirvio. #* Al oir de mi me obedecieron; Los hijos de extrafios se sometieron
a mi. ¥ Los extrafios se debilitaron Y salieron temblando de sus encierros.
46 Viva Jehova, y bendita sea mi roca, Y enaltecido sea el Dios de mi
salvacion; 47 El Dios que venga mis agravios, Y somete pueblos debajo de
mi; *® El que me libra de mis enemigos, Y aun me eleva sobre los que se
levantan contra mi; Me libraste de varén violento. % Por tanto yo te
confesaré entre las naciones, oh Jehova, Y cantaré a tu nombre. °° Grandes

triunfos da a su rey, Y hace misericordia a su ungido, A David y a su
descendencia, para siempre.

El salmo describe la angustia de David y su liberacién de parte de Dios.
Comienza con un resumen de este tema y luego describe la agonia de David
y la liberacion por parte de Dios. El resto del salmo medita en por qué Dios
liberé a David, lo que esto revela sobre el caracter de Dios, y como Dios lo
ha exaltado como rey, para alabanza de la fidelidad del pacto de Dios.



En el horizonte textual notamos inmediatamente las imagenes vividas.
David ha sido abrumado, como un hombre atrapado en una inundacion.
Pero Dios ha sido fiel. Los versiculos 4 y 5 dan un claro ejemplo del
paralelismo hebreo, cuyo efecto es enfatizar lo extremo de la dificil
situacion de David y, por lo tanto, la magnitud de la salvacion de Dios. En
este nivel, el salmo es un canto de agradecimiento personal por la liberacion
de los enemigos y por el éxito en su vocacion de rey. Si dejamos de leerlo
ahora, el cristiano podria estar tentado en apropiarse de este salmo como
una expresion personal de agradecimiento cuando Dios nos lleva a traves de
nuestras propias pruebas. Como veremos, aunque esta aplicacion no es del
todo inapropiada, francamente se pierde el punto principal del salmo y por
lo tanto su aplicacion principal.

En el horizonte de época, no podemos dejar de notar en los versiculos 6 a
19 que David se basa en las imagenes de Dios descendiendo en el Monte
Sinai y otros eventos del Exodo y la conquista. Parece un poco grandioso y
poético en extremo, hasta que recordamos que durante la monarquia, el rey
representaba a la nacion, y hablaba de su relacion con Dios en esos
términos. David no s6lo habla como un ciudadano privado de Israel. Esto
también nos ayuda a entender su lenguaje de fidelidad al pacto en los
versiculos 20 a 29. David no esta afirmando que est4 personalmente libre de
pecado, sino que ha sido fiel al pacto en nombre del pueblo. Ademas, su
triunfo sobre sus enemigos en los versiculos 37 a 42 estd claramente
modelado segiin la imagen de la guerra santa que se encuentra en Josue. Asi
que, de nuevo, lo que estamos escuchando no es una venganza personal,
sino la fidelidad al pacto. Por ultimo, los versiculos 43 y siguientes sefialan
mas alla del contexto mosdico al pacto davidico de 2 Samuel 7. David se
esta regocijando en el establecimiento de su trono, no por orgullo personal,
sino en alabanza a la fidelidad de Dios, quien cumple sus promesas. Asi
que, lejos de ser un simple canto personal de agradecimiento, este salmo es
un testimonio de la fidelidad del pacto de Dios, que continuia salvando a su
pueblo, como lo hizo en el éxodo, a través de la reivindicacion de su
ungido.

En el horizonte canonico, vemos que este salmo se cumple en ultima
instancia en Jesucristo, el Rey ungido que experiment6 las cuerdas de la



tumba no solo figurativamente, sino literalmente. Y fue fiel no solo al pacto
de Moises, sino al pacto de Dios con Adan. ElI Salmo 18 encuentra su
sentido mas verdadero en los labios de Jesus, que es literalmente Dios
descendiendo para salvar a su pueblo, pero que logra esa salvacidon
ironicamente, sufriendo los dolores de la muerte que ellos merecian. Sin
embargo, al igual que David antes de €I, cuya vida ¢l cumple incluso a
medida que la supera, Jesis es reivindicado por Dios a través de su
resurreccion de entre los muertos y su triunfo sobre todos sus enemigos. Ha
sido coronado como Rey de las naciones para siempre, y pronto llegara el
dia en que toda rodilla se doblara y toda lengua confesara "que Jesucristo es
el Sefior, para gloria de Dios Padre" (Fil. 2:10-11). En ultima instancia, el
Salmo 18 no es so6lo la cancion personal de alabanza de David, o el salmo
nacional de Israel de accion de gracias. Es una descripcidon profética de la
vindicacion de Dios de su Hijo y una promesa profética de que reinara
sobre las naciones por siempre y para siempre. Es, en otras palabras, un
salmo a través del cual llegamos a conocer a Jesus, nuestro Salvador y
nuestro Rey.

La aplicacion de este salmo y su utilidad para el ministerio cristiano
ciertamente incluye un estimulo al cristiano para dar gracias a Dios cuando
nos libere de nuestras propias pruebas mundanas. Pero cuando se lee a la
luz del canon en su conjunto, no podemos detenernos en una aplicacion tan
estrechamente enfocada en uno mismo. En su lugar, nuestros ojos se dirigen
a Jesus, a los sufrimientos que conoci6 en la cruz, y a la liberacion que
experimentd en la resurreccion. Y vemos que su sufrimiento y su liberacion
no fueron meramente para nuestro perdon, sino para obtener un reino.

So6lo después de haber visto esto, nuestros ojos vuelven a nosotros
mismos. Pero ahora nos vemos de manera diferente, porque se nos ha
recordado que cualquier prueba que hayamos experimentado en esta vida,
no es nada en comparacion con la gloriosa liberacion de la muerte que Jesus
ha logrado para nosotros. Se nos recuerda que aunque ahora conozcamos la
oposicion de los hombres, se acerca el dia en que "Los reinos del mundo
han venido a ser de nuestro Sefior y de su Cristo" (Apocalipsis 11:15).
Cuando leemos la Biblia a la luz del conjunto, no sélo se amplian los



horizontes de nuestra interpretacion, sino también nuestros propios
horizontes.

1 The Fabric of Theology: A Prolegomenon to Evangelical Theology
(Grand Rapids, MI: Eerdmans, 1993), 293-310. [Trad. no oficial: El tejido
de la teologia: Un Prolegomeno de la Teologia Evangélica]

2 Toda esta seccion, pero especialmente los dos primeros parrafos, estd
tomada en gran parte de Meredith Kline, Treaty of the Great King (Grand
Rapids, MI: Eerdmans, 1965) [Trad. no oficial: Tratado del Gran Rey]. Un
tratamiento mas reciente, y mas accesible, de esto se puede encontrar en O.
Palmer Robertson, The Christ of the Covenants (Phillipsburg, NJ: P&R,
1980), 167-170. [Trad. no oficial: El Cristo de los Pactos]

3 Robertson, The Christ of the Covenants , cap 7 y siguientes. [Trad. no
oficial: El Cristo de los Pactos]

4 Al decir esto, me doy cuenta de que, de hecho, los contextos textuales de
todos y cada uno de los pactos son mds complejos que esta simple
clasificacion binaria. Esta complejidad fluye del hecho de que cada pacto
entre Dios y el hombre implica una condescendencia amable y una
iniciativa previa de su parte. La gracia de Dios también nos cambia y
redefine, y asi coloca nuevas obligaciones y expectativas en los receptores
de la gracia. Sin embargo, a pesar de todas sus limitaciones, la distincion
nos ayuda a articular la naturaleza unilateral de la salvacion: so6lo Dios, en
la persona del Hijo encarnado, cumple los términos y soporta la maldicion
del pacto de obras, obteniendo asi la recompensa de una humanidad
redimida, salvada totalmente por la gracia.

5 Hay desacuerdo entre los estudiosos sobre si este es un pacto diferente o
no.



CAPITULO TRES

Herramientas de Teologia Biblica 2:
Profecia, Tipologia y Continuidad

(Qué opina de la predicacion del Antiguo Testamento? Si eres como
muchos pastores evangelicos, es probable que te sientas mas comodo en las
epistolas paulinas que en los profetas menores, y no solo porque no
recuerdes ni una pizca de hebreo de seminario. ;Cuando fue la Gltima vez
que diste una charla evangelistica del Antiguo Testamento en vez de uno de
los Evangelios? Si tu respuesta es "Nunca", no te preocupes porque no estas
solo.

Por otro lado, si se te pide que desarrolles una clase de seis semanas
sobre liderazgo biblico, ;puedes pensar en un texto mejor que el de
Nehemias? ;O qué tal si planeas un taller de fin de semana sobre el manejo
biblico del dinero? Claro, hay muchos textos en los que inspirarse, pero los
Proverbios funcionarian bien como un recurso basico, ;no? ;Y puedes
imaginarte ensefiar una clase sobre la crianza de los hijos que no empiece
con Deuteronomio 6?

Creo que para la mayoria de nosotros en el liderazgo de la iglesia, en
particular los que ensefiamos, la Biblia se divide bastante bien en las
porciones que proclaman el evangelio y construyen la iglesia, y las
porciones que nos ensefian como vivir vidas €ticas y piadosas. Y mientras
que hay cierta superposicion entre las dos, esa divisidon, en su mayor parte,
parece correr entre el Antiguo y el Nuevo Testamento. Hay muchas razones
para esta division, algunas historicas y otras teologicas. Mi punto no es
explicar el fendmeno, sino simplemente comentar cudn penetrante es.
Recientemente he oido a un conocido pastor de una iglesia biblica afirmar
que nunca ha predicado ni pretende predicar desde el Antiguo Testamento
el domingo por la mafiana, por la sencilla razon de que es un predicador del
evangelio. El Antiguo Testamento estd reservado en su iglesia para las
tardes de domingo y otros contextos.



Aplaudo su compromiso de ser un predicador del evangelio, y atn asi no
puedo evitar preguntarme por su suposicion -compartida con tantos lideres
de iglesias evangélicas- de que la predicacion y la ensenanza del evangelio
significa la predicacion y la ensefianza del Nuevo Testamento. Para
empezar, Dios nos dio toda la Biblia, no s6lo el Nuevo Testamento.
Seguramente se referia a que los primeros tres cuartos de la Biblia se
usarian para algo mas que historias morales y antecedentes histéricos. Mas
aun, Jesus y los apostoles hicieron toda su predicacion del evangelio desde
el Antiguo Testamento. Por supuesto, también escribieron el Nuevo
Testamento como resultado. Pero estoy convencido de que su predicacion
del evangelio desde el Antiguo Testamento no fue simplemente porque aln
no habian escrito el Nuevo Testamento. Creo que pudieron predicar el
evangelio de la Ley y los Profetas porque eso es lo que encontraron alli. Mi
objetivo en este capitulo es que podamos encontrarlo alli también, y asi
recuperar toda la Biblia para la ensefanza del Evangelio.

En el capitulo anterior, consideramos los detalles de la historia, los
diversos pactos y las épocas en que se formaron. ;Pero como juntamos los
detalles? ;Qué herramientas nos ayudan a leer la historia como una sola
historia sobre Cristo y el evangelio?

En primer lugar, al decir que podemos encontrar el evangelio en el
Antiguo Testamento, no quiero decir que el Nuevo Testamento sea
innecesario. Como dice Hebreos 1:2: "en estos postreros dias nos ha
hablado por el Hijo". El punto es que esta revelacion es definitiva y final.
Pedro nos dice que a través de la revelacion de Cristo, "Tenemos también la
palabra profética mds segura" (2 Pedro 1:19). Y aun asi, /no es interesante
que Pedro conecte la revelacion de Cristo con la palabra de los profetas? ;Y
no es significativo que el libro de Hebreos explique a Cristo a través de un
extenso sermon sobre el Pentateuco? Lo que ambos autores ilustran es que
en el Antiguo Testamento tenemos el evangelio prometido, el evangelio
predicho, el evangelio en forma de semilla. En el Nuevo Testamento esa
semilla llega a florecer, a medida que se cumplen las promesas y las
profecias.



La relacion entre las promesas hechas en el Antiguo Testamento y las
promesas cumplidas en el Nuevo Testamento nos lleva al problema crucial
al que nos enfrentamos si vamos a leer toda la Escritura como Escritura
Cristiana: ;como entendemos la dindmica biblica de la promesa profética y
el cumplimiento profético? Entender esta relacion, y hacerlo bien, es lo que
nos permite leer y ensefiar cada texto como algo escrito no sélo para esas
personas en aquel entonces, sino también para nosotros hoy en dia. Es lo
que nos permite afirmar que Pablo no sélo tenia en mente el Nuevo
Testamento, sino el Antiguo Testamento cuando dijo, "Toda la Escritura es
inspirada por Dios, y util para ensefar, para redargiiir, para corregir, para
instruir en justicia" (2 Tim. 3:16). Incluso se referia a las genealogias.

El caracter profético de las Escrituras: Cumplimiento de la Promesa

No se puede leer mucho en la Biblia antes de encontrar una de las
caracteristicas mas fundamentales de la autorrevelacion de Dios. No solo es
un Dios que habla, sino que es un Dios que hace promesas. Desde la
promesa de juicio en Génesis 2:17 hasta la promesa de salvacion a través
del juicio en Génesis 3:15, pasando por las promesas hechas a Noé y
Abraham, Moisés y David, hasta las ultimas palabras de Jesus a sus
discipulos antes de ascender al cielo en Mateo 28:20, Dios hace promesas a
su pueblo.

Dios Mantiene Sus Promesas

Si Dios fuera como nosotros, todas estas promesas no serian mas que
una curiosidad. De hecho, Dios no es como nosotros. Siempre cumple sus
promesas. Y esta conviccion de la fidelidad de Dios subyace en la mente de
los autores biblicos mientras escriben. Ellos se consideran a si mismos no
s0lo como registradores de los oraculos y promesas de Dios, sino que
también se consideran a si mismos como testigos de la fidelidad de Dios en
el cumplimiento de esas promesas. Y esa misma perspectiva les da fe y
esperanza en cuanto a las promesas atin por cumplir, una fe a la que también
nos invitan.

Aqui, en el caracter de Dios, esta el pegamento que mantiene unidas las
diversas partes del canon; y la confianza en ese pegamento permitio a los



escritores biblicos escribir, y a nosotros leer, la Biblia esperando que las
promesas una vez hechas ya son, o algin dia seran, promesas cumplidas.

Dios Cumple Sus Planes Segun Un Patron

Hay varias cosas que debemos entender sobre las promesas de Dios.
Primero, sus promesas no son simplemente buenas intenciones al azar. Méas
bien, las promesas de Dios juntas apuntan y delinean un plan divino para la
historia, un plan para rescatar a un pueblo para la alabanza de su gloria, y
para efectuar ese rescate, esa salvacion, a través de un juicio que Dios
mismo llevaria en nuestro nombre. En otras palabras, la historia no es
ciclica, una "mera repeticion" de patrones arquetipicos. 1 Mads bien, la
historia se dirige a alguna parte. Es lineal. Se estad desarrollando y
progresando hacia un fin que Dios ya ha preparado.

En segundo lugar, los planes de Dios se cumplen de acuerdo a varios
patrones. En otras palabras, la naturaleza lineal de la historia no significa
que sea impredecible. Hay un solo Dios y un solo plan para resolver un
problema con una sola solucion. La historia, tal y como la presentan las
Escrituras, sigue un patrén o marco. Progresa y se desarrolla, pero no al
azar. Dios elabora sus planes, si, pero como sus caminos no cambian,
elabora sus planes de acuerdo a ciertos patrones. Esto significa que el
presente esta ligado al pasado en las Escrituras, pero no como un ciclo de
karma que se repite sin cesar. Mas bien la conexion entre el pasado y el
presente es mas como el desarrollo de una fuga de Bach o la construccion
de un rascacielos. El tema inicial, la forma original, estd presente desde el
principio. Pero al final, se ha desarrollado de manera que el producto final
es mucho mas de lo que el patron inicial parecia prometer.

D¢jeme ilustrar lo que quiero decir. En Génesis 2:17 Dios prometio que
el pecado traeria la muerte, lo cual hizo comenzando con el pecado de Adan
y Eva. Afortunadamente, Dios también prometi6 salvar a la mujer y a su
descendencia en Génesis 3:15. ;Como la salvaria? A su debido tiempo,
Dios le daria a su pueblo el sistema de sacrificio de animales como un
sustituto expiatorio de su pecado, lo cual vemos que sucede con Abraham e
Isaac en Génesis 22, con la noche de la Pascua en Egipto en Exodo 11-12, y
con todo el sistema de sacrificios leviticos. (Martin Lutero pens6 que era



incluso evidente en la muerte de los animales que proporcionaron la ropa
para Adan y Eva en Génesis 3:21.) Pero esperen un segundo: ;ven el patron
que esta en juego aqui? Hay una promesa de juzgar y la promesa de salvar,
pero para cumplir estas promesas Dios establecido un patrén de muerte por
el pecado a menos que se ofrezca un sustituto. En ultima instancia, sin
embargo, el patron y el plan se cumplen en el sacrificio expiatorio de
Jesucristo en la cruz. Alli, como nos dice Hebreos 9, se ofrecié un mejor
sacrificio, uno que no necesita ser repetido porque era perfecto y suficiente.
En la cruz, entonces, el plan de salvacion de Dios es logrado y cumplido,
pero también lo hace el patron de sacrificio que da sentido al plan. Los
sacrificios de animales y todo lo que los rodeaba cesan en la iglesia del
Nuevo Testamento, no simplemente porque no son necesarios, sino porque
se han cumplido en Cristo. La promesa implicita de que se proveeria un
sustituto para el pueblo de Dios se ha cumplido.

Multiples Horizontes de Cumplimiento

El caracter de las Escrituras como registro de una historia redentora que
es a la vez lineal y que procede segun un patrén nos ayuda a reconocer que
las promesas de Dios (profecias en el sentido mas amplio del término)
suelen tener multiples horizontes de cumplimiento. Ademaés, cada
cumplimiento sucesivo no so6lo se produce mas tarde en el tiempo
cronoldgicamente, sino que tiene mayor importancia tanto teolégica como
historica (véase el grafico 3.1).

Grafico 3.1: Multiples Horizontes de Cumplimiento Profético



*
Cumplimiento final
Significado
Teologico e
Historico Cumplimiento 3
Cumphirmiento 2
Cumplmiento 1
Momento de la Tiempo
profecia onginal (Histonco redentor)

Este patron de cumplimiento hace al menos dos cosas por nosotros
mientras intentamos leer la Biblia candnicamente. Por un lado, los diversos
cumplimientos nos ayudan a ver la forma en que el patron se estd
desarrollando y el plan esta progresando. Por otra parte, los diversos
cumplimientos nos ayudan a ser sensibles a los distintos énfasis de época a
lo largo del camino, ayudando a salvaguardarnos contra la esperanza de un
cumplimiento incorrecto para nuestra propia €poca.

Permitanme dar un ejemplo que ilustra tanto los multiples horizontes
como el caracter cada vez mas grande del cumplimiento de las promesas de
Dios. Consideremos la promesa de Dios a Abraham en Génesis 12:1-3.

Pero Jehovéa habia dicho a Abram: Vete de tu tierra y de tu parentela, y de la
casa de tu padre, a la tierra que te mostraré. Y haré de ti una nacidon grande,
y te bendeciré, y engrandeceré tu nombre, y seras bendicion. Bendeciré a
los que te bendijeren, y a los que te maldijeren maldeciré; y seran benditas
en ti todas las familias de la tierra.

Dios promete que Abram, sin hijos, sera el padre de una gran nacion
que bendecira a las naciones de la tierra. Unos pocos versiculos después, en
Génesis 12:7, Dios promete dar a la descendencia de Abram la tierra de
Canaan. Asi que esas son las promesas. ;Las tienes en la cabeza? Ahora,
mira como Dios cumple sus promesas a medida que la historia de la
redencion se desarrolla:



- La promesa de los descendientes y una gran nacidn comienza a
cumplirse con el milagroso nacimiento de Isaac, y luego toma fuerza con
Jacob y sus doce hijos. Pasan los siglos, pero Dios no ha cumplido su
promesa.

- Una nueva época amanece con Moisés y el pacto del Sinai. Y alli Israel,
los descendientes de Abraham, es constituida por Dios, no s6lo como la
familia de Abraham, sino como una nacion santa para Dios. El libro de
Josué registra entonces el primer cumplimiento de la promesa de Dios
sobre la tierra, mientras la nacion entra y conquista. Pero Dios todavia no
ha terminado.

- Tanto la promesa de la tierra como la promesa de ser una bendicion para
otras naciones encuentra ain mas y mayor cumplimiento bajo el Rey
Salomoén. Bajo Salomon, vemos a las naciones siendo bendecidas por su
sabiduria, y vemos por primera vez toda la Tierra Prometida, desde el
Eufrates hasta el Mar Mediterraneo, desde el Libano hasta el Sinai, bajo
el control de Israel. Hay descanso a cada lado. Pero Dios todavia no ha
terminado.

- Como Pablo deja claro en Galatas y Romanos, la verdadera
descendencia prometida no era Isaac o Jacob o David o Salomon. Era
Jesus. Y a través de la fe en Jesis, hombres y mujeres de todas las
naciones son bendecidos, al convertirse en hijos de Abraham. Esta
familia espiritual también es una nacion espiritual (1 Pedro 2:9) que se
extiende hasta los confines de la tierra. Y aun asi, como Abraham, esta
nacion estd una vez mas sin hogar, viviendo como extranjeros y
peregrinos en el mundo (Hebreos 11). Si el patron de cumplimiento se
mantiene, sabemos que debe haber aun mas. Incluso después de la cruz y
la resurreccidn, incluso después de Pentecostés y la difusion del
evangelio en todo el mundo, Dios todavia no ha terminado.

- De hecho, hay mas. Segiin Hebreos 4 y Apocalipsis 21-22, las promesas
de una gran nacion en la tierra bajo la bendicion y el gobierno de Dios
encuentran su cumplimiento final en un nuevo cielo y una nueva tierra,
en la que todo el pueblo de Dios, tanto del Antiguo como del Nuevo
Testamento, forman una nueva humanidad (Ef. 2:14-22) en la nueva
creacion perfecta de Dios (ver cuadro 3.2).



Grafico 3.2: Ilustracion de cdmo se cumple la profecia en multiples
horizontes

Nuevos celos y

nueva bemra
Significado
Teologico e
Historico Jesis

Tierra / Dawid / Salomon
Constitucidn de Israel en el Sinai
Nacimiento de Isaac

Promesas hechas Tiempo

a Abraham (Histdnco redentor)

Asi que te pregunto, ;jcuantas veces se cumplio la promesa de Dios a
Abram en Génesis 12? No soy conocido por mis habilidades matematicas,
pero cuento al menos cinco veces, todas claramente identificadas en las
Escrituras. Cada una es un cumplimiento real, y cada una es mayor que la
anterior.

Tipologia

Pero hay mas en el caracter profeético de las Escrituras que el
cumplimiento directo de las promesas habladas. Dios no sélo habla,
también es el Sefior de la historia. Esto significa que Dios
providencialmente ordena los eventos y las vidas individuales para que
sirvan para prefigurar lo que esta por venir. Las Escrituras, por lo tanto,
registran las vidas de personas reales y el curso de eventos reales, y sin
embargo estas personas y eventos sirven como analogias historicas que
corresponden al cumplimiento futuro.

Lo que Son los Tipos y lo que No Son

El lenguaje biblico para esto es "tipos", que simplemente significa
"patron" o "ejemplo".2 Un tedlogo lo describe de esta manera: "La tipologia
es simplemente simbolismo con una referencia prospectiva a la realizacion
en una época posterior de la historia biblica. Implica una relacién



fundamentalmente organica entre los acontecimientos, las personas y las
instituciones (tipo) en una €poca y sus contrapartes (antitipo) en épocas
posteriores". 3

Pero referirse a los tipos como simbolos no significa que no sean mas
que alegorias extravagantes y arbitrarias o expresiones vagas de verdades
generales. Alguien podria alegorizar la parabola del Buen Samaritano, por
ejemplo, diciendo que la posada es la iglesia, el posadero es Pablo, y el
aceite y el vino son los sacramentos. En otras palabras, se hacen conexiones
arbitrarias entre los simbolos y las cosas simbolizadas. Con una
comprension biblica de los tipos, por otra parte, hay una "relacion organica
entre algiin aspecto 'esencial' del tipo y el antitipo". # Es mas, a diferencia
de una fabula, el tipo no fue inventado por el autor con el fin de hacer un
punto simbolico. Mas bien, un tipo es una persona o evento historico real
que Dios ha ordenado providencialmente con el fin de utilizar esa persona o
evento para sefialar mas alld de si mismo. En la relacion tipo-antitipo, hay
una comparacion de realidades historicas que establecen una analogia o
patron, que luego se desarrolla y expande organicamente.

De nuevo, consideremos un ejemplo de las Escrituras. En Romanos 5,
Pablo se preocupa por explicar como es que la obediencia de Cristo a la
muerte en la cruz podria traer el don de la vida a los pecadores como
nosotros. En Romanos 5:14, se refiere a Adan como un patrén o tipo de
Cristo:

No obstante, rein6 la muerte desde Adan hasta Moisés, aun en los que no
pecaron a la manera de la transgresion de Adan, el cual es figura del que
habia de venir.

No es una coincidencia aleatoria o una imposicion arbitraria de Pablo
sobre los accidentes de la historia. Pablo estd afirmando que Dios lo prepard
todo. Y es sobre esta base tipoldgica, dice Pablo, que se basa el evangelio.
Asi es como ¢l desarrolla el punto en los siguientes versiculos (Romanos
5:15-17):

Pero el don no fue como la transgresion; porque si por la transgresion de
aquel uno murieron los muchos, abundaron mucho mas para los muchos



la gracia y el don de Dios por la gracia de un hombre, Jesucristo. Y con el
don no sucede como en el caso de aquel uno que peco; porque
ciertamente el juicio vino a causa de un solo pecado para condenacion,
pero el don vino a causa de muchas transgresiones para justificacion.
Pues si por la transgresion de uno solo reind la muerte, mucho mas
reinaran en vida por uno solo, Jesucristo, los que reciben la abundancia
de la gracia y del don de la justicia.

Asi como Adan represento a la raza humana, y de esa manera llevo a
toda la raza a la condenacion a través de su acto de desobediencia, Pablo
dice que Cristo, el segundo Adéan, también se presentd como un
representante federal. Pero en lugar de rebelarse contra Dios, Cristo
obedecio. Y su obediencia ahora trae vida y perdon para aquellos que estan
en Cristo.

Pablo no estd simplemente haciendo una comparacion o alegorizando a
Adan. Estd argumentando una correspondencia histérica en la que el tipo,
Adan, senala y encuentra su cumplimiento redentor en el antitipo, Cristo. El
primero nos ayuda a entender e incluso define para nosotros la obra y el
significado del segundo. Pero Cristo no es una mera repeticion de Adan.
Como los multiples horizontes que vimos antes, el cumplimiento en el
antitipo implica una diferencia de grado. jEl tipo apunta hacia algo mas
grande que ¢l mismo! (Ver cuadro 3.3.)

Podriamos multiplicar los ejemplos: Moisés, Josu¢, David, Salomon,
Sanson y Jonas, por nombrar algunos. Todos ellos, de una manera u otra,
sirven como tipos de Cristo, y estan explicitamente identificados en las
Escrituras como indicadores de Cristo. Al hacer estas conexiones, las
¢pocas del pasado estan vinculadas al presente por los autores del Nuevo
Testamento, y viceversa. Los tipos literalmente unen la Biblia como una
sola narrativa.

Grafico 3.3: Cumplimiento tipologico



Antifipo

Significado
Teologico e
Histérico Tipo 3

Tipo 2

Tipo 1

Tipo Tiempo
(Histonco redentor)

Pero no es solo el Nuevo Testamento el que utiliza la tipologia. El
Antiguo Testamento se explica a si mismo en estos términos también. En
los profetas, por ejemplo, el cautiverio babilonico y el subsiguiente regreso
del exilio se explican repetidamente en términos del éxodo (por ejemplo,
Isaias 49 y Jeremias 16). Aun mas significativo es que la actividad
redentora de Jesus en los Evangelios, junto con la proclamacion de Cristo
por parte de los apostoles, se explican como un segundo éxodo (por
ejemplo, Marcos 6 y 2 Corintios 3). Al igual que las promesas proféticas de
Dios, el tipo en la Escritura a menudo encuentra su cumplimiento en
multiples antitipos, cada uno de los cuales apunta mas allad de si mismo a
uno ain mas grande que esta por venir. Y eso es cierto hasta que llegamos a
Jesus, quien declar6 que €l era el cumplimiento y el objetivo de la Ley y los
profetas (Mateo 5:17; Lucas 24:27).

Como Identificar los Tipos

(Hay alguna restriccion para identificar los tipos? Si, las hay. ;Existen
reglas de interpretacion para reconocer e interpretar la relacion entre tipo y
antitipo a través de las épocas de la Escritura? Si, las hay. Por supuesto, a
veces, los propios escritores biblicos hacen la conexion entre tipo y antitipo.
Eso es lo que hace la mayoria del libro de Hebreos, ya que explica coémo el
templo del Antiguo Testamento, el sacerdocio y el sistema de sacrificios
apuntaban como tipos a Cristo. Es lo que Pablo hace en Romanos 5 y 1



Corintios 10. Una vez que un autor biblico hace explicita una conexion
tipologica en un texto, es justo ver esa conexion en cada instancia del tipo.

Pero, jtenemos alguna base para reconocer los tipos no identificados
explicitamente por un autor biblico? Creo que si, pero solo cuando
seguimos el patron ya establecido por la propia Escritura. El pastor y
erudito Gordon Hugenberger, siguiendo a Louis Berkhof, ha ofrecido las
siguientes pautas: 2

1) Debe haber un parecido o analogia real, historica y esencial entre el
tipo y el antitipo.

EJEMPLO: El Rey David, quien era realmente el rey ungido de Dios sobre
su pueblo del Antiguo Testamento, y el Rey Jesus, que es el Rey de reyes, el
Rey ungido de Dios sobre su pueblo universal. Jesis es descendiente de
David y heredero de las promesas del pacto davidico en 2 Samuel 7.

2) EIl tipo debe ser disefiado providencialmente para prefigurar la
ultima actividad redentora de Dios en Cristo. Esto significa que la
similitud accidental o incluso tematica no es suficiente para hacer una
conexion tipo/antitipo. "Debe haber alguna evidencia en las Escrituras de
que fue disefiado asi por Dios."

EJEMPLO: El asno de Balaam reprende a un falso maestro. Jesus reprende
a los falsos maestros. Pero esto por si mismo no hace que el asno de Balaam
sea un tipo de Cristo. El punto del burro que habla en Numeros 22 es
resaltar la torpeza de Balaam, en vez de sefalar de alguna manera oscura a
Jesus.

3) A diferencia de un mero simbolo, que representa una verdad o idea
general, un tipo, por su propia naturaleza, debe esperar su especifico y
mayor cumplimiento en el antitipo.

EJEMPLO: En el Antiguo Testamento, la sangre es un simbolo de la vida
en general. Cristo da vida, pero la sangre no es un tipo de Cristo. Sigue
siendo un simbolo de la vida. Sin embargo, el cordero del sacrificio, cuya
sangre se derrama como sustituto del pecador, es un tipo. Esto se debe a



que, como sefiala Hebreos, el tipo apuntaba a un sacrificio mayor, uno que
seria realmente efectivo y finalmente suficiente.

Como Pasar y No Pasar del Texto a la Aplicacion

Otro beneficio de entender la tipologia es que nos evita moralizar y
alegorizar el Antiguo Testamento. Cada vez que interpretamos un texto del
Antiguo Testamento, tenemos basicamente cuatro opciones de aplicacion.
Nuestra primera opcion es decidir que no hay aplicacion. Este texto era s6lo
para "ellos". Ya deberia estar claro que no creo que esto sea normalmente
una opcién. Las otras tres opciones son el moralismo, la alegoria y la
tipologia. He intentado representar graficamente estas tres opciones en las
ilustraciones que siguen. Me presentaron esto como el Rectingulo de
Clowney, 6 y lo he usado repetidamente a lo largo de los afios para
demostrar lo arraigada que esta la tipologia en el texto.

Con demasiada frecuencia, pasamos directamente del tipo del Antiguo
Testamento a la aplicacion personal por medio del moralismo. Por ejemplo,
David y Goliat se convierte en un cuento moral sobre como encontrar valor
en Dios. No se intenta comprender el texto en su contexto original, o
relacionarlo con Cristo. El movimiento es directo desde el texto del Antiguo
Testamento hasta la aplicacion contemporanea (véase el grafico 3.4).

Grafico 3.4: Moralismo y aplicacion personal
Tipo del AT

Moralismo

Aplicacion

Mias comun en la Edad Media, pero no inaudito hoy en dia, es el enfoque
de la alegoria. En ese caso, comenzamos con ideas preconcebidas de
aplicacion, y luego convertimos los detalles de la historia del Antiguo
Testamento en simbolos que representan nuestra aplicacion. Por ejemplo,
las cinco piedras lisas de David en su batalla con Goliat se convierten en las
cinco herramientas de un pastor fiel: jLas Escrituras, la oracion, los



sacramentos, y otras dos cosas en las cuales crees que le seria util al pastor
concentrarse! El movimiento se realiza partir del hoy de vuelta al texto a
traves de simbolos arbitrarios que los lectores originales no habrian
reconocido como significativos (ver cuadro 3.5).

Grafico 3.5: Alegoria y aplicacion personal

Tipo del AT
1\

Simbolismo

! Alegoria

Contexto original 'Aplicacién

La tipologia en realidad nos protege del moralismo y la alegoria, asi
como nos asegura que el Antiguo Testamento no fue escrito sélo para
"ellos". Esto se debe a que comienza con el Antiguo Testamento y busca
entender el significado del tipo en su contexto original, y en términos que
habrian sido significativos para los lectores originales. Luego no se mueve
hacia nosotros, sino hacia el cumplimiento del tipo en Cristo y su obra
redentora como el antitipo. So6lo entonces la tipologia pasa a la aplicacion
contemporanea (véase el grafico 3.6).

Grafico 3.6: Tipologia y aplicacion personal
Tipo ti:at AT Antitipo de.i AT

Tipologia

! !

Contexto original Aplicacion



Por lo tanto, la historia de David y Goliat no es ni una alegoria sobre el
liderazgo pastoral ni un cuento moral sobre el coraje, ni un interesante pero
finalmente inttil pedazo de historia antigua. Mas bien, este evento real del
Antiguo Testamento nos da una visioén de lo que Cristo logrd para nosotros
en nuestra salvacion, como el rey ungido pero velado de Dios, un mediador
que libera al pueblo de Dios a través de un combate mortal individual con
nuestro mayor enemigo. El punto primario de aplicacion, por lo tanto, se
mueve desde el esfuerzo moral de nuestra parte a la adoracion y la fe en
Cristo nuestro campeon!

Continuidad y Discontinuidad

Hasta ahora he subrayado la unidad fundamental de la gran narrativa de la
Escritura, como las promesas proféticas se mantienen y como los tipos se
cumplen en los antitipos. Pero si has estado prestando atencion, también he
mencionado repetidamente que este movimiento de promesa hecha a
promesa cumplida, de tipo a antitipo, es un movimiento organico en el que
el cumplimiento es siempre mayor que la promesa o tipo original.

Sin embargo, la diferencia entre la promesa y el cumplimiento no puede
explicarse simplemente como una diferencia de grado. A pesar de la
continuidad de la historia del plan y las acciones salvadoras de Dios, el
movimiento de la promesa al cumplimiento se describe en las Escrituras
como el movimiento entre la sombra y la realidad (Col. 2:17), entre una
mera copia y el articulo genuino (Heb. 8:5). Lo que esto significa es que,
ademas de la continuidad, hay una discontinuidad significativa a medida
que nos movemos a través de las épocas de un horizonte de cumplimiento a
otro.

A veces la discontinuidad que encontramos es necesaria para cumplir
finalmente la promesa. Por ejemplo, en 2 Samuel 7, Dios promete a David
que un hijo de su propio cuerpo se sentard en su trono para siempre. En su
contexto original, eso podria ser facilmente tomado como una dinastia sin
fin. Pero en su cumplimiento final, el hijo prometido no es so6lo el
descendiente de David, sino el eterno Hijo de Dios, encarnado de la Virgen
Maria, resucitado a un cuerpo inmortal, y al que se le ha dado un dominio
eterno como Rey ascendido, entronizado a la derecha de Dios Padre.



iResulta que la promesa de una dinastia sin fin se cumple finalmente a
través del reinado de un Rey eterno!

En otros casos, la discontinuidad en si misma es el cumplimiento de la
promesa. Por ejemplo, en la profecia de Jeremias sobre el nuevo pacto,
Jeremias dice explicitamente: "No como el pacto que hice con sus padres el
dia que tomé su mano para sacarlos de la tierra de Egipto" (Jer. 31:32).
(Como sera diferente? En primer lugar, serd inquebrantable (v. 32). Por otra
parte, todos los miembros de ese pacto seran regenerados, la ley serd escrita
en sus corazones (v. 33). Otra diferencia serd que el pacto no operara de
acuerdo a las lineas naturales de nacimiento y descendencia, sino a través
del nacimiento espiritual (vv. 29-30).

Aqui la discontinuidad entre el nuevo pacto y el pacto mosaico es
enorme: un pacto de gracia, no de obras; un pacto que regenera en lugar de
matar; un pacto que se establece a través del nacimiento espiritual en lugar
del natural. Y sin embargo, a pesar de toda esta discontinuidad, Jeremias
tiene claro que este nuevo pacto es el tltimo cumplimiento de las promesas
de Dios a Israel, hechas a su antepasado Abraham.

(Como podemos dar sentido a la discontinuidad? El Nuevo Testamento
nos da la clave. Por un lado, el antiguo pacto no pudo traer la vida (Gal.
3:21). No fue efectivo. Asi que se tuvo que hacer un pacto mejor y mas
efectivo. Por otro lado, el nuevo pacto no solo es mas efectivo, es superior
porque es el verdadero. Por muy glorioso que fuera el antiguo pacto, Jesus
es superior a Moisé€s, y el pacto en su sangre es superior al de un pacto
sellado con la sangre de animales (ver Hebreos 9). Estas cosas eran
simplemente sombras que apuntaban a lo real. Jesus cumple todo lo que
vino antes y al hacerlo revela la plenitud de la gloria de Dios. El es la Gltima
y definitiva Palabra de Dios, porque es el verdadero Sumo Sacerdote y el
verdadero Cordero de Dios. Es superior porque es el verdadero templo,
donde Dios y el hombre se encuentran. Es superior porque nos lleva al
verdadero descanso de Dios, un descanso eterno, no en Palestina, sino en la
misma nueva creacion.

Cuando consideramos el gran alcance de la historia de la redencion, nos
damos cuenta de que, si no hubiera una discontinuidad entre la promesa y el



cumplimiento, nuestra base de esperanza en medio de las pruebas y
tribulaciones de este mundo desapareceria. Como dice Pablo, "Si en esta
vida solamente esperamos en Cristo, somos los mas dignos de
conmiseracion de todos los hombres" (1 Cor. 15:19). Pero esa no es nuestra
condicion. La linea de sacerdotes de Aardn apunta a Cristo, pero Jesus no
desciende de esa linea. ;Por qué? Esa linea fallo. Los sacrificios que
ofrecieron no trajeron vida. El pacto que mediaron no pudo salvar. En su
lugar, como declara Hebreos, "segun el poder de una vida indestructible...
Ta [Jesus] eres sacerdote para siempre, segun el orden de Melquisedec" y
sobre la base de su sacerdocio, "nos acercamos a Dios" (Hebreos 7:16-19).
iAlabado sea Dios porque cumple sus promesas, y alabado sea Dios porque
las cumple atn mejor de lo que esperdbamos, o incluso podriamos haber
imaginado!

Conclusion

Hemos cubierto mucho terreno en los ultimos dos capitulos, y parte de
¢l ha sido un terreno bastante accidentado. Asi que es hora de tomar un
descanso y ver cudnto hemos avanzado en la construccion de una teologia
biblica que sea realmente util para el ministerio pastoral. Comencé este
capitulo pidiéndoles que pensaran en cémo abordar el Antiguo y el Nuevo
Testamento. La principal conclusién en este punto espero que sea obvia.
Las herramientas de la teologia biblica te devuelven toda la Biblia, desde el
Génesis hasta el Apocalipsis, como una fuente poderosa para la predicacion
y la ensenanza profundamente cristiana. Por ejemplo, me estoy preparando
para predicar a través del libro de los Numeros en mi iglesia. El titulo de la
serie es "Marchando hacia el Cielo/Viajando por la Tierra". Y mi primer
sermon se limita a Numeros del 1 al 10. Asi es, las listas, el orden del
campamento y la marcha, y las leyes de la pureza. ;Como se predica un
sermén cristiano con un material asi? Lo haces s6lo cuando reconoces la
correspondencia tipologica entre Moisés y Cristo, y entre Israel y la Iglesia.
Hebreos 4, 1 Corintios 10, y muchos otros pasajes deben informar nuestro
enfoque interpretativo. Por lo tanto, podemos reconocer que estas cosas
fueron escritas, no para ensefiarnos a trazar un plan de batalla para el
Armagedodn, sino para sefialarnos a Cristo y la victoria que ha ganado en



nuestro nombre - una victoria que gana para su pueblo mucho mas que
bienes raices de Oriente Medio, sino el cielo mismo.

Pero también quiero que veas que las herramientas de la teologia biblica
no solo te dan una Biblia entera para predicar, sino que también te dan una
Biblia entera para hacer todo el ministerio. Asi que cuando un miembro de
la iglesia llega a tu oficina, luchando con el miedo, puedes recurrir a la
historia de David y Goliat. Pero en lugar de usar a David como un club
moral para motivarles a ser valientes, lo que probablemente sélo les hara
sentirse culpables, usa a David para dirigirles a Cristo, que ha vencido a su
mas feroz enemigo del pecado y la muerte. O cuando un adolescente se
acerca a ti con preguntas sobre la pureza sexual, puedes llevarlos a la
historia de David y Betsabé. Pero en lugar de usar las horribles
consecuencias de la historia como una tactica de miedo para exigir pureza,
puedes explicarles que el fracaso de David, como el nuestro, apunta a la
necesidad de un Rey mejor, uno que no falle, sino que use su pureza para
rescatarnos de nuestra propia impureza. En el contexto evangélico del
fracaso de David y la justicia de Cristo, puedes explicar el increible
privilegio que tenemos en la iglesia de ser la novia de Cristo, y asi usar
nuestros cuerpos, ya sea en solteria o en matrimonio, como una muestra del
amor puro y exclusivo de Cristo por su pueblo.

La teologia biblica es teologia practica, porque nos da la Biblia completa
para usarla como Dios la quiso: centrada en el evangelio, que exalta a
Cristo, que transforma la vida. No se vuelve mas practica, mas util, que eso.

1 Richard Lints, The Fabric of Theology: A Prolegomenon to Evangelical
Theology [Trd. No Oficial: La Tela de la Teologia: Un Prolegdémeno a la
Teologia Evangélica] (Grand Rapids, MI: Eerdmans, 1993), 303.

2 Una buena y basica introduccion a esta idea se encuentra en David L.
Baker, Two Testaments, One Bible: A Study of the Theological Relationship
Between the Old and New Testaments [Trd. No Oficial: Dos Testamentos,
Una Biblia: Un Estudio de la Relacion Teoldgica Entre el Antiguo y el
Nuevo Testamento], rev. ed. (Downers Grove, IL: InterVarsity Press, 1991),
185—189. IL: InterVarsity

3 Lints, 304.



4 Ibid., 304n17.

S5 Gordon Hugenberger, “Introductory Notes on Typology” ("Notas
introductorias sobre la tipologia"), en G.K. Beale, ed., The Right Doctrine
from the Wrong Texts? Essays on the Use of the Old Testament in the New
[Trd. No Oficial: ;La Doctrina Correcta Desde los Textos Errdéneos?
Ensayos Sobre el Uso del Antiguo testamento en el Nuevo] (Grand Rapids,
MI: Baker, 1994), 338.

6 1Ibid. Es una referencia a Edmund Clowney, quien fue el primero en
delinear algo como esto para Gordon Hugenberger, quien me lo ensefid a
mi. Desde entonces se ha publicado en Hugenberger, 339-341.



CAPITULO CUATRO

Teologia biblica y sistematica:
.Realmente necesitamos ambas?

En los primeros tres capitulos hemos considerado algunas de las
herramientas especificas para construir una teologia biblica. Hemos
abordado los temas de

- Exégesis y la lectura de un texto en su contexto.

- El impacto de las diversas formas literarias en el significado y la
interpretacion.

- Los pactos de las Escrituras y la estructura que le dan a la Biblia,
tanto historica como teoldgicamente.

- Los diversos horizontes de interpretacion a nivel de texto, época y
canon.

- El pegamento que mantiene unida toda la historia - la naturaleza
profética de la Escritura y su  dindmica de promesa y
cumplimiento.

- Tipologia, que se basa en el orden providencialmente profético de la
historia misma.

- La tension entre la continuidad y la discontinuidad a medida que la
revelacion de Dios se desarrolla progresivamente, y a la vez
organicamente, desde la forma de semilla hasta la flor.

Nuestro trabajo no ha terminado

Hemos hecho mucho trabajo, y es tentador pensar que nuestra
preparacion ha terminado y estamos listos para empezar a construir. Si
ponemos todas estas herramientas a trabajar, para que lleguemos a entender
la historia de toda la Biblia y como cada parte se relaciona con las demas y
culmina en Cristo, /no tendremos una teologia biblica fiel? ;No tendremos
lo que necesitamos para vivir vidas fieles a la luz de la historia biblica y
ayudar a otros a hacer lo mismo? No, no lo tendremos. Necesitamos la
teologia sistemadtica asi como la teologia biblica si queremos construir algo
que sea realmente Util para el ministerio.



Hay quienes creen que la teologia sistematica no so6lo es innecesaria, sino
que es totalmente inuatil. Por ejemplo, Velvet Elvis [Trd. No Oficial, Elvis
en Terciopelo] de Rob Bell. 1 A lo largo del libro, Rob afirma mucho del
cristianismo ortodoxo. Pero también esta claro que esta mucho mas comodo
con la categoria de "historia significativa" que con la de "verdad
propositiva". Para Bell y muchos otros en la mente postmoderna emergente,
la idea de la verdad propositiva es ofensiva. Es tan estrecha, tan estatica, tan
definitiva. Y no hay nada mas que decir al respecto. Por el contrario,
apuntan al caracter abierto, dindmico y relacional de la historia. La historia
transmite verdad y significado, pero también te invita a entrar y te pide que
respondas, para que tu respuesta se convierta en parte del significado de la
historia. La misma historia puede ser escuchada por diferentes personas de
diferentes maneras en diferentes momentos, y no requiere que una sea
mejor o mas correcta que las otras. De hecho, se dice que la historia y la
narracion, a diferencia de las proposiciones, producen una conversacion que
conduce a nuevas y mayores percepciones. Por otro lado, las proposiciones
no producen ningin resultado y generalmente lo que hacen es generar
discusion, division y opresion, ya que trato de forzarlos a estar de acuerdo
conmigo a la vez que ustedes tratan de forzarme a estar de acuerdo con
ustedes.

Por eso Bell tituld su libro Elvis 2 Suena bastante humilde, y si tienes un
temperamento intelectual como el mio, suena francamente atractivo.

Si Velvet Elvis de Rob Bell capta algo de nuestro contexto cultural, lo que
creo que hace, puedes imaginarte por qué la teologia biblica se prefiere a
menudo a la teologia sistematica. La teologia biblica se trata de la historia
de la Biblia como un todo. La teologia sistematica, que consiste en sacar
proposiciones de esa historia, se considera estrecha y dogmadtica. Mucha
gente hoy en dia es aficionada a sefialar que Dios no se nos revel6 en una
teologia sistematica, sino a través de la historia. Sefialan que la mayoria de
la Biblia es narrativa y que muchas de las preocupaciones de la teologia
sistemdtica parecen distantes de los textos de la propia Escritura. Asi que,
se dice, no llegamos a conocer y entender a Dios memorizando sus atributos
tal y como los describe la teologia sistematica. Llegamos a conocerlo y
comprenderlo encontrandolo en las historias del éxodo y el exilio, historias



que nos permiten experimentar su poder, su fidelidad, su amor y su terrible
ira.

Bueno, tan atractivo como suena, y a pesar de que hay algo de verdad en
lo que se dice, ha sido la conviccion de los cristianos desde el "primer dia"
que la teologia biblica no es suficiente si queremos conocer a Dios y vivir
vidas que sean fieles a su autorrevelacion en la Biblia. Incluso si nunca has
pensado en esta cuestion antes, experimentas la necesidad de una teologia
sistemdtica cada dia en el ministerio. Es la teologia sistematica la que se
utiliza cuando

- necesitan aconsejar a una adolescente embarazada que se quede con su
hijo en lugar de abortar.

- ensefan sobre nuestra responsabilidad de ser buenos administradores
del mundo que Dios hizo.

- se necesita consolar a los padres cuando su hijo adulto ha abandonado
la fe en la que fue criado.

- se requiere entrenar a otros lideres de la iglesia en cémo la iglesia local
debe ser organizada y gobernada.

- debemos explicar a un visitante que Jesus pretende que seamos
miembros de las iglesias locales, y no sélo de la iglesia universal.

- explicamos lo que significa el bautismo y la Cena del Sefior

- se necesita ayudar a pensar en lo que significa amar a los vecinos
inmigrantes ilegales de su ciudad.

Ya ves lo que quiero decir. Todas estas son preguntas a las que nos
enfrentamos todo el tiempo, y ain asi no hay una simple narracion en la
Biblia a la que podamos recurrir para obtener una respuesta. No, si
queremos tener una teologia que sea biblica y que pueda ser aplicada a toda
la vida y a cada area del pensamiento y esfuerzo humano, necesitaremos
mas que solo las herramientas de la teologia biblica. También necesitaremos
las herramientas de la teologia sistematica.

Coémo se Relacionan la Teologia Biblica y la Sistematica
Antes de seguir adelante, necesitamos establecer algunas definiciones.
,Qué es la teologia biblica? ;Qué es la teologia sistematica? ;En qué se



parecen? ;En qué se diferencian? ;COomo deberiamos pensar en
relacionarlas?

Teologia Biblica

Empezaremos con la teologia biblica, ya que es de lo que hemos estado
hablando, mas o menos, desde la Introduccion. Ya he dicho que la teologia
biblica no sélo se ocupa de lo que ensefia la Biblia, sino de como esa
ensefanza se revela y desarrolla progresivamente a lo largo de la historia.
Ahora es el momento de una definicion més precisa y formal. Si fuera tan
facil. Si buscas en la historia del término, encontrards que se ha escrito casi
tanto acerca de lo qué es la teologia biblica como se ha escrito sobre
teologia biblica.

No me voy a molestar con las definiciones que se limitan en gran medida
al debate académico y a la academia. Si te interesa, deberias invertir en el
New Dictionary of Biblical Theology [Trad. No oficial] Nuevo Diccionario
de Teologia Biblica. 2 En su lugar, permiteme ofrecerte algunas que
parecen cubrir la costa entre los que tienen una alta vision de las Escrituras.

Cada uno de ellos nos dice algo importante sobre lo que es la teologia
biblica.

El abuelo de la teologia biblica entre los evangélicos, Geerhardus Vos, lo
defini6 asi: "La Teologia Biblica es la rama de la Teologia Exegética que
trata del proceso de autorrevelacion de Dios depositado en la Biblia." 2
Entonces, ;qué significa eso? Significa que la teologia biblica no se centra
en los sesenta y seis libros de la Biblia - "el producto acabado de [la
autorrevelacion de Dios]", sino en la "actividad divina" real de Dios tal
como se desarrolla en la historia (y esta registrada en esos sesenta y seis
libros). Esta definicion de la teologia biblica nos dice que la revelacion es
primero lo que Dios dice y hace en la historia, y s6lo secundariamente lo
que nos ha dado en forma de libro. Esto significa que una de las
caracteristicas fundamentales de la teologia biblica es que su principio de
organizacion es historico. La teologia biblica se mueve a lo largo del eje de
la historia redentora. Esta particularmente preocupada por el desarrollo y



por lo tanto con cuestiones de continuidad y discontinuidad, el movimiento
de la semilla al arbol.

Aqui hay otra definicion. Donald Carson dice que "la teologia biblica...
...busca descubrir y articular la unidad de todos los textos biblicos tomados
en conjunto, recurriendo principalmente a las categorias de esos textos
mismos". 2 Entonces, ;qué significa eso? Significa que la teologia biblica se
preocupa especialmente por los diversos contextos literarios e historicos de
la historia, y por lo tanto intenta relacionar el significado de la historia en
los términos de la propia historia. Por ejemplo, la teologia biblica traza el
desarrollo del sacrificio y el pacto, no porque esos sean términos
contemporaneos particularmente pertinentes, sino porque esos son los
términos y el programa que la propia historia nos da. Como ha resumido
Thomas Schreiner, la teologia biblica "pregunta qué temas son centrales
para los escritores biblicos en su contexto historico, e intenta discernir la
coherencia de tales temas". ©

Aqui hay una definicion mas. Stephen Wellum dice que la teologia
biblica "sostiene que leer la Biblia como Escritura unificada no es s6lo una
opcidén interpretativa entre otras, sino la que mejor corresponde a la
naturaleza del texto mismo, dada su inspiracion divina. Como tal, [la
teologia biblica], como disciplina, no sélo proporciona la base para
comprender como los textos de una parte de la Escritura se relacionan con
todos los demas textos, sino que también sirve de base y fundamento para
toda teologizacion... " Z ;Cual es el sentido de esta definicién? Significa que
la teologia biblica esta interesada no sélo en el hecho de la promesa y el
cumplimiento profético, tipo y antitipo, sino en la demostracion de estas
cosas de modo que, a pesar de la diversidad de la literatura, la historia y el
autor humano, la realidad de una sola historia que emana de una sola mente
divina segiin una sola voluntad divina y soberana es evidente para todos.
Como bien observa Donald Carson, esto significa que, como la teologia
sistematica, la teologia biblica no es meramente descriptiva. Mas bien es
hacer "afirmaciones sintéticas sobre la naturaleza, la voluntad y el plan de
Dios en la creacion y la redencion, incluyendo por lo tanto también la
naturaleza, el proposito y la 'historia' de la humanidad". &



Como pueden ver, ninguna de estas definiciones es mutuamente
excluyente, pero cada una de ellas enfatiza un aspecto diferente de lo que
llamamos teologia biblica. Tal vez la mejor manera de avanzar es atenerse a
la definicion mas simple con la que me he encontrado (porque es la mia
propia). La teologia biblica es el intento de contar toda la historia de toda la
Biblia como Escritura Cristiana. Es una historia, por lo tanto, que tiene un
reclamo autoritario y normativo en nuestras vidas, porque es la historia de
la gloria de Dios en la salvacion a través del juicio.

Teologia Sistematica

(Qué hay de la teologia sistematica? Una definicion es un poco mas
facil esta vez.

Tal vez la definicion mas simple es la que uso cuando ensefio este tema
en el aula. La teologia sistematica es el intento de resumir de manera
ordenada y comprensiva lo que toda la Biblia tiene que decir sobre
cualquier tema. En otras palabras, la teologia sistematica no se ocupa de
como se desarrolla un tema a lo largo del tiempo o de la historia de la
Biblia. Se preocupa por tomar todo lo que se dice sobre el tema, recopilarlo,
cotejarlo, relacionarlo y luego resumirlo de manera exhaustiva. La teologia
sistematica no se preocupa tanto por la historia como por el resultado final.

Pero por supuesto, la teologia sistematica hace mas que resumir la
ensefianza de la Biblia sobre temas al azar. Si los temas fueran al azar,
podriamos Ilamarlo teologia desorganizada. 2 Tradicionalmente, la teologia
sistemadtica ha tratado de organizar los temas en si mismos, asegurandose de
que todos los temas principales y la mayoria de los temas menores de la
Escritura sean cubiertos, y luego relacionar los temas entre si de manera
logica, de modo que se establezca todo un sistema de pensamiento. En ese
sentido, la teologia sistematica no es una enciclopedia de la Biblia,
dandonos articulos sobre todos los temas imaginables. En su lugar, es un
intento de hacer explicito lo que podriamos llamar la vision del mundo de la
Biblia.l? Cuando se dispone de tal marco para comprender quién es Dios,
quiénes somos, de donde venimos y hacia dénde nos dirigimos,
rapidamente se hace evidente que la teologia sistemadtica nos permite pensar
biblicamente sobre todo tipo de cosas que la Biblia no aborda directamente.



Asi, por ejemplo, ;qué ensefia la Biblia sobre psicologia, sobre ingenieria
eléctrica o sobre el estado de bienestar social? Bueno, nada directamente.
Pero ensefia bastante indirectamente, porque la Biblia, a través de la
teologia sistematica, nos da una vision del mundo a través de la cual
podemos pensar en esos temas.

Podemos ir incluso un paso mas alla. La teologia sistematica no so6lo
resume la ensefianza de la Biblia sobre un tema determinado y luego
organiza e€sos temas en un marco o vision del mundo coherente, sino que
también trata de formular esos resumenes en doctrinas precisas y exactas
que definen la frontera entre la verdad y el error, entre la ortodoxia
(creencia correcta) y la herejia. La teologia sistematica trata de hacer
declaraciones normativas. He aqui un ejemplo de Wayne Grudem: la
afirmacion de que "la Biblia dice que todo el que crea en Jesucristo sera
salvo" es un "resumen perfectamente verdadero" de la ensefianza de la
Biblia sobre la salvacion. 1! Pero si eso es todo lo que tenemos que decir
sobre ese tema, entonces todos, desde los evangélicos hasta los catolicos
romanos, mormones y musulmanes reflexivos pueden alinearse detras de
esa declaracion. ;jPor qué? Porque no hemos dicho qué es la fe, quién es
Jesucristo, qué es la salvacion, de qué estamos siendo salvados y qué
significa creer en Jesus. Para protegerse contra el error y comunicar la
verdad que realmente salva, la teologia sistemdtica va mas alld de los
resumenes generales a formulaciones doctrinales precisas y detalladas. No
se trata de un esfuerzo por mejorar la Biblia, sino de ser totalmente fiel a lo
que la Biblia enseiia.

Por ultimo, la teologia sistematica no solo resume, organiza y define,
sino que también busca aplicar estas verdades a nuestras vidas hoy en dia.
John Frame define la teologia sistematica como "la aplicacion de la
Palabra por las personas al mundo y a todas las areas de la vida humana".
12 Wayne Grudem sefiala que "la aplicacion a la vida es una parte necesaria
de la busqueda apropiada de la teologia sistematica". 12 Donald Carson lo
expresa de esta manera: "La teologia sistematica digna de ese nombre...
busca articular lo que la Biblia dice de una manera culturalmente
reveladora, culturalmente profética." Sus intereses no son ni anticuarios ni
tradicionalistas. 14 La teologia sistematica se preocupa mucho por la



relevancia contemporanea. Su objetivo es ensefiarnos no solo la verdad
eterna, sino lo que significa creer y obedecer esa verdad eterna hoy en dia.

Por qué los tedlogos ponen la aplicacion en el corazon de la teologia
sistematica? Por la simple razon de que "en ninguna parte de la Escritura
encontramos doctrina estudiada por si misma". 12 En ese sentido, la teologia
sistematica no es mas que un intento de obedecer la Gran Comisién. Si la
teologia biblica trata de entender como la Gran Comisidn encaja en el plan
general de redencion de Dios, la teologia sistematica trata de explicar lo que
significa para nosotros ensefiar y obedecer todo lo que Jesus ha ordenado.

Relacionando la Teologia Biblica y la Sistematica

Si estas son las definiciones de la teologia biblica y la sistematica,
entonces /como se relacionan entre si? Podemos pensar en esto al menos de
dos maneras diferentes pero ttiles.

En primer lugar, estdn relacionadas a través de una trayectoria comin de
autoridad. Esa trayectoria comienza en la Escritura, la fuente autoritaria y
normativa de toda nuestra teologia. Luego se mueve desde la Escritura a
través de nuestra exégesis de un pasaje en particular. A medida que
juntamos todos los pasajes de la Biblia, toma forma en nuestra teologia
biblica. Finalmente, la trayectoria culmina en la teologia sistematica,
mientras intentamos resumir y aplicar la verdad de la Escritura a nuestras
vidas de hoy. En ese sentido, la teologia biblica tiende a ser mas
fundamental, mientras que la teologia sistematica se basa en los resultados
de la teologia biblica y se guia por los horizontes interpretativos
establecidos por la teologia biblica. Como Carson lo ha expresado tan bien,
"a diferencia de la teologia biblica, la teologia sistemdtica no es tanto una
disciplina mediadora como una disciplina culminante". Y atn asi, ya que
ambas encuentran su fuente de autoridad en la propia Escritura, ambas son
teologia normativa para la iglesia cristiana. 1

Pero en segundo lugar, también estan relacionados a través de una
trayectoria de uso (o final). La teologia biblica nos sumerge en la historia de
la Biblia para describir la ensefianza de la Biblia en sus propios términos.
Es una disciplina hermenéutica; una forma de leer y estudiar la Biblia. El



fin de la teologia biblica, por lo tanto, es una comprension internamente
coherente de la Biblia. La teologia sistemadtica sintetiza la vision del mundo
de la Biblia. Es una disciplina de aplicacion, una forma de resumir y
representar la ensefianza de la Biblia en "un compromiso consciente con
nuestra cultura". 1 El fin de la teologia sistematica, por lo tanto, es una
articulacion externamente racional de la verdad.

Al final, no podemos tener la una sin la otra. La teologia biblica es la
forma en que leemos la Biblia. La teologia sistematica es como la historia
de la Biblia se muestra como normativa en nuestras vidas. Decir que quieres
una pero no la otra simplemente demuestra que no entiendes ninguna de las
dos. Todo el mundo tiene tanto una teologia sistematica como una teologia
biblica, se den cuenta o no. Lo que queremos, sin embargo, es que ambas
sean fieles a las Escrituras, la historia biblica y la visién del mundo biblico.
No entenderemos esa cosmovision si no entendemos la historia de la que
surge. Pero si todo lo que tenemos es una historia, ;jcoOmo esa historia va a
comprometer las preocupaciones contemporaneas de nuestras propias
vidas?

JPor qué la Teologia Sistematica es Importante para la Teologia
Biblica?

Cuando descubri la teologia biblica fiel, me qued¢é impresionado. Hizo
que la Biblia cobrara vida para mi una y otra vez, y que reuniera un montén
de cosas para mi. Confieso que estaba tan entusiasmado con la teologia
biblica que, durante un tiempo, no tuve mucho tiempo o interés en la
teologia sistematica. No es que pensara que no era necesaria. S6lo pensé
que habia ido mas alla, a algo mejor.

No estaba solo en esa idea. Desde el campo misionero hasta la escena de
la iglesia postmoderna, mas y mas voces se han unido a un coro diverso que
rechaza cada vez maés la teologia sistematica en favor de las "narrativas
histéricas" de la teologia biblica. Algunos han senalado el hecho de que
cuando Jesus ensefiaba, utilizaba historias (parabolas), no conferencias de
teologia. Otros han sefialado que cuando Dios decidio revelarse a través de
las Escrituras, no lo hizo en forma de teologia sistematica, sino



principalmente en forma de narrativa. Otros han sugerido que el lenguaje
simplemente no es capaz de transmitir de forma propositiva quién es Dios,
y sin embargo las narraciones de la Escritura permiten una comunicacion
rica, profunda y de multiples capas de su caracter. Por Gltimo, mucha gente
afirma que a nuestra era postmoderna no le gusta la teologia de la misma
manera que le gustan las historias.

Afortunadamente, mi propio descuido de la teologia sistematica a favor
de la teologia biblica fue relativamente breve. Me di cuenta antes de
meterme en verdaderos problemas en el ministerio. Pero para aquellos de
ustedes que todavia se preguntan, quiero intentar argumentar que por muy
buena que sea la teologia biblica, nuestro ministerio en la iglesia local
estara incompleto y empobrecido si no se tiene también una teologia
sistematica solida.

Ligon Duncan ha expuesto en las Escrituras seis cosas para las cuales la
sana doctrina (el fruto de la teologia sistematica) es esencial:

1) Juan 17:13-17 dice que la doctrina es para el gozo y el crecimiento.

2) Mateo 28:18-20 dice que hacemos discipulos (en parte) ensefiando la
verdad.

3) 1 Timoteo 1:3-5 dice que la mala doctrina destruye pero la buena
doctrina produce amor.

4) 1 Timoteo 1:8-11 dice que la doctrina no puede separarse de la €tica.
5) 1 Timoteo 6:2-4 dice que la doctrina promueve la piedad.

6) Tito 1:1 dice que la doctrina es vital para la piedad. 18

Varias cosas me llaman la atencion sobre la lista de Duncan. Primero,
fijate de donde se toman todas las citas. Son o bien de las epistolas
pastorales, las instrucciones de Pablo a gente como nosotros sobre lo que
deberiamos hacer, o son de la oracion de Jesis o instrucciones a los
apostoles sobre lo que deberia ser su ministerio. No s¢ ustedes, pero yo
estaria encantado si mi ministerio se aproximara al de los apostoles. Asi
que, si tanto Pablo como Jesus dijeron que deberiamos ensefar doctrina, sin
importar si nos gusta o lo que pensamos que nuestra era postmoderna
pensara, me parece que probablemente deberiamos ensefiar doctrina.



Pero también me sorprende lo que Pablo y Jests dicen que es la doctrina,
como observa Duncan; alegria, crecimiento, piedad, discipulado, amor, la
vida, casi todo, parece. Estas son cosas que se supone que debo seguir en mi
ministerio pastoral, y la doctrina las promueve todas, asi como evitar la
inmoralidad, la herejia, la desunion, el desdnimo, etc., las cosas que quieren
destruir la alegria, el crecimiento, la piedad, etc.

Ahora, te concedo que Duncan no ofrecié ningin versiculo que
prometiera que la sana doctrina promoveria mayores multitudes en tu
iglesia. No ofrecié ninguna garantia de las Escrituras de que la sana
doctrina entretendria a la gente o les haria sentirse mejor consigo mismos o
que tu les gustes mas como su pastor (aunque encontré un pasaje que
sugiere lo contrario - 2 Tim. 4:3-4). Y, hasta donde puedo decir, la sana
doctrina no garantiza mejores programas o estructuras de gestion mas
eficientes o una respuesta al viejo problema de qué vino primero: el lugar
de reuniones mas grande o el estacionamiento mas grande. Si lo que quieres
son respuestas a preguntas como estas, vas a tener que buscar en otra parte.
La doctrina no es muy util en un ministerio de gestion de multitudes.

Pero si quieres ayuda préctica para promover la piedad en tu iglesia,
fomentar el amor y la unidad, hacer discipulos y crecer en la gracia, no hay
nada mas practico que una teologia solida. ;Podria ser que algunos de
nosotros en el ministerio hayamos perdido nuestro interés en la teologia
sana porque ya no estamos realizando el ministerio cristiano?

Caso de Prueba: El Evangelio

Consideremos por un momento como tanto la teologia biblica como la
teologia sistematica son importantes y se relacionan entre si cuando
tratamos de responder a las preguntas mas basicas del ministerio: ;Qué es el
evangelio? ;Cuéles son las buenas noticias que la Biblia nos revela?

Cuando la teologia biblica llega a esta cuestion, establece el gran alcance
de las acciones de Dios en la historia. Ese barrido podria describirse como
el movimiento de Creacion — Caida — Redencién — Nueva Creacion. No
quiero tomarme el tiempo para contar la historia completa ahora. Los
capitulos 6-10 van a hacer eso. Pero lo que quiero que noten es que este



bosquejo sigue la narracioén de la propia Escritura. Explica lo que Dios esta
haciendo a través de la historia de la redencidn, ya que la historia se mueve
desde el jardin del Edén a los nuevos cielos y la nueva tierra.

La teologia biblica también habla del evangelio en términos del reino de
Dios. George Eldon Ladd ha cambiado para siempre la forma en que todos
nosotros pensamos acerca de este reino. 12 Como observo Ladd, la Biblia
generalmente usa el lenguaje del reino para hablar no del reino de Dios,
sino de su reinado. Por supuesto que Dios siempre estd reinando. Es el
Senor soberano del universo que €l hizo. Pero cuando la Escritura habla del
reino de Dios, se refiere tipicamente a su reinado redentor. Es el reino que
vemos entre aquellos que son verdaderamente su pueblo, aquellos que
obedecen.

Cuando Marcos 1:14-15 dice que Jesus vino predicando el evangelio de
Dios, que el reino de Dios esta cerca, la teologia biblica dice que sobre todo
esto es que se trata el evangelio. Es la buena noticia cosmica de lo que Dios
estd haciendo a través de Jesucristo. El reino se perdid para nosotros en la
caida y se nos presentd como una sombra en la historia de Israel. Pero
ahora, a través de la vida, muerte y resurreccion de Jesus, el reino de Dios
ha sido inaugurado de nuevo. El pecado ha sido derrotado. La iglesia vive la
vida del reino por el poder del Espiritu. Y esperamos el dia en que el rey
regrese y consume su reinado, un reinado que no tendra fin.

Este es un mensaje fantdstico. Es una historia extraordinaria, como
veremos en los proximos capitulos. Captura la imaginacidén y reordena la
forma en que pensamos sobre todo. jEs una noticia increiblemente buena!

Excepto por una cosa.
Por mi. Y por ti.

(Donde encajamos en la historia?

La gran historia de la creacion, la caida, la redencion y la consumacion,
la historia de la llegada del reino de Dios, me dice lo que Dios estad
haciendo y como lo esta haciendo. Pero, ;coOmo son esas buenas noticias
para los pecadores como tu y yo? La llegada del reino de Dios puede ser



una buena noticia para el cosmos, pero es una mala noticia para los
pecadores, porque la venida del reino significa juicio e ira, asi como
renovacion y re-creacion. Entonces, ;la historia de la venida del reino de
Dios se aplica a mi para que sea personalmente una buena noticia?

Para responder a esa pregunta, necesitamos una teologia sistematica.
Cuando la teologia sistematica responde a la pregunta ";Qué es el
evangelio?" habla en las cuatro categorias de Dios — Hombre — Cristo —
Respuesta. La venida del reino de Dios (evangelio de la teologia biblica) es
una mala noticia para los pecadores. Pero en vista de la obra de Cristo en la
cruz como un sustituto penal, y la provision de Dios para que podamos
beneficiarnos de esa obra a través del arrepentimiento y la fe (evangelio de
teologia sistematica), ahora tenemos buenas noticias. Aqui hay un mensaje
que no solo describe lo maravilloso que es el reino. No, aqui hay un
mensaje que nos trae a ti y a mi personalmente a ese reino. Algunas
personas en estos dias quieren denigrar esa formulacién como demasiado
individualista, demasiado definida por las nociones legales occidentales de
culpa y castigo. Pero el hecho es que, a menos que el evangelio tenga algo
que decir sobre mi salvacién individual, sigue siendo simplemente una
historia que puede inspirarnos a hacer buenas obras y pensamientos nobles,
pero no puede rescatarnos de la ira de Dios. La teologia sistematica aterriza
el avion; 22 conecta la historia del reino de Dios con la historia de tu vida y
la mia.

(Significa esto que realmente no necesitamos la teologia biblica después
de todo? No. Tan pronto como he dicho la palabra "reino", he vuelto al
evangelio de la teologia biblica y a la esperanza de una salvacion definida
por un reino eterno. Sin teologia biblica, soy mucho mas propenso a reducir
la salvacion a una experiencia existencial privatizada, aislada de lo que
Dios estd haciendo corporativamente entre su pueblo. Sin la teologia
biblica, es poco probable que capte la esperanza futura que se nos ofrece en
la nueva creacion. Sin la teologia biblica, estaré tentado a entender el plan
de salvacion como algo que tiene que ver conmigo, mas que con la gloria de
Dios. Veras, yo necesito ambas cosas, y ellas se necesitan mutuamente.
Estar bien con Dios para esta vida no es mucho, dice Pablo (1 Cor. 15:19).
La esperanza a la que el evangelio nos lleva es "una esperanza viva, por la



resurreccion de Jesucristo de los muertos, para una herencia incorruptible,
incontaminada e inmarcesible, reservada en los cielos para vosotros, que
sois guardados por el poder de Dios mediante la fe, para alcanzar la
salvacion que estd preparada para ser manifestada en el tiempo postrero" (1
Ped. 1:3-5).

Conclusion

Aun no te he dado ninguna herramienta sistematica para trabajar. En su
lugar, simplemente he explicado por qué necesitamos las herramientas en
primer lugar. Habiendo pasado la mayor parte del libro hasta ahora
cantando las alabanzas de la teologia biblica, no queria que las herramientas
de la teologia sistematica se descuidaran, como un primo pobre. Por muy
grande e importante que sea la teologia biblica, no es suficiente si queremos
tener una teologia biblica que sea realmente practica y relacionada con toda
la vida. Para eso necesitamos también una teologia sistematica.

Recientemente me acordé de esto cuando me sent€¢ para mediar en un
conflicto dentro de un nicleo familiar. La cuestion que nos ocupaba era
como un grupo de adultos que estaban emparentados, interactuaban entre si
sin entrar en conflicto. En el fondo de mi mente, e informando todo lo que
dije, estaba la rica teologia biblica del discurso. Dios es el orador original
de las Escrituras, y nuestras palabras y discurso estan modelados a partir de
los suyos. Su Palabra crea, convence y conforma a su pueblo. Su Palabra se
revela a si misma y crea relacion e intimidad con su pueblo. Su Palabra es
siempre verdadera, siempre amorosa y siempre correcta. Y se revela final y
plenamente en la Palabra hecha carne, Jesucristo. Esta perspectiva era
importante, incluso esencial, si iba a comprometerme con algin tipo de
esperanza de resolucion.

Pero francamente, eso no era suficiente si iba a abordar el tema muy
practico de controlar la lengua. Necesitaba no s6lo una teologia biblica
sobre este tema, sino también una teologia sistematica que estuviera
enraizada en mi teologia biblica. Sabiendo que somos creados a imagen de
Dios, cuyas leyes son siempre un reflejo de su carécter, necesitaba recordar
a todos que nuestras lenguas siempre hablan desde lo que desborda de
nuestros corazones (Marcos 7; Santiago 3). Sabiendo que nuestras propias



vidas estan constantemente recapitulando y reconfirmando la caida,
necesitaba recordarles que cuando hablamos palabras de ira, o
manipulacidn, o engafio, estamos hablando el lenguaje de la serpiente en el
jardin y revelando nuestra propia naturaleza caida (Juan 8:44). Por lo tanto,
el primer paso en la resolucion de conflictos no fue una mejor estrategia de
comunicacion, sino el autoexamen y el arrepentimiento.

También necesitaba instruir a todos sobre los propdsitos de Dios para
nuestro discurso. Una vez mads, el trasfondo es la teologia biblica y la
revelacion de la Palabra de Dios, vista en Ultima instancia en Jesucristo. El
mismo Jesus revela el patréon de discurso como Dios lo quiso. No es para
conseguir lo que queremos (Santiago 4:1ff.), sino para edificar a los demads
segin sus necesidades y para su bien (Efesios 4:29). De esta manera,
nuestro discurso refleja el discurso de Dios, ya que somos recreados por su
gracia en su semejanza para ser semejantes a Dios "en la justicia y santidad
de la verdad" (Ef. 4:24). En este punto, reconociendo que el problema era
interno (mi corazon), no externo (mi familia), y dependiendo de la gracia de
Dios en Cristo para renovarnos y cambiarnos, podriamos hablar de los
pasos especificos que cada persona necesitaba dar.

Aqui esté el trabajo adecuado de la teologia sistematica. Al estar cefiida y
rodeada de teologia biblica en todo momento, la teologia sistematica aplicod
la verdad de la Palabra de Dios a la situacidn especifica y contemporanea de
una familia en conflicto. Sin la teologia biblica, podria haber estado tentado
a simplemente darles reglas y pautas morales. Pero sin teologia sistematica,
todo lo que podia contarles era una historia.

1 Rob Bell, Velvet Elvis: Repainting the Christian Faith [Trd. No Oficial:
Elvis en Terciopelo: Repintando la Fe Cristiana] (Grand Rapids, MI:
Zondervan, 2005).

2 Ibid., 10-14.

3 T. Desmond Alexander, Brian S. Rosner, D. A. Carson, Graeme
Goldsworthy, eds., New Dictionary of Biblical Theology [Trd. No Oficial:
Nuevo Diccionario de Teologia Biblica] (Downers Grove, IL: InterVarsity
Press, 2000).



4 Westminster Journal of Theology 70 [Trd. No Oficial: Revista Teologica
de Westminster 70] (2008): 130.

5 D. A. Carson, “Systematic Theology and Biblical Theology,” [Trd. No
Oficial: "Teologia Sistematica y Teologia Biblica"], en NDBT , 100.

6 The Southern Baptist Journal of Theology 10 [Trd. No Oficial: Revista
Teologica Bautista del Sur] (2006): 22.

7 Stephen J. Wellum, “Editorial: Preaching and Teaching the Whole
Counsel of God,” [Trd. No Oficial: Editorial: Predicando y Ensefiando Todo
el Consejo de Dios] SBJT 10 (2006): 2-3. SBJT 10 (2006): 2-3.

8 Carson, NDBT , 100.

9 Wayne Grudem, Teologia Sistematica: Una Introduccidén a la Doctrina
Biblica (Grand Rapids, MI: Zondervan, 1994), 24.

10 Stephen J. Wellum, no publicado Systematic Theology I Class Lectures
[Trd. No Oficial: Teologia Sistematica 1 - Conferencias de Clase] (2006).
11 Grudem, 24.

12 John Frame, Salvation Belongs to the Lord: An Introduction to
Systematic Theology [Trd. Oficial: La Salvacién es del Sefior: Una
Introduccion a la Teologia Sistematica] (Poiema Publicaciones, 2020), 79.
13 Grudem, 23.

14 Carson, 101.

15 Grudem, 23.

16 Ibid., 101-102. Cf. Schreiner, 23.

17 Carson, 102—-103. También estoy en deuda con Stephen Wellum por su
estimulante y util didlogo sobre la cuestion de como se relacionan estas dos
disciplinas.

18 J. Ligon Duncan IIl, “Sound Doctrine: Essential to Faithful Pastoral
Ministry: A Joyful Defense and Declaration of the Necessity and
Practicality of Systematic Theology for the Life and Ministry of the
Church,” in Mark Dever, J. Ligon Duncan III, R. Albert Mohler Jr., C. J.
Mahaney, Proclaiming a Cross-centered Theology [Trd. No Oficial: La
Sana Doctrina: Esencial para el Ministerio Pastoral Fiel: Una Gozosa
Defensa y Declaracion de la Necesidad y Practicidad de la Teologia
Sistematica para la Vida y el Ministerio de la Iglesia”, en Mark Dever, J.
Ligon Duncan III, R. Albert Mohler Jr., CJ] Mahaney, Proclamando una
Teologia Centrada en la Cruz] (Wheaton, IL: Crossway, 2009), 36—44.



19 George Eldon Ladd, The Gospel of the Kingdom: Scriptural Studies in
the Kingdom of God [Trd. No Oficial: El evangelio del Reino: Estudios
Escriturales Sobre el Reino de Dios] (Grand Rapids, MI: Eerdmans, 1959).
20 Jonathan Leeman, “Biblical and Systematic Confusion Yields Gospel
Delusions” [Trd. No Oficial: La Confusién Biblica y Sistematica Produce
Engafios del Evangelio], 9Marks e-journal (Nov/Dec 2006)
http://www.9marks.org/partner/Article Display_Page/0,,PTID314526%7C
CHID775982%7CCIID2277978,00.html (tltima vez que fue accedido: 4 de

junio de 2009).



http://www.9marks.org/partner/Article_Display_Page/0,,PTID314526%7CCHID775982%7CCIID2277978,00.html

CAPITULO CINCO

Herramientas de teologia sistematica:
Como y por qué pensar
teologicamente

El didcono que esta a cargo de la biblioteca de la iglesia lleva
estadisticas sobre qué seccion de la biblioteca es la mas usada. La teologia
no esta en la parte superior de la lista.

No me sorprende. Tengo un doctorado y no siempre aprovecho la
oportunidad de sumergirme en los Gltimos trabajos de teologia sistematica.
Parece que gotea con la idea de complejidad filosofica y tecnicismos secos.
La mayoria de nosotros no conocemos personalmente a ningun tedlogo
profesional, pero todos tenemos una idea de como deben ser, secos y
ligeramente arrugados, las comisuras de sus bocas constantemente hacia
abajo, gafas con montura de alambre, ropa mohosa, y tenues mechones de
pelo en una cabeza calva resumen mi imagen.

Pero aunque no conozcamos a ningun tedlogo profesional, nos hemos
encontrado con gente a la que le gusta hablar de teologia, y la mayoria de
nosotros hemos aprendido a sortearlos. La gente simplemente parece salir
herida en las conversaciones con ellos.

Sin embargo, estoy aqui para decirles que, a pesar de la vaga inquietud e
intimidacion que puedan sentir al pensar en dedicarse a la teologia
sistematica, y a pesar de la falta de familiaridad que sienten hacia los
tedlogos, de hecho han estado pasando el tiempo con los tedlogos toda su
vida cristiana. Lo que es mas, han estado involucrados en discusiones
teologicas desde el dia en que se convirtieron en cristianos.

Todo el Mundo Tiene una Teologia Sistematica

(Por qué estoy tan seguro de ese hecho? Porque estoy seguro de que has
preguntado o intentado responder a la pregunta, ";Qué nos ensefia la Biblia
sobre [llenar el espacio en blanco]?" Si, te guste o no, quieras o no, estas
haciendo mas o menos teologia sistematica cada vez que haces una
declaracion sobre lo que la Biblia ensefia, o lo que los cristianos creen, o



como el cristianismo se relaciona con el mundo que le rodea. Simplemente
no puedes ser un cristiano sin ser un tedlogo sistematico. Y si eso es cierto
para ti, un lider de la iglesia, es igual de cierto para todos los demas
miembros de tu iglesia.

Esa, al menos, fue la conviccion de uno de los primeros tedlogos
cristianos, el apdstol Pablo. La gente ha notado por mucho tiempo que la
mayoria de las cartas de Pablo se dividen en dos partes. Generalmente abre
sus cartas con una extensa meditacion teologica. Luego las concluye con
muchos consejos practicos e instrucciones. Pero las dos mitades no estan
relacionadas entre si. Casi siempre, Pablo coloca una importante bisagra en
la carta - un enorme "POR LO TANTO" entre la teologia que ha estado
explicando y la instruccion practica que estd a punto de dar.

Lo que hace que esta estructura sea tan sorprendente es que las razones
que impulsaron a Pablo a escribir cada una de sus cartas casi siempre se
pueden encontrar en la segunda mitad. Pablo puede haber sido un tedlogo,
pero no se sentd un dia y dijo, "Sabes, creo que deberia escribir a los
Efesios un tratado extenso sobre nuestra eleccion en Cristo, y a los
filipenses les vendria bien una meditacion sobre la divinidad y la
humanidad de Jests". No, escribio a los Efesios porque estaban luchando
por saber como los judios y los gentiles debian relacionarse en la iglesia, y
los filipenses estaban luchando con la persecucion desde fuera y las peleas
al interior de la iglesia.

Problemas practicos, incluso mundanos, llevaron a Pablo a escribir a
estas iglesias. Sin embargo, lo que les ofrecia no eran so6lo consejos
practicos sobre la resolucion de conflictos o la vida comunitaria. En su
lugar, les ofrecid una teologia profunda. Como un te6logo ha dicho:

[Pablo esta convencido de] la aplicabilidad de la teologia més profunda a
los problemas mas mundanos y mas comunes... [Pablo] les est4d diciendo:
Tienen estos problemas practicos; la respuesta es teologica; recuerden su
teologia y situen su comportamiento a la luz de esa teologia. Coloca tus
pequetios problemas a la luz de la teologia doctrinal. Nosotros mismos en
nuestro llamado cristiano debemos ser conscientes de esto. Nunca debemos



dejar nuestra doctrina en el aire, ni dudar en hacer cumplir las obligaciones
cristianas mas elementales con las doctrinas mas sublimes. 1

Los problemas practicos tienen respuestas teoldgicas. Asi que la
pregunta no es si vas a ser un tedlogo o no, sino qué clase de tedlogo vas a
ser. ;Seras un buen tedlogo o uno malo, un tedlogo consistente o uno
inconsistente, un tedlogo sistematico o un tedlogo al azar? Para ayudarte a
ser un mejor tedlogo, quiero considerar qué es la doctrina, como pensar
teologicamente y por qué deberiamos dedicarnos a ese estudio en el
contexto de la iglesia local. Aqui, finalmente, estan las herramientas de la
teologia sistematica.

(Qué es la doctrina?

En el capitulo anterior dije que la doctrina es simplemente un resumen
preciso y exacto de lo que la Biblia dice sobre un tema y se utiliza para
definir la diferencia entre la verdad y el error, la ortodoxia y la herejia. Es
hora de desarrollar eso un poco mas. De hecho, la doctrina tiene al menos
tres aspectos, todos ellos importantes si queremos entender lo que significa
pensar teologicamente. 2

Conocimiento Biblico

Fundamentalmente, el conocimiento teoldgico es el conocimiento de
Dios. Como presenta la idea la Escritura, el conocimiento de Dios es mas
que simplemente tener la cabeza llena de hechos sobre Dios. Dios no es
como un insecto que ponemos bajo una lupa, un objeto de nuestro estudio y
examen. Dios es una persona. Y por lo tanto conocer a Dios es conocerlo
como conocerias a otra persona, un amigo o un miembro de la familia. Pero
Dios no es una persona como tii y yo. Asi que nuestro conocimiento de El
no es casual ni familiar. Aun mas importante, nuestro conocimiento de Dios
no es intuitivo. No podemos deducir quién es Dios de como somos. Dios es
espiritu y Dios es santo. Es nuestro Creador y nuestro Sefior. Eso significa
que el conocimiento de Dios exigira de nosotros reverencia, obediencia y
adoracion. También significa que tal conocimiento tendra que ser dado a
nosotros. No seremos capaces de descubrirlo por nuestra cuenta. Si vamos a



conocer a Dios, Dios debe revelarse a si mismo. Y el lugar donde se ha
revelado es a través de la revelacion inspirada de las Escrituras.

Todo esto nos lleva al primer aspecto de la doctrina, el cual es: la
doctrina comienza con el conocimiento biblico. Como hemos dicho antes,
la Biblia es la autorrevelacion inspirada de Dios. Por lo tanto, es autoritaria,
no solo sobre Dios, sino sobre cualquier pregunta que la teologia haga y
busque responder. La Biblia nos proporciona una perspectiva normativa
sobre Dios, nosotros mismos y nuestro mundo. Y esta perspectiva exige
nuestra sumision y nuestra obediencia. Conocer a Dios desde la perspectiva
del conocimiento biblico es estar sujeto al Seforio de Dios, llevando todo
pensamiento cautivo a Cristo (2 Cor. 10:5).

Para hacer esto mas practico, tomemos un ejemplo. ;Qué dice la Biblia
sobre la investigacion con células madre? No dice nada usando esos
términos. Pero de hecho dice bastante, cuando empezamos a pensar
teologicamente. Para empezar, nos dice que Dios es el Creador y dador de
vida (Salmo 139:13-16), y que la vida humana fue formada a imagen de
Dios (Génesis 1). Por lo tanto, no tenemos la autoridad para usurpar la
prerrogativa de Dios sobre la vida humana (Ex. 20:13), no importa lo
buenos que sean nuestros propdsitos. Segun la Palabra de Dios, la creacion
de embriones humanos con el propdsito de cosechar sus células madre, lo
que resulta en su destruccion, es un asesinato. A pesar de nuestros intentos
de hacer el bien a los demas a través de ese acto, es una afrenta al reclamo
exclusivo de Dios como el Sefior de la vida.

Pero al decirnos que estamos hechos a imagen y semejanza de Dios, la
Biblia también nos dice algo sobre nosotros mismos, lo que nos lleva al
segundo aspecto del conocimiento teoldgico, o doctrina.

Conocimiento Personal

Si la teologia es el conocimiento de Dios, y tal conocimiento se obtiene
con autoridad a través de las Escrituras, podriamos estar tentados a pensar
que el conocimiento teolodgico y el conocimiento biblico son i1dénticos a la
Religion Cristiana con esta observacion:



Casi toda la sabiduria que poseemos, es decir, la verdadera y sana sabiduria,
consiste en dos partes: el conocimiento de Dios y de nosotros mismos. Pero,
aunque unido por muchos lazos, que uno precede y da lugar al otro no es
facil de discernir... el conocimiento de nosotros mismos no sélo nos
despierta a buscar a Dios, sino que también, por asi decirlo, nos lleva de la
mano a encontrarlo. Pero es cierto que el hombre nunca alcanza un
conocimiento claro de si mismo si no ha mirado primero el rostro de Dios y
luego desciende de contemplarlo para escudrifiarse a si mismo. 3

El conocimiento teoldgico, y por lo tanto la doctrina, siempre nos
involucra en el conocimiento personal o existencial. A la luz de lo que Dios
es, vy lo que ha revelado sobre si mismo y su voluntad, surge
inmediatamente la pregunta, ;quién soy yo? ;Como se relacionan el
conocimiento teologico y el personal? Aqui estd la conexion de la que
hablamos al principio entre la teologia y la vida. Conocer a Dios es estar
sujeto a su autoridad y ser llevado a su presencia. La verdadera teologia,
digna de ese nombre, nunca puede ser un mero lenguaje abstracto,
académico y tedrico. Mas bien, nos relaciona a usted y a mi con Dios como
sujetos, como adoradores y como criaturas. Por supuesto, al centrarnos en
nosotros mismos en este aspecto de la teologia, no lo hacemos
independientemente de la Escritura o en contradiccion con ella. A
diferencia de los tedlogos liberales quienes sustituirian la revelacion de
Dios por las categorias de filosofia existencial o sociologia comunitaria, el
pensamiento teoldgico fiel permanece sometido a la Palabra de Dios. Pero
no lo hace con la suposicion de que podemos acercarnos a nuestro
conocimiento de Dios como observadores desinteresados. Mas bien, nuestro
conocimiento de Dios a través de su Palabra normativa nos confronta con el
conocimiento de nosotros mismos como - simultdneamente - nobles
portadores de la imagen y rebeldes innobles del Altisimo.

(Como se relaciona esto con nuestro ejemplo de lo que la Biblia dice
sobre la investigacion con células madre? Bueno, nos ayuda a entender por
qué deseamos estudiar e investigar tales cosas. Somos portadores de la
imagen, hechos para ser como Dios, para explorar y entender el mundo que
El hizo, lo cual incluye nuestros cuerpos. Pero su imagen en nosotros se
extiende mas alla de la creatividad y la curiosidad. También incluye la



compasion. Deseamos curar a los enfermos, curar a los enfermos a causa de
la imagen de Dios en nosotros.

Pero no sé6lo somos portadores de la imagen. También somos rebeldes
pecadores. Eso significa que incluso nuestras mejores intenciones y mas
altas habilidades son probablemente retorcidas para fines egoistas y
autocomplacientes. Como pecadores, es probable que evaluemos el dafio
causado a los demas no en términos absolutos y de principios, sino de
acuerdo con un célculo politico de costo y beneficio. Nuestros amigos,
vecinos y familiares con enfermedades incurables parecen mas merecedores
que los no nacidos. Dicho claramente, ellos votan, ganan dinero y pagan
impuestos, y los no nacidos no lo hacen. Somos facilmente influenciables
por los desequilibrios de poder percibido y de percepcion. Ademas, estamos
motivados por el orgullo de los logros, un orgullo que no admite
restricciones. Si podemos hacer algo, debemos hacerlo.

Y asi se ve como la teologia sistematica, basandose en el conocimiento
de nosotros mismos a la luz del conocimiento de Dios, explica por qué
algunos humanos definirian a otros humanos como no humanos, para
usarlos por si mismos en un programa disefiado, ironicamente, para curar y
restaurar. La teologia sistemdtica también proporciona una distincion entre
la investigacion de células madre embrionarias y la investigacion de células
madre adultas. Explica nuestro anhelo tanto de investigar como de curar, y
por qué debemos poner limites a esos anhelos. Por ultimo, proporciona una
forma de pensar en el valor, la dignidad y la esperanza de la vida humana en
medio del sufrimiento y la enfermedad. Porque tal valor y esperanza no se
encuentra en categorias utilitarias o funcionales, sino en nuestra relacion
con Dios.

Asi pues, la doctrina, o el conocimiento teoldgico, implica tanto el
conocimiento biblico que da wuna perspectiva normativa, como el
conocimiento personal que da una perspectiva existencial. Y ambos estan
interrelacionados. No cubren diferentes campos de conocimiento, sino que
consideran todo el campo del conocimiento desde diferentes angulos. Sin
embargo, si has seguido de cerca, te daras cuenta de que hay otro aspecto
del conocimiento teologico. Cuando llegamos a un conocimiento de Dios y



de nosotros mismos, no lo hacemos en un vacio. Mas bien, conocemos a
Dios en medio de este mundo que hizo, en un punto particular de la historia,
y en un contexto cultural particular. Y ese es el tercer aspecto que debemos
considerar.

Conocimiento Situacional

Todos nos conocemos a nosotros mismos y conocemos a Dios, no como
abstracciones atemporales, sino como personas que se sitlan
completamente en un contexto, una realidad que es externa a nosotros
mismos. Pablo nos dice en Romanos 1 que parte de lo que se puede conocer
de Dios se revela a través del orden natural, lo que significa que llegamos a
ese conocimiento de Dios conociendo y observando el mundo que nos
rodea. Pero cuando me refiero al conocimiento situacional, no sélo tengo en
mente lo que los tedlogos llaman teologia natural: lo que puede ser
conocido de Dios a través de la naturaleza. También tengo en mente lo que
los sociologos llaman cultura: la forma en que damos sentido a la realidad
que nos rodea, incluyéndonos a nosotros mismos y a Dios como actores de
esa realidad.

Abraham Kuyper, un te6logo y estadista holandés de principios del siglo
XX, una vez dijo famosamente: "No hay ni una pulgada cuadrada en todo el
dominio de nuestra existencia humana sobre la cual Cristo, que es soberano
sobre todo, no clame: 'Mio!™ 4  Esta verdad tiene importantes
implicaciones para el conocimiento teoldgico. Para empezar, saber algo
sobre el mundo y saber algo sobre la cultura humana es saber algo sobre el
Creador y Rey soberano quien cre6 a ambos y gobierna sobre todo.
También es saber algo sobre nosotros mismos como criaturas que conocen
a Dios.

Pero hay ain més. Conocer nuestra situacion es conocer un mundo que
fue hecho bueno, pero que ahora yace bajo la maldicion de Dios. Este
mundo es retorcido, duro y estd marcado por la tragedia y el horror. Y sin
embargo no es simplemente un mundo bajo la maldicién de Dios. Tanto la
gracia comun como la gracia salvadora estdn trabajando en ¢l. De modo que
la maldicion atn no se ha llevado a cabo en su maxima expresion. La vida
continda; la belleza y el amor coexisten con la fealdad y el odio. El trabajo



es duro, pero no completamente sin productividad y satisfaccion. La cultura
y la civilizacion humanas proporcionan un marco de significado que hace
que Dios parezca ausente y la creencia irracional, y sin embargo la
racionalidad no ha desaparecido del todo, y los productos de la cultura
humana todavia reflejan las marcas de lo bueno, lo verdadero y lo bello. El
mundo estd corrupto y corrompido, pero no tan corrupto como podria
estarlo. Lo que es mas, el perdon y la reconciliacion han irrumpido en este
mundo a través de Jesucristo. La realidad de la era venidera, caracterizada
por la novedad de vida, la paz con Dios y la belleza de la santidad, ha
amanecido incluso en medio de la oscuridad de este mundo caido.

Ahora, ;qué significa este conocimiento de la situacidon para nuestra
discusion de lo que la Biblia dice sobre la investigacion con células madre?
Mucho. Por un lado, nos da una comprension de las causas definitivas de la
enfermedad (la caida), y la cura definitiva (la recreacion). Por lo tanto, evita
las agendas utopicas. Ademas, el conocimiento teoldgico situacional nos da
categorias con las cuales entender la ciencia, la tecnologia y la medicina.
Cada una de ellas es méas que un mero proceso y producto intelectual.
Vemos que la tecnologia es un componente de la cultura, y la cultura
humana caida, en sus diversas manifestaciones, esta dedicada a la negacion
de Dios y a la deificacion del hombre. De hecho, la cultura humana caida es
precisamente lo que hace que la creencia parezca irracional y la
incredulidad parezca racional y normal. En ese contexto, la tecnologia
puede facilmente hacerse pasar por Util, mientras que de hecho perpetra un
gran mal.

Pero el conocimiento de la situacion también nos impide rechazar este
mundo fuera de control. Nuestro llamado bajo Dios no es ser luditas que
rehtsan y rechazan toda la tecnologia, ni ser Amish y alejarnos de la cultura
por completo. Mas bien, nuestro llamado es a explorar este mundo y
desarrollar la cultura humana para la gloria de Dios. Eso incluira la
tecnologia y la ciencia, que como dones de Dios son capaces de lograr un
gran y profundo bien para la humanidad.

Como Pensar Teologicamente



Si esos son los tres aspectos del conocimiento teoldgico -conocimiento
de Dios, conocimiento de si mismo y conocimiento del mundo- ;como
entonces ponemos todo eso junto para que podamos pensar en un tema
teologicamente?

Intenté dar ejemplos y resimenes sobre la marcha, pero ahora intentaré
reunirlos todos. ;Qué dice la Biblia sobre la investigacion con células
madre? Recuerden, no soy un tedlogo profesional, asi que mis disculpas de
antemano a los que lo son. Por otro lado, a los pastores y lideres de la
iglesia como yo, les digo que si yo puedo hacerlo, ustedes también.

Nuestra respuesta debe comenzar con la autorizada y normativa Palabra
de Dios. Dios es el Autor y Creador de la vida, y ha creado a los humanos a
su imagen y semejanza (Génesis 1). Por lo tanto, la vida humana en si
misma esta singularmente apartada para la gloria de Dios (cf. Génesis 9:4-
6). Y sin embargo, al volver a nuestra situacion, nos encontramos en un
mundo que esta maldito, arruinado no s6lo por los patdégenos que atacan
desde fuera de nuestros cuerpos, sino por la genética corrupta, de modo que
nuestros cuerpos se vuelven contra si mismos en la enfermedad y la
decadencia. Esto no es el resultado de un accidente al azar, sino el resultado
de la maldicién de Dios por nuestra rebelion pecaminosa (Gen. 3:19).
Debido a que la vida humana esta hecha a imagen y semejanza de Dios,
tenemos la obligacion moral de utilizar el conocimiento y los recursos a
nuestra disposicion para preservar, promover y sanar esa vida (cf. Lucas
10:25-37). Cuando lo hacemos, no s6lo actuamos como portadores de
imagen, sino como agentes de misericordia en un mundo sometido a la
maldicidon de Dios (Mateo 5:43-48).

Pero la obligacion de curar no es la unica obligacion que tenemos.
También tenemos la obligacion de proteger la vida humana (cf. Ex. 21:28-
32). La Palabra de Dios nos dice que todos los seres humanos estan hechos
a su imagen y, por lo tanto, hay una igualdad de derecho a la vida que no
esta condicionada por la capacidad, la habilidad o la utilidad. Esto significa
que hay limites en nuestra obligacion de curar, si el ejercicio de esa
obligacion implica el asesinato o la mutilacion deliberados de otro. Al
recurrir al conocimiento personal informado por las Escrituras,



reconocemos que, en nuestro estado caido, somos propensos al uso egoista
de los demas para nuestros propios fines, y que somos totalmente capaces
de construir racionalizaciones morales para nuestros motivos y acciones
pecaminosos (cf. Hechos 16:16-21). Ademas, somos los productores y los
productos de una cultura humana caida que se ha comprometido a negar
todos y cada uno de los limites que Dios nos pondria. Como dioses,
queremos establecer nuestros propios limites, y de hecho vivimos como si
no hubiera ninguno (Gen. 3:1-7).

Por ultimo, al considerar la realidad del pecado, ya que impacta tanto en
nuestros cuerpos como en nuestras agendas culturales, reconocemos que la
curacion fisica no es un bien sumo, ni siquiera un objetivo universalmente
alcanzable (2 Cor. 12:7-10). También reconocemos que el sufrimiento fisico
no es un mal sumo (Mateo 10:28). Por lo tanto, como humanos, estamos
llamados a rechazar la idolatria de la utopia médica moderna, y en su lugar
poner nuestra Ultima esperanza en el poder redentor de Dios, demostrado a
traves de la derrota del pecado de Cristo en la cruz y su derrota de la muerte
en la resurreccion.

Todo esto nos lleva como cristianos, pensando teoldgicamente, a
rechazar cualquier forma de investigacion con células madre embrionarias,
ya que deliberadamente crea vida humana sélo para destruirla, aunque
profesa hacerlo por el bien de otras vidas humanas. También significa que
podemos y debemos apoyar otras formas de investigacion con células
madre basadas en lineas celulares adultas. Pero al considerar los objetivos y
metas de tal investigacion, entendemos que su propdsito debe ser curar y
restaurar. Cualquier intento de utilizar dicha investigacion para reingenieria
de la vida, para crear formas de vida hibridas, o "bebés de disefio", debe ser
rechazado como una violacion de los derechos de Dios como Creador y
Senor de la vida, y como una degradacion y un ataque a la imagen de Dios
en el hombre.

Dales Carne, No Leche

Segun algunos relatos, John Piper, pastor de la Iglesia Bautista de Belén
en Minneapolis, ha hecho mas para motivar a una nueva generacion de
jovenes cristianos americanos en los campos de servicio misionero que



cualquier otra persona viva hoy en dia. ;Como lo ha hecho? ;Les ha
inspirado con historias de sacrificio herdico? ;Ha llevado la dificil situacion
(y la culpa) de las masas moribundas a las tiernas conciencias de la
juventud estadounidense? ;Ha articulado una estrategia de misién tan
convincente que la gente simplemente debe subir a bordo?

La respuesta a todas esas preguntas es: "No". No ha hecho ninguna de
esas cosas. Lo que ha hecho es darle a la gente una teologia sumamente
profunda. Los ha confrontado con la asombrosa verdad que todo se centra
en Dios. Los ha desafiado con la dificil pero biblica verdad de que el mayor
amor de Dios es Dios, que el objetivo supremo de Dios es su gloria, y que
el proposito final de Dios, tanto en la creacion como en la recreacion, es su
adoracion y su fama. Es mas, ha demostrado que no hay nada malo; por el
contrario, todo es bueno cuando se centra en Dios. Y luego ha reunido dos
aplicaciones muy practicas de la verdad. Primero, "las misiones existen
porque la adoracion no existe". 2 Segundo, "Dios es mas glorificado en
nosotros cuando estamos mas satisfechos en El". 6 Cuando estas dos
verdades se unen en un corazdn regenerado y lleno de gracia, basado en una
profunda teologia de Dios, la gente reorganiza sus vidas, cambia sus
ambiciones y se entrega a la obra glorificadora de Dios de la evangelizacion
del mundo.

Creo que es facil para muchos de nosotros mirar el impacto de John Piper
y pensar, "Nunca podria tener ese tipo de impacto, porque no soy John
Piper". No tengo sus dones. No tengo su energia. {No tengo su cerebro!"
Entiendo la sensacion.

Pero no estoy de acuerdo con eso.

Y ¢l tampoco lo estaria. John Piper seria el primero en decirte que es solo
un hombre, con fallas y miedos y rarezas como t y yo.

No, lo que creo que explica la forma en que Dios est4 usando a Piper hoy
en dia es que, como un Pablo moderno, ha tomado los dones que Dios le
dio, y los ha puesto totalmente a disposicion de la verdad de la Palabra de
Dios. Y al hacerlo, es un modelo para nosotros de lo que significa ser un
servidor de la verdad. Mas importante que su estilo, su entrega, o incluso su
personalidad y pasion es su creencia de que la Palabra de Dios, toda ella y



cada parte de ella, es verdadera y estd destinada a ser el alimento de las
ovejas del prado de Dios.

Ese es el modelo que nos da Piper. Eso es lo que deberiamos ser como
lideres de la iglesia. "Si vamos a alimentar a nuestra gente, debemos
avanzar en nuestra comprension de la verdad biblica. Debemos ser como
Jonathan Edwards que resolvi6 en sus dias de universitario, y mantuvo la
resolucion toda su vida, 'Resuelto': Estudiar las Escrituras tan constante y
frecuentemente, que pueda encontrar y percibir claramente que crezca en el
conocimiento de las mismas."' 7

Deberia ser nuestra ambicién crecer en nuestra capacidad de articular
cuidadosa y fielmente la doctrina biblica, y luego comunicarla con claridad,
precision 'y pasion. No para que podamos impresionar a nuestros
compafieros pastores o asombrar a los miembros de nuestra iglesia. Sino
para poder alimentar a las ovejas. Nuestro pueblo necesita carne para crecer
fuerte y madurar, pero con demasiada frecuencia hemos sido responsables
de que su desarrollo se detenga, ya que lo unico que les hemos estado dando
es leche. Muchos de nosotros, creo, tememos que la doctrina se convierta
simplemente en la madera muerta de la ortodoxia en nuestra iglesia, y por
eso la cortamos siempre que podemos. De hecho, la doctrina es el
combustible que Dios nos ha dado y que, cuando es encendida por los
fuegos de la gracia, arde en una devocidon candente de adoracion y
discipulado cristiano.

A esto me referia cuando comparé a John Piper con el apostol Pablo.
Cuando Pablo se enfrent6 a la falta de generosidad o la division
pendenciera en la iglesia local, estaba lidiando con el tipo de problemas
mundanos a los que ti y yo nos enfrentamos cada dia. Pero su respuesta era
cualquier cosa menos mundana. Su respuesta fue una teologia profunda.
";Quien podria imaginar que la respuesta a la gloria de la encarnacion
podria ser dar a la colecta para los pobres? ;Quién podria imaginar que la
aplicacion de las glorias de la Cristologia del Nuevo Testamento podria ser
para detener nuestras disputas y nuestra division en la ekklesia 7" 8 Y
podria afiadir, ;quién hubiera pensado que la respuesta a la implacable



centralidad de Dios seria que los veinteafieros cambiaran sus planes de
carrera y se dirigieran al campo misionero?

Te diré a quién se le ocurri6. Mucho antes de John Piper, Jonathan
Edwards, o el apostol Pablo, Dios lo pensé. El sabia lo que necesitariamos,
y nos lo dio en las Escrituras. No sélo historias, sino verdades inspiradas
por Dios, "para ensefiar, para redargiiir, para corregir, para instruir en
justicia, a fin de que el hombre de Dios sea perfecto, enteramente preparado
para toda buena obra" (2 Tim. 3:16-17).

Esto me fue traido a casa hace unos afios cuando me llamaron para ir a la
casa de una joven familia de nuestra iglesia. Una joven madre habia sido
diagnosticada con un cancer bastante avanzado. Mientras me sentaba en su
sofa y primero los escuchaba y luego lloraba con ellos, tuve que tomar una
decision. Podia decir palabras vagamente reconfortantes y espirituales,
asegurarles que Dios cuidaria de ellos e instarles a tener fe, o podia
dirigirme a la dura realidad a la que se enfrentaban con la inflexible verdad
de la Palabra de Dios. Elegi lo tltimo. Miré a la joven madre y a su marido
a los ojos y les hablé del amor de Dios, un amor que no se basaba en sus
circunstancias, sino en la cruz del Calvario. Les hablé de la soberania de
Dios, que fue Dios quien ordend que ella tuviera este cancer, y que Dios
pretendia usarlo en su vida para ensenarle a depender de ¢l y entender que
¢l es suficiente para todas nuestras necesidades. Y le dije, incluso mientras
lloraba con ella, que estaba emocionado de ver como Dios se glorificaria en
ella a través de esta prueba que habia designado para ella.

Como me dijeron mas tarde, se sorprendieron un poco por mis palabras,
a pesar de que fueron pronunciadas con dulzura y lagrimas. Pero también
me dijeron que se aferraban a esas palabras, y a las Escrituras que comparti
con ellos esa noche. En los oscuros e inciertos dias de la quimioterapia y la
cirugia, necesitaban algo mas que leche. Necesitaban la carne del amor
soberano de Dios y su compromiso de ser glorificados en las vidas de su
pueblo. Al final, sobrevivi6 al cancer, pero sus vidas no son las mismas. La
verdad de la Palabra de Dios, llevada al crisol de la prueba, ha reordenado
completamente sus vidas.

La Teologia y la Iglesia Local



Hace uno o dos siglos, la teologia se hacia principalmente en la iglesia y
para la iglesia. No es que los tedlogos cristianos no estuvieran interesados
en involucrar a los no cristianos. Es simplemente que entendieron que la
audiencia primaria de la teologia, y los principales constructores de la
teologia, eran los cristianos reunidos en la asamblea local. En algun
momento del camino, sin embargo, ese dejé de ser el caso. David Wells
incluso ha argumentado que no sélo la teologia no se hace en la iglesia
local, sino que cada vez es menos bienvenida alli. 9

En cambio, la iglesia se ha enamorado de la practica de los negocios y
del método psicoldgico. Se espera que sus lideres sean directores generales,
no pastores tedlogos. Las reuniones publicas de la iglesia estdn disefiadas
para ser eventos que atraigan a los de afuera, en lugar de asambleas que den
expresion corporativa a nuestra identidad como pueblo de Dios. 1¢ Y
nuestros habitos de pensamiento tienden a ser moldeados mas por los datos
de las encuestas, la blogosfera y la naturaleza de la television impulsada por
la imagen que por la Biblia. Los pensamientos de Dios y su gloria, nuestra
nobleza y depravacion, y el valor y la transitoriedad de este mundo -
pensamientos que formaron y caracterizaron las mentes de las generaciones
anteriores de cristianos - descansan ligeramente, si es que lo hacen, en la
iglesia de hoy. 11

La Iglesia No Debe Abandonar la Teologia

Si queremos fielmente dar testimonio de Cristo, el Sefior de la Vida, en
esta ¢€poca, debemos recuperar no soOlo la capacidad de pensar
teologicamente, sino el compromiso de hacerlo juntos en la vida de la
iglesia local. Hasta que recuperemos la vision teoldgica en la iglesia, el
nervio que da vida biblica rica y profunda a nuestro culto y mision
permanecerd cortado. Nuestro culto publico seguird siendo superficial y
orientado al entretenimiento. Nuestra mision sera indistinguible de los
métodos y objetivos de cualquier organizacion de ventas, o sera cooptada
por la agenda de una cultura finalmente hostil. Esta cultura nos animara a
hacer cosas buenas como cuidar de los pobres, pero so6lo nos aplaudira si
aceptamos dejar a Cristo fuera de ella.



"La iglesia abandona la teologia so6lo a su propio riesgo", 12 dice el
tedlogo Richard Lints. Sin una vision teoldgica, una vision que lucha con lo
que significa ser el pueblo de Dios, en el mundo de Dios, bajo el gobierno
de Dios, la iglesia inevitablemente pierde tanto su identidad como
posesion de Dios como su proposito como pueblo y lugar donde la gloria
de Dios se muestra en el evangelio y se declara la alabanza de Dios.

La Teologia No Debe Abandonar la Iglesia

Al mismo tiempo, Lints también ha escrito, "la teologia abandona a la
iglesia en un gran peligro para si misma". 13 Fuera de la iglesia, la teologia
esta desconectada del contexto de la adoracion, la mision y el discipulado.
Por lo tanto, se convierte en nada mas que otra disciplina académica
hablando consigo misma. Fuera de la iglesia, la teologia no conoce limites,
no tiene responsabilidad y, lo mas importante, no tiene aplicacion practica.
A veces esto conduce a la herejia. A menudo, en nuestra €poca, ha llevado a
un debilitamiento de la teologia entre los evangélicos ya que, cada vez mas,
nada puede o necesita decirse mas alld de unas pocas doctrinas esenciales,

momento en el que se retoma el verdadero trabajo de la técnica y la gestion.
14

Lo que puede ser mas importante, sin embargo, es que la teologia hecha
por fuera de la iglesia estd desprovista de los medios que Dios ha provisto
para ilustrar y mostrar no solo la verdad, sino la aplicacion de la verdad a la
vida. La iglesia debe ser la exhibicion del evangelio (Ef 3:10), una colonia
celestial viva, una comunidad de personas que viven la visiéon del mundo
que articula la teologia biblica. Sin la iglesia, ;como puede alguien saber
que la teologia tiene algo que decir que vale la pena escuchar?

Conclusion

(Por qué hacemos teologia sistematica? Porque la teologia es la
aplicacion de la verdad a la vida; porque la teologia es el fundamento de
toda buena obra; porque la teologia proporciona el marco y la vision del
mundo que nos permite dar sentido a nuestras vidas y a este mundo en
relacion con Dios y el evangelio de Jesucristo.



Vivimos en un mundo caido, un mundo ahora formado por seres
humanos caidos para hacer que el proyecto teoldgico parezca una pérdida
de tiempo irrelevante. Pero la teologia sistematica nos prepara para e€so, nos
dice que lo esperemos, y luego nos invita a seguir pensando teolégicamente
sobre este mundo de todos modos. Ademas, no debemos hacer este
pensamiento por nuestra cuenta, sino en el contexto de la iglesia, con un
oido abierto a lo que han dicho los cristianos que nos han precedido, y con
el ojo puesto en hacer que ese pensamiento influya en lo que significa
seguir a Cristo en nuestra propia época.

Ahora tenemos las herramientas necesarias para construir una teologia
que cuente toda la historia de toda la Biblia, y que, al hacerlo, nos oriente
en este mundo a vivir como cristianos, hombres y mujeres que conocen a
Dios. Es hora de probar nuestras manos en la construccion.

1 Donald Macleod, The Humiliated and Exalted Lord: Studies in
Philippians 2 and Christology [Trd. No Oficial, El Sefior Humillado y
Exaltado: Estudios en Filipenses 2 y Cristologia] (Greenville, SC:
Reformed Academic Press, 1994), 4. Citado en J. Ligon Duncan III, "Sound
Doctrine: Essential to Faithful Pastoral Ministry: A Joyful Defense and
Declaration of the Necessity and Practicality of Systematic Theology for
the Life and Ministry of the Church" [Trd. No Oficial, La Sana Doctrina:
Esencial para el Ministerio Pastoral Fiel: Una Defensa Gozosa y Una
Declaracion de la Necesidad y Practicidad de la Teologia Sistematica para
la Vida y el Ministerio de la Iglesia], en Mark Dever, J. Ligon Duncan III,
R. Albert Mohler Jr., C. J. Mahaney, Proclaiming a Cross-centered
Theology [Trd. No Oficial, Proclamando Una Teologia Centrada en la Cruz]
(Wheaton, IL: Crossway, 2009), 43.

2 Las secciones que siguen estan en gran deuda con la discusion de John
Frame sobre epistemologia en The Doctrine of the Knowledge of God [Trd.
Oficial, La Doctrina del Conocimiento de Dios] (Teologia para Vivir, 2020).
Aunque no estoy de acuerdo con toda la epistemologia de Frame (por
ejemplo, su insistencia en que cierto lenguaje sobre Dios no es analdgico),
he encontrado utiles sus tres categorias de perspectiva normativa,
existencial y situacional, y las he adoptado en lo que sigue como
conocimiento biblico, personal y situacional.



3 Juan Calvino, [Institutes of the Christian Religion [Institucion de la
Religion Cristiana], 1.i.1-2.

4 Abraham Kuyper, “Sphere Sovereignty: The Inaugural Address at the
Opening of the Free University of Amsterdam, 1880,” [Trd. No Oficial,
Soberania de la esfera: discurso inaugural en la inauguracion de la
Universidad Libre de Amsterdam] en la edicidon de James D. Bratt,
Abraham Kuyper: A4 Centennial Reader [Trd. No Oficial, Un Lector
Centenario] (Grand Rapids, MI: Eerdmans, 1998), 488.

5 John Piper, Let the Nations Be Glad! The Supremacy of God in Missions
[Trd. Oficial,

iAlégrense las naciones! La Supremacia de Dios en las misiones Piper, J.
(2007). (Viladecavalls, Barcelona: Editorial Clie), 17.

6 John sefiala este punto en todas partes. Esta cita en particular es de
Brothers, We are Not Professionals. A Plea to Pastors for Radical Ministry
[Trd. Oficial, Hermanos, No Somos Profesionales. Una Stuplica a los
Pastores por un Ministerio Radical] (Viladecavalls, Barcelona: Editorial
Clie), 45

7 Ibid., 74.

8 J. Ligon Duncan III, “Sound Doctrine: Essential to Faithful Pastoral
Ministry: A Joyful Defense and Declaration of the Necessity and
Practicality of Systematic Theology for the Life and Ministry of the
Church,” [Trd. No Oficial, La Sana Doctrina: Esencial para el Ministerio
Pastoral Fiel: Una Defensa Gozosa y Una Declaracion de la Necesidad y
Practicidad de la Teologia Sistematica para la Vida y el Ministerio de la
Iglesia], en Mark Dever, J. Ligon Duncan III, R. Albert Mohler Jr., C. J.
Mahaney, Proclaiming a Cross-centered Theology [Trd. No Oficial,
Proclamando Una Teologia Centrada en la Cruz] (Wheaton, IL: Crossway,
2009), 43.

9 David Wells, No Place for Truth, or Whatever Happened to Evangelical
Theology? [Trd. No Oficial, ;Sin Lugar para la Verdad, o Loquesea que le
haya Pasado a la Teologia Evangé¢lica?], (Grand Rapids, MI: Eerdmans,
1993).

10 Este, por supuesto, es uno de los principios claves del movimiento de
crecimiento de las iglesias tipo sensibles al buscador. Sus exponentes son
tan numerosos y tan bien conocidos que no necesito sefialar ejemplos.



11 Debo la idea de Dios “reposando ligeramente en la iglesia” a David
Wells. Este es un tema que ¢l ha explorado a gran profundidad en el
proyecto que empezo con No Place for Truth [Trd. No Oficial, Sin Lugar
para la Verdad] y recientemente concluydo con The Courage to Be
Protestant: Truth-lovers, Marketers, and Emergents in the Postmodern
World [Trd. Oficial, El Valor de ser Protestante: Amantes de la Verdad,
Comerciantes y Emergentes en el Mundo Postmoderno] (Editorial
Andamio, 2017). Para una discusion plena de esta idea, vea: No Place For
Truth or Whatever Happened to Evangelical Theology? [Trd. No Oficial,
.Sin Lugar para la Verdad, o Loquesea que le haya Pasado a la Teologia
Evange¢lica?] (Grand Rapids, MI: Eerdmans, 1993), 106-114 y God in the
Wasteland: The Reality of Truth in a World of Fading Dreams [Trd. No
Oficial, Dios en el Paramo: La Realidad de la Verdad en un Mundo de
Suefios que se Desvanecen] (Grand Rapids, MI: Eerdmans, 1994), 88—113.
12 Richard Lints, The Fabric of Theology: A Prolegomenon to Evangelical
Theology [Trd. No Oficial, El tejido de la Teologia: Un Prolegémeno de la
Teologia Evangélica] (Grand Rapids, MI: Eerdmans, 1993), 319.

13 Ibid.

14 Wells, No Place, 101.

15 Edmund P. Clowney, The Church: Contours of Christian Theology [Trd.
Oficial, La Iglesia: Contornos de la Teologia Cristiana] (Editorial Andamio,
2015), 13 (titulo del capitulo).



SECCION DOS
Las historias que hay que
contar



CAPITULO SEIS

La historia de la creacion

Estamos cambiando de direccion ahora. Nos hemos estado preparando.
Ahora vamos a construir. Pero antes de hacerlo, permitanme resumir lo que
hemos hecho hasta ahora. El objetivo de este libro es primero convencerte y
luego ayudarte. He estado tratando de convencerte de que, si se toma en
serio el ministerio cristiano, necesitas una teologia biblica que sea a la vez
fiel a la historia de las Escrituras y solida en su aplicacion. Nada es mas
practico que esto. La primera seccion de este libro ha sido para convencerte
de que las herramientas de la teologia, tanto biblicas como sistematicas, son
herramientas que puedes usar. De hecho, son herramientas que debes usar si
quieres ser un lider fiel de la iglesia.

JPor qué digo que debes usarlos? Lo digo por la simple razén de que
Dios tiene un punto de vista sobre tu vida, y sobre mi vida, y sobre toda la
vida. Ahora, tal vez eso suena obvio. Pero piénsalo por un segundo. Dios
tiene un punto de vista sobre lo que el amor es realmente, sobre como
hablamos, sobre lo que hacemos con nuestras posesiones, sobre como nos
relacionamos con nuestro prdjimo, sobre como nos relacionamos con ¢l. En
nuestra carne, podriamos decir que estamos interesados en su punto de
vista, pero en realidad lo descartamos. S6lo nos interesa nuestro propio
punto de vista, y pasamos casi todos los momentos de cada dia justificando
ese punto de vista, a veces conscientemente y a veces inconscientemente.

La Biblia nos presenta el punto de vista de Dios. Sin embargo, como
hemos visto, la Biblia es un tipo de libro diferente. No presenta el punto de
vista de Dios sobre las cosas de una manera directa. Es parte historica, parte
propositiva, parte poética, y asi sucesivamente. Nos da la historia, como
muchos otros libros nos dan la historia. Pero a diferencia de cualquier otra
historia jamas escrita, esta historia es autoritaria para nuestras vidas. Por eso
también nos da proposiciones de verdad absoluta en medio de la narrativa
histérica. La Biblia también nos da la poesia, que nos guia en el canto y el
sentimiento y el duelo, como tantos otros libros de poesia. Pero a diferencia



de cualquier otro libro de poesia, es autoritario. Asi es como te deberias
afligir, alegrar, asustar, y asi sucesivamente.

La Biblia es completamente tnica, disefiada para hacer lo que ningin
otro libro en la historia ha hecho: revelar a Dios a la gente por el mismo
Dios. La Biblia esta escrita para los seres humanos, para personas como ti 'y
yo. Como personas, crecemos en la confianza y en la fe en otras personas al
caminar con ellas, al verlas actuar, al escuchar sus palabras y al observar y
eventualmente compartir sus corazones. Pero en este caso, la persona que
estamos conociendo no es otra persona como ti y yo; es el Dios trino, Sefior
del cielo y de la tierra. Obviamente, este no es un libro ordinario.

Lo que la Biblia hace, en realidad, no es so6lo darnos el punto de vista de
Dios, sino que nos permite caminar con Dios a través del curso de la
historia humana. De esa manera podemos llegar a creer y confiar en las
palabras, el punto de vista y el corazon de Aquel que esta liderando la
historia. La Biblia nos permite, en frase de David Powlison, ver con nuevos
ojos. 1 Nos permite, en la frase del Apostol Pablo, ver con un nuevo
corazon (Ef. 1:18).

En la primera seccion de este libro, hemos tratado de entender la
naturaleza de este libro llamado la Biblia. Asi que no sé6lo estamos haciendo
la pregunta exegética, ";Qué dice?" (Es decir, ";Cual es el contenido del
libro?") Ni tampoco estamos haciendo la pregunta de teologia sistematica,
";Qué deberian creer los cristianos sobre el tema 'x’ - Dios, el hombre, el
pecado, el fin de los tiempos, la investigacion con células madre, el
gobierno, etc.?" Mas bien, también estamos haciendo algo entre esas dos
preguntas - una pregunta en el medio - que es una pregunta de teologia
biblica: ";Como dice la Biblia lo que dice?" Si no entendemos como dice la
Biblia lo que dice, es probable que nos equivoquemos en las otras dos
preguntas. Vamos a malinterpretar el contenido, y vamos a aplicar mal ese
contenido a lo que deberiamos creer.

Para responder a esa pregunta de teologia biblica, hemos considerado
muchos conceptos e introducido una serie de herramientas:

- La intenci16n del autor del texto



- Los horizontes de época y candnicos de cualquier texto

- La historia del pacto de la Biblia

- Asuntos de cumplimiento de promesas, que incluye maultiples
horizontes de cumplimiento

- El papel de la tipologia

- Asuntos de continuidad y discontinuidad

A continuacion, examinamos la naturaleza de la teologia sistemadtica y
consideramos como construir la doctrina, es decir, lo que creemos. Una
buena teologia sistematica consiste en el conocimiento biblico, el
conocimiento personal y el conocimiento situacional. En esencia, hemos
estado pensando en como se construye el puente entre /o que dice la Biblia
y lo que creemos.

Eso es lo que hemos hecho hasta ahora. ;Qué vamos a hacer ahora? En
este y los siguientes cuatro capitulos, vamos a aplicar todo lo que hemos
estado conversando. Vamos a considerar cinco historias diferentes que la
Biblia cuenta, cinco historias de teologia biblica diferentes. De hecho,
vamos a contar la historia completa de toda la Biblia cinco veces, cada vez
desde un punto de vista ligeramente diferente. Y luego vamos a considerar
algunas de las doctrinas que surgen de esas historias, y como esas doctrinas
dan forma a lo que creemos y del como debemos vivir.

La primera historia que vamos a contar es la historia de la creacion. La
historia de Dios comienza con la creacion, y termina con una nueva
creacion. Por lo menos, este hecho por si solo sugiere que la creacion es
crucial para entender quién es Dios y de qué se trata.

La historia de la Creacion
En El Principio

"En el principio, Dios creo los cielos y la tierra" (Gen 1:1).
Génesis 1 proporciona la vision general cosmica. Todo lo que existe se
crea por orden de Dios.



A medida que avanzamos en Génesis 2, la historia se centra fuertemente
en los detalles de la creacion de la humanidad, el primer matrimonio, y las
responsabilidades confiadas a hombres y mujeres. Todo es bueno. Todo es
perfecto. Todo es como deberia ser.

Entonces la tragedia golpea. Increiblemente, Addn y Eva se rebelan
contra el que les dio el Paraiso. En el juicio y la misericordia, Dios los echa
fuera de la perfeccion de su presencia en el jardin del Edén, a un mundo
creado que ahora esta maldito y caido.

El Ciclo Continua

Capitulo tras capitulo, las cosas van de mal en peor. Luego, finalmente,
escuchamos de nuevo las palabras de juicio de Dios.

"Y vio Jehova que la maldad de los hombres era mucha en la tierra, y que
todo designio de los pensamientos del corazén de ellos era de continuo
solamente el mal. Y se arrepintié Jehova de haber hecho hombre en la
tierra, y le doli6 en su corazén. Y dijo Jehova: Raeré de sobre la faz de la
tierra a los hombres que he creado, desde el hombre hasta la bestia, y hasta
el reptil y las aves del cielo; pues me arrepiento de haberlos hecho". (Gen.
6:5-7)

Las acciones de Dios en Génesis 3 se repiten en Génesis 6. Dios trae el
diluvio. Era el dia del juicio para lo que Pedro llamé "el mundo de
entonces" (2 Pedro 3:6).

Pero Dios también muestra misericordia al salvar a Noé y a su familia.
Con la salvacién de Noé viene un acto de re-creacion. Una vez mas, la
tierra estaba sin forma y vacia, cubierta por las aguas del abismo (cf.
Génesis 1:2). Lo que es mas, externamente la tierra habia sido limpiada del
pecado de la humanidad. Un nuevo mundo, el mundo actual, surgié cuando
Dios puso una vez mas limites entre la tierra y el mar. Dios ahora comisiona
a Noé¢ y a su familia como habia comisionado a Adan. Incluso se hace eco
de Génesis 1 diciéndoles, "Fructificad y multiplicaos, y llenad la tierra ...
Todo lo que se mueve y vive, 0s sera para mantenimiento: asi como las
legumbres y plantas verdes, os lo he dado todo" (Génesis 9:1-3).



Pero aunque el mundo es limpiado externamente y re-creado,
internamente los corazones de los hombres y mujeres no cambian. El
pecado interviene una vez mdas. En pocos afos, la familia de Noé es
destrozada y uno de sus nietos es maldecido. Al llegar a Génesis 11, somos
una vez mas testigos de la orgullosa maldad de la humanidad y del
misericordioso juicio de Dios, ya que confunde su lenguaje en Babel y los
dispersa por la faz de la tierra para frenar el progreso de su maldad.

En este punto increiblemente bajo de la historia, con la humanidad no
solo alienada de Dios sino también permanentemente alienada unos de
otros, la actividad creadora de Dios marca un profundo cambio en el curso
de la historia humana. Una vez mas, Dios habla y crea, no un nuevo mundo,
sino un nuevo hombre. Toma al id6latra pagano Abram y, con su irresistible
llamado de amor, cambia su corazén y su nombre. Abram se convierte en
Abraham, el hombre que creyd en Dios y lo siguio. Y Dios no dejé de
hablar. Promete a Abraham sin hijos que hard de su familia una gran nacion.
Entonces, segiin su promesa, Dios crea vida en el estéril vientre de Sara.
Una generacion después, su nieto tiene doce hijos. En poco tiempo, ni
siquiera se pueden contar todos sus descendientes. De un solo hombre y una
sola mujer, ellos han sido multiplicados y han sido hechos fructiferos.

La historia se acelera. Los descendientes de Abraham son esclavizados
por otra nacion. Asi que Dios envia a su profeta, Moisés, para hablar las
palabras de Dios al Faraon. Dios habla, Egipto es juzgado, y la nacion de
Israel es liberada. Solo que ain no son una nacion. Son mas bien una
coleccion suelta de tribus. Pero en el Monte Sinai, Dios habla de nuevo. En
Exodo 19-20, Dios le habla al pueblo de manera audible, y crea a Israel
como su pueblo especial, su nacion elegida de entre todos los pueblos de la
tierra.

"Y Moisés subi6 a Dios; y Jehova lo llamo6 desde el monte, diciendo: Asi
diras a la casa de Jacob, y anunciaras a los hijos de Israel: Vosotros visteis
lo que hice a los egipcios, y como os tomé sobre alas de dguilas, y os he
traido a mi. Ahora, pues, si diereis oido a mi voz, y guardareis mi pacto,
vosotros seréis mi especial tesoro sobre todos los pueblos; porque mia es
toda la tierra. Y vosotros me seréis un reino de sacerdotes, y gente santa.



Estas son las palabras que diras a los hijos de Israel... Y hablé Dios todas
estas palabras, diciendo: Yo soy Jehova tu Dios, que te saqué de la tierra de
Egipto, de casa de servidumbre. No tendrads dioses ajenos delante de mi".
(Ex. 19:3-6; 20:1-3)

Pero Dios no sélo crea la nacidon. Dios también promete asentar al pueblo
de Israel en una tierra que fluye leche y miel. Se describe como un
verdadero jardin del Edén, un lugar donde los antiguos esclavos pueden
finalmente descansar en la presencia de su Dios.

Increiblemente, el pueblo se rebela, no sélo una vez, sino una y otra vez
(Exodo 32; Numeros 11-14, 16, 21, 25). Dios juzga a una generacion,
dejandola morir en el desierto. Luego vuelve a crear la nacidén con sus hijos.
Los establece en su propia tierra, la tierra prometida de descanso, y
finalmente levanta para ellos un gran rey, David, que les da descanso por
todos lados de sus enemigos. Pero ellos también eventualmente pecan, y la
historia contintia. Como las generaciones anteriores, como Adan y Eva al
principio, la nacion se rebela. Esto lleva primero a la division y finalmente
al juicio y al exilio. Dispersado entre las naciones cuyo discurso no
entiende, Israel ha recapitulado en su propia historia los primeros once
capitulos del Génesis.

Una vez mas, la gracia creadora de Dios interviene. Un remanente de la
nacion es traido de regreso del exilio. El templo es reconstruido y los muros
de Jerusalén son restaurados. Pero falta algo. El templo es reconstruido,
pero esta vacio. Dios no esta alli. Los muros de Jerusalén son restaurados,
pero el trono de David es una sombra de su antigua gloria, y pronto queda
vacio. Para cuando se abre el Nuevo Testamento, el pueblo de Israel vuelve
a ser esclavo, solo que esta vez, son esclavos en su propia tierra. Y no ha
habido un profeta en siglos. El Dios que habla y crea habia callado.

La Inauguracion de una Nueva Creacion

Dios permanece en silencio, hasta que un dia asombroso, el propio
Creador aparece en la forma de un hombre. Haciendo eco de Génesis 1, el
apostol Juan nos dice,



En el principio era el Verbo, y el Verbo era con Dios, y el Verbo era Dios.
Este era en el principio con Dios. Todas las cosas por €l fueron hechas, y
sin ¢l nada de lo que ha sido hecho, fue hecho. En ¢l estaba la vida, y la
vida era la luz de los hombres. (Juan 1:1-4)

Ese Verbo era Jesus, Dios encarnado. En su vida, habl6 y los ciegos
podian ver y los sordos podian oir. Y aunque los malvados lo crucificaron y
sepultaron, resucitod de entre los muertos y, con su resurreccion, inaugur6 la
nueva creacion, una obra que continta hasta hoy. A través de su Palabra, el
Evangelio, Jesus resucita a los pecadores muertos en la novedad de la vida
y los hace nuevas criaturas (Ef. 2:1-9). A través de su Palabra, el evangelio,
llama a su pueblo a una nueva humanidad, una nacion santa. El autor de los
Hebreos, haciéndose eco de Exodo 19-20, 1lama a este pueblo la asamblea e
iglesia de los primogénitos (Hebreos 10:22-23).

La Nueva Creacion Consumada

Y a traves de su Palabra, el evangelio, Jestus el Creador terminara su
trabajo de nueva creacion. La maldad y el pecado seran juzgados finalmente
y para siempre, y el pueblo de Dios sera purificado de toda su maldad y
morara con €l en reposo para siempre en nuevos cielos y una nueva tierra.
Como Juan lo vio,

"Vi un cielo nuevo y una tierra nueva; porque el primer cielo y la primera
tierra pasaron, y el mar ya no existia mas. Y yo Juan vi la santa ciudad, la
nueva Jerusalén, descender del cielo, de Dios, dispuesta como una esposa
ataviada para su marido. Y oi una gran voz del cielo que decia: He aqui el
tabernaculo de Dios con los hombres, y ¢l morara con ellos; y ellos seran
su pueblo, y Dios mismo estara con ellos como su Dios. Enjugara Dios
toda lagrima de los ojos de ellos; y ya no habra muerte, ni habra mas
llanto, ni clamor, ni dolor; porque las primeras cosas pasaron. Y el que
estaba sentado en el trono dijo: He aqui, yo hago nuevas todas las cosas.
Y me dijo: Escribe; porque estas palabras son fieles y verdaderas".
(Apocalipsis 21:1-5)

Patrones en la Historia



Esa fue una rapida vision general de la historia de la creacion y la
recreacion. Confio en el hecho de que usted conoce al menos algunos de los
detalles de la historia que no tuve tiempo de explicar.

Pero antes de considerar lo que la historia nos ensefia, consideremos
como nos ensena.

Primero, fijense en lo que ya he dicho: todo el asunto se convierte en una
historia. Cuando digo historia, no quiero decir que sea ficticia, como
tampoco la historia de tu vida es ficticia. Lo que quiero decir es que, como
todas las historias, la historia de la creacion de Dios tiene una estructura
narrativa. Hay un principio de creacion. La tension entra en la trama con la
caida. En el medio, la trama se pone interesante a través de todos los ciclos
de la creacion, el pecado, el juicio, la re-creacion, y asi sucesivamente. A lo
largo del camino estos ciclos proporcionan mini-climax y nuevos
desarrollos. Finalmente, hay un verdadero final climax: los nuevos cielos y
la nueva tierra.

En segundo lugar, hay un claro patrén de promesa y cumplimiento en
todo momento. Dios le prometié a Abraham muchos descendientes, una
tierra, y que seria una bendicion. Claramente, Dios cumplié esta promesa
con Isaac, luego con los doce hijos de Israel, luego con toda la nacion. Pero
esta promesa se cumplid en multiples niveles. Estos muchos descendientes
no solo incluyen la nacion del antiguo pacto de Israel, sino también la
iglesia del nuevo pacto. Y la Tierra Prometida resultod ser no so6lo Palestina,
sino la nueva creacién misma.

En tercer lugar, aqui también encontramos la historia del pacto de las
Escrituras. De hecho, si tuviera tiempo, habria explicado los pactos con
No¢, Abraham y David. Tomar nota de todos estos pactos es importante
porque nuestra ubicacion precisa en la historia del pacto afectard nuestras
conclusiones teologicas sistemadticas. Por ejemplo, supongamos que alguien
quisiera argumentar a favor de la legalizacion de la marihuana diciendo que
todo lo que Dios cre6 "era bueno". Por lo tanto, las plantas como la
marithuana son buenas. Bueno, todo lo que Dios cre6 era bueno... en
Génesis 1. Pero entonces ocurrid Génesis 3, y eso nos cambid no sélo a



nosotros, sino también al mundo. No podemos sacar una ensefianza asi de
un texto como este.

Cuarto, fijate también en el uso que Dios hace de la tipologia en la
historia de la creacion. La recreacion después del diluvio fue un tipo de
creacion. Llamar a la nacidn de Israel a salir de la esclavitud hacia la Tierra
Prometida fue un tipo de creacion. Pero estos tipos siempre apuntaban hacia
el antitipo, la nueva creacion inaugurada por Cristo. A través de la
repeticion de los tipos, aprendemos algo de como trabaja Dios y de lo que le
importa.

Quinto, probablemente también notaste otros patrones en esta historia.
Por ejemplo, el hecho de que Dios siempre crea y recrea a través de su
Palabra, o que crea y recrea para su gloria. También habran notado que la
re-creacién siempre gira en torno a un solo hombre representativo, sin
importar cudntas personas estén involucradas. Este hombre siempre se
erige, como Adan, como un representante mediador para los que le siguen.
La historia de la creacion y la del hijo de Dios estan inextricablemente
entrelazadas. Por lo tanto, mi objetivo aqui no es enumerar exhaustivamente
todos los patrones, sino invitarles a empezar a buscarlos.

Sistematizando Todo

Hemos escuchado la historia. Hemos considerado brevemente como
funciona la historia. ;Cémo juntamos todo esto y lo aplicamos al cristiano y
a la iglesia?

Al pensar en el significado de la historia de la creacion, creo que varias
doctrinas se hacen evidentes. Quiero destacar algunas de ellas y considerar
como podriamos pensar en ellas a la luz de como funciona la historia.

1) Dios Crea de la Nada

Para empezar, Dios creo todo de la nada.

En el principio Dios creo los cielos y la tierra. (Gen. 1:1)

Todas las cosas por €l fueron hechas, y sin ¢l nada de lo que ha sido
hecho, fue hecho. (Juan 1:3)



Lo que esto significa es que Dios es el duefio de la creacion. El la hizo,
asi que es suya. Eso significa que ti y yo también somos suyos.

Considere las aplicaciones sistematicas que podemos sacar de esto.

1) Dios es todopoderoso. Es creativo. El es el Creador. Y es el Seior
Esto tiene una aplicacion real en nuestro evangelismo. En un contexto
postmoderno, a la gente no le importa si creemos en Dios. Si funciona para
ti, eso es genial. Lo que les importa es nuestro intento de imponerles nuestra
creencia. Asi que debemos ser claros, no estamos imponiendo nada. El
cristianismo no es un proyecto social que apunta a la hegemonia cultural. Es
una declaracion de que Dios tiene un reclamo legitimo sobre todas nuestras
vidas. Por eso hay tanto calor en el debate publico sobre la evolucion y el
diseno inteligente. Fundamentalmente, no es una batalla sobre la ciencia; es
una batalla sobre la independencia de Dios. El problema es que la
independencia de Dios significa la esclavitud de todo lo demas - nuestras
pasiones, nuestros deseos, nuestros fracasos. La historia de la creacion lo
deja claro.

2) La creacion tuvo un comienzo. Tiene un proposito. Es bueno. Tiene
aplicacion para la administracion del medio ambiente, el tratamiento
humanitario de los animales, y la posibilidad e 1doneidad de la
investigacion cientifica. Pero también tiene aplicacion para nuestra
adoracion. La creacion no es lo Ultimo, y Dios no es lo mismo que su
creacion. Cualquier forma de vida que busque la satisfaccion final en la
criatura en lugar del Creador es idolatra y trae para si, con toda razon, el
juicio de Dios.

Sin embargo, al considerar el patron tipoldgico de la creacion a lo largo
de la historia, nos damos cuenta de que no estamos hablando so6lo de una
doctrina de la creacion. Cuando llegamos al Nuevo Testamento, también
estamos hablando de la doctrina de la salvacion. Dios crea nuestra salvacion
de la nada, por asi decirlo. Estabamos muertos, pero nos da vida. Asi que
nos llama "nuevas creaciones". Asi es como lo dice Pablo:

"Porque Dios, que mando que de las tinieblas resplandeciese la luz, [esa es
la creacion] es el que resplandecio en nuestros corazones, para iluminacion



del conocimiento de la gloria de Dios en la faz de Jesucristo" [esa es la
nueva creacion]. (2 Cor. 4:6)

(Lo ves? Dios nos ensefla sobre nuestra salvacion y como funciona a
través de los patrones de creacion del Antiguo Testamento. ;Estés tentado a
pensar que elegiste a Dios, o que te salvaste de alguna manera? Incluso
podrias tener un texto de prueba del Nuevo Testamento para respaldarte.
Pero espera; mira la historia de toda la Biblia. Considera el hecho de que
Dios crea de la nada y cémo eso podria afectar tu comprension de la
salvacion. Eso es exactamente lo que Pablo quiere que hagas en 2 Corintios
4:6.

2) Dios Crea Por Su Palabra

Aqui hay otro tema que vale la pena considerar. No solo Dios cred todo
de la nada, sino que también lo cred todo por su Palabra.
"Y dijo Dios: Sea la luz; y fue la luz." (Gen. 1:3)

Si th y yo hacemos algo, necesitamos materia prima con la que trabajar.
No asi con Dios. Como dice Pablo en Romanos 4:17, "y llama las cosas que
no son, como si fuesen", y entonces lo son. Dios crea hablando.

Cuando sea y lo que sea que Dios crea, es un acto de gracia poderosa e
irresistible. Nada obliga a Dios a hablar. S6lo habla cuando quiere. Pero
cuando habla, las cosas suceden. Y no es solo que crea la potencialidad
para las cosas. No, pasan cosas. Como dijimos en la introduccion, las
palabras de Dios no solo son verdaderas, son efectivas. Dios hablando es
Dios actuando.

- En el Génesis 1, el vacio no pudo resistirse a €l.

- En Ezequiel 37, cuando Ezequiel llama al valle de los huesos secos con
la Palabra y el Espiritu de Dios, los huesos no le dijeron a Ezequiel: "No
queremos levantarnos".

- En Juan 11, cuando Jesus llama al cadaver de Lazaro, Lazaro no le dijo
a Jesus, "Ahora no, pregiintame de nuevo el afio que viene". No, cuando
la voz de Dios resuena con un poder creador, ni siquiera la muerte o la



incredulidad pueden resistirse a ¢€l.

La voz de Dios es irresistible porque es poderosa y porque es la voz del
amor.

(Ve un patron tipoldgico desarrollandose aqui? ;Podria ser que Dios esté
haciendo cosas entre las realidades fisicas para enseflarnos algo sobre las
realidades espirituales? Si la Palabra de Dios crea eficazmente cada vez,
[qué crees que sucede cuando Jesus llama a los pecadores para que vengan
a ¢l en arrepentimiento y fe? ;Su Palabra se vuelve de repente menos
efectiva, menos poderosa, solo porque nos habla?

Ademas, si la Palabra de Dios crea efectivamente cada vez "sale de mi
boca; no volverd a mi vacia", dice en Isaias 55:11, ;qué crees que las
iglesias deben hacer cuando se retinen? ;Deberian concentrarse en el
entretenimiento o en la predicacion de la Palabra? Supongo que depende de
si quieren un ministerio disefiado para entretener a los moribundos o un
ministerio destinado a resucitar a los muertos.

Fijate en lo que esta sucediendo con estos varios ejemplos que te estoy
dando. Te he contado una historia sobre la creacion. Luego seialé como se
desarrolla la historia. Y al hacer eso, somos capaces de sacar conclusiones
teologicas sistematicas. Mas aun, podemos aplicar esta historia a nuestra
vida personal y a nuestra vida en la iglesia hoy en dia.

3) Dios Crea Para Su Gloria

Otro tema en la historia de la creacion que debemos notar es que Dios
crea todo para su gloria.

Dios no necesitaba crear nada. No hay nada necesario en este universo.
Pero en el amor y la gracia, eligi6 crear todo para que su gloria fuera la
alegria y el deleite de los demés. Como declara Apocalipsis 4:11, "Sefor,
digno eres de recibir la gloria y la honra y el poder; porque ti creaste todas
las cosas, y por tu voluntad existen y fueron creadas".



Ahora es facil leer ese versiculo y pensar, "Dios cred las cosas para su
gloria. Eso tiene sentido. Vamos a la iglesia todos los domingos y cantamos
himnos de alabanza. Dios es todo adoracion. Estd bien". Pero si nos
detenemos ahi, nos hemos perdido lo que esta doctrina nos dice.

Vuelve y mira toda la historia de nuevo. En Génesis 1, se nos dice que la
creacion de los seres humanos fue diferente al resto de la creacion. A
diferencia de los animales, las personas, es decir, ti y yo, fueron creadas
para reflejar el carcter y la gloria de Dios.

Entonces Dios dijo: "Hagamos al hombre a nuestra imagen, conforme a
nuestra semejanza; y sefioree..." (Gen. 1:26)

Nuestras vidas han sido creadas y se han propuesto como imagen o
reflejo de la gloria de Dios. Por eso existimos. De hecho, la caida, la
entrega de la ley, el reino de David, el exilio de Israel, y la venida de Cristo
todos son acerca de esta historia particular, que se resume en Apocalipsis 4.
Toda la vida y la historia se trata de glorificar a Dios. La razon por la que
hoy respiro es para glorificar a Dios.

Cuando construyo mi teologia sistematica sobre una teologia biblica mas
completa, descubro que Apocalipsis 4:11 es mucho mas que lo que canto el
domingo por la mafiana o lo que cantaré en la eternidad. Todo se profundiza
y se amplia, incorporando toda la historia y toda su vida y la mia. ;jLe
ofende que nosotros y el resto de la creacion existan para la gloria de Dios?
Ciertamente va en contra de todo lo que hay dentro de nosotros.

Pero cuando entendemos que Dios nos cre6 libremente para su gloria,
finalmente nos damos cuenta de que la historia de la creacion es
fundamentalmente una historia de amor. Dios no tenia que crearnos, pero lo
hizo. No tenia que crearnos como portadores de su imagen, pero lo hizo. Y
al hacerlo, nos dio una habilidad unica - la capacidad de gozarnos en lo mas
elevado, mas hermoso y mas deseable que se pueda imaginar: la gloria de
Dios. Dios mismo no ama nada més que su propia gloria. No hay nada
mejor ni mas elevado para amar. No hay nada més hermoso de lo que
podamos enamorarnos



Lo que es asombroso es que, por ese mismo amor, nos cred a ti y a mi
para participar en su gloria como portadores de su imagen. Nuestras propias
historias son arrastradas a la mas grande historia de amor que jamas se haya
conocido, la historia de la interminable e insuperable gloria de Dios.

4) La Creacion Esta Frustrada en su Proposito y Sometida a la Muerte

Hay un ultimo tema que quiero que notemos en esta historia de la
creacion. Si queremos entender la historia de la creacion, necesitamos
entender el efecto que nuestra rebelion ha tenido sobre ella.

1) A causa del pecado, la creacion se ve frustrada en su proposito de
mostrar la gloria de Dios. Pablo lo expresa de esta manera en Romanos
8:20:

Porque la creacion fue sujetada a vanidad, no por su propia voluntad,
sino por causa del que la sujeto en esperanza.

(Quién sometid la creacion? Dios lo hizo. En respuesta al pecado de
Adan y Eva, la creacion ya no seria el escenario puro de la gloria de Dios.
En su lugar, la creacion seria tanto el contexto de nuestro juicio, como a
veces, un agente de la ira de Dios contra nosotros. Lejos de ser un jardin del
Edén en constante expansion, el mundo se convirtié en un lugar de maleza
y espinas, trabajo y frustracion.

Pero la maldicion de Dios sobre la creacidon va mas alla de frustrar su
proposito.

2) A causa del pecado, la creacion también ha sido sometida a la muerte.
Esta es precisamente la sentencia que Dios dicto.

Pues polvo eres, y al polvo volveras. (Gen. 3:19)

Pablo lo dijo de esta manera:
Por tanto, como el pecado entro en el mundo por un hombre, y por el
pecado la muerte, asi la muerte paso a todos los hombres, por cuanto
todos pecaron. (Rom. 5:12)



Este mundo no es como se supone que debe ser. Dios lo cred para ser
un lugar de alegria; en cambio, sabemos que es una fuente de constante
frustracion. Dios lo creo6 para ser un habitat de vida; pero sabemos que es un
crisol de muerte. Dios lo cred para ser nuestro hogar; pero sabemos que es
nuestro cementerio.

Estamos muertos espiritualmente, y vamos a morir fisicamente. No hay
nada que podamos hacer para cambiar eso. Y no tenemos a nadie a quien
culpar sino a nosotros mismos.

Ahora, todas estas malas noticias estaban al menos latentes, si no
explicitas, en Génesis 3. Pero entonces la historia juega con estos temas de
frustracion y muerte una y otra vez mientras la historia continta:

- Cain asesina a Abel en Génesis 4.

- El mundo de los dias de Noé es destruido en Génesis 6-8.

- La Torre de Babel lleva a la division en Génesis 11, y asi
sucesivamente.

En cierto modo, la historia de todo el Antiguo Testamento se centra en
explicar la pecaminosidad de la humanidad y la absoluta inutilidad de
cualquier solucién a la desaparicion de la creacion y al pecado humano que
podamos conjurar, ya sean torres, o naciones poderosas, 0 una rigurosa
autodisciplina.

Y de todo esto, sacamos conclusiones para nuestra teologia. Nos ayuda a
entender la naturaleza humana, la inutilidad del trabajo, incluso del
gobierno y la influencia corruptora del poder. Podriamos obtener una
doctrina del pecado simplemente mirando a Romanos 3:23: "por cuanto
todos pecaron", dice. Ahi estd. ;No es eso realmente lo esencial?

Bueno, ;recuerdas lo que dije al principio sobre el hecho de que la Biblia
nos da la oportunidad de caminar junto con Dios y la humanidad, para que
podamos aprender a ver como es €l, y como somos nosotros? Lee el libro de
Numeros y ponte en el lugar de Dios mientras los israelitas se quejan una y
otra vez y no confian en Dios cuando ha demostrado una y otra vez que es



digno de confianza. Lee las historias de 1 y 2 de Reyes, y observa como la
nacion se aleja de ¢l una y otra vez, mientras Dios amorosamente envia
profeta tras profeta para advertirles. Seguir la historia de esta manera
profundiza y amplia el fondo de tu teologia porque profundiza y amplia tu
comprension de Dios, de tit mismo y del mundo en el que vives ahora. Veras
que los patrones emergen y se repiten una y otra vez, y €sos patrones
cambiaran tu forma de pensar y tu forma de vivir.

Asi que cuando su propio hijo cumpla dos afios y empiece a hacer
berrinches cuando no se salga con la suya, puede pensar en Romanos 3:23.
Pero también pensara en el libro de Numeros y en miles de afios de historia
israelita, y sabra lo que hay detras de Romanos 3:23 y lo que exactamente
esta haciendo su hijo. Esta adorando un idolo. Su nombre no es Baal, pero
podria serlo. Por supuesto, esto no solo es util para explicar el corazén de su
hijo de dos afios, es util para explicar su propio corazon también.

Al mismo tiempo, el Antiguo Testamento nos ofrece la promesa de uno
que vendria a liberar a la creacion de su cautiverio. Se nos promete un
tiempo en el que el lobo se acostaria con el cordero, y el leopardo con el
joven ternero. Y nos promete un rey que vendrd a inaugurar esta nueva
creacion. ;Como lograra el rey este gran rescate?

3) A causa del pecado, el Creador muere como sustituto de sus criaturas.
Dado el alcance del problema, no nos sorprende que el Rey que aparece sea
el propio Creador. Sorprendentemente, el Rey-Creador viene y muere para
marcar el comienzo de su nueva creacion.

(Su muerte es totalmente inesperada? No si ha estado leyendo su Biblia
tipologicamente. La idea estd ahi desde el principio:

- Dios mata animales para cubrir (la misma palabra que expiar) la
desnudez de Adéan y Eva.

- Dios llama a Abraham para que sacrifique a su hijo, pero luego le
ofrece un carnero.

- José fue dado por muerto, y su "sacrificio" fue usado para salvar al
mundo.



- El cordero de la Pascua se sacrifica para que los primogénitos israelitas
se salven.

- Los sacrificios leviticos se ofrecen repetidamente para el perdon de los
pecados.

La idea de la sustitucidn estuvo ahi desde el principio. El sorprendente e
inesperado giro de la historia es que el sustituto final es el propio Creador.
No podriamos haber inventado esta idea aunque lo hubiéramos intentado.

Podria seguir avanzando. A lo largo de la historia, Dios estaba ensefiando
sobre si mismo, sobre nosotros, y sobre como vendria la salvacion. Podria
habernos dado la conclusion. Pero no lo hizo porque queria darnos mucho
mas. Queria entregarse a si mismo.

Conclusion: El Objetivo de la Creacion

Como dije antes, la historia de la creacion es realmente una historia de
amor, la historia de un novio que no se detendra ante nada, ni siquiera ante
el costo de su propia vida, para ganar para si mismo una novia y
presentarsela a si mismo radiantemente hermosa, sin manchas y pura. La
historia termina con el novio preparando un nuevo hogar para la nueva
pareja, un nuevo cielo y una nueva tierra. A diferencia de Adan con su
novia, este novio promete que excluira de ese nuevo hogar todo aquello que
pueda estropear o restarle valor a su amor.

En ese lugar, no habra mas llanto o dolor, porque no habra mas pecado y
maldad. Solo habra amor, mientras Cristo y su novia muestran la gloria de
la gracia redentora de Dios, y los angeles observan con asombro.

Aun no hemos llegado a eso. Pero llegaremos. ;Vives para ese dia? ;Tu
historia serd incluida en esa historia? Puede ser. La gracia de Dios es
suficiente, y la llamada de su amor es irresistible. Ora para que tengas oidos
para oir la voz de amor de Dios en Cristo. Pastor, ora para que su pueblo
tenga esos oidos. No descanses hasta que estés seguro de que la tinica voz
que escuchan desde tu pulpito es esa voz singular, esa inigualable e
irresistible voz de amor.



1 David Powlison, Seeing With New Eyes: Counseling and the Human
Condition through the Lens of Scripture [Trad. no oficial: Ver con nuevos
ojos: la consejeria y la condicion humana a través del lente de las

Escrituras] (Philipsburg, NJ: P&R, 2003).



CAPITULO SIETE

La historia de la caida

Supongamos que un amigo o un miembro de la iglesia te haga
preguntas como estas:

(Qué le pasa a este mundo... que mi sobrina tiene cancer?

(Por qué la gente hace cosas malas, como los terroristas de los que
leemos en el peridodico?

(La gente es basicamente buena o mala? Siento que soy bueno, pero a
veces hago cosas de las que me arrepiento.

(Por qué muere la gente? Mi madre esta a punto de morir.

(Por qué parece que hay tan poca justicia verdadera en este mundo?
Acabo de leer sobre toda esa gente que muere de hambre en Sudan por
culpa de un gobierno injusto.

(Puedo confiar en el Dios que dices que gobierna este mundo?

Fijense, esta persona estd haciendo preguntas de creencias, preguntas
que le ayudan a saber qué creer sobre la vida aqui y ahora. No s6lo te esta
preguntando lo que dice la Biblia. Te pide que te ocupes de su vida, de lo
que realmente le importa. ;Coémo pasamos de lo que dice la Biblia a donde
se vive la vida?

La Biblia responde a ese tipo de preguntas con declaraciones claras aqui
y alla. Pero la mayoria de las veces, responde a esas preguntas con historia
— historia y proposiciones, poesia, profecia y mdas. En otras palabras,
ofrece no solo respuestas, sino una perspectiva y vision del mundo
completamente nuevas. Y hace todo esto contando la historia de la caida.
Probablemente estén familiarizados con ella, pero déjenme que la cuente
otra vez.

La Historia de la Caida

La historia de la caida comienza en el Paraiso. Dios ha creado a Adan y
Eva, y los ha puesto en un mundo perfecto para ser un reflejo de su gloria.
Les ha proporcionado todo lo que necesitan. Les ha dado un trabajo



significativo, agradable y satisfactorio. Les ha dado el uno para el otro. Y
los ha establecido como gobernantes sobre toda la creacion. Solo hay un
limite que ha puesto a su libertad y autoridad. Hay un arbol en el jardin del
Edén del que no deben comer, el arbol conocido como el Arbol del
Conocimiento del Bien y del Mal.

Entra Satanas, tentandolos a hacer la Unica cosa, realmente la inica cosa
que no deben hacer. Increiblemente, caen en su trampa. Eligen desobedecer
a Dios. Al hacerlo, caen de un estado de inocencia moral a un estado de
vergilienza, desgracia y condenacion.

El Dia que Comas de él . . .

Inmediatamente, todo cambia. Debido a su decision de rebelarse, Dios
juzga a Adan y Eva. La vida ahora estara llena de dolor, trabajo y tristeza.
Lo que es mas, son expulsados del Paraiso y exiliados de su hogar. Un
angel con una espada de fuego es puesto a la entrada de la puerta del jardin
para asegurarse de que nunca regresen con vida. Pero su expulsion fisica es
solo el preludio de un exilio mucho mas profundo que no solo los afectara a
ellos, sino a todos sus descendientes. Ahora, estos que fueron creados para
vivir por siempre, que fueron formados para la eternidad, como Thomas
Wolfe coment6 famosamente, estan sujetos a la muerte, un exilio que nunca
termina.

... Ciertamente Moriras

A medida que la historia avanza, encontramos que las consecuencias de
la rebelion de Adan y Eva son aun mas profundas que en la primera
aparicion. Los nifios nacen, pero no en la inocencia. La naturaleza misma de
Adan y Eva ha sido corrompida y torcida. Agustin lo describié como un
"volverse sobre si mismo", de modo que ahora su naturaleza ya no refleja
verdaderamente la gloria de Dios, sino que esta distorsionada y estropeada.
Esa naturaleza, junto con la culpa que se gana, se transmite a sus hijos.

Y asi la caida no simplemente ocurrio y ya seguimos adelante. Mas bien
continda y se profundiza a medida que la creacién sucumbe ante la muerte y
la decadencia. Las cosas se desmoronan. El centro no se sostiene.



Satanas se las arreglo para asesinar las almas de Adan y Eva.

Cain asesina a su hermano Abel.

Satanas se las habia arreglado para abrir una brecha entre Adan y Eva.

Lamec abandona la unién matrimonial y toma dos esposas.

Cain asesin6 a causa de una pasion celosa.

Lamec asesina s6lo porque un tipo lo hiere.

Y asi continda, hasta que la maldad de la humanidad se hizo tan grande
que "todo designio de los pensamientos del corazén de ellos era de continuo
solamente el mal" (Gen. 6:5). La paciencia de Dios finalmente se agota.
Decide que finalmente debe juzgar a los mismos hombres y mujeres que
habia creado a su propia imagen.

El Ciclo Continua

Dios envia el diluvio para destruir a la humanidad, perdonando so6lo a
No¢ y a su familia. El mundo tiene un nuevo comienzo. Parece que No¢ es
un nuevo Adéan. El Unico problema es que Noé¢ y su familia atn tienen la
naturaleza caida que heredaron de ¢l. Una vez mas, el progreso del pecado
se retoma justo donde habia quedado y rapidamente se hace mas fuerte.
Finalmente la humanidad estd de vuelta donde empezo, bueno, donde casi
empezd. Volvemos a la vispera del diluvio. Sélo que ahora Dios juzga a la
humanidad no destruyendo todo, sino confundiendo el lenguaje de la
humanidad en Babel en Génesis 11. Divididos unos de otros, dispersos por
la faz de la tierra, el exilio de la humanidad so6lo se ha profundizado.

En este contexto, Dios llama para si mismo a un pueblo especial.
Comenzando con Abraham, Dios separa de la masa de la humanidad un
pueblo propio. Deben obedecerle y conocerle como su Dios. Pero incluso
aqui, la caida contintia haciéndose sentir. Lot y su familia eligen la maldad
de Sodoma y Gomorra por encima de la sociedad piadosa de Abraham.
Esat elige las comodidades de este mundo en lugar de las promesas de
Dios. Finalmente, la nacién de Israel, incluso después de que Dios la rescata
de la esclavitud en Egipto y promete llevarla a la edénica Tierra Prometida,
abandona a Dios por los idolos. ;Y ni siquiera pueden esperar a que Moisés
baje de la montana para hacerlo!

Estamos de vuelta en el jardin otra vez. Cuando Moisés baja y ve su
idolatria, llama a los levitas a su lado en la puerta del campamento. El
campamento de los israelitas iba a ser un lugar sagrado, un verdadero y



conmovedor jardin del Edén. Pero el pecado ha invadido el campamento,
asi como el pecado entro en el jardin del Edén. Recordando la espada
llameante de Génesis 3, Moisés le dice a sus hermanos levitas que se aten
las espadas a sus costados, y que vayan por todo el campamento y ejecuten
el juicio de Dios.

Uno pensaria que el pueblo de Dios habria aprendido de esto. O del
hecho de que a ninguno de esa generacion se le permitio entrar en la Tierra
Prometida, sino que murieron en el desierto. Pero no lo hicieron. Las
generaciones siguieron, y a veces parecia como si cada nueva generacion
compitiera con la anterior para superarlas en maldad. En respuesta a esto,
Dios finalmente exilia a los israelitas de la Tierra Prometida, al igual que
habia exiliado a Adan y Eva hace mucho tiempo.

Setenta afios después, el reino surefio de Juda regresa. Pero aunque su
exilio fisico ha terminado, esta claro que su exilio espiritual contintia. Dios
no vuelve a habitar el templo; el Lugar Santisimo esta vacio.
Eventualmente, incluso los profetas se callan. Al final del Antiguo
Testamento, el pueblo visible de Dios no parece estar en mejor situacion
que los gentiles. Tanto los judios como los gentiles estdn bajo la amenaza
del juicio de Dios. De hecho, las ultimas palabras del Antiguo Testamento
son un eco de Génesis 3, advirtiendo que Dios vendra y golpeard la tierra
con una maldicion.

El Fin de la Caida

Al abrirse el Nuevo Testamento, un nuevo profeta, Juan el Bautista,
aparece en escena y retoma donde Malaquias habia concluido, advirtiendo
al pueblo del juicio que vendria. Pero parece que nadie esta escuchando.
Dios envia a su propio Hijo, Jesus, que lleva una vida de perfecto amor y
perfecta obediencia, una vida que no deberia haber ofendido a nadie. Pero
la humanidad se ha vuelto tan malvada que ahora los judios y los gentiles
conspiran juntos para matar al inico hombre que nunca merecié morir. Lo
clavan en una cruz y declaran que su Unico rey es César.

Eso fue hace dos mil afios. Desde entonces, la corrupcion y el mal de la
humanidad ha conocido un alcance més amplio y una mayor eficiencia.
Pero nada ha cambiado realmente. Todas las guerras, incluyendo las que
estan ocurriendo ahora, todos los asaltos y asesinatos, la esclavitud, los
genocidios que han marcado los ultimos cien afios, la explotacion de
mujeres y nifios con fines de gratificacion sexual, incluso la cruel



indiferencia de los ricos por los pobres, todo eso acaba de ser un comentario
sobre esa primera declaracion rebelde de independencia de Dios.

(Cudl sera el final de la caida? ;Cual serd el final de esta historia? En
Apocalipsis 18 vemos la caida final. Es un dia en el futuro en el que este
mundo caerd bajo el juicio final de Dios, para no levantarse nunca mas.
Aquellos que eligieron adorar a los idolos en lugar de a Dios, seran dejados
fuera del cielo y la angustia atormentada de su exilio en el infierno durara
para toda la eternidad.

Patrones en la Historia

Esa es la historia de la caida como la Biblia la cuenta. Es una historia
que deja muchas lecciones. Pero antes de considerar lo que significa y como
se aplica a nuestra vida y ministerio, queremos pensar de nuevo en lo que
podemos aprender de como se cuenta la historia. ;Qué patrones vemos en
esta historia?

En primer lugar, los patrones de la estructura narrativa, la promesa y el
cumplimiento, el pacto y la tipologia que identifiqué en la historia de la
creacion también estan presentes aqui. No voy a desarrollar cada uno de
ellos. Pero quiero sefialar que la caida marca una de las divisiones mas
significativas de la historia, y todos nosotros estamos en el lado equivocado
de esa division. Muchas cosas que suceden en la Biblia no tienen un efecto
universal. La caida no es una de ellas.

En segundo lugar, vemos un patron de causas de la caida.

Por un lado, la caida fue instigada por la malicia y el engafio de Satanas.
Desde el principio, la Biblia deja claro que Satanas tiene una hostilidad
implacable hacia Dios y un odio interminable hacia la humanidad. Y no ha
detenido su trabajo de engafo y tentacion.

Por otro lado, la caida también fue libremente elegida por Adan y Eva.
La linea de Satands era tan audaz como falsa: "sino que sabe Dios que el dia
que comais de €l, seran abiertos vuestros 0jos, y seréis como Dios, sabiendo
el bien y el mal". No contentos con ser meras criaturas; no contentos con
tener una mera relacion con Dios, reflejando a Dios su gloria, Adan y Eva
deseaban ser como Dios. Deseaban ser ellos mismos dioses. Esto no fue una
simple desobediencia. A medida que la historia contintia, reconocemos su
deseo como idolatria: la sustitucion de la criatura por el Creador como
objeto de nuestra lealtad, deseo y culto. Y con cada mini-caida después de
eso, vemos lo mismo. Desde Babel hasta los becerros de oro, desde la



desobediencia de Moisés hasta la caida de David, vemos el deseo de
establecer nuestras propias reglas y alcanzar nuestra propia gloria. La caida
es un evento historico, pero también es el patron de nuestras vidas.

Tercero, vemos un patron de efectos de la caida.

Efecto 1: Estamos desterrados de la presencia de Dios. A medida que la
historia contintia, aprendemos que Dios es un Dios santo. Aprendemos esto
especialmente en la Tord. No puede tolerar el pecado en su presencia ni
puede permitir que el pecado quede impune.

Efecto 2: También estamos corrompidos en nuestra naturaleza, que, de
nuevo, se vuelve mas y mas clara a medida que la historia se desarrolla.
Cain lo demuestra. La Torre de Babel lo demuestra. Israel, con todas las
bendiciones de Dios, lo demuestra. El problema del pecado no es
fundamentalmente de comportamiento o educacion. Es mucho mas radical.
El problema es nuestro corazén. El salmista dijo en el Salmo 51 que somos
concebidos en la iniquidad y nacidos en pecado (Salmo 51:5). Salimos del
utero como pecadores. Esto significa que no somos pecadores porque
pecamos; jpecamos porque somos por naturaleza pecadores!

Cuarto, vemos el patron del progreso de la caida.

Esta claro en la historia que la caida no fue un evento aislado. Después
del incendio de Chicago de 1871, la ciudad fue reconstruida. Pero todos
estos milenios después, todavia no nos hemos recuperado de la caida al
principio de la creacion.

Ademas, la caida es progresiva, no estatica. Las cosas no solo pasaron de
buenas a malas. Mdas bien, las cosas siguen empeorando. No se mantienen
igual, y no mejoran. Es como una enfermedad mortal que comienza en un
punto en el tiempo, pero luego progresa y sigue su curso cada vez mas
destructivo.

Antes de responder a las preguntas con las que comenzamos este
capitulo, fijense en como buscamos nuestras respuestas. Estamos viendo los
personajes y la trama de la historia. Estamos considerando como se
desarrolla. Asumimos que, aunque la historia abarca milenios y fue escrita
por numerosos autores humanos, es una gran historia, con un autor divino.
Asi que estamos prestando atencion a sus patrones y ciclos a través de las
palabras de multiples autores humanos. Y nos aseguramos de saber donde
estamos en la historia antes de sacar conclusiones definitivas.

Sistematizando Todo



Volvamos a las preguntas de ese hipotético amigo del principio de este
capitulo. Lo supiera o no, estaba haciendo preguntas doctrinales. Se
preguntaba qué dice la Biblia para entender el mundo de hoy. Nuestro
objetivo es ayudarle a €l y a otros a ver la perspectiva de Dios sobre Dios,
sobre si mismo y sobre el mundo que le rodea.

So6lo teniendo cuidado con toda la historia podemos responderle
responsablemente. Basado en la historia y en los patrones que hemos
observado, permitanme intentar enunciar algunas lecciones basicas—
doctrinas que nos dan la perspectiva de Dios en sus preguntas.

1) No Vivimos en un Universo Espiritualmente Neutro

Este mundo y nuestras vidas son un campo de batalla, no un patio de
recreo. Fiel a su naturaleza de mentiroso desde el principio, Satanas nos
engafiaria para que pensaramos que nada esta realmente mal, al menos nada
de lo que no podamos encargarnos nosotros mismos. Nos haria pensar que
estamos mejor sin Dios, que nuestros mayores beneficios se logran
persiguiendo nuestros propios deseos y ampliando nuestra libertad de
cualquier cosa que nos restrinja de cumplir esos deseos. Pero Satanas estaba
mintiendo ese dia cuando engafié a Adan y Eva, y sigue mintiendo. Satanas
desea nuestra esclavitud, no nuestra libertad. No tiene la intencion de
mejorar nuestras vidas; tiene la intencion de acelerar nuestra muerte.

Debemos advertir a la gente que no se deje llevar por una falsa sensacion
de paz en este mundo. La paz que sienten no es la del paraiso, sino la de la
morgue. Nuestros oidos deben estar saturados de la Biblia y nuestras mentes
formadas por la vision del mundo que la Biblia crea, para que
reconozcamos la mentira cuando se susurra suave y dulcemente en nuestro
oido.

2) Dios No Es Moralmente Culpable para este Mundo caido, Nosotros lo
Somos

Muchos estan tentados a culpar a Dios por el lio en el que estd este
mundo. Entiendo el sentimiento, pero necesitamos saber que segun las
Escrituras, esa es solo otra de las sutiles mentiras de Satands. Adan y Eva
fueron creados de tal manera que pudieron decir no al pecado y a la
tentacion de Satands. Tenian toda la ayuda natural y auxilio que se pudiera
desear. Estaban de pie en el Paraiso. Se tenian el uno al otro. Tenian una
clara, inequivoca y simple orden de Dios. No era dificil de entender. Y



eligieron, con total libertad, pecar. Asi es. Los mejores ejemplos de la raza
humana que jamas hayan existido crearon un completo desastre.

Esta comprension deberia llevarnos a una profunda humildad. Es sélo la
arrogancia la que susurra en el corazon, "Si hubiera estado alli, lo habria
hecho mejor". Habria elegido otra cosa". No, no lo habrias hecho. Estamos
en este lio porque nos pusimos ahi. Asi que cuando presenciamos el pecado
de alguien mas, sabemos que como dijo Lutero, "Alld voy, pero por la
gracia de Dios".

3) La Gente Hace Cosas Malas Porque Quieren Ser Dios, y El es Justo
para Condenarlos

Como Adan y Eva, la mayoria de las veces el verdadero objeto de
nuestra adoracion no es alguna criatura de ahi fuera, sino nosotros mismos.
Al final, mi idolatria se centra en mi. Lo que es mas, si puedo persuadirte o
intimidarte o manipularte, mi idolatria incluird que me adores también.

Mientras pensemos en el pecado como una simple violaciéon de las
reglas, nunca entenderemos la enormidad del pecado, la increible ofensa
que presenta a Dios, y la justicia de su respuesta. Fundamentalmente, el
pecado no es una cuestion de nuestro comportamiento, aunque
eventualmente se muestra en nuestras acciones. Fundamentalmente, el
pecado es un asunto de nuestros corazones, ya que como criaturas caidas
nuestro deseo dominante es remover a Dios de su trono y sentarnos alli en
su lugar.

Si no fuera tan devastadoramente real, seria risible, como un nifio
jugando a disfrazarse en el armario de su padre. Si no fuera tan malo, seria
patético, como Don Quijote inclindndose hacia los molinos de viento. Pero
la idolatria no es ni risible ni patética, porque sus efectos son devastadores,
y su trayectoria es aterradora. El pecado no es un asunto insignificante. No
hay una mentira mas mortal que Satands quiera hacerte creer.

4) Dios Es Santo, y No Puede Tener Nada que Ver con el Pecado

La gente no es ayudada si nuestras iglesias y predicaciones les permiten
pensar en Dios como les gustaria pensar de ¢l. La gente necesita pensar en
Dios como realmente es, un Dios santo que juzga el pecado con justicia. Por
eso el Nuevo Testamento toma tan en serio el caricter de nuestra
comunidad en la iglesia local. Pablo se pregunta en 2 Corintios 6:14, ";qué
compaiierismo tiene la justicia con la injusticia? ;Y qué comunion la luz



con las tinieblas?" No es que Pablo no quisiera que los creyentes hablaran
con los incrédulos. Al contrario.

En cada conversacion, en cada interaccion, en cada encuentro, queria que
los incrédulos vieran la diferencia entre la iglesia y el mundo, para que el
caracter de Dios se mostrara y se conociera con precision. Un punto obvio
de aplicacion aqui es ser cuidadosos en nuestras practicas de membresia.
Cuando admitimos a alguien en la iglesia que da poca o ninguna evidencia
de ser regenerado, o cuando permitimos que alguien continlie como
miembro a pesar del persistente pecado no arrepentido, desdibujamos la
linea entre el mundo y la iglesia, y oscurecemos nuestro despliegue de la
gloria de Dios.

5) No Hay Ningiin Area de Nuestras Vidas que No Esté Afectada por el
Pecado,; Estamos Esclavizados a él.

Esto no significa que la Biblia ensefie que somos tan malos como
podriamos ser. Pero si significa que no hay ningun aspecto de nuestras
vidas, ningin aspecto de nuestro pensamiento, deseos o comportamiento
que no sea tocado por la mancha del pecado. Incluso nuestras mejores
acciones, dice Isaias, son como trapos sucios ya que provienen de corazones
que estan comprometidos con nuestra propia gloria en lugar de la de Dios
(Isaias 64:6).

Esto también nos ayuda a entender lo que la Biblia quiere decir cuando
dice que somos esclavos del pecado, que es una imagen que Pablo usa en
Romanos 6 y 7. A algunas personas les gusta debatir si tenemos o no libre
albedrio. La respuesta de la Biblia es que depende de lo que se entienda por
"libre". Si por "libre" quieres decir que hacemos lo que queremos hacer, que
nada nos obliga a creer o a actuar contra nuestra voluntad, entonces la
respuesta de la Biblia es "si". Nuestra voluntad siempre es libre de actuar
de acuerdo con su naturaleza. Pero si por "libre" quieres decir que de alguna
manera nuestra voluntad es moralmente neutra y estd por encima de la
lucha, capaz de elegir entre el bien y el mal por sus propios meéritos,
independientemente de la predisposicion o el motivo, entonces la respuesta
es un claro e inequivoco "no". Nuestra naturaleza estd corrompida y, como
dice Pablo, somos vendidos como esclavos del pecado. No podemos elegir
no ser pecadores mas de lo que un pez puede elegir no ser nadador. Es
nuestra naturaleza.



Esta doctrina de la esclavitud de la voluntad (o la depravacion de la
humanidad) tiene enormes implicaciones para nuestro evangelismo.
Contrariamente a lo que mucha gente piensa, no nos lleva a abandonar el
evangelismo. Mds bien, nos lleva a abandonar las practicas manipuladoras
con el fin de obtener una decision. Nos anima a compartir las buenas
noticias y luego a orar para que Dios cambie el corazon a través de la
predicacion de su Palabra por el poder de su Espiritu. En tltima instancia,
entender nuestra incapacidad para elegir a Dios a menos que Dios nos elija
primero, jlibera al evangelista para evangelizar, y deja la conversion a Dios!
No Podemos Salvarnos a Nosotros Mismos; Necesitamos un Salvador

Necesitamos mas que un programa de autoayuda. Necesitamos algo
mucho mas radical que un cambio de imagen que nos ayude a enderezar
nuestras vidas. Los programas de autoayuda y los cambios de imagen s6lo
hacen que los esclavos sean mas bonitos y presentables. Lo que
necesitamos es libertad. Necesitamos nuevas naturalezas que se liberen de
la corrupcidn y la esclavitud del pecado. No podemos arreglarnos mas de lo
que un esclavo puede liberarse a si mismo. Un esclavo debe ser liberado, y
nosotros también.

Esto tiene aplicacion a todo, desde nuestro evangelismo y predicacion
hasta nuestra comprension de la vida cristiana. Significa que la conversion
es una obra del Espiritu Santo que cambia nuestra naturaleza, no el
resultado de que un buscador tome una decision. Significa que los
verdaderos cristianos tienen una nueva naturaleza y nuevas vidas que se ven
cada vez mas diferentes del mundo que los rodea, una naturaleza que dice
"no" al pecado . También significa que la vida cristiana es una vida de
conflicto, ya que la nueva naturaleza lucha contra la vieja.

La Biblia llama a estas dos naturalezas el "hombre viejo" y el "hombre
nuevo", y estan en conflicto mortal entre si. Creo que a menudo nos
desanimamos de que esta guerra continue, pero lo que necesitamos entender
es que esta guerra no estad pasando en el corazon de alguien que no ha
nacido de nuevo. El conflicto con el pecado es una de las mejores
evidencias de que a alguien se le ha dado vida espiritual. Este es el punto de
Pablo en Romanos 7.

En lugar de pretender que no hay lucha, nuestras iglesias deberian ser
lugares que fomenten este conflicto. En lugar de disparar a los heridos,
nuestras iglesias deberian ser lugares que venden a los que han sido heridos



en la lucha. Por encima de todo, nuestras iglesias deberian ser comunidades
que mantengan la esperanza de Cristo, el unico que puede liberarnos de
estos cuerpos de muerte.
Dios Restaurara Toda la Justicia del Universo Juzgando el Pecado

Jesus dice que el dia del juicio ya ha sido fijado en la mente de Dios. La
vision de ese dia revelada en Apocalipsis 18 es terrible. La caida no termina
en la rehabilitacion o reforma gradual mientras las cosas mejoran
lentamente en una vision interminable de progreso. No, la caida llega a un
juicio final. Representada como una gran ciudad, la creacion pecaminosa
cae bajo el juicio de Dios, para nunca mas levantarse.

"Y un angel poderoso tomo una piedra, como una gran piedra de molino,

y la arroj6 en el mar, diciendo: Con el mismo impetu sera derribada

Babilonia, la gran ciudad, y nunca mas sera hallada. Y voz de arpistas, de

musicos, de flautistas y de trompeteros no se oird mas en ti; y ningin

artifice de oficio alguno se hallara mas en ti, ni ruido de molino se oira
mas en ti. Luz de lampara no alumbrara mas en ti, ni voz de esposo y de
esposa se oira mas en ti; porque tus mercaderes eran los grandes de la
tierra; pues por tus hechicerias fueron enganadas todas las naciones".

(Apocalipsis 18:21-23)

No solo es final, este juicio serad justo. E1 mismo capitulo nos dice que
Dios recordard los crimenes de este mundo iddlatra y le pagara por sus
crimenes. El nos dard a cada uno de nosotros exactamente lo que se nos
debe.

Entonces, ;como respondemos a nuestro amigo que pregunta sobre el
cancer, la muerte y el terrorismo? ;Como respondemos al amigo que esta
ansioso por la degradacion ambiental o el colapso econdmico? ;Que
decimos cuando la gente nos pregunta por qué no hay justicia en el mundo?

Si queremos agacharnos y esquivar, y aun asi parecer intelectualmente
honestos, tomamos la ruta del teismo abierto: afirmamos que Dios no quiso
que fuera asi, y que no sabia que sucederia asi. Si queremos evitar la
responsabilidad por completo, culpamos a alguien o a otra cosa: Satanas, el
capitalismo, el comunismo, el feminismo, el patriarcado, los republicanos,
los democratas, etc.

Pero si queremos ser justos con la Biblia, y honestos con nuestro amigo,
lo diremos como es. Dios no cred el mundo para ser devastado por cosas
como el cancer y el terrorismo. Pero si maldijo el buen mundo que hizo.



(Por qué haria tal cosa? ;Por qué ordenaria cosas como el céncer y las
madres que mueren demasiado jovenes? ;Por qué maldecir el suelo, para
que las cosechas perezcan y los terremotos destruyan las ciudades? Lo hizo
por nuestro pecado. Esto no quiere decir que el cancer de una persona sea
un juicio especifico por un pecado especifico. Mas bien es para reconocer
que todos nos hemos erigido como dioses en su lugar, y al hacerlo hemos
atraido su justa ira. Dios ha maldecido correctamente este mundo por
nuestra culpa. No tenemos a nadie a quien culpar sino a nosotros mismos.

Pero esto no es todo lo que tenemos que decir en respuesta a tales
preguntas. Hay un aspecto importante de la historia que aun tenemos que
considerar, y es este aspecto el que nos permite explicar por qué, en medio
de un mundo caido, podemos confiar en el Dios bajo cuyo juicio estamos.

Conclusion: La Cura para la Caida

Cuando entendemos la historia de la caida (y no hasta entonces),
entendemos por qué el mensaje del cristianismo es una buena noticia. En el
evangelio, Dios ha logrado una cura para la caida, un rescate de este
horrible y acelerado descenso al infierno.

Esa cura es Jesus. En Mateo 4, vemos algo absolutamente extraordinario.
El Hijo de Dios se ha convertido en un hombre. Como el Adan no caido,
Jesis no nacié en pecado, sino que fue concebido directamente por el
Espiritu Santo. También como el Addn no caido, Jesus estd llamado a
obedecer a Dios ante un extraordinario ataque satdnico. Pero ahi es donde
terminan las similitudes con Addn. Mientras Adan estaba en el Paraiso con
el estomago lleno, Jesus estaba en el desierto de nuestro exilio de Dios con
el estbmago encogido por cuarenta dias de ayuno. Mientras que Adan tenia
la ayuda de una esposa, Jests estaba solo. Mientras que Adan tenia un solo
mandamiento que obedecer, Jesus tenia toda la ley que cumplir.

Comenzando alli en el desierto y continuando hasta el Calvario, Jesus
hizo lo que Adan no pudo hacer. Resistid la tentacion de Satanas de
exaltarse a si mismo en sus propios términos, ya sea para convertir las
piedras en pan o para bajar de la cruz. Jesus eligio libremente obedecer a
Dios, incluso hasta la muerte (Juan 10:18). "No se haga mi voluntad, sino la
tuya", dijo.

A diferencia de Adan, Jesus no persiguiod su propia gloria, sino que la
dejo de lado para glorificar a su Padre. La ironia es profunda y rica, ya que
a diferencia de Adan, Jesus es Dios por naturaleza. jTenia todo el derecho



de perseguir su gloria! Sin embargo, como Pablo nos dice en Filipenses 2:6,
Jesus "no consideré el ser igual a Dios como algo a lo que aferrarse, sino
que se hizo a si mismo nada, tomando la naturaleza misma de un siervo,
hecho a semejanza humana". Y luego llevd nuestro pecado y sufrio el juicio
de Dios por ¢l. No merecia este juicio. En cambio, lo sufrié en nombre de
aquellos que lo hicieron.

En la cruz, Jesus se enfrent6 a la espada de fuego de Dios, guardando el
camino de regreso al jardin y la presencia de Dios. Camin6 a través de ella
a costa de su propia vida. Lo hizo para que cualquiera que se arrepienta de
su idolatria y se vuelva con fe a Cristo pueda encontrar el perdon de sus
pecados y la reconciliacion con Dios. Lo hizo para poder darnos la
bienvenida a casa.

Pablo dice en Romanos 5, "porque si por la transgresion de aquel uno
murieron los muchos, abundaron mucho mas para los muchos la gracia y el
don de Dios por la gracia de un hombre, Jesucristo". Ese don es lo opuesto
a la maldicion: perdén en vez de condenacidn, vida en vez de muerte,
reconciliacion en vez de exilio.

Aqui estd la respuesta a como podemos confiar en Dios ante tanta
maldad y sufrimiento en este mundo. Aqui estd la respuesta de como
podemos confiar en el Dios que nos maldijo por nuestro pecado. El es el
mismo Dios que sufrié por nosotros para conquistar el mal y el pecado. Es
el mismo Dios que llevo la maldicidon por nosotros, para que pudiéramos
conocer su bendicion.

Piensa en lo increible que es esto. La cruz no era el "Plan B" de Dios. Era
el plan desde el principio.

El dia en el Jardin cuando Dios declar6 que el juicio por el pecado era la
muerte, el dia en que la espada encendida fue puesta en su lugar,
prefigurando el juicio que cada uno de nosotros debe enfrentar, en ese dia,
el Hijo de Dios estaba alli compartiendo la decision. Fue la decision de la
Trinidad de desterrar a Adan y Eva del Jardin. Fue un acto de juicio, si, pero
también un acto de misericordia. Permanecer en la presencia de Dios como
un pecador era morir. El destierro evitd esa sentencia. Y fue la decision de
la Trinidad negar el Arbol de la Vida a la humanidad caida. De nuevo, fue
un acto de juicio, pero también un acto de misericordia. Vivir para siempre
como un pecador no redimido es seguramente la definicion del infierno.
Una vez mas, el juicio final fue anticipado. ;Por qué?



Dios no quiso que esta historia llegara a una conclusion prematura. Si la
historia de la caida revela nuestro propio pecado y culpa, seguramente
también revela las increibles profundidades del amor y la misericordia de
Dios. Fue el Hijo de Dios quien puso una espada en la entrada del jardin del
Edén. Lo hizo no solo para mantener a Adan fuera. Lo hizo para que, en el
momento justo, pudiera pasar en nuestro lugar, para satisfacer la justa ira de
Dios y hacer un camino para que podamos volver a entrar, a través de la
puerta, para comer del Arbol de la Vida y vivir para siempre en la gloriosa
presencia de Dios.

Aqui esta la respuesta a como podemos confiar en Dios en un mundo
caido. El no es otro que el "Cordero que fue inmolado desde el principio del
mundo" por los pecadores como yo.



CAPITULO OCHO
La historia de amor

Soy pastor de una iglesia llena de solteros de veintitrés afios, y la
cuestion del amor surge muy a menudo. ;Como sabes cuando alguien te
ama? Esta en sus mentes. Un nifio sabe que sus padres lo aman cuando le
dan de comer. Sabe que sus amigos le quieren cuando le defienden contra
sus detractores. ;Pero como sabes si esa persona especial te ama?

El hecho es que la forma mas poderosa en que la mayoria de nosotros
sabemos que somos realmente amados es el matrimonio. El dia de la boda,
un hombre le dice a una mujer y una mujer a un hombre que, de todas las
posibilidades y opciones, "Te elijo a ti". Las familias tienen que amarnos, y
los amigos pueden volver a casa por la noche. Pero los conyuges son otra
cosa. Mi esposa podria haberse casado con cualquiera, o incluso haber
elegido no casarse, en lugar de casarse conmigo. Pero me eligi6 hasta que la
muerte nos separe, y si me conocieras, sabrias que eso es el verdadero amor.

En lo profundo de la psique humana, todos anhelamos ser elegidos por el
amor. Duele, porque sabemos que no lo merecemos, pero lo queremos de
todas formas. Es realmente esto lo que da a todas las mejores historias sobre
el amor su poder. Ya sea la comedia de las elecciones confusas en Mucho
Ruido y Pocas Nueces de Shakespeare, o el patetismo de una eleccion
condenada en Romeo y Julieta, el poder viene de lo mucho que depende de
la eleccion del amor y lo misteriosa que es esa eleccion. Como dijo Pascal,
"El amor tiene razones que la razon no puede entender".

Seguramente la mayor historia de amor de todas es la historia del amor
de Dios, una historia tan amplia como la creacion, tan dramatica como
cualquier cosa que Shakespeare haya pensado, y tan personal como ta y yo.
Porque nuestras propias historias de amor son realmente ecos de la historia
mas grande del amor de Dios por el mundo.

Por eso es especialmente importante para nosotros hacer bien nuestra
teologia biblica del amor. Queremos saber qué creer sobre el amor de Dios
por nosotros, y el amor que deberiamos tener por los demas. Después de
todo, todos podemos tomar nuestro "texto de prueba" de amor favorito y
usarlo para decir, "Asi es el amor" o "Asi es Dios".

Para algunos, Juan 3:16 es un texto de prueba favorito: "Porque de tal
manera amo6 Dios al mundo, que ha dado a su Hijo unigénito..." Lo que




suelen significar es: "Dios ama a todos por igual. No elige a unos y a otros
para la salvacion". El amor significa igualdad de oportunidades.

Probablemente uno de los textos de prueba méas populares de la Biblia
debe ser 1 Juan 4:16: "Dios es amor". ;Por qué es tan popular? Podemos
usarlo para decir lo que queramos sobre el amor de Dios.

El tedlogo Kevin Vanhoozer ha observado que el tema del amor, como
cualquier otro tema, es susceptible a la tentacion de proyectar nuestros
deseos en Dios. 1 ;Pero qué quiere decir la Biblia cuando dice, "Dios es
amor"? Para responder a esa pregunta, tenemos que mirar, no a un
versiculo, sino a toda la historia del amor como Dios lo revela en las
Escrituras.

La Historia de Amor

La historia del amor de Dios es una historia bastante simple, como la
historia de un hombre que elige a una mujer para ser su novia. Es la historia
de Dios eligiendo amar a su pueblo, y esa eleccion se repite y se aclara a
medida que la historia se desarrolla.

Al principio, Dios muestra su amor por toda la humanidad al
proporcionarnos un mundo perfecto y hermoso. La belleza no es necesaria
para la funcion, pero el amor de Dios fue mas alla de lo pragmatico. Hizo
un mundo hermoso, y luego nos cred para que nos sintiéramos atraidos por
esa belleza. Adan y Eva se amaron, pero en ultima instancia fueron creados
para ser atraidos por Dios, la persona mas hermosa en su experiencia.

Increiblemente, Addn y Eva rechazan el amor de Dios cuando deciden
rechazar su Palabra. Lo que es realmente increible, sin embargo, es que su
rechazo al amor de Dios no pone fin a la historia. Dios los excluye del
jardin, pero continia améandolos. El pone enemistad entre ellos y su mayor
enemigo, la serpiente que los engafid (Gen. 3:15). Los retine a los dos en el
amor. Practicamente, los ama en el simple acto de cubrir su vergonzosa
desnudez con ropa.

Dios sigue amando a los descendientes de aquellos que lo rechazaron
primero. Aunque Cain y sus herederos son rechazados por Dios, Set y sus
hijos después de €l son amados por Dios, por las largas generaciones hasta
Noé¢. Aunque el odio malvado de la humanidad hacia Dios finalmente
culmina en el diluvio, ain asi el amor de Dios no se extingue
completamente. El elige salvar a Noé y a su familia de la destruccion, y



luego bendice particularmente al hijo de Noé¢, Sem, y a la linea que
desciende de €l

Observe el patron aqui. Dios ama a todos dandoles vida. Pero también
parece amar a algunos especialmente. A Set, no a Cain. No¢, no todos los
que lo rodean. A Sem, no a Cam.

En Génesis 12, la historia se centra en el llamado de Dios a Abram para
que abandone la idolatria y se entregue a la amistad y el pacto con ¢él. Le
promete a Abram que lo ha elegido y que sus descendientes se convertiran
en una gran nacion. Y Dios cumple esa promesa. Pone su amor en Isaac,
luego en Jacob, y finalmente en los descendientes de Jacob, la nacion de
Israel. Los rescata de su esclavitud en Egipto y los aparta. También le da a
esa nacion un pacto y los llama a ser una bendicion, una expresion de amor
para todo el mundo. En el Monte Sinai, Dios se desposa con la nacion de
Israel como su propio pueblo especial y singularmente amado.

De nuevo, noten el patron: se da un pacto a los que ama especialmente.

Como Adan, Isracl se rebela contra Dios volviéndose hacia otros
amantes, idolos que sus manos han hecho. Dios responde juzgando a Israel.
Pero a lo largo del juicio, Dios continia amando a su pueblo. Tal vez la
mejor imagen del amor reconciliador, paciente y perdonador de Dios se
encuentra en el libro de Oseas. Alli Dios le dice al profeta que tome una
esposa llamada Gomer. Ella es una prostituta. Cuando ella regresa a su
prostitucion no mucho después del dia de su boda, Dios le dice a Oseas que
vaya y se reconcilie con ella. Esto, dice Dios, es una representacion de su
amor por su pueblo

Increiblemente, el pueblo de Dios continia despreciando su amor,
prefiriendo a sus idolos. Asi que Dios los deja. Se niega a vivir en la casa
con ella y sus amantes, como un marido celoso de los afectos de su esposa
descarriada. A Ezequiel se le da una vision de este evento desgarrador: Dios
abandona el templo. Mientras el Antiguo Testamento se acerca a su fin, los
profetas callan y el templo y el trono ahora estan vacios. Al abrirse el
Nuevo Testamento, casi todas las senales del amor de Dios se han 1do.

De repente, en esta aparente imagen de la labor pérdida del amor, viene
la mayor demostracion de amor que el mundo haya visto jamas. Dios envia
a Jesus, el Hijo que ha amado desde toda la eternidad pasada.

Jesus vive la vida de amorosa obediencia a Dios que nosotros debimos
haber vivido pero no lo hicimos. Luego asume nuestro castigo por rechazar



el amor de Dios al morir nuestra muerte en la cruz. Lo llama un nuevo
pacto en su sangre. Maravillosamente, la muerte no puede retenerlo,
"Porque fuerte es como la muerte el amor" (Cantar 8:6). En el amor Jesus se
levanta de la muerte, para que quien se arrepienta de su pecado y se vuelva
con fe a este Salvador sea perdonado de sus pecados y sea acogido de
nuevo en el amoroso abrazo de Dios. A través de Jesus, Dios demuestra su
amor fiel a su pueblo infiel. Una vez mas, hay un pacto para el pueblo
especial de Dios.

Curiosamente, el Nuevo Testamento, especialmente el Evangelio de
Juan, nos deja ver la historia detras de la historia. La historia del amor de
Dios no comienza con la creacion, sino con el amor eterno que Dios Padre
tiene por el Hijo, y que Dios Hijo tiene por el Padre. Jesis dice en Juan
5:20, "Porque el Padre ama al Hijo, y le muestra todas las cosas que ¢l
hace", y en Juan 17:5, "Ahora pues, Padre, glorificame tu al lado tuyo, con
aquella gloria que tuve contigo antes que el mundo fuese". Resulta que el
amor de Dios por un pueblo especial esta envuelto en su amor por su Hijo.

Hoy en dia, ese amor todavia transforma a la gente sin amor, a los
pecadores como ti y yo, en la radiantemente hermosa novia de Cristo, la
iglesia. Ahora esperamos con esperanza una vez mas que la demostracion
del amor de Dios regrese. En ese dia, Jests llevard a su novia a casa, a un
nuevo cielo y una nueva tierra, un verdadero mundo de amor.

Esa es la historia del amor de Dios. ;Qué nos ensefia sobre a quién ama
Dios, como ama y por qué ama? Consideremos algunos patrones de la
historia.

Patrones en la Historia
La Historia Era Sobre el Matrimonio

Ya nos hemos dado cuenta antes de como la Biblia comienza y termina
con una boda. En Génesis, vemos a Adan y Eva establecidos como marido
y mujer. Luego, en la historia de Israel, escuchamos a Dios describir su
relacion con la nacidén de Israel como un pacto matrimonial. Los mismos
términos se usan para Cristo y la iglesia: Maridos, amad a vuestras mujeres,
asi como Cristo amo6 a la iglesia. El Cielo mismo se describe como una
fiesta de bodas.

Antes de que lleguemos a nuestra aplicacion sistemadtica, aqui hay un
punto de importancia contemporanea. El matrimonio, una imagen del amor
entre un hombre y una mujer, estd en el corazon de la historia biblica del



amor de Dios. Por lo tanto, el matrimonio es importante por una gran
cantidad de razones. Importa porque Dios lo cred, no la sociedad, y por lo
tanto Dios y solo Dios lo define. Importa porque es una imagen del amor
del evangelio de Dios, conectado a la creacion. Cambie o redefina el
matrimonio, y habré recorrido un largo camino para desfigurar y oscurecer
uno de los mas significativos indicadores de gracia comun del amor de Dios
en Cristo.

Asi que aunque queramos defender el matrimonio por todas las razones
tipicas que se escuchan en los circulos cristianos conservadores -seguridad
y crianza de los hijos, reproduccion y estabilidad para la sociedad, etc.-, tal
vez la razon mas importante es €sta: es una de las imagenes principales del
evangelio. La historia del amor de Dios es una historia sobre el matrimonio.
La Historia Fue Estructurada por Pactos

Dado que la historia era sobre el matrimonio, no es sorprendente verla
estructurada por pactos. EI matrimonio en si mismo es un pacto. Y el amor
de Dios es representado como un amor de compromiso. Asi que Dios le dio
un pacto a Israel. Cristo da un pacto a la iglesia.

(Qué deberia decirnos esto sobre el amor de Dios? De nuevo, no hemos
sacado nuestras conclusiones sistemdticas todavia, pero las bodas y los
pactos hablan de un amor distintivo y particular, ;no es asi? Por un lado,
debo amar a mi prdjimo como a mi mismo, lo que significa que hay un
sentido en el que debo amar a todas las personas, incluso a todas las
mujeres. Por otro lado, he hecho un pacto con mi esposa porque la amo de
una manera distinta a todas las demas y solo a ella.

Vemos que la distincion comienza en Génesis 3, cuando Dios puso
enemistad entre la semilla de la serpiente y la semilla de la mujer, el mundo
y el pueblo de Dios. La distincion se desarrolla en Génesis 4, cuando Dios
rechaza el linaje de Cain pero ama el de Set. Lo vemos de nuevo con los
hijos de Noé, cuando Dios rechaza el linaje de Cam y elige bendecir el de
Sem. En Ultima instancia, lo vemos en la eleccion de Dios de Abraham y
sus descendientes en Génesis 12. Pero incluso entonces, no todos los
descendientes de Abraham son elegidos en amor por Dios. Ismael, el hijo
de Abraham con Agar, es rechazado, pero Isaac es elegido. Esau es
rechazado, pero Jacob, su hermano gemelo, es elegido. El rey Saul es
rechazado; el rey David es elegido. Mas tarde, todo el reino del norte es
rechazado, mientras que el reino del sur es elegido.



Cada vez que Dios hace su eleccion, las bendiciones de su amor se unen
al amado y no a todos los demas. Puede que no nos guste el patrén, pero los
patrones son claros.

La Historia Tenia Discontinuidad y Continuidad

La historia de amor en la Biblia también tiene elementos de continuidad
y discontinuidad al pasar de una €poca a otra. Una de las discontinuidades
mas significativas en la historia del amor de Dios tiene que ver con este
patron de amor distintivo. El amor distintivo de Dios continua a lo largo de
toda la historia, desde Génesis hasta Apocalipsis; pero su amor por la
nacion é€tnica se interrumpe. Eventualmente, se le da a los creyentes de
todas las naciones y de todas las €pocas. Pablo dice en Efesios 1,

Bendito sea el Dios y Padre de nuestro Sefior Jesucristo, que nos bendijo

con toda bendicidén espiritual en los lugares celestiales en Cristo, segun

nos escogid en ¢l antes de la fundacion del mundo, para que fuésemos
santos y sin mancha delante de ¢él, en amor habiéndonos predestinado
para ser adoptados hijos suyos por medio de Jesucristo, segun el puro

afecto de su voluntad. (Ef. 1:3-5)

Entre otras cosas, este cambio destaca el movimiento a través de los
pactos de lo fisico a lo espiritual, de lo externo a lo interno. El pueblo de
Dios a través de los pactos debe ser conocido por su santidad, siendo
apartados para Dios. En el Antiguo Testamento, esto estaba particularmente
marcado por su etnia, su vestimenta y su comida. Bajo el pacto del Nuevo
Testamento, sin embargo, la santidad no estda marcada por la comida que
comemos, sino por las vidas que vivimos en distincién del mundo que nos
rodea.

La Historia Estaba Llena de Patrones (Tipologia)

Todas estas observaciones que estamos haciendo dependen de los
patrones que estamos viendo. Eso se llama tipologia. En el jardin, se
obtiene un tipo de algo: un matrimonio. Luego ese tipo se repite, pero esta
vez entre Dios y un grupo de personas - Israel. Entonces, cuando el Nuevo
Testamento llega y usa este mismo lenguaje sobre el amor de Cristo por la
iglesia, instantaneamente, por asi decirlo, tenemos una tonelada de datos
historicos para ayudarnos a entender lo que este amor significa. ;Qué
significa que Cristo ama a la Iglesia como un novio? Bueno, volvamos a los
tipos del Antiguo Testamento. Vea lo que dice sobre el matrimonio en
Génesis e incluso en Cantar de los Cantares. Luego mira el amor especial



de Dios por su pueblo en el Antiguo Testamento. Todo esto informara lo
que significa que Cristo ama a la iglesia.

Lo mismo ocurre con las declaraciones del Nuevo Testamento como
"Dios es amor". ;Qué significa eso? Vuelve y mira toda la historia. ;A
quién amaba Dios, como los amaba y por qué? Las respuestas que
encontramos en el Antiguo Testamento, leidas a través del lente de Cristo,
nos diran lo que anhelamos saber.

Sistematizando todo

Al observar todas estas cosas, podemos ver que el tema del amor puede
no ser tan simple como a menudo lo hacemos ver. En realidad es bastante
complejo, y Dios parece amar a las personas de manera diferente, y de
diferentes maneras. Por eso D.A. Carson escribi6 un libro sobre La Dificil
Doctrina del Amor de Dios. 2

Dios es amor. ;Pero qué significa eso? Hagamos nuestro trabajo
sistemdtico organizando nuestras doctrinas bajo las tres preguntas que ya
hemos planteado: ;A quién ama Dios, como ama y por qué ama?

(A Quién Ama Dios?
El Padre Ama al Hijo

No podemos explicar finalmente lo que significa que "Dios es amor"
hasta que no hayamos trabajado en la aplicacion sistemdtica de toda la
historia biblica del amor. Pero es igualmente cierto que no podemos
empezar a explorar la historia sin al menos una explicacion parcial de lo
que significa que Dios es amor. ;Por qué el enigma? Por la sencilla razén de
que nunca hubo un momento en el que Dios no expresara amor hacia otro y
recibiera amor de otro. El Padre ama al Hijo, y el Hijo ama al Padre. El
amor esta ligado a la naturaleza misma de la Trinidad. Dios no puede ser
Dios sin amor, porque Dios es amor.

No es so6lo que uno de los atributos de Dios sea el amor. Por ejemplo,
Dios esta airado contra el pecado, pero las Escrituras nunca dicen que Dios
es ira, porque su ira se refiere a algo fuera de si mismo: nuestro pecado.
Hubo un tiempo en la eternidad pasada en el que la ira de Dios no tenia
expresion. Pero nunca ha habido un tiempo en el que Dios no fuera amor,
porque el amor del Padre por el Hijo y del Hijo por el Padre es eterno.

En ausencia del pecado, Dios podria seguir siendo Dios sin ira. En
ausencia del pecado, Dios podria ser Dios sin misericordia. En ausencia del
pecado, Dios podria ser Dios sin paciencia. Pero Dios no puede ser Dios sin



amor, porque Dios es amor, y nunca ha habido un momento, y nunca habra
un momento en el que no lo sea.

(Esta idea es nueva en el Nuevo Testamento? Si, pero el Antiguo
Testamento nos prepara para esta idea, e incluso nos ensefia sobre ella a
través del amor de Dios por David. Miren los Salmos 2, 20, 110 y mas.
Dios le da un pacto de amor especial a David, que nos ayuda a entender el
pacto de amor entre el Padre y el Hijo divinos cuando finalmente se revela
en el Nuevo Testamento.

(Que diferencia hay para el ministerio? Para empezar, es profundamente
humilde e increiblemente tranquilizador.

Para algunos de nosotros, es facil pensar que Dios y su amor deben girar
alrededor de mi y mis problemas, y evaluamos su amor en base a cOmo nos
sentimos respecto a lo que ¢l estd haciendo para amarnos. Pero el amor de
Dios era perfecto antes de que llegaramos a la escena, y seguira siendo
perfecto mucho después de que nos vayamos. El eterno, y por lo tanto
anterior, amor del Padre y el Hijo el uno por el otro nos recuerda que al
final del dia, la vida y el amor no se tratan de mi. Aunque el amor de Dios
por mi es real, también es derivado; un brotar de este, el amor mas
fundamental, desde el interior de la mismisima Trinidad. Esto hara una gran
diferencia en nuestra predicacion y ensefianza.

También es tranquilizador. Otros miramos a nuestro alrededor y nos
preguntamos si Juan tenia razén. ;Como podria decir, "Dios es amor",
frente a las tragedias de este mundo? La respuesta a la pregunta no se
encuentra buscando pruebas en el mundo. La respuesta se encuentra
mirando a Dios, y la revelacion de su amor por su Hijo, Jesucristo. Si
encontramos el amor firmemente establecido en la naturaleza de Dios,
entonces hay esperanza, a pesar de lo que encontremos aqui. Después de
todo, la realidad definitiva del universo es Dios, y Dios es amor.

Dios Ama al Mundo
Segundo, Dios ama al mundo de dos maneras.

Primero, Dios ama la creacion, el trabajo de sus manos. Proverbios 8 nos
dice que se deleita en cada parte de la creacion. Jesus nos dice que un
gorrion no cae al suelo sin el permiso de Dios y que €l viste las flores con
belleza (Mateo 6).

Segundo, Dios ama a la humanidad rebelde. Incluso en su ira
inquebrantable contra el pecado, Dios ama a este mundo que lo odia. Asi



que Ezequiel declara, "Vivo yo, dice Jehova el Sefior, que no quiero la
muerte del impio, sino que se vuelva el impio de su camino, y que viva.
Volveos, volveos de vuestros malos caminos; ;por qué moriréis, oh casa de
Israel?" (Ezequiel 33:11). Leemos en el Evangelio de Juan la prueba de que
Dios ama al mundo: "Porque de tal manera amo Dios al mundo que ha dado
a su Hijo unigénito, para que todo el que crea en €l no se pierda, sino que
tenga vida eterna" (Juan 3:16).

Jesus es la muestra y demostracion del amor de Dios por los pecadores.
Si alguien quiere conocer el amor de Dios, debe conocer a Jests.

(Qué implicacion tiene esto para el ministerio? Entre otras cosas, nos
ensefia a preguntarnos: ";Amo al mundo como Dios lo ama, o0 amo al
mundo como el mundo quiere ser amado?" Hay una distincion crucial. Uno
lleva a la salvacion del mundo, el otro lleva a su destruccion.

Dios Ama a Su Propio Pueblo de Manera Distintiva

No solo Dios ama al mundo, Dios ama a su pueblo. A lo largo de la
historia del amor de Dios, Dios hace una distincion entre las personas y
luego pone su amor en los que ha elegido.

El lenguaje biblico del amor de Dios por su pueblo es la eleccion, el
lenguaje de la eleccidon. La gente a veces retrocede ante esta palabra porque
parece que hace que Dios sea mezquino, restrictivo y sin amor. Pero en la
Biblia, ser elegido es la naturaleza misma de lo que significa ser amado por
Dios, de la misma manera que un hombre ama a una mujer al elegirla.

En Deuteronomio 7, Israel esta a portas de la Tierra Prometida. Moisés
explica que Dios les va a dar la tierra. También les advierte que
permanezcan fieles a Dios. Luego en el versiculo 6, Moisés dice,

Porque tu eres pueblo santo para Jehova tu Dios; Jehova tu Dios te ha
escogido para serle un pueblo especial, mas que todos los pueblos que estan
sobre la tierra. No por ser vosotros mas que todos los pueblos os ha querido
Jehova y os ha escogido, pues vosotros erais el mas insignificante de todos
los pueblos; sino por cuanto Jehova os amo, y quiso guardar el juramento
que juro a vuestros padres, os ha sacado Jehova con mano poderosa, y os ha
rescatado de servidumbre, de la mano de Faraon rey de Egipto. (Deut. 7:6-
8)

(Por qué Dios eligié a Israel? ;Los eligid porque eran mejores que
todos los demas? ;Porque eran mas grandes que todos los demas? ;Porque



eran mas justos que todos los demas? No. No. No. Dios los eligid
simplemente porque los amaba. Y los amo6 simplemente porque lo hizo.
Dios Ama a los Pecadores

Lo que todo esto nos lleva a ver es que Dios ama a los pecadores. Pablo
dice en Tito 3:4, "Pero cuando se manifestd la bondad de Dios nuestro
Salvador, y su amor para con los hombres". El amor salvador y elector de
Dios no s6lo no es merecido, sino que se da a pesar de las razones en
contra. Merecemos justo lo contrario: la ira de Dios. "Mas Dios muestra su
amor para con nosotros, en que siendo aun pecadores, Cristo murié por
nosotros" (Rom. 5:8).

Dios no es como nosotros. Amamos a la gente que merece ser amada.
Pero no Dios. El amor de Dios es libre, es gratuito, es incondicional. No
puedes ganartelo. Solo puedes recibirlo por la fe en Cristo Jests.

Aqui, mi amigo ministro, hay un balsamo para el alma ansiosa y turbada.
Y aqui estd el verdadero llamamiento que debemos hacer a los pecadores.
No a su necesidad de significado o paz o felicidad, sino a su necesidad real
de perdon. El amor de Dios en Cristo es mas amplio que la brecha que tu
pecado ha creado con Dios; es lo suficientemente /argo para alcanzar tu
pasado y avanzar hacia un futuro eterno; es lo suficientemente alto para
llevarte a Dios; y es tan profundo, que nunca se secard (ver Efesios 3:18).
En Cristo, Dios ama a los pecadores.

(Coémo Ama Dios?

Debemos considerar mas cuidadosamente como ama Dios.
Dios Ama Providencialmente

Para empezar, Dios ama a todos providencialmente. Es decir, lo
demuestra proveyendo a todos. Jesus sefialo que Dios "hace salir su sol
sobre malos y buenos, y que hace llover sobre justos e injustos". Su amor
providencial es generoso e imparcial (Mateo 5:45-48). Este es claramente
un punto de continuidad entre el Antiguo y el Nuevo Testamento.

Si queremos entender el sufrimiento en esta vida, debemos entenderlo en
el contexto del amor providencial de Dios. Este mundo no es una broma
cruel. Mas bien, Dios ordena nuestras vidas para que aprendamos, bien sea,
a valorarlo més que a este mundo, o para que nos quedemos sin excusa por
nuestra incredulidad. El sufrimiento en esta vida es, al menos en parte, una
advertencia para nosotros, un anticipo del sufrimiento eterno que
merecemos fuera de Cristo.



Dios Ama el Sacrificio

Dios también ama sacrificialmente. Lo vemos tipoldégicamente en el
Antiguo Testamento (Abraham e Isaac, los sacrificios leviticos, etc.). Pero
todas estas imagenes nos sefialan y nos ensefian sobre el amor mas costoso
que este universo ha visto jamas. En la cruz a las afueras de Jerusalén, Dios
derram¢ su justa ira sobre el Hijo a quien ha amado eternamente. Cristo se
convirtié en un sustituto para pagar la pena por nuestros pecados. ;Por qué
Dios hizo esto? jLo hizo por sus enemigos! Lo hizo por la gente que lo
odia, por los pecadores como t y yo.

Nosotros, como humanos, encontramos el asombroso amor de Dios en el
sacrificio vicario, sustitutivo y propiciatorio de Cristo. Sélo el amor
sacrificial nos salva, porque solo €l expia nuestros pecados. Pero también,
solo el amor sacrificial nos da seguridad, ya que no lo ganamos, no
podemos perderlo.

iCuan lejos estd ese amor de la forma en que la gente piensa que Dios
ama a los pecadores! Se imaginan que ama con un guifio y una inclinacion
de cabeza, y un rapido barrido ocultando lo que no puede nombrarse de
nosotros bajo la alfombra. Nada mas lejano de la verdad o mas indigno del
Dios que amo a los pecadores al costo incalculable de la sangre de su Hijo.
Dios Ama Perfectamente

Finalmente, Dios nos ama perfectamente. La Biblia describe a Dios

como un Padre perfecto, que con amor nos adoptdé en Cristo y quien
entonces siempre ama a sus hijos de la manera exacta en que necesitan ser
amados. En ese proceso, su amor los perfecciona. Juan lo expresa de esta
manera:
Mirad cual amor nos ha dado el Padre, para que seamos llamados hijos de
Dios; por esto el mundo no nos conoce, porque no le conoci6 a él. Amados,
ahora somos hijos de Dios, y alin no se ha manifestado lo que hemos de ser;
pero sabemos que cuando €l se manifieste, seremos semejantes a €l, porque
le veremos tal como ¢l es. Y todo aquel que tiene esta esperanza en ¢l, se
purifica a si mismo, asi como €l es puro. (1 Juan 3:1-3)

El amor de Dios en Cristo nos esta cambiando para ser como Cristo. A
menudo, las personas que aconsejamos en el ministerio son tentadas a
cuestionar la sabiduria del amor de Dios basados en las circunstancias de
sus vidas. Seguramente si Dios me amara, no dejaria que mi marido me
abandonara. Si Dios me amara, no dejaria que mi hijo se involucrara con la



gente equivocada en la escuela. Si Dios me amara, no me habria dejado en
este trabajo sin futuro.

Pero, de hecho, la perfeccion del amor de Dios por nosotros no se mide
por lo bien que estd manejando nuestra agenda de vida. No, la perfeccion
del amor de Dios por nosotros se ve en la meta que ha establecido para
nuestra vida, y esa meta es nada menos que la semejanza con el Hijo a
quien ama.

(Por qué Dios Ama?

(Por qué Dios ama a la gente como nosotros de esta manera tan
extraordinaria? La respuesta no es dificil de encontrar. Pero puede ser
sorprendente, porque al final no tiene nada que ver con nosotros.

Porque Dios Elige Amar

Para responder a esa pregunta, Pablo claramente hace uso de los
dispositivos tipologicos de la Biblia. En Romanos 9, sefiala el ejemplo de
Jacobo y Esati, hermanos gemelos. "(pues no habian aun nacido, ni habian
hecho aln ni bien ni mal, para que el proposito de Dios conforme a la
eleccion permaneciese, no por las obras sino por el que llama), se le dijo: El
mayor servira al menor. Como esta escrito: A Jacob amé, mas a Esal
aborreci". (Rom. 9:13)

. Por qué Dios eligiéo amar a Jacob y no a Esau? Por la misma razon que
Dios elige amar a cualquiera. No porque vea algo por adelantado que sea
encantador y atractivo. No porque haya algo en nosotros que pueda
coaccionar o exigir su amor. Dios ama a su pueblo... porque lo elige. Y en
esa libre e incondicional eleccion, se despliegan las glorias del amor elector
de Dios.

Porque Dios Ama a Su Hijo

En Efesios 1:6, Pablo dice que la razén por la que Dios elige a algunos
para la adopcidn es "para alabanza de la gloria de su gracia, con la cual nos
hizo aceptos en el Amado". Esta es una declaracion verdaderamente
asombrosa. Dios nos ama, porque en ultima instancia, Dios ama a su Hijo.
No hay nada que desee mas que mostrar su gloria en y a través de su Hijo,
lo cual logra a través de nuestra salvacion.

Conclusion: Dios Es Amor

. Qué significa la Biblia cuando dice que Dios es amor? Para responder
a esa pregunta, tenemos que leer la historia de amor de la Biblia. Y en esa
historia vemos que un Dios santo eligié amar a un pueblo no santo al precio



incalculable de la vida del Hijo a quien ha amado desde toda la eternidad.
Lo hizo para poder transformar un pueblo no querido en una novia
radiantemente hermosa para ese Hijo.

Nuestra salvacion finalmente no se trata de nosotros. Nuestra salvacion
finalmente se trata de la exhibicidon de la gloria de Dios en este amor eterno
del Padre por el Hijo y del Hijo por el Padre, mientras cada uno trata de
superar al otro en amor. Para nuestra eterna alegria y felicidad, la buena
noticia es que nuestras vidas pueden ser atrapadas en esa increible historia
de amor.

(Como llega esa historia a la historia de nuestras vidas? Hemos notado
antes que la Biblia comienza y termina con una boda. Pero si realmente
queremos entender el amor de Dios por nosotros, necesitamos notar una
importante diferencia entre esas dos bodas. ;Se da cuenta de que se
concertd el primer matrimonio en la Biblia? Adan no tuvo eleccion en el
asunto. Dios solo le presento a su esposa.

Pero el ultimo matrimonio es diferente. El altimo matrimonio es el
matrimonio entre Cristo y su pueblo. Y como hemos visto, fuimos elegidos
desde antes de la fundacion del mundo. El ultimo matrimonio de la Biblia,
el ultimo matrimonio de toda la historia, no es un matrimonio concertado.
Es un matrimonio por amor.

Si eres cristiano, eres amado. Tu conyuge puede no amarte. Puede que ni
siquiera tengas un conyuge. Tus amigos pueden ser inconstantes y tu
familia puede ser hiriente. Puede que te sientas sin amor. Pero eres amado.
Cristo te ha elegido.

Porque Dios es amor.

I Kevin Vanhoozer, Nothing Greater, Nothing Better: Theological Essays
on the Love of God [Trd. No Oficial, Nada Mas Grandioso, Nada Mejor:
Ensayos Teoldgicos Sobre el Amor de Dios] (Grand Rapids, MI: Eerdmans,
2001), 2nl.

2 D. A. Carson, The Difficult Doctrine of the Love of God [Trd. Oficial, La
Dificil Doctrina del Amor de Dios] (Publicaciones Andamio, 2001).



CAPITULO NUEVE

La Historia del Sacrificio

Como pastor o anciano de nuestra iglesia, una de mis responsabilidades
regulares es entrevistar a la gente para ser miembros de nuestra iglesia. Tal
vez la parte mas importante de esa entrevista es pedirle al individuo que me
explique brevemente el evangelio. Lo pido por dos razones. Primero, quiero
saber si entienden y creen en el evangelio. Eso es fundamental para unirse a
una iglesia cristiana. Si un posible miembro confia en algo mas que en el
evangelio, como "ser bastante bueno", quiero saber esto desde el principio.
Me permite saber que el siguiente paso no es la membresia; jes un estudio
biblico sobre el evangelio!

Segundo, quiero asegurarme que cada miembro de la iglesia sepa como
explicar el evangelio para que pueda compartir esa buena noticia con los
demas. A veces parece que los miembros confian en el evangelio, aunque
no puedan explicar lo que hace que el evangelio sea una buena noticia.
Hablaran sobre "creer en Jesus" o "el perdon de los pecados". Pero se
perderan lo que Jesus hizo para lograr nuestro perdon. Asi que tengo que
extraerlo al preguntar, ";Qué tiene que ver la cruz con el perdon que Jesus
nos ofrece?"

Parece que en grandes franjas del evangelismo de hoy en dia, la cruz se
asume (y por lo tanto se ignora en gran medida) o se redefine en términos
menos ofensivos para las sensibilidades modernas. Hablamos de Jesus
como nuestro amigo y ayudante. Hablamos de su victoria sobre la muerte y
el pecado, seguida de nuestra reconciliacion con Dios. Hablamos de la
curacion y el propdsito que €l trae a nuestras vidas. Pero no hablamos
mucho de como ha hecho todas estas cosas por nosotros. Para hacerlo,
tendriamos que hablar de la cruz sangrienta. Si mis entrevistas de
membresia son algo a tener en cuenta, es mas probable que veas una cruz en
un collar o tatuada en un brazo, a que escuches sobre la cruz en un sermon.

Que diferente es eso del ministerio apostolico. Escuchen la predicacion
de Pedro, Pablo, Juan y el autor de Hebreos.



- "Sepa, pues, ciertisimamente toda la casa de Israel, que a este Jesus a
quien vosotros crucificasteis, Dios le ha hecho Sefior y Cristo" (Hechos
2:36).

- "Porque los judios piden sefiales, y los griegos buscan sabiduria; pero
nosotros predicamos a Cristo crucificado, para los judios ciertamente
tropezadero, y para los gentiles locura" (1 Cor. 1:22-23).

- "Pues me propuse no saber entre vosotros cosa alguna sino a Jesucristo,
y a éste crucificado" (1 Cor. 2:2).

- ";Oh galatas insensatos! ;quién os fascin6 para no obedecer a la verdad,
a vosotros ante cuyos ojos Jesucristo fue ya presentado claramente entre
vosotros como crucificado?" (Gal. 3:1).

- "puestos los ojos en Jesus, el autor y consumador de la fe, el cual por el
gozo puesto delante de €l sufri6 la cruz, menospreciando el oprobio, y se
sento a la diestra del trono de Dios" (Heb. 12:2).

- "quien llevé €l mismo nuestros pecados en su cuerpo sobre el madero,
para que nosotros, estando muertos a los pecados, vivamos a la justicia; y
por cuya herida fuisteis sanados" (1 Ped. 2:24).

- "En esto consiste el amor: no en que nosotros hayamos amado a Dios,
sino en que ¢l nos amo a nosotros, y envio a su Hijo en propiciacion por
nuestros pecados" (1 Juan 4:10).

La cruz de Jesucristo fue el ntcleo de la predicacion apostolica del
evangelio. 1

(Qué logro el sacrificio de Cristo? ;Qué hacia en la cruz? Las respuestas
a estas preguntas estan en el corazon de la cristiandad, y por lo tanto puede
estar seguro de que la doctrina del sacrificio expiatorio de Cristo es el
objetivo numero uno para el diablo. También puede estar seguro de que
todo tipo de controversias rodearan el significado de este evento central en
el cristianismo.

De hecho, muchas de las respuestas mas convincentes que se dan a la
pregunta ";Qué estaba haciendo Cristo en la cruz?" seran convincentes y
verdaderas; simplemente no seran la verdad completa. Por ejemplo, ;muri6d
Cristo para demostrar el amor de Dios por nosotros? ;Si! ;Pero eso es todo?



Si vamos a predicar y ensefiar el evangelio en nuestras iglesias, el
evangelio que salva a los pecadores, en lugar de algin otro evangelio; si
vamos a entrenar a nuestros miembros para compartir el evangelio
fielmente; si vamos a tomar como miembros a personas que confian en el
evangelio, y no en otra cosa, entonces necesitamos entender lo que Jesus
estaba haciendo en la cruz. La cruz hace que el evangelio sea una buena
noticia.

Para entender la cruz, necesitamos entender la historia de sacrificio de la
Biblia. Aunque el sacrificio de Cristo fue el mas importante que se ha
hecho, no fue el primero en la Biblia. Y los sacrificios que vinieron antes
fueron dados para que entendiéramos lo que paso en el Calvario.

Historia del Sacrificio

Cuando pensamos en el sacrificio, a menudo pensamos en términos de
abnegacion. Ironicamente, la historia biblica del sacrificio comienza con un
fracaso colosal de abnegacion. Cuando Adan y Eva complacieron su deseo
de ser iguales a Dios, nos sumergieron a todos en un mundo bajo la
maldicion de Dios, un mundo en el que el sacrificio estaria a la orden del
dia. La humanidad necesitaria abrazar no solo el auto-sacrificio, sino un
sacrificio judicial, uno que reparara la brecha en nuestra relacion con Dios
causada por el pecado. A medida que la narracion de las Escrituras se
desarrolla, la necesidad, la naturaleza y los efectos del sacrificio se revelan
lentamente. Voy a dividir la historia en seis episodios.

1) El primer sacrificio es ofrecido por Cain y Abel en el Génesis 4. No se
menciona el pecado o la sangre con este sacrificio. La Biblia lo llama una
ofrenda, un regalo, y la idea es de tributo a un gran Rey y de sumision a su
sefiorio. Aqui mismo, en el cuarto capitulo de la Biblia, Dios nos revela lo
que puede ser la idea mas basica relacionada con el sacrificio: en el
sacrificio ofrecemos a Dios lo que ya es suyo por derecho.

2) El siguiente sacrificio registrado ocurre en Génesis 8. Después del
diluvio, Noé ofrece una variedad de animales limpios como ofrendas
quemadas enteras. El contexto es la accion de gracias, y el hecho de que
sean ofrendas quemadas enteras comunica la idea de un regalo porque el



animal entero es entregado a Dios. Las Escrituras dicen que este regalo
tiene un efecto en Dios.
La Biblia nos dice que

"Y percibié Jehova olor grato; y dijo Jehova en su corazon: No volveré
mas a maldecir la tierra por causa del hombre; porque el intento del corazéon
del hombre es malo desde su juventud; ni volveré mas a destruir todo ser
viviente, como he hecho." (Gen. 8:21).

El pecado que provoco el juicio de Dios permanecio en los corazones
de Noé y sus hijos, pero Dios promete no volver a destruir toda la
humanidad. Aqui en el capitulo 8, entonces, vemos algo nuevo en la historia
del sacrificio: algunos sacrificios tienen un efecto en Dios y su actitud hacia
nosotros.

3) Aunque oimos hablar de la construccion ocasional de un altar, la
Biblia no registra otro sacrificio hasta Génesis 22:2, cuando Dios pronuncia
estas perturbadoras palabras sobre la semilla de Abraham, a través de la
cual ha prometido bendecir a las naciones:

"Y dijo: Toma ahora tu hijo, tu Uinico, Isaac, a quien amas, y vete a tierra
de Moriah, y ofrécelo alli en holocausto sobre uno de los montes que yo
te diré".

Una vez mas, por horrible que suene, la idea parece ser la del tributo y
el seforio. Todo pertenece a Dios, y ¢l tiene el derecho de recuperarlo,
aunque sea su unico hijo. En el Gltimo segundo, Dios detiene a Abraham,
pero le proporciona un carnero. La prueba de la devocion de Abraham ha
terminado, pero no el sacrificio. Se sacrifica un carnero, Isaac se salva, y la
historia del sacrificio se ha desarrollado atin mas. Resulta que Dios aceptara
un sustituto para la vida que le corresponde reclamar. Lo que es mas,
incluso proveera ese sustituto.

4) La historia de la familia de Abraham continua, pero el sacrificio se
desvanece de nuevo en segundo plano hasta que nos encontramos en
Egipto, con los descendientes de Abraham esclavizados y oprimidos. El
Faraon se niega a liberar al pueblo, y por eso Dios advierte que enviara al



angel de la muerte que derribaré al primogénito de cada criatura en Egipto.
Y ahora se introduce un nuevo sacrificio, el cordero de la Pascua. En Exodo
12 el Senior promete perdonar a los primogénitos de Israel si cada familia
toma un cordero de un afio sin defecto, lo sacrifica y unta su sangre en el
marco de sus casas. Dios dice que vera la sangre del sacrificio y pasara por
encima de sus casas, ahorrandoles el juicio al que se enfrentd Egipto.

Es mas, Dios dice que esta comida sacrificial sera un signo que los
distinga, ya que Dios hace una distincion entre Israel y el resto del mundo,
consagrandolos como su pueblo especial. Esa misma noche, Israel se salva
gracias al sacrificio. Moisés lleva al pueblo fuera de Egipto al Monte Sinai,
donde Dios hace pactos para ser su Dios, y les da su Ley, para que sean un
pueblo santo, apartado para Dios. Aqui hay otro desarrollo en la historia.
Aquellos que son perdonados por un sustituto de sacrificio estdn ahora
perdidos para Dios, consagrados a y para €l.

5) Hasta este momento, ha habido menos de una docena de casos de
sacrificio registrados en la Biblia. No parece ser un tema importante. Pero
eso cambia con la entrega de la Ley. Un libro entero de la Biblia, Levitico,
estd dedicado en gran parte a detallar todos los diferentes sacrificios que
Israel debe ofrecer a Dios. Hay ofrendas de comunion y holocaustos
enteros, que ya hemos visto. Pero ahora hay mas, los méas importantes son
los sacrificios para expiar el pecado y la culpa. Ahora, todas las piezas que
habian sido reveladas lentamente se juntan.

- Solo se pueden sacrificar animales limpios y sin defectos.

- Cada primogeénito israelita, que representa a la nacién en su conjunto,
debe ser redimido con un sustituto de sacrificio.

- Se destaca la muerte y el derramamiento de sangre de una victima
inocente.

- La idea de una sustitucion también se destaca. Se nos dice que si
alguien trae un sacrificio, "... pondrd su mano sobre la cabeza del
holocausto, y sera aceptado para expiacion suya" (Lev. 1:4). Es una
forma de decir, "Este sacrificio me representa; lo que estad a punto de
sucederle deberia sucederme a mi."



- Los sacrificios ahora comienzan y terminan todos los dias en el templo
de Dios, presentados por sacerdotes que sirven como intermediarios entre
Dios y su pueblo pecador.

- Hay sacrificios adicionales que marcan el comienzo de cada semana,
cada mes y cada estacion.

- Y en la cuspide de todo este sistema de sacrificio estaba el Dia de la
Expiacion. Solo el sumo sacerdote llevaba la sangre del sacrificio al
Lugar Santisimo y rociaba la sangre en el propiciatorio, el trono
simbolico de Dios, para realizar la expiacion de sus propios pecados y los
del pueblo.

Es en este punto de la historia de la redencidn que el relato del sacrificio
se detiene, o al menos se pausa. Los siglos continllan uno tras otro, y nada
cambia. No se realizan nuevos sacrificios; los antiguos se repiten sin cesar,
dia tras dia, semana tras semana, afio tras ano. Y ahi est4 el problema. No se
estan deshaciendo del pecado. De hecho, cada vez mds se convierten en un
nauseabundo recordatorio de lo pecaminoso que sigue siendo el pueblo. A
través de los profetas, Dios denuncié la rutina y la superficialidad de estos
sacrificios. El arrepentimiento, no el ritual, es lo que Dios deseaba. Pero
para Israel, el arrepentimiento habia desaparecido y el ritual era todo lo que
quedaba. Asi que Dios desterrd a la nacion al exilio. Sin el templo, no podia
haber ningun sacrificio. Quizas entonces la gente aprenderia que lo que
Dios queria era el arrepentimiento.

Cuando Dios los trae de regreso de Babilonia, y el templo es
reconstruido, los sacrificios se reanudan. Pero la gente no ha cambiado. Sin
embargo, otras cosas han cambiado. El lugar Santisimo esta vacio. No hay
un propiciatorio para que el sumo sacerdote se presente y pida perdon. Solo
hay una habitacion vacia. Malaquias, el ultimo de los profetas del Antiguo
Testamento, declara: ";Quién también hay de vosotros que cierre las puertas
o alumbre mi altar de balde? Yo no tengo complacencia en vosotros, dice
Jehova de los ejércitos, ni de vuestra mano aceptaré ofrenda" (Mal. 1:10).
Esas son palabras escalofriantes. Si no hay ningin sacrificio que Dios
acepte, entonces el pueblo de Dios esta tan expuesto al juicio de Dios como
lo estuvo Egipto la noche de la Pascua, o como lo estuvo Isaac cuando
estaba atado a ese altar.



6) Entonces ocurre algo increible, un sexto sacrificio para sefalar, un
sacrificio como ninguno antes, y uno que hara innecesario todo sacrificio
futuro. Dios es fiel a su palabra a Abraham. No aceptaré un sacrificio de las
manos de su pueblo pecador, y por lo tanto proporciona uno en su lugar.
Envia a su Hijo, quien se encarna, y luego ofrece su propia vida y sangre
como un sacrificio aceptable, como un sustituto de su pueblo, un pueblo
que no pertenece so0lo a una nacidn, sino a todas las naciones.

Alli en el Calvario, Cristo cumpli6 todo lo que los sacrificios del Antiguo
Testamento significaban, y logro lo que ellos no pudieron hacer. A través de
su sangre, realizd la expiacion de los pecados de su pueblo y los reconcilio
con Dios. Y para demostrar que Dios aceptaba este sacrificio, resucitd a
Jesus de entre los muertos, de modo que, desde ahora y hasta la eternidad,
quien se arrepienta de sus pecados y ponga su fe en el sacrificio de Cristo es
redimido de la esclavitud del pecado y es libre de vivir una vida de tributo y
alabanza a Dios.

Patrones en la Historia

Esa es la historia del sacrificio. Entonces, ;qué patrones vemos? ;Qué
aprendemos sobre el sacrificio de Cristo a partir de como se narra la historia
del sacrificio?

Tipologia del Sacrificio

El primer patron a notar es el patrén mismo, el patron de sacrificio. Una
vez mas, estamos viendo la tipologia. Hay un tipo de algo, luego otro, luego
otro. Dios nos esta diciendo que fijemos nuestra atenciéon en esto. El
derramamiento de sangre no es algo en lo que pensemos mucho hoy en dia,
pero la Biblia esta obviamente interesada en ello. ;Por qué? ;Qué dice?

Ademas, notamos una tendencia creciente con estos tipos. El sacrificio
de Abel fue por accion de gracias. El sacrificio de Noé era para dar gracias
y apaciguar al Sefior. El episodio de Abraham e Isaac incluia todo esto, pero
también las ideas de la devocion total y un sustituto. El sacrificio de la
Pascua introdujo las ideas de un cordero sin mancha, el papel representativo



del Hijo primogénito, y la distinciéon de un pueblo. Luego los sacrificios
leviticos enfatizaron la expiacion del pecado.

Entonces, un patron o tipo se repite. Pero hay un crescendo dentro del
patron.

Discontinuidad en el Patron

Pero no hay solo crescendo y continuidad. Hay discontinuidad,
especialmente cuando llegamos a Cristo. Los sacrificios leviticos se
repitieron sin cesar, pero Cristo fue sacrificado una sola vez y para siempre.
Los sacrificios leviticos eran para una nacion étnica, pero Cristo fue
sacrificado por todas las naciones.

Promesa y Cumplimiento

Otro patron que debemos notar en esta historia es el de
promesa/cumplimiento. Hay muchas promesas que podria destacar, como la
promesa de Dios a Noé. Permitanme sefialar dos.

Primero, hay una conexion entre la promesa de Dios de castigar el
pecado con la muerte, la promesa de Dios de rescatar a su pueblo de la
serpiente, y el establecimiento del sacrificio. Los sacrificios ofrecen un
cumplimiento vicario (experimentado a través de otro) de la promesa de
Dios de castigar el pecado. Pero como son vicarios, cumplen el rescate
prometido, al menos temporalmente. Por lo tanto, el sacrificio en realidad
une multiples promesas en la Escritura.

Segundo, hay una conexion entre la promesa de Dios a Abraham, de que
su semilla seria una bendicion para todas las naciones, y el sacrificio de
Cristo. Cristo cumplio esta promesa a Abraham no sélo a través de su
nacimiento y ministerio como descendiente genealdgico de Abraham, sino
especialmente a traveés de su sacrificio. Por lo tanto, la cruz de Cristo, y no
so0lo su persona, es una bendicidn para todas las naciones y estd en el
corazon de la buena noticia del evangelio.

Sistematizando Todo



(Cudl es el proposito de senalar estos patrones? Son instrumentos para
ayudarnos a entender quién es Jesus, lo que su sacrificio logro, y nuestra
necesidad de su sacrificio. Todos estos patrones apuntan a Jesls, y nos
ayudan a entender a Jesus. Establecen el contexto de su venida. Nos dan
una "pre-interpretacion", por asi decirlo.

A lo largo de los afios, algunos han sugerido que Cristo murio
principalmente como un ejemplo para nosotros, para inspirarnos a un mayor
amor por Dios. Otros han sugerido que la muerte de Cristo fue simplemente
una demostracion del odio de Dios por el pecado. Otros han dicho que fue
una demostracion de su compasion e identificacion con los pecadores.

Hoy en dia, algunos dicen que Jestis murié simplemente para declarar la
victoria sobre el pecado y la muerte y para demostrar su sefiorio. Y
podemos sefialar los versiculos del Nuevo Testamento que dicen todas estas
cosas - que Jestis murié como un ejemplo, para demostrar el odio de Dios
por el pecado, y para declarar victoria sobre el pecado y la muerte. Bueno,
todo eso forma parte de la razén por la que Jesis murid. Abarcan una parte
de lo que estd mal contigo y conmigo. Necesitamos a alguien que dé un
buen ejemplo. Necesitamos a alguien que se identifique con nosotros en la
debilidad y que derrote a la muerte. ;Pero es eso todo lo que necesitamos?

Es mas, un nimero creciente de personas que dicen ser evangélicas no
solo dicen estas cosas, sino que también niegan otras cosas sobre la cruz.
Estan negando que Jesis muridé como un sustituto... que murid para cargar
con nuestro pecado y tomar nuestro castigo. Niegan que la cruz tuviera un
aspecto penal. 2

Pero dado el argumento y los patrones que hemos observado, tales
explicaciones no son fieles a las Escrituras. Lo que es mas, socavan la
buena noticia del evangelio mismo. Lo que sigue, creo, es una presentacion
mas fiel de lo que toda la Biblia dice sobre la cruz de Jesucristo.

1) El Problema Fundamental de la Humanidad: El Pecado y La Culpa que
Conlleva



No es la muerte. No es una relacion rota. No es nuestra necesidad de
amor o un ejemplo de amor. El problema fundamental del mundo y la
humanidad es el pecado, la culpa, y la ira de Dios que el pecado provoco.

Estoy hablando de la necesidad de sacrificio aqui. Antes de la caida,
Adan y Eva no tenian necesidad de matar un animal y ofrecerlo a Dios.
Estaban en una relacion correcta con un Dios bueno y santo. Pero en el
momento en que entrd el pecado, las vidas de Adan y Eva se perdieron por
el pecado y la culpa. Romanos 6:23, haciendo eco de las palabras de Dios a
Adan en Génesis 2, nos dice que la pena por el pecado es la muerte. El
pecado vino primero, luego la muerte.

Aqui estd el problema que el sacrificio en la Biblia estd disefado a
resolver. No necesitamos primordialmente un ejemplo inspirador de amor, o
de victoria sobre los poderes de la oscuridad, o de victoria sobre la muerte.
Mas bien, el eterno y santo Dios esta justamente enfadado con nosotros por
nuestra rebelién, y necesitamos una forma de escapar a la pena de su
justicia, porque no podemos soportar esa pena nosotros mismos. De
acuerdo con las Escrituras, necesitamos un sacrificio.

2) Cristo Vino a Morir Como Sustituto

Un sacrificio efectivo es un sustituto. Vimos un carnero inmolado en el
lugar de Isaac. Vimos al cordero de la Pascua inmolado en lugar del
primogénito. Y vemos el mismo tipo de sustituto ilustrado en el libro de
Levitico, un punto enfatizado cuando la persona pone su mano sobre el
animal. De la misma manera, Jesiis proveyd un sacrificio efectivo para
nosotros ofreciéndose a si mismo a Dios como un sustituto.

3) Cristo Vino a Morir Como un Sustituto Penal

La victima recibe la pena que el pecador merece. La victima del
sacrificio no so6lo muere, sino que es ejecutada judicialmente en lugar del
pecador.

Tanto el Antiguo como el Nuevo Testamento ensefian claramente que, en
la cruz, Cristo muri6 como sustituto penal, recibiendo el castigo que su



pueblo merecia. Esto es lo que el profeta Isaias predijo. Hablando del
Mesias, Isaias dice:

Ciertamente llevd €1 nuestras enfermedades, y sufrid nuestros dolores; y
nosotros le tuvimos por azotado, por herido de Dios y abatido. Mas ¢l
herido fue por nuestras rebeliones, molido por nuestros pecados; el castigo
de nuestra paz fue sobre €1, y por su llaga fuimos nosotros curados. Todos
nosotros nos descarriamos como ovejas, cada cual se apartd por su camino;
mas Jehova cargo en €l el pecado de todos nosotros. (Isaias 53:4-6)

Jests lo reiter6 hablando de si mismo: "Yo soy el buen pastor; el buen
pastor su vida da por las ovejas" (Juan 10:11). Jesus no entendi6 su propia
muerte como un ejemplo, o como una demostracion, o incluso como una
muerte general abierta sin referencia a nadie en particular. No, Jesus dio su
vida como un sacrificio efectivo, un sustituto penal para sus ovejas.

Pablo afirma el mismo punto: "a quien Dios puso como propiciacion por
medio de la fe en su sangre... con la mira de manifestar en este tiempo su
justicia, a fin de que ¢l sea el justo, y el que justifica al que es de la fe de
Jesus" (Rom. 3:25-26). Esto nos lleva a la siguiente leccion.

4) Cristo Vino a Morir Como un Sustituto Penal para Propiciar la Ira de
Dios

El sacrificio de Cristo propicia la ira de Dios. ;Qué quiero decir con
eso? Quiero decir simplemente que al soportar la pena que nuestro pecado
merece, un sacrificio efectivo satisface las demandas de la justicia,
eliminando la ira de Dios contra el pecador. Si recuerdas la historia del
sacrificio, vimos una indicacion de propiciacion en el sacrificio de Noé. El
sacrificio de No¢ fue agradable al Sefior. También vemos en la repetida
referencia a lo largo de Levitico que el aroma de un sacrificio ardiente era
"agradable al Sefior".

5) Cristo Vino a Morir Como Sustituto Penal para Propiciar la Ira de Dios
v Realizar la Expiacion por Su Pueblo

Que Dios aparte su ira lleva a otro efecto del sacrificio. Un sacrificio
efectivo expia el pecado. Ya hemos visto que el punto culminante del afo



judio fue el Dia de la Expiacion. ;Qué es exactamente la expiacion? La
palabra hebrea para expiacion significa "cubrir". La palabra inglesa
simplemente significa "ser uno con". Asi que un sacrificio, se podria decir,
cubre nuestro pecado y nos hace "uno" con Dios. Habiendo calmado la ira
de Dios, el sacrificio obtiene el perdon por el pecado que causé la ira de
Dios en primer lugar, y elimina la culpa en la que el pecado habia incurrido.

6) Cristo Vino a Morir Como un Sustituto Penal Efectivo para Propiciar la
Ira de Dios y Realizar la Expiacion por su pueblo

Mientras que los sacrificios leviticos se repetian sin cesar, el libro de
Hebreos llama nuestra atencion sobre el hecho de que Cristo fue sacrificado
una sola vez para siempre.

... porque esto lo hizo una vez para siempre, ofreciéndose a si mismo.
(Hebreos 7:27)
... entr6 una vez para siempre en el Lugar Santisimo, habiendo obtenido
eterna redencion. (Hebreos 9:12)

ahora, en la consumacion de los siglos, se presentd una vez para
siempre por el sacrificio de si mismo para quitar de en medio el pecado.
(Hebreos 9:26)

Todo el sistema de sacrificios s6lo habia sido una imagen, una ayuda para
la ensefianza, diseniada, como dice Pablo en Galatas, para llevarnos a Cristo,
y para reconocerlo cuando apareciera. Ahora que estaba aqui, la imagen ya
no era necesaria. La muerte de Jesucristo en la cruz efectivamente desvio la
ira de Dios y la satisfizo. Como dice el escritor de Hebreos, "porque la
sangre de los toros y de los machos cabrios no puede quitar los pecados"
(Hebreos 10:4). Pero, contintia diciendo: "En esa voluntad somos
santificados mediante la ofrenda del cuerpo de Jesucristo hecha una vez
para siempre" (Heb. 10:10).

La buena noticia del cristianismo es que en la cruz Jesucristo logro la
salvacion. El desvié la ira de Dios. Realizo la expiacion por el pecado.

La unica pregunta es, ;hizo esto por ti? Jesus dijo que dio su vida como
rescate por muchos. ;Estas entre los muchos? Jests dijo que dio su vida por



sus ovejas. ;Quiénes son sus ovejas? Son las que escuchan su voz, las que
responden a su llamado. Juan lo expres6 asi en Juan 3:18: "El que en ¢l
cree, no es condenado; pero el que no cree, ya ha sido condenado, porque
no ha creido en el nombre del unigénito Hijo de Dios".

Jesucristo ha logrado la redencidn de todos los que escuchan su llamado
a arrepentirse y creer. No predicamos una potencialidad o posibilidad.
Ciertamente no predicamos una expiacion que necesite ser completada con
nuestra respuesta. Mas bien, predicamos una salvacion lograda en la cruz, y
llamamos a los hombres y mujeres de todas partes a apoyarse con fuerza en
Jests con arrepentimiento y fe.

Esto nos lleva al final del sacrificio en la Biblia. En una historia saturada
con la sangre derramada repetidamente del sacrificio, no puede escapar a la
atencion que el sacrificio llega a su fin en la cruz. No hay ningin otro
sacrificio que la gente pueda ofrecer para pagar por nuestros pecados ante
un Dios santo.

7) Nos Salvamos Solo Por La Fe

Por eso la Biblia habla de la necesidad de la fe personal en un Cristo
crucificado y resucitado para la salvacion. No es que la fe en si misma sea
salvadora. Es que la fe es la forma en que reconoces a Cristo como tu
sustituto. Como el israelita del Antiguo Testamento que impuso sus manos
sobre la victima del sacrificio, asi la fe se apoya en Cristo y confia en que
cuando Cristo muri6 en la cruz, estaba muriendo en tu lugar, por ti. No
basta con nacer en una familia cristiana, o ser bautizado, o ir a la iglesia, o
cualquier otra cosa. No, por la fe debes creer que Cristo fue sacrificado por
ti.

8) Somos Salvos Por La Fe En Cristo Solamente

No es s6lo que Cristo sea el mejor ejemplo de un sustituto, sino que es
el Unico sustituto, ya que nadie més ha vivido una vida perfecta. No es so6lo
que su muerte se aproxime al juicio que merecemos, sino que en la cruz
Cristo soporto el holocausto de la ira de Dios contra nuestro pecado, y lo



agotd. El es el ultimo sacrificio, porque en realidad es el primer sacrificio
verdadero y el Unico sacrificio efectivo que se ha hecho o se hara.

La exclusividad de este sacrificio es significativa. No habrd segundas
oportunidades después de la muerte, ni medios alternativos para llegar al
cielo. Solo hay un sacrificio que reconcilia a los pecadores con Dios, y por
lo tanto so6lo hay un nombre bajo el cielo por el que podemos ser salvos.
Todos necesitamos un sacrificio. La buena noticia del cristianismo es que
Dios mismo ha provisto ese sacrificio. Su nombre es Jesus, y para nuestra
eterna alegria lo predicamos crucificado.

Conclusion: ;Un sacrificio mas?

Sin embargo, hay un sacrificio mas en la Biblia para observar. No es
uno que obtenga la salvacion o que afiada algo a la salvacion. Es uno que
sigue a la salvacion. Cuando Jesus llama a una persona, la llama a tomar su
cruz y a seguirlo. Pablo usa un lenguaje similar cuando dice en Romanos
12:1 que los cristianos deben ofrecerse a si mismos como "sacrificios
vivos". ;Qué quiere decir Pablo?

Antes de la caida, Adan y Eva fueron hechos a la imagen de Dios. Sus
vidas estaban destinadas a ser un tributo, una ofrenda de alabanza, de vuelta
a Dios. En tltima instancia, el fin o propdsito del sacrificio de Cristo es que
podamos ofrecer una vez mas nuestras vidas a Dios como sacrificios, no
como pago por el pecado, sino como sacrificios vivos de alabanza a su
gloriosa gracia.

Creo que la mayoria de nosotros luchamos con el sacrificio. Es dificil dar
la vida por los demas, amar a los enemigos, devolver la amabilidad por los
insultos y dejar las riquezas de este mundo por el tesoro del cielo. Mientras
tratemos de ofrecer estos sacrificios como pago por el pecado, para
apaciguar a Dios y hacerlo feliz, fracasaremos. Pero cuando nos ensefiamos
fielmente a nosotros mismos y a nuestros rebafos que Dios ya no estd
enfadado porque Cristo ha pagado la pena, algo cambia. Ahora estos
sacrificios vivos no se ofrecen con miedo, sino con amor. En un sentido, no
son sacrificios en absoluto. Son simplemente la evidencia de que hemos



sido amados en Cristo y que ahora estamos siendo conformados a la imagen
de Cristo como un sacrificio vivo, tributos de alabanza a Dios.

Una de las imagenes mas sorprendentes de sacrificio en la Biblia se
encuentra en Apocalipsis 5. Alli aprendemos que Jesucristo, cuya muerte
fue planeada por Dios desde antes de la fundacidon del mundo, llevara por
toda la eternidad las marcas de su sacrificio. Mas que nada, esas marcas
seran el objeto de nuestra eterna adoracion y alabanza, ya que son las
marcas de nuestra salvacion. El Cordero que fue sacrificado es la imagen a
la que nos estamos conformando. El es el destino al que nos dirigimos.
Gracias al sacrificio de Cristo, seremos un sacrificio de alabanza
eternamente vivo para el unico que es digno de alabanza, Cristo, nuestra
Pascua, el Cordero que fue inmolado pero que ahora vive para siempre.

1 The Apostolic Preaching of the Cross, 3a rev. ed. [Trd. No Oficial, La
Predicacion Apostolica de la Cruz] (Grand Rapids, MI: Eerdmans, 1965,
repr. 2001).

2 Un tratamiento completo de estas criticas se puede encontrar en Steve
Jeffery, et al, Pierced for Our Transgressions: Rediscovering the Glory of
Penal Substitution [Trd. No Oficial, Herido Por Nuestras Transgresiones:
Redescubriendo la Gloria de la Sustitucion Penal] (Nottingham, Reino
Unido: Inter-Varsity Press, 2007; Wheaton, IL: Crossway, 2007). Para una
respuesta exegética mas amplia, véase Mark Dever y Michael Lawrence, It
Is Well: A Series of Expositional Sermons on Substitutionary Atonement
[Trd. No Oficial, Estd Bien: Una Serie de Sermones Expositivos sobre la
Expiacién Sustitutiva] (Crossway, 2010).



CAPITULO DIEZ

La Historia de la Promesa

Una de las situaciones mas dificiles con las que lidio como pastor son
las promesas que hace la gente. Desde grandes promesas como "hasta que
la muerte nos separe" hasta las pequefias como "estaré en casa a las 7". No
solo las hace la gente, sino que otras personas cuentan con ellas y
construyen sus vidas a su alrededor. Sin embargo, inevitablemente, parece
que la gente rompe las promesas que ha hecho. Luego vienen las relaciones
rotas, los sentimientos heridos y las enojadas recriminaciones. No pocas de
las personas que reciben una promesa rota terminan en mi oficina, buscando
ayuda para arreglar las cosas de nuevo.

Habitualmente construimos nuestras vidas alrededor de promesas. Desde
las hipotecas hasta los votos matrimoniales, desde Netflix hasta la OTAN,
en grandes y pequefias formas, todo nuestro mundo se construye alrededor
de la idea de que las promesas se hacen para ser cumplidas. El Dr. Martin
Luther King Jr. remuerde la conciencia de los Estados Unidos de América
cuando dice: "Ahora es el momento de hacer realidad las promesas de la
democracia". Y el General MacArthur infundié esperanza a miles de
personas cuando prometio: "jVolveré!"

(Por qué hacemos promesas? En la perspicaz prosa de Hannah Arendt:
"Las promesas son la unica manera humana de ordenar el futuro,
haciéndolo predecible y confiable en la medida en que esto es
humanamente posible". 1 Las promesas nos unen entre nosotros, y a un
compromiso comun para el futuro. Asi, como el periodista estadounidense
Herbert Agar es citado a menudo diciendo: "La civilizacién se basa en un
conjunto de promesas".

Qu¢ fragil fundamento para algo tan importante. El hecho de que
nuestras vidas, individual y colectivamente, descansen en promesas
significa que nuestras vidas se pasan esperando, con esperanza y creyendo.
Entre una promesa y su cumplimiento hay un retraso, y ese retraso requiere
que vivamos por fe.



Lo que hace esto tan dificil, por supuesto, es que sabemos que las
promesas se rompen con demasiada frecuencia. De nifios, nuestros amigos
rompieron las promesas que nos hicieron. También lo hicieron nuestros
padres. Como adultos, es mas de lo mismo, sélo que lo que esta en juego es
mayor, ya que los matrimonios y los acuerdos de empleo se desmoronan.

Pero lo sorprendente es que por cada divorcio, cada traicion, cada
contrato roto o alianza socavada, nos levantamos al dia siguiente y hacemos
promesas de nuevo. De una forma u otra, la historia de nuestras vidas es la
historia de las promesas hechas, las promesas cumplidas y las promesas
rotas.

Por Qué?

Fundamentalmente, hacemos promesas porque vivimos en un universo
creado por un Dios que hace promesas. Si queremos conocer a este Dios,
entonces debemos entender la historia biblica de la promesa y a nuestro
Dios que hace promesas. En un sentido muy profundo, la historia de la
Biblia no es mas que la historia de una tnica promesa, hecha por el propio
Dios, y como cumplié y cumplird esa promesa. Cuando entendemos esta
historia, también estamos en posicion de poder ayudar a aquellos cuyas
vidas han sido heridas por el dolor de las promesas rotas.

La Historia de la Promesa

Entonces, ;cual es la historia biblica de la promesa de Dios? Comienza
en el mas improbable de los lugares. Comienza con las palabras de la
maldiciéon de Dios después de la caida. Adan y Eva habian elegido
desobedecer a Dios, y asi les correspondid el justo castigo por su pecado.
Pero en la misma sentencia de condena, Dios hace una promesa: "Y pondré
enemistad entre ti y la mujer, y entre tu simiente y la simiente suya; ésta te
herira en la cabeza, y ta le heriras en el calcanar" (Gen. 3:15). Dios promete
crear division y oposicion entre su pueblo, la simiente de la mujer, y el
pueblo de Satanis, la simiente de la serpiente. Y promete que un dia nacera
un hijo que derrotara a Satands y librard a su pueblo de su pecado. La



promesa sale de la nada. Adan y Eva no han hecho nada para merecerla,
pero aun asi El la hace.

Noten que la promesa tiene dos lados: la semilla de la serpiente golpeara
a la semilla de la mujer, pero la semilla de la mujer triunfara. Esta promesa
y sus varios cumplimientos recurrentes llegan a caracterizar la historia de la
redencion. Una y otra vez la promesa sera desafiada, incluso aparentemente
derrotada, pero la promesa prevalecera.

Cain asesina a Abel, pero Dios preserva la linea de Adan a través de Set.

La humanidad es capturada por el pecado y merece el juicio de Dios,
pero la promesa de Dios perdura y preserva a No¢ y su familia. Entonces,
para asegurar que su promesa de liberacion se mantenga, Dios hace otra
promesa - nunca mas destruir a toda la humanidad mediante un diluvio.

Los siglos pasan. La humanidad no es mejor que antes del diluvio, pero

Dios no ha olvidado su promesa. En Génesis 12, retoma esa promesa
original y comienza a concretarla. Elige a Abram, un viejo sin hijos, y le
hace una promesa:
Y haré de ti una nacion grande, y te bendeciré, y engrandeceré tu nombre, y
seras bendicion. Bendeciré a los que te bendijeren, y a los que te maldijeren
maldeciré; y seran benditas en ti todas las familias de la tierra ... A tu
descendencia daré esta tierra ... (Gen. 12:2-3, 7)

La amenaza de la serpiente se levanta de nuevo cuando Abram decide
tomar la promesa de una semilla en sus propias manos y produce una
semilla, Ismael, a través de una relacion ilicita. Pero Dios no necesita la
ayuda de Abram, y se mantiene firme en que su promesa se cumplird por
gracia, no por esfuerzo humano. Renueva su promesa y cambia el nombre
de Abram por el de Abraham. Entonces "Visitdé Jehova a Sara, como habia
dicho, e hizo Jehova con Sara como habia hablado" (Gen. 21:1). La estéril
Sara da a luz a Isaac, el bebé milagroso.

Una generacion mas tarde, se produce una rivalidad entre los dos hijos de
Isaac, Jacob y Esau, con Esau tratando de destruir a Jacob. Pero Jacob es la



semilla elegida, y el Sefior lo preserva. Jacob tiene doce hijos, y empieza a
parecer que la promesa de convertirse en una gran nacidon esta en camino.

Pero una vez maés, la promesa de Dios es desafiada por una celosa lucha
y un intento de asesinato, por la esclavitud y el encarcelamiento de José, y
por una hambruna que amenaza con destruir a toda la familia. Pero Dios es
fiel. El utiliza soberanamente el sufrimiento de José, que sus hermanos
pensaron para el mal, como el medio mismo de salvacion y liberacién no
solo para la familia elegida, sino también para las naciones vecinas.

De nuevo, la semilla de la serpiente levanta su cabeza mientras los
descendientes de Jacob son esclavizados por Egipto, y una generacion
entera de infantes es masacrada por orden del Faradén. De nuevo, Dios es
fiel y recuerda su pacto con Abraham (Ex. 6:5-8). Preserva la vida de
Moisés, y luego lo utiliza para liberar a su pueblo de la esclavitud.

En el Monte Sinai, Dios hace un pacto con Israel, de la misma manera
que lo hizo con Adan y Eva antes de la caida. Si el pueblo obedece, se
quedaran en la Tierra Prometida. Pero si se rebelan, Dios los expulsara. Por
supuesto, su rebelion comienza casi inmediatamente. Dios juzga a su
pueblo, pero permanece fiel a su promesa a Abraham (Ex. 33:1).

Una nueva generacion, liderada por Josu€, se levanta, y Dios les da la
tierra que habia prometido a sus antepasados. Contra todo prondstico,
conquistan a los cananeos. Aunque el pueblo sigue rebelandose, y Dios
sigue castigandolo, también levanta jueces, sucesores de Moisés y Josue,
que rescatan al pueblo y vencen a sus enemigos.

Finalmente, en un ultimo acto de rebelidn, la nacidén de Israel rechaza a
Dios como su Rey, y pide un rey como todas las demas naciones (1 Samuel
8). En la misericordia, Dios unge a un rey segin su propio corazon, David,
que serd como un hijo para ¢l. Pero la serpiente incluso intenta perseguir y
destruir a David desde dentro de Israel, primero a través de Saul y después a
traves del hijo de David, Absalon.

Sin embargo, Dios, en su gracia y fidelidad, hace otra promesa a David,
una promesa que en realidad es s6lo una extension de su promesa a



Abraham y que da mas forma a la promesa de Génesis 3. Dios promete a
David que siempre tendra un hijo para que gobierne en su trono, y que ese
hijo gobernard en justicia (2 Sam. 7:11-16). La simiente prometida de
Génesis 3 y Génesis 15, de hecho, sera un rey que liberara a su pueblo.

Al principio parece que el hijo es Salomon. Pero no lo es. Salomon
demuestra ser infiel, y el juicio sigue. La division es lo primero. Los reyes
del norte son cada vez mas malvados, hasta que Dios envia al reino del
norte a un exilio del que nunca regresan. En el sur hay renovaciones
periddicas, pero las renovaciones nunca se completan, y nunca duran.
Finalmente, Dios envia a Juda al exilio, y parece que su promesa ha fallado.

Pero incluso en el contexto del juicio y el exilio, Dios revela que no ha
olvidado y no ha fallado. A los profetas se les da un mensaje de esperanza,
de que Dios hara un nuevo pacto con su pueblo (Jer. 31:31-34).

Despues de setenta afios de exilio, Juda regresa a la Tierra Prometida. El
templo es reconstruido, y los muros de Jerusalén son restaurados. Pero el
nuevo pacto aun no se ha llevado a cabo. ;Cuando cumplird Dios
finalmente su promesa?

La respuesta llega muchos afios después, una noche en la ciudad de
Belén, la ciudad de David. Nace un bebé cuyo nombre es Jests. Los angeles
asisten a su nacimiento. Los sabios vienen desde lejos para honrarlo.
[Podria ser el hijo prometido, el rey largamente esperado que liberaria a su
pueblo?

De nuevo, la serpiente reaparece, y toda una generacion de infantes es
asesinada. Sin embargo, el Sefior preserva a Jesus. Todo en su vida sugiere
que Jesus es el tan esperado cumplimiento de todas las promesas de Dios.
Sus palabras tienen autoridad, y su trabajo de curacidon y exorcismo es nada
menos que milagroso. Parece que Dios no se ha olvidado y que finalmente
esta cumpliendo su palabra.

Entonces ocurre lo impensable. Una vez mas, el pecado y la rebelion de
la serpiente parecen ganar terreno. Los lideres religiosos de Israel rechazan
a Jesus, y las autoridades romanas lo crucifican. En una fria y oscura tumba



a las afueras de Jerusalén, la promesa de Dios parece haber muerto
finalmente y por completo.

Pero nada maés lejos de la realidad. Tres dias después, Jesus se levanto de
la muerte y demostrd mas alla de toda duda que Dios cumple sus promesas.
A través de su muerte sacrificial en la cruz, Jests habia aplastado el poder
de Satanas y liberado a su pueblo de la esclavitud del pecado (Col. 2:14-
15). A través de su resurreccion, Jesus garantizd que la nueva vida del reino
de Dios se habia levantado finalmente (Rom. 4:25).

Patrones en la Historia

Esa es la historia biblica de la promesa. ;Qué patrones vemos? ;Como
aprendemos acerca de nuestra promesa de Dios por la forma en que se
cuenta la historia?

El primer patron a notar es la promesa misma. Desde las primeras
paginas de las Escrituras hasta su cierre, la historia de la actividad redentora
de Dios estd estructurada por las promesas hechas y las promesas
cumplidas. Incluso se podria decir que el hecho de que Dios haga y
mantenga promesas es el principal argumento de la Biblia. Sin la promesa
de Dios, no hay historia después de Génesis 3.

Pero no es so6lo que el hacer y mantener promesas haga que la historia
avance. También hay un aparente retraso en el cumplimiento de las
promesas de Dios, y es esto lo que trae tensidon y desarrollo a la historia.
Dios no solo arreglo las cosas ahi mismo en el jardin. No envid a Jesus
antes del diluvio. Y Dios no ha enviado a Jests de vuelta hoy... no todavia,
al menos. Lo que llama la atencidén cuando consideras que Dios es un Dios
de promesas es que significa que nuestras vidas son, por disefio, vidas de
espera. Una de las principales preguntas que la Biblia hace, y luego
responde en parte, es ";Por qué la demora?"

Segundo, noten que las promesas que Dios hace no son las que hacemos
todos los dias: "Llegaré temprano a casa" o "iré a tu fiesta". En cambio,
estas promesas siempre toman la forma de pactos. No es que Dios no haga
el tipo de simples promesas que nosotros hacemos. Lo hace, y hay ejemplos



de ellas en todas las Escrituras. Pero las grandes promesas, las promesas
que dan forma a toda la historia, son diferentes. Son promesas que no sélo
lo comprometen a una accion futura, sino que lo vinculan en relacion a un
pueblo en particular.

Esto nos dice algo sobre Dios. No solo es fiel, manteniendo su palabra,
sino que también es personal, estaba estableciendo una relaciéon con los
demas. También nos dice algo sobre su propdsito de hacer promesas en
primer lugar. La historia de las acciones de Dios en la historia no es
simplemente una historia de Dios llevando a cabo su agenda. Es una
historia de misericordia y amor, ya que crea y redime a un pueblo para si
mismo.

Finalmente, noten que esta historia, como todas las otras que hemos
considerado, tiene tanto continuidad como discontinuidad. La promesa de
redencion a través de un hijo continua. La promesa de la oposicion satdnica
continda. Y la promesa del triunfo de la semilla sobre Satanas continua.
Pero la forma y el alcance de la promesa de redencidon no se revela de una
sola vez.

También hay muchas discontinuidades, y es a través de ellas que la
promesa de redencion se desarrolla lentamente. En una etapa temprana, la
promesa se limita a un pueblo étnico en particular. La division es
esencialmente €tnica. Pero en Cristo, esa division étnica ha sido borrada, y
la promesa se extiende a todas las naciones. Al principio, el hijo es s6lo un
hijo. Mas tarde, el hijo no es solo un hijo, sino un rey. Al final, no es solo
un rey, sino Dios mismo. Estas discontinuidades no sélo ayudan a que la
historia se desarrolle y avance, sino que revelan cada vez mas lo que Dios
pretendia desde el principio. Es como si la historia progresara lentamente de
la parabola a la realidad. Toda la historia es historia, pero la realidad ultima
a la que apuntaba no aparece hasta cerca del final.

Sistematizando Todo

Si esos son algunos de los patrones de la historia, ;qué aplicacion tiene
esta historia para nuestras vidas y ministerio? ;Por qué Dios ha incorporado



el retraso en nuestras vidas y en su trato con nosotros? ;Qué diferencia hace
a nuestras vidas que Dios sea un Dios que hace promesas?

El Hombre es Pecador

Primero, toda la historia de la redencién estd estructurada por una
dinamica de promesa/cumplimiento porque el hombre es pecador.
Necesitamos ser redimidos. La misma estructura de la Biblia dice que hay
un problema que debe ser arreglado.

Sin embargo, el hecho de que la historia de la redencidn esté estructurada
por una dindmica de promesa/cumplimiento no nos ensefia sobre nosotros
mismos, nos ensefia sobre Dios. Nos ensefia que es un Dios tanto de
misericordia como de justicia, un Dios tanto de amor como de ira.

Vivimos en Medio de una Guerra Espiritual

La historia de la promesa nos ensefia que vivimos en medio de una
guerra espiritual. Pablo podria estar resumiendo la historia cuando escribe:

Porque no tenemos lucha contra sangre y carne, sino contra principados,
contra potestades, contra los gobernadores de las tinieblas de este siglo,
contra huestes espirituales de maldad en las regiones celestes. (Ef. 6:12)

No sefialo la realidad de la guerra espiritual para absolvernos de la
culpa del pecado. No, es simplemente que necesitamos reconocer que este
mundo, sus poderes y sus culturas, no son neutrales. Una y otra vez en la
historia vimos a la serpiente atacar los buenos propositos de Dios. Satanas
esta trabajando a través de las fuerzas aparentemente inocentes de este
mundo, asi como a través de nuestra naturaleza pecaminosa. Por lo tanto,
tenemos que estar atentos y cautelosos de la mundanalidad en nuestros
corazones.

Dios Es Paciente y Llama a Todas las Personas al Arrepentimiento

Luchamos con lo que parece ser el retraso de Dios en el cumplimiento
de sus promesas. Pero el hecho es que la demora muestra la paciencia de
Dios, ya que desea que todos se arrepientan. Pedro lo dice de esta manera:



Mas, oh amados, no ignoréis esto: que para con el Sefior un dia es como
mil aflos, y mil aflos como un dia. (2 Pedro 3:8)

Han pasado 2.000 afios, y aun Jesus no ha regresado. Algunos dirian que
los cristianos son simplemente crédulos. Después de todo, ;cudnto tiempo
se tarda en probar que una promesa es falsa? Esa es una forma de ver el
retraso. Pero hay otra manera. Es que Dios estd siendo paciente y
misericordioso con los pecadores.

Mirando hacia atras a la paciencia de Dios con el Israel rebelde, el libro
de Hebreos ruega: "Hoy, diciendo despu€s de tanto tiempo, por medio de
David, como se dijo: Si oyereis hoy su voz, no endurezcais vuestros
corazones" (Hebreos 4:7). Esto debe dar urgencia a nuestro evangelismo.
No sabemos cuando terminard la paciencia de Dios. Hoy, en este momento,
su mano estd detenida; estd ejerciendo la paciencia. Por lo tanto, hoy, este
momento, es el tiempo de urgir a la gente a arrepentirse de sus pecados y
poner su fe en Cristo.

Dios Es Misericordioso e Inicia la Salvacion por Gracia

Dios no so6lo es paciente, sino que es misericordioso. No es que
simplemente nos abandone para que lo averigiiemos. El inicia la salvacion.
La promesa de Dios en Génesis 3:15, junto con todas las demds promesas
que pronuncia, proviene enteramente de la iniciativa de Dios; es gracia,
pura y simple.

(Notaste el patrén mientras contaba la historia? Adan y Eva acaban de
rechazar a Dios ante su abundante bondad, pero Dios promete liberarlos a
ellos y a sus descendientes. ;Qué era Abraham cuando Dios prometi6 hacer
de ¢l una bendicion para las naciones? Un id6latra. ;Qué era Moisés cuando
Dios lo apart6? jUn asesino y fugitivo de la justicia! ;Qué era David
cuando Dios lo ungié como rey? Un pastorcillo que creceria para ser un
asesino y adultero.

LY qué eres ti cuando la promesa de Dios se te presenta en el evangelio
de Jesucristo? Como dice Pablo, "... todos nosotros vivimos en otro tiempo



en los deseos de nuestra carne, haciendo la voluntad de la carne y de los
pensamientos, y éramos por naturaleza hijos de ira ..." (Ef. 2:3). Dios no
nos debe la salvacion. La promesa que Dios ha hecho de salvar es una
promesa de pura gracia.

Dios Es Fiel y Cumple Sus Promesas

Vemos a Dios cumpliendo fielmente sus promesas del Antiguo
Testamento en al menos tres maneras. Primero, lo ha hecho a través de la
muerte y resurreccion de Jesucristo. Lejos de ser meramente la tragica obra
de hombres malvados, lejos de ser el triunfo de Satanés sobre Jesus, la cruz
fue la victoria triunfante de Dios sobre el pecado y el poder de Satanas. Esta
fue la conclusion de Pedro al final de su sermon en Pentecostés (Hechos
2:36). Y también fue la conclusion de Pablo: "porque todas las promesas de
Dios son en €l Si, y en ¢l Amén, por medio de nosotros, para la gloria de
Dios" (2 Cor. 1:20).

Segundo, Dios contintia aplicandonos su promesa a través del Espiritu
Santo, a quien Jesus ha enviado como anticipo y sefal de que las cosas
buenas prometidas son verdaderas y ya estan aqui. Pablo continta en 2
Corintios 1:21-22: "Y el que nos confirma con vosotros en Cristo, y el que
nos ungio, es Dios, el cual también nos ha sellado, y nos ha dado las arras
del Espiritu en nuestros corazones".

. Como hace esto el Espiritu Santo? El aplica la vida del cielo a nuestras
vidas aqui en la tierra. El produce en nosotros el fruto del Espiritu, que es
un fruto celestial. El nos confirma que somos realmente hijos de Dios, ya
que da testimonio a nuestros propios espiritus y nos lleva a llamar a Dios
Abba, Padre (Rom. 8:15).

(Coémo ayudamos a los creyentes que luchan contra la duda? Una forma
es sefalando la evidencia del Espiritu en su vida. No hablo de dones
espectaculares, sino del fruto del Espiritu: "amor, gozo, paz, paciencia,
benignidad, bondad, fe, mansedumbre, templanza" (Galatas 5:22-23).
Cuando estos estan presentes, y crecen continuamente, entonces el creyente
profesante puede animarse. Porque es la obra del Espiritu para darnos
confianza de que Dios ha cumplido y cumple su promesa, y que llegara el
dia en que redimird su anticipo con el pago completo.



Tercero, vemos que Dios cumple fielmente sus promesas del Antiguo
Testamento en que Dios ya ha atado a Satanas (Apocalipsis 20:2). Satanas
no puede engafar a los elegidos de Dios aunque lo intente (Marcos 13:22).
También sabemos que Dios finalmente derrotard a Satanas y a los poderes
de este mundo. Como profetizé Juan: "Y el diablo que los engafiaba fue
lanzado en el lago de fuego y azufre, donde estaban la bestia y el falso
profeta; y serdn atormentados dia y noche por los siglos de los siglos"
(Apocalipsis 20:10).

Dios Es Digno de Confianza y Cumplira lo que Promete

También aprendemos que Dios es absolutamente confiable. El problema
con las promesas que hacemos es que solo son tan buenas como nuestras
intenciones, y so6lo tan confiables como nuestra capacidad para llevarlas a
cabo. Esto significa que incluso los mejores de nosotros somos por
naturaleza rompe-promesas. Pero no Dios. Cuando Dios hace una promesa,
puedes llevarla al banco. Dios no puede mentir, asi que sus promesas nunca
engafian. Dios es todopoderoso, asi que sus promesas nunca fallan.
Considere las palabras de Jesus en Juan 10:27-30:

Mis ovejas oyen mi voz, y yo las conozco, y me siguen, y yo les doy vida
eterna; y no pereceran jamas, ni nadie las arrebatara de mi mano. Mi
Padre que me las dio, es mayor que todos, y nadie las puede arrebatar de
la mano de mi Padre. Yo y el Padre uno somos.

Cualquiera que se arrepienta verdaderamente del pecado y confie en
Cristo puede estar seguro de que Dios lo preservara hasta el final. Esa
certeza no tiene nada que ver con la fuerza de la fe o la justicia de la vida.
Tiene todo que ver con el poder y la fidelidad de Dios. Como dice Pablo,
"El que comenzo en vosotros la buena obra, la perfeccionara hasta el dia de
Jesucristo" (Fil. 1:6). Dios cumple sus promesas. Siempre. Puedes contar
con ello.

(Significa eso que no importa como vivamos? ;Simplemente decidimos
aceptar a Jesus y continuamos igual que antes? No, en lo absoluto.



Al considerar el hecho de que la historia de la redencion esté estructurada
por este patron de promesa/cumplimiento y que toda la historia trata acerca
de este retraso entre ambos, no so6lo aprendemos sobre Dios, sino también
sobre lo que pretende para nosotros como cristianos. Aprendemos que
importa cOmo vivimos.

Dios quiere que su pueblo sea purificado

Uno de los constantes estribillos del Antiguo Testamento es que Dios
usa el sufrimiento, e incluso el castigo, para purificar a su pueblo. Es la
imagen de la fundicion, en la que la escoria es removida y el metal precioso
y puro permanece. Por ejemplo, el salmista mira hacia atras en el desierto
errante y los dias dificiles de los jueces y reconoce, "Porque ti nos has
probado, oh Dios; nos has refinado como se refina la plata" (Salmo 66:10
LBLA). Zacarias, esperando al Mesias, dice lo mismo. Dios dice: "Y
meteré en el fuego a la tercera parte, y los fundiré como se funde la plata, y
los probaré como se prueba el oro" (Zacarias 13:9).

Al ministrar a los cristianos que sufren, no les hacemos ningtin bien si les
hacemos creer que Dios se preocupa en ultima instancia por su tranquilidad
y felicidad en esta vida. Dios no se preocupa por eso. Aunque este mundo
lo utilice para el mal, Dios quiere que el sufrimiento de nuestras vidas sea
para el bien. No le interesa la escoria de nuestro pecado, o el metal sin valor
de nuestros propios esfuerzos. No, desea el oro puro de nuestra confianza
incondicional en €l. A través del sufrimiento nos santifica. Asi como Cristo
"por lo que padecio aprendid la obediencia" (Hebreos 5:8), asi como se
entregd en absoluta confianza a Dios en la tentacion del desierto, también
nosotros aprendemos a poner nuestra fe Unicamente en Dios a traveés de
nuestro sufrimiento. "Es verdad que ninguna disciplina al presente parece
ser causa de gozo, sino de tristeza; pero después da fruto apacible de
justicia a los que en ella han sido ejercitados" (Heb. 12:11).

Pero no es so6lo nuestra purificaciéon lo que Dios busca. También es
paciente en el cumplimiento de su promesa porque quiere reorientar nuestra
esperanza.

Dios Tiene la Intencion de Reorientar Nuestras Esperanzas



Este mundo canta constantemente en nuestros oidos un canto de sirena
de esperanza, instindonos a invertir en nosotros mismos, a vivir para esta
vida, a acumular los tesoros terrenales, a cultivar la alabanza de los
hombres. Es una hermosa cancion, pero como la cancion que cautivo a
Ulises, es una cancidon que nos llevara a la destruccion. Dios lo sabe, y
quiere que nos demos cuenta de lo mismo. Por lo tanto, cuando nos salva,
no nos lleva al cielo. Nos deja aqui, en parte para aprender que este mundo
no es nuestro hogar, y para hacer crecer nuestro anhelo de una patria mejor,
una patria celestial (Heb. 11:16). Su deseo es que nos cansemos de las
mentiras, las pretensiones y las promesas rotas que este mundo vende, y que
en cambio, con Abraham, vivamos aqui como un extranjero, mientras
esperamos "la ciudad que tiene fundamentos, cuyo arquitecto y constructor
es Dios." (Heb. 11:10).

Dios Tiene la Intencion de que Su Pueblo Persevere Hasta el Final

La promesa de Dios significa que importa como vivimos. Jesus dijo que
sus ovejas le escuchan y le siguen. Esto significa que es la naturaleza
misma de un cristiano arrepentirse y seguir. Los verdaderos cristianos
pueden caer en un pecado real y grave. Los verdaderos cristianos pueden
afligir al Espiritu Santo, herir su conciencia, e incluso perder toda
experiencia de la gracia de Dios. Y ese es un lugar terrible y peligroso para
estar, un lugar sin seguridad. Aun asi, por la gracia de Dios, los verdaderos
cristianos no caen totalmente o finalmente. Después de todo, los verdaderos
cristianos son personas que, por la gracia de Dios y por su promesa
inquebrantable, se arrepienten y siguen a Cristo. Jesus nos dice: "mas el que
persevere hasta el fin, éste sera salvo" (Mateo 10:22).

Es la gran marca de un cristiano, no es que no peque, sino que persevera
hasta el final. Asi que no debemos ensefiar a nuestra gente a poner su
confianza en alguna decision tomada ayer o hace diez afios. Mas bien
deberiamos ensenarles, como hizo Pablo a los Corintios: "Examinaos a
vosotros mismos si estdis en la fe; probaos a vosotros mismos" (2 Cor.
13:5).

[ Todo esto de la perseverancia sugiere que la fe cristiana depende de
nuestros propios esfuerzos? No, todo depende de Dios. Sin embargo, Dios



ha determinado usar nuestros esfuerzos, para que nuestras esperanzas se
reorienten y podamos crecer en santidad: "ocupaos en vuestra salvacion con
temor y temblor, porque Dios es el que en vosotros produce asi el querer
como el hacer, por su buena voluntad" (Fil. 2:12-13).

Dios Quiere que Trabajemos

[ Qué es la santidad? No es simplemente ser apartado del pecado. Es ser
apartado para la gloria, el amor y la obra de Dios. Pablo pone nuestras vidas
a la luz de la historia de la promesa de Dios cuando escribe:

Porque el Sefior es el Espiritu; y donde esté el Espiritu del Sefior, alli hay
libertad. Por tanto, nosotros todos, mirando a cara descubierta como en
un espejo la gloria del Sefior, somos transformados de gloria en gloria en
la misma imagen, como por el Espiritu del Sefor. (2 Cor. 3:17-18)

(Qué es esta libertad que nos han dado? No es una libertad para vivir
como nos plazca, sino una libertad para glorificar a Dios a través de vidas
que muestren su gloria. Se nos ha dado trabajo que hacer (Mateo 9:38). Se
nos han dado nuestras o6rdenes de marcha (Mateo 28:18-20). Se nos ha
confiado un mensaje (2 Cor. 5:14-21). Y, como resultado, nuestras vidas
encuentran un proposito en la demora de Dios, para que

Asi, pues, nosotros, como colaboradores suyos, os exhortamos también a
que no recibdis en vano la gracia de Dios. Porque dice: En tiempo
aceptable te he oido, y en dia de salvacion te he socorrido. He aqui ahora
el tiempo aceptable; he aqui ahora el dia de salvacion. (2 Cor. 6:1-2)

Conclusion: El Fin del Retraso

Dios ha cumplido sus promesas en Jesucristo. Pero hay una promesa
que aun estamos esperando que ¢l cumpla. Es un dia que atn esperamos, el
dia en que Cristo regrese y entremos en la plena redencion, no solo de
nuestras almas, sino también de nuestros cuerpos. Aunque Dios esta usando
el retraso para nuestro bien, aun anhelamos que termine. Porque Dios quiere
liberar a su pueblo de la culpa y la condenacion de sus pecados, pero
también de este cuerpo de muerte



Cristo va a volver. Y en ese dia, la trompeta de Dios sonard, los muertos
resucitaran imperecederos, y nosotros seremos transformados. La escoria
desaparecera. El pecado desaparecera. La santificacién y el sufrimiento
daran paso a la glorificacion y la alegria. Ese dia, seremos como ¢, porque
lo veremos tal como es. Como Pablo declara con un grito de alegria: "jPero
gracias a Dios, que nos da la victoria por medio de nuestro Sefior
Jesucristo!" (1 Cor. 15:57 NVI).

Asi que cristiano, mantente firme. Persevera. Tu fe y tu trabajo no son en
vano. Cristo ha cumplido su promesa; te ha liberado del pecado y del poder
de Satanas. Y ha prometido no dejarte nunca, ni siquiera hasta el final de
los tiempos. Es una promesa que ciertamente cumplira. "EI que no escatim6
ni a su propio Hijo, sino que lo entregd por todos nosotros, ;cOmMo no nos
dara también con ¢l todas las cosas?" (Rom 8:32). No hay mejor hacedor de
promesas; no hay otro que las cumpla.

1 Hannah Arendt, (Nueva York: Houghton Mifflin Harcourt, 1972), 92-93.



SECCION TRES
Poniendo todo junto para la Iglesia



CAPITULO ONCE

Predicacion y Ensefianza
(Casos de Estudio)

Hemos pasado los ultimos diez capitulos mirando cémo construimos
una teologia biblica (la historia completa de toda la Biblia) y luego como
sacamos lecciones (teologia que es biblica) de esa historia. Pero ahora que
hemos construido una teologia biblica, ;qué hacemos con ella? ;Va en la
estanteria, lista para ser sacada la proxima vez que nos encontremos cerca
del campus de un seminario o estropeando un debate? jEspero que no!

Introduccion: ;Qué tiene que ver la Teologia Biblica con la Iglesia?

Como todo trabajador sabe, hay algunas herramientas que tienen un
lugar de almacenamiento en el estante y otras que cuelgan de su cinturon de
trabajo. Las herramientas altamente especializadas y costosas tienen un
lugar en el estante. Son importantes, pero no las usas todos los dias. Las
herramientas que cuelgan de tu cinturdn de trabajo, por otro lado, no son tan
caras ni hay mucho que mirar, pero las usas en casi todos los trabajos. La
teologia biblica es como una herramienta que cuelga de tu cinturon de
trabajo. Es una de las herramientas mas practicas que un ministro puede
tener. En este capitulo y el siguiente quiero que consideremos como
podemos poner nuestra teologia biblica a trabajar en la iglesia local.

En el capitulo 12 vamos a pensar en cdmo usar nuestra teologia biblica
en todo, desde la consejeria hasta las misiones mundiales, hasta una serie de
asuntos intermedios. Pero primero queremos pensar en el uso principal de la
teologia biblica en la iglesia, y eso es en nuestra predicacion y ensefianza.
Para ello, vamos a trabajar a través de una serie de casos de estudio en
diferentes secciones y géneros de la Escritura. Pero antes de hacerlo, quiero
resumir lo que hemos hecho hasta ahora y luego echar un vistazo mas de
cerca cuando llega la hora de la verdad: la aplicacion.

Un Répido Repaso de Donde Hemos Estado



En los Gltimos cinco capitulos he contado la historia completa de toda
la Biblia, cada vez recogiendo un tema diferente y contando la historia
desde ese angulo. Hemos visto la creacion, la caida, el amor, el sacrificio y
la promesa. Estos no son los Unicos temas que podria haber usado. Por
ejemplo, podria haber contado la historia de la Biblia a través del tema del
hijo/semilla, conectando Génesis 3:15 con Abraham, con el nacimiento de
Moisés, con David, y finalmente con Cristo, la verdadera semilla e Hijo
divino a través del cual también somos adoptados como hijos e hijas de
Dios. Esta es la forma en que Pablo cuenta la historia de forma muy
comprimida en Gélatas 3-4.

Hay muchos otros temas también. Toda la historia de la Biblia puede ser
contada a través del tema del sacerdocio, o del rey, o de la novia, o del
jardin y el templo, s6lo por nombrar algunos. Hay muchos temas, muchos
hilos que se tejen a través de todo el tapiz de la Escritura que permiten
contar toda la historia. Elegi los cinco temas que hice porque, en conjunto,
me permitieron considerar la doctrina de la salvacion desde varias
perspectivas diferentes.

Habiendo contado la historia y anotado la estructura y los patrones de la
misma, también traté de aplicar la historia a nuestras vidas. Usando teologia
sistematica, hice las preguntas, (1) ;Qué nos ensefia esta historia sobre
Dios, sobre nosotros mismos y sobre la iglesia? y (2) (Cémo se aplica a la
vida en este momento? Las respuestas fueron los puntos en los que la
historia biblica tocé fondo y se cruz6 con nuestra historia contemporanea. O
mejor aun, las respuestas nos mostraron las muchas formas en que nuestra
historia ya esta incorporada e interpretada por la historia biblica, como una
cosmovision integral que desafia las cosmovisiones idolatras de nuestra
€poca.

Cada vez que he contado toda la historia ha habido dos pasos: (1)
teologia biblica - obtener toda la historia correctamente, y (2) teologia
sistemadtica - aplicar esa historia a nuestras vidas. De hecho, cada vez ha
habido otro paso que hice antes de tiempo pero del que no hablé.
Simplemente anunci¢ el tema que iba a trazar a través de la Biblia, y les
pedi que confiaran en mi que habia acertado con el tema. Pero, ;como



consegui el tema en primer lugar? ;Como se me ocurrieron los temas
adicionales que acabo de mencionar? ;Esto no es mas que una version mas
sofisticada de la predicacion tematica? ;Y qué pasoé con la prioridad de
exponer un pasaje de las Escrituras, que es donde este libro comenz6?

(Como Llegamos de Aqui (Texto Biblico) a Alla (Teologia Biblica)?

De hecho, como hemos sefialado en el capitulo 1, la fiel teologia biblica
no comienza con un tema o una gran historia, sino con un texto. Lo mas
probable es que aqui es exactamente donde empiezas en tu estudio personal
de la Biblia, y donde yo empiezo cada semana cuando preparo un sermon o
un estudio de la Biblia. Empiezas con un texto, y te preguntas, ;cual es el
punto de este texto? Prestando mucha atencion a la gramatica y la sintaxis,
el género y el trasfondo histérico, intentas entender la intencion original del
autor.

Pero ahora espero que veas que la pregunta: ";Cual es el punto?" Es una
pregunta mas grande de lo que parece a primera vista. Usando las
herramientas de la exégesis, buscamos el punto en el contexto del pasaje
mas grande o del libro biblico. Usando las herramientas de la teologia
biblica, entonces consideramos el punto del texto a la luz de donde el texto
cae en la historia de la redencion. ;En qué época de la obra salvadora de
Dios ocurre? ;Hay algo nuevo o distinto de lo que ha sucedido antes? ;Se
ha cumplido una promesa en un nivel? ;Se ha desarrollado un tipo o se ha
identificado mas claramente?

Entonces, usando estas mismas herramientas de la teologia biblica, nos
preguntamos, /cudl es el punto del texto a la luz de todo el canon, es decir, a
la luz del trabajo de Cristo en la cruz y su prometido regreso? ;Vemos un
cumplimiento final de una promesa o de un tipo? ;Se introduce la
discontinuidad que marca un cambio, desarrollo o expansion de una
promesa anterior? ;De qué manera se mantiene la continuidad?

Es precisamente en este punto en el que los temas biblico-teoldgicos se
hacen evidentes, al preguntarnos como el evento especifico o la ensenanza
se relaciona con la ultima revelacion de Jesucristo, su obra salvadora y su
reino prometido. Una vez que identificamos los temas o hilos clave que



recorren nuestro texto en particular, y una vez que tenemos claro en qué
parte de la historia de la redencidn cae nuestro texto, entonces estamos en
posicion de rastrear el tema a través de toda la Biblia. El resultado es que
ahora somos capaces de ensenar o predicar sobre nuestro texto, no como si
fuera una perla en una cuerda, sin relacidon con el resto de la Escritura, sino
como realmente es, una seccion de todo un tapiz que estd inextricable y
organicamente conectado al conjunto.

Finalmente, habiendo colocado y explicado nuestro texto en su contexto
historico-redentor, nos preguntamos, /cudl es el sentido del texto para los
cristianos y la iglesia de hoy? Y respondemos a esa pregunta usando las
herramientas de la teologia sistematica, aplicando el texto no s6lo a nuestras
vidas individuales, sino a nuestra existencia corporativa como iglesia local.
Ademas, ya que la teologia sistemdtica nos permite desarrollar una
cosmovision biblica, podemos aplicar nuestro texto a los no cristianos, a los
temas de la sociedad y el gobierno, y a las preguntas apologéticas
planteadas por las cosmovisiones en competencia. Asi es como pasamos del
texto biblico, a la historia biblica, a la vida cristiana biblica.

Ahora, quiero guiarte a través del proceso con cuatro ejemplos diferentes
de las Escrituras. Si lo deseas, puedes simplemente leer a través de los casos
de estudio a continuacion. O, si deseas hacer el ejercicio incluso mas util,
tomate un momento ahora y piensa en cada uno de los siguientes textos por
tu cuenta, y luego lee los casos de estudio:

1) Las leyes leviticas de alimentacion y limpieza que se encuentran, por
ejemplo, en Levitico 11

2) El libro de Josue

3) Salmos 1-2

4) Marcos 1:14-15

Toma un bloc de papel y escribe lo que piensas que es el punto principal
de cada texto, y como lo ensefiarias o predicarias a la luz de todo el canon
de la Escritura. ;CoOmo abordarias cada texto de una manera que sea
sensible a la teologia biblica como hemos estado hablando? ;Qué
destacarias? ;Qué evitarias? ;Coémo demostrarias la verdad del punto
principal y lo aplicarias a tu iglesia hoy dia?



Antes de pasar al primer caso de estudio, permitanme sefalar algunos
pasos que seran comunes a todos ellos. Primero, siempre empezar con la
oracion. En el Antiguo Testamento vemos que es el Espiritu de Dios el que
da habilidad al obrero. Presumiblemente Bezaleel y Aholiab ya conocian las
técnicas basicas de su oficio. Pero cuando llegé el momento de trabajar en
el taberniculo, el Espiritu de Dios los llen6 de "habilidad, destreza y
conocimiento". Si la intercesion del Espiritu era necesaria para producir lo
que el libro de Hebreos llama una mera "copia" de las cosas celestiales,
jcuanto mas deberia la oracién preceder a nuestro manejo de las mismas
palabras de Dios, mientras buscamos de Dios la sabiduria y la habilidad
necesarias para alimentar fielmente a sus ovejas!

En segundo lugar, toma el tiempo necesario para observar e interrogar el
texto con el fin de realizar exégesis con precision al pasaje y asi
comprender la intencion original del autor en su contexto inmediato (véase
el capitulo 1). Es tentador, sobre todo con los pasajes familiares, apresurarse
a la aplicacion, suponiendo que ya entendamos lo que significa. Pero la
Palabra de Dios es inmensamente rica e insondablemente profunda. Incluso
los pasajes familiares recompensan la observacion cuidadosa en aras de
nuevas ideas exegéticas.

Tercero, aseglrate de que has identificado correctamente en qué €poca
historico-redentora se encuentra tu pasaje. Ademas, toma nota de si se
refiere directa o indirectamente a otras €pocas distintas de la tuya (véase el
capitulo 2). Sera dificil relacionar tu pasaje con la historia biblica en su
conjunto, y casi imposible aplicarlo correctamente, si no reconoces donde
se encuentra tu texto en el desarrollo de la historia de la redencion (y donde
te encuentras en relacion con ella).

Asi que, asumiendo la oracion, una exégesis correcta y cuidadosa, y una
colocacion precisa del texto dentro de la linea de tiempo historico-
redentora, pensemos en cOmo entenderiamos (teologia biblica) y
aplicariamos (teologia sistematica) estos textos.

Un Cuadro de Aplicacion



Antes de llegar a nuestros casos de estudio, quiero presentarles algunas
herramientas practicas que podrian ayudarles a ser mas reflexivos y
deliberados en su aplicacion. Sin duda hay un nimero de buenas maneras
de pensar en la aplicacion. Un enfoque que varios de los pastores de mi
iglesia han encontrado util es el llamado "cuadro de aplicacion de los
sermones" (véase el cuadro 11.1). Algunos de nosotros realmente llenamos
la tabla; otros simplemente mantenemos las categorias en nuestra cabeza
mientras escribimos nuestros sermones. De cualquier manera, la tabla nos
ayuda a poner en funcionamiento las herramientas de la teologia biblica y
sistemadtica cada vez que predicamos o ensefiamos la Biblia.

El cuadro es muy simple. En el lado izquierdo del cuadro estan los
puntos del sermon o la leccion. Estos habran surgido de nuestra exégesis, ya
que hemos convertido un bosquejo exegético en un bosquejo de
predicacion. Luego, en la parte superior del grafico hay diferentes
categorias utiles para pensar en la aplicacion.

- ;Dénde se encuentra este pasaje en la historia de la redencion y como se
relaciona con nosotros?

- (Qué significa este punto para los no cristianos?

- . Qué significa para nosotros como ciudadanos, como empleados, etc.?

- . Qué nos enseia sobre Cristo?

- . Qué significa para nosotros como cristianos individuales?

- . Qué significa para nuestra iglesia en su conjunto?

Estas, por supuesto, no son las tnicas categorias que podrias enumerar,
pero son al menos las principales. Para cada punto del sermo6n (que corre
por el lado i1zquierdo del grafico), trato de pensar la respuesta en cada una
de estas categorias (que va por la parte superior del grafico). Si tengo un
sermOn de tres puntos, cuando termino con el cuadro he usado las
herramientas de la teologia biblica y sistematica para desarrollar al menos
dieciocho puntos potenciales de aplicacion distinta. Es mas, no he forzado
nada en el texto. Mas bien, la aplicacion ha surgido directamente del fruto
de mi bosquejo exegético, y de hecho esta ligada a €l.

Grafico 11.1: Cuadricula de aplicacion de sermones
Texto:



Punto principal del pasaje:

Categorias| KEpoca/ No Sociedad| Cristo| Cristiano| Iglesia
Historia | cristiano
Bosquejo | de la
redencion

Punto 1

Punto 2

Punto 3

Mi objetivo aqui no es tanto decir que se debe usar el cuadro, sino
ayudarnos a empezar a pensar en tales categorias para que podamos poner
en practica las herramientas de la teologia biblica. Si estds interesado en
usar una cuadricula, es el tipo de cosa que haria después de disefiar un
esquema homilético pero antes de escribir el cuerpo del sermon.

Ahora, incluso cuando predico sermones de una hora, nunca uso todos
los puntos de aplicacion desarrollados en el cuadro. Pero habiendo pensado
en cada una de las categorias, es mucho mas probable que evite la
repeticion y el hablar de ellas incansablemente. Es mas probable que
aplique el texto mas alla del estrecho rango en el que la mayoria de los
maestros de la Biblia normalmente operan: la aplicacion ética a la vida
cristiana individual y el atractivo del evangelio para los no cristianos. Y es
mas probable que aplique el texto a la vida corporativa de nuestra iglesia
como un todo y que considere las implicaciones de la vision del mundo para
el no cristiano. Lo mas importante es que esta tabla me recuerda que una de
las "aplicaciones" mas importantes no se refiere a mi o a nosotros, sino
simplemente a lo que el texto nos enseiia sobre el Padre, el Hijo y el
Espiritu Santo, y como la Trinidad ha trabajado en conjunto para lograr y
aplicar nuestra salvacion para su gloria eterna.

Taxonomia de un Pastor

Pero no solo queremos ser deliberados en las categorias de nuestra
aplicacion, sino que también queremos ser reflexivos con las personas que
nos escuchan. Lo que sigue es una simple taxonomia de las ovejas (jy
cabras!), las que te escuchan ensefiar y predicar cada semana. William
Perkins, el puritano inglés del siglo XVI, desarrolld un esquema de siete



puntos en El Arte de Profetizar. 1 Lo que sigue aqui no es tan complejo. En
cierto sentido, estoy tomando las categorias individuales de cristiano y no
cristiano del cuadro y explorandolas un poco mas.

Primero, todos los que te escuchan caen en los siguientes tres pares:

- Cristiano o no cristiano: quiero dirigirme a ambos en cada sermon.

- Complaciente o Ansioso: Los complacientes necesitan advertencias mas
que promesas, porque las promesas de Dios no significan mucho para
ellos. Estan contentos en este mundo, como el joven rico (Mateo 19). Los
ansiosos necesitan promesas, porque ya sienten lo que les falta, y
necesitan esperanza: "E inmediatamente el padre del muchacho clamo6 y
dijo: Creo; ayuda mi incredulidad" (Marcos 9:24). No quiero tentar a los
temerosos al desanimo ni a los orgullosos a la autosuficiencia.

-Legalista o Licencioso: El legalista escuchara atentamente todo lo que
diga sobre la ley y los mandatos, pero puede pasar por alto las promesas
del evangelio. El licencioso estara ansioso por escuchar las promesas
evangglicas de gracia, pero puede que no aprecie su enseilanza sobre el
arrepentimiento y el seforio de Cristo. Creo que todos tienden en una
direccidn o en otra. Debo aplicar el texto a ambos.

En segundo lugar, supongamos que lo siguiente es cierto para todos los
que estan escuchando:

-Idolatria: Todos luchan contra la idolatria de una manera u otra. Como
dijo Juan Calvino, nuestros corazones son fabricas de idolos. 2 Por lo
tanto, trata de identificar especificamente algunos de los idolos de los que
habla tu pasaje, como se expresan en nuestra cultura - poder, placer,
orgullo, seguridad, riqueza, etc.

- Autojustificacion: Desde el Jardin del Edén, hemos intentado justificar
nuestros idolos, excusarnos de nuestro pecado y encomendarnos a Dios.
Lo vemos en nuestro deseo de alabanza de este mundo. Pero necesitamos
entender que nuestro deseo de alabanza de los hombres es simplemente
parte de una conspiracion mayor. Aunque fuimos hechos para dar
alabanza a Dios, en nuestros corazones anhelamos recibir alabanza de
Dios basada en nuestros propios méritos.



la

- El amor al mundo: El amor al mundo toma una multitud de formas:
sexo, dinero, poder, posesiones, entretenimiento, belleza, etc. La lista es
interminable, pero debajo de la variacion se encuentra el tema constante
de adorar a la criatura en vez de al Creador (1 Juan 2:15-17).

En tercer lugar, hay diferentes tipos de ovejas descarriadas que necesitan
Palabra (1 Tesalonicenses 5:12-14):

- Los ociosos: No son ovejas perezosas sino mas bien ovejas testarudas e
impulsivas; rechazan la disciplina e insisten en seguir su propio camino.
Pablo dice que estos hermanos y hermanas mundanos necesitan ser
advertidos. Esto puede incluir la predicacién en segunda persona a veces
(jTa!), en lugar de usar siempre el mas suave y gentil plural en primera
persona (Nosotros).

-Los timidos: Son ovejas que no obedecen a la Palabra, pero no porque la
hayan rechazado rotundamente. Mas bien temen las consecuencias, y tal
vez las responsabilidades que vienen con la obediencia fiel. Estas ovejas
necesitan ser animadas con las promesas del evangelio y el valor de
nuestra herencia en Cristo.

-Los débiles: En un sentido todos somos débiles, pero aqui Pablo parece
tener en mente a aquellos cuya falta de fe y obediencia proviene de la
debilidad espiritual que es el resultado de una mala ensefianza. Una dieta
de leche sin carne puede mantener viva a una oveja, pero no la haré
crecer hasta la fuerza de la madurez. Estas ovejas necesitan ser ayudadas,
dice Pablo, y nosotros las ayudamos mas a través de una buena
instruccion.

Finalmente, presta atencion a las circunstancias fisicas, asi como a las

espirituales, de tus oyentes. ;Como es que el texto se refiere
especificamente, y tal vez de manera diferente, a estas categorias?

- hombres y mujeres

- soltero, casado y viudo

- los ancianos, los de edad media y los nifios
- empleado, desempleado y jubilado

- ricos y pobres

- educados y no educados



- los empleadores y los empleados

(Coémo ponemos estas taxonomias a trabajar? Tal vez la forma mas facil
de responder a esa pregunta es ofrecer un ejemplo. Si estoy predicando
sobre Romanos 4:13-17, uno de mis principales puntos exegéticos y
teologicos va a ser sobre la justificacion por la fe en lugar de la justificacion
por la ley. Al aplicar esto, quiero pensar cuidadosamente en como las
personas en diferentes estaciones de la vida de mi congregacion pueden ser
tentadas a justificarse a si mismas. Reflexionando sobre la cultura
estadunidense, puedo notar que los hombres buscan justificarse a través de
su trabajo, mientras que las mujeres buscan justificarse a traveés de sus
relaciones. Los hombres fienden a idolatrar el trabajo. Las mujeres tienden a
idolatrar las relaciones. Por supuesto que hay excepciones a estas
generalizaciones. Asi que ni siquiera podria identificarlas como tendencias
masculinas y femeninas. Pero quiero dirigirme a ambos tipos de personas.
Quiero hacer brillar la luz de las Escrituras sobre su idolatria, y luego
mostrarles las mejores promesas de Dios en el evangelio. Las "leyes" de
como es un hombre exitoso y las "leyes" de lo que constituye una relacion
significativa, como la ley de Dios del Antiguo Testamento, jno justifican a
una persona! Soélo la fe en Cristo lo hace.

Lo que no haré es simplemente apelar directamente a sus deseos de
realizacion, de felicidad, de esperanza y luego invitarlos a encontrar eso en
Jests. El simple hecho de ofrecer a una congregacion un incentivo para
aceptar a Jesus supone que sus deseos estan en buen estado, que ya estan
queriendo las cosas correctas. Pero si creemos en una doctrina de pecado,
no podemos asumir eso. ;Los no cristianos quieren una vida llena de
propositos? Por supuesto que si. El problema es que, como idodlatras,
quieren que ese proposito se centre en ellos mismos. Y estaran felices
incluso de emplear a Dios y a Jesus para llenar ese proposito egocéntrico.

Todo esto nos lleva a la conclusion de que queremos que nuestra
aplicacion sea impulsada por el evangelio. Un judio o musulman religioso
pueden predicar sobre el octavo mandamiento y sacar la aplicacion de que
no debemos robar, que seremos mas felices, personas mas equilibradas si no



robamos, y que ganar un ingreso honesto le da sentido y proposito a su
vida. ;Pero es un sermon cristiano? No.

Un sermon cristiano sobre el octavo mandamiento sefalaria que todos
somos ladrones, hayamos o no robado un banco. Hemos robado a nuestros
empleadores y a otros lo que con razén les debiamos. Sobre todo le hemos
robado a Dios, robandole su gloria al reclamarla para nosotros. Asi que
todos estamos condenados por Dios como ladrones y asaltadores, tanto
material como espiritualmente. Un sermodn cristiano continua explicando al
creyente que Jesucristo le ha traido de la muerte a la vida y le ha dado una
herencia en el cielo. Por lo tanto, tenemos todo lo que necesitamos en
Cristo. No hay razon para volver a las viejas costumbres de robar que s6lo
conducen a la pobreza espiritual y por lo tanto a la condenacion y la muerte
ante Dios.

Cuatro Casos de Estudio

(Como funcionan el cuadro de aplicacion y la taxonomia del pastor
cuando buscamos entender y aplicar los cuatro textos mencionados
anteriormente en este capitulo? Tomémoslos por turnos. Lo que sigue son
sugerencias y lineas de enfoque, no respuestas exhaustivas y definitivas.
Aun asi, espero que te ayuden a empezar a pensar en el uso de las
herramientas de la teologia biblica y sistematica de formas nuevas y mas
fructiferas, mientras buscas aplicar las Escrituras siempre que ensefies o
prediques.

Leyes Leviticas Sobre Alimentos y Limpieza
EL PUNTO

En primer lugar, ;cual es el sentido de estas leyes en su contexto
original? Levitico 11:44-45 lo resume. El pueblo debe consagrarse a Dios.
Debido a que ¢l es santo, deben ser santos y apartados para €l, distintos de
las naciones circundantes. El pueblo de Dios debe ser visible como pueblo
de Dios, separado del mundo circundante. Una pregunta que debemos tener
en cuenta es si este es un punto de continuidad o discontinuidad a medida
que avanzamos en el Nuevo Testamento, y de qué manera.



LA HISTORIA DE LA BIBLIA

(Coémo encaja este texto en la historia de la redencion o en la historia de
la Biblia? Es importante mirar hacia atras a Exodo 19 donde Dios prometi6
hacer de estas personas una "nacion santa", una nacién apartada. Estas leyes
son entonces el comienzo del cumplimiento de la promesa de Dios. ;Pero
eso significa que los cristianos del Nuevo Testamento deben mantener el
kosher? La respuesta es "No", y varios textos del Nuevo Testamento son
importantes para entender por qué. Uno de ellos es Marcos 7:15.
Comentando sobre estas mismas leyes, Jesus dijo: "Nada hay fuera del
hombre que entre en €1, que le pueda contaminar; pero lo que sale de ¢l, eso
es lo que contamina al hombre". La santidad de Dios no desaparece en el
Nuevo Testamento, ni la necesidad de que el pueblo de Dios sea reconocido
por ser notoriamente santo. Mdas bien, el cddigo de santidad se ha
convertido en algo interno mas que externo, un asunto del corazéon mas que
un mero ritual y el cumplimiento de la ley. Bien, entonces, ;qué puntos de
discontinuidad debemos recordar? Estas leyes no se aplican directamente a
la iglesia hoy en dia porque el cddigo de santidad de Dios se ha vuelto
interno, no externo. Se podria decir que las siguientes categorias presentan
en gran medida puntos de continuidad.

NO CRISTIANO / VISION DEL MUNDO

(Qué significa esto para los no cristianos y las visiones del mundo
reinantes en la actualidad? Por lo menos, lo especifico de estas leyes
sefialan que Dios se preocupa por cada aspecto de sus vidas: con quién
duermen, como tratan a su esposa ¢ hijos, las ambiciones de sus corazones,
lo que hacen con su dinero. No somos tan autonomos como creemos.
Ademas, la santidad de Dios lleva al juicio de todo lo que no es santo.
Como una expresion de toda la ley de Dios, las leyes de la comida nos
condenan a nuestra propia falta de santidad y a la justicia del juicio y la ira
de Dios contra nosotros personalmente.

SOCIEDAD



([ Qué significa esto para nosotros como sociedad? Una aplicacion
podria ser lo que esto no significa para nosotros (otro punto de
discontinuidad). Dios estaba haciendo algo unico en la nacidén politica de
Israel, apartando a una familia étnica como su pueblo visible en el mundo.
Cualquiera que sea su escatologia y comprension de la relacion entre Israel
y la iglesia, al menos esto esta claro. Estados Unidos de América no es el
Nuevo Israel. Por lo tanto, no tenemos el mandato de tratar de promulgar
leyes del Antiguo Testamento. Sin embargo, la ley de Dios, incluso sus
leyes dietéticas, son un reflejo de su cardcter, y por lo tanto puede haber
principios incluso aqui que beneficiarian a la nacion. A Dios todavia le
importa como vive la gente de cada nacion. Por ultimo, se nos recuerda no
solo los beneficios, sino también las limitaciones de la ley. La ley no nos
hace buenos, de hecho no puede hacernos buenos. Israel rompid estas leyes,
aunque fueron dadas por el mismo Dios. Por lo tanto, en nuestra propia
sociedad debemos reconocer que la transformacion cultural se produce no
solo a través de mejores leyes, sino en ultima instancia a través de personas
transformadas.

CRISTO

(Qué aprendemos de Cristo? Cristo cumplié estas leyes (Mateo 5:17).
Era perfectamente santo, y no simplemente porque comiera los alimentos
adecuados. Era santo porque su corazdn se caracterizaba por lo que estas
leyes externas sefialaban - un amor por Dios y una consagracion a sus
propositos (ver Deut. 6:5; 10:12; 11:1; Mat. 22:37 vy siguientes).
Maravillosamente, en el cumplimiento de la ley, Cristo ha dejado de lado
las particularidades externas y rituales del Sinai y nos ha ofrecido un nuevo
pacto. Este punto le fue planteado dramaticamente a Pedro por el propio
Cristo en Hechos 10. En Galatas 2:11 y siguientes, leemos el agudo
recordatorio de Pablo a Pedro de las buenas noticias que esto era. Como
"Judios de nacimiento", sabian muy bien "que el hombre no es justificado
por las obras de la ley, sino por la fe en Jesucristo". Por lo tanto, un sermon
moralista sobre Levitico 11 se centrard en la ley. Pero un sermoén del
evangelio sefialard a Cristo que la cumpli6é en nuestro nombre.

EL CRISTIANO INDIVIDUAL



(Qué podemos decir del cristiano individual? A través de su muerte
expiatoria en la cruz, Cristo nos ha hecho limpios. Ha eliminado la
separacion entre nosotros y Dios. Sin embargo, como la nacién de Israel, el
Nuevo Testamento nos llama a vivir vidas distintas y santas que
encomiendan el caracter de Dios a los incrédulos (cf. 1 Corintios 10; 2
Corintios 6). Esto significa que cada area de nuestras vidas cuenta - ya sea
que comamos o bebamos, o lo que sea que hagamos, debemos dar gloria a
Dios.

LA IGLESIA

(Qué deberia decirse de la iglesia en su conjunto? La iglesia es
precisamente lo que Dios quiere usar para hacernos crecer hacia la santidad.
Deberiamos animarnos y reprendernos unos a otros hacia la semejanza de
Cristo. Debemos construir en la vida de los demds. Tal como vimos en el
Antiguo Testamento, el Nuevo Testamento no tiene una categoria de
"pertenecer antes de creer" (lo que significa que debemos dejar que los no
cristianos sientan que pertenecen a nuestras iglesias para que crean), como
dicen algunos lideres de la iglesia hoy en dia. La santidad sigue teniendo un
caracter corporativo (1 Pedro 2). Por lo tanto, la iglesia es ensefiada en las
Escrituras a practicar la membresia biblica y la disciplina de la iglesia
(Mateo 18 y 1 Corintios 5). Debemos arrebatarnos unos a otros del fuego
(Judas 23).

LA TAXONOMIA DEL PASTOR

(Cudles son algunas de las preocupaciones que plantea la taxonomia del
pastor? Tal vez una de las mas importantes es ser sensible al hecho de que
al tratar con la ley, algunos seran facilmente condenados, derrotados y
desanimados por ella, mientras que otros la ignoraran con la misma
facilidad o se sentiran superiores o incluso justificados por ella. Tanto los
complacientes como los ansiosos deberdn ser abordados. Ademas, puesto
que todos nosotros somos autojustificadores, la luz del texto necesita brillar
tanto sobre la insuficiencia de nuestra propia santidad como sobre la
suficiencia de la de Cristo.

La Congquista de Josué en Canadn



EL PUNTO

Dios es fiel al juzgar por un hombre de su propia designacion que (1)
derrota a sus enemigos y (2) libera a su pueblo. Aunque la narracién a
menudo se centra en las acciones de las tribus, y no solo de Josué, todo el
libro estd enmarcado por la fidelidad de Dios al sucesor de Moisés, y a
través de ¢l a toda la nacidén. Al final, proféticamente, Josué es incluso
considerado en contraste con la naciéon como alguien que sirvid fielmente al
Sefior.

LA HISTORIA DE LA BIBLIA

Josué 24 comienza el proceso por nosotros. Alli Josué mira hacia atras a
la promesa de Dios de descanso a Abraham, y como ha cumplido esa
promesa a través de la conquista. Pero incluso en su pronunciamiento, esta
claro que no entiende que este sea el cumplimiento final. Israel es advertido
del desastre que vendrd cuando abandonen a Dios. Claramente, se necesita
una mayor liberacion y un mayor descanso. Después de mirar hacia atras
con Josué, el predicador debe entonces mirar hacia adelante al Nuevo
Testamento, donde aprendemos que la promesa de la tierra se entiende
tipologicamente y también escald a un cumplimiento final. Hebreos explica
que la promesa de descanso dada bajo Josu¢ nunca tuvo la intencion de ser
el descanso final para el pueblo de Dios (Hebreos 3:7-4:13). Esto significa
que no estamos esperando una ciudad terrenal sino una celestial (Heb.
11:10, 14-16; 13:14), que ha sido ganada para nosotros a través de la
conquista del Hijo-Cristo ungido de Dios. Por lo tanto, el cristiano no tiene
justificacion para las cruzadas o el establecimiento de reinos terrenales.

NO CRISTIANO / VISION DEL MUNDO

Dios quiere que su juicio sobre Canain sea una advertencia para un
juicio incluso mas grande por venir. Lo que vemos en la guerra santa de
Josué es lo que los tedlogos llaman un juicio proléptico (anticipado). Es
como si el dia del juicio final para ese rincon del mundo llegara antes de
tiempo. Como Pedro nos asegura, la historia no es ciclica o sin sentido. Lo
que sucedid antes es una advertencia de lo que esta por venir (2 Pedro 3:3-



7). La historia tiene un fin determinado, y ese fin incluye un recuento final
ante Dios, en el que se vera que la verdad no es relativa y que la rectitud no
es una cuestion de perspectiva personal.

SOCIEDAD

Dios puede y entrega a un pueblo o nacidén a su pecado por juicio
divino. Esto es parte del punto de Pablo en Romanos 1:24 cuando declara
que "Dios los entregd a la inmundicia, en las concupiscencias de sus
corazones". La misericordia tiene un limite de tiempo. Sin embargo,
mientras que al gobierno se le ha confiado la espada para el castigo de los
infractores de la ley (Romanos 13:1-5), ningin gobierno terrenal tiene la
autoridad de declararse a si mismo como el agente del juicio final de Dios
contra otro pueblo y seguir una politica de genocidio. La guerra santa de
Josué fue unica para la nacion de Israel. Como veremos mas adelante, la
guerra santa que los cristianos estdn llamados a llevar a cabo es bastante
diferente, aunque no menos radical.

CRISTO

Josué es un tipo que nos sefiala a Jesucristo, el Gltimo y verdadero Juez
designado Dios (Juan 5:27) que vino a derrotar y destruir toda rebelion
contra su Padre en el cielo y asi liberar al pueblo de Dios. En su primera
venida, Jesus logro esto irdnicamente a través de la cruz (Col. 2:13-15). En
su segunda venida, lo hara en gloria desde su trono (Apocalipsis 14:14 y
siguientes).

EL CRISTIANO INDIVIDUAL

La guerra santa del Nuevo Testamento ocurre en nuestros corazones.
"Porque no tenemos lucha contra sangre y carne, sino contra principados,
contra potestades, contra los gobernadores de las tinieblas de este siglo,
contra huestes espirituales de maldad en las regiones celestes." (Ef. 6:12).
"Haced morir, pues, lo terrenal en vosotros: fornicacion, impureza, pasiones
desordenadas, malos deseos y avaricia, que es idolatria" (Col. 3:5). Como
los israelitas de antafio, no debemos hacer ningun tratado y no debemos dar
cuartel a nuestro pecado. Mas bien debemos matar el pecado en nuestra



vida, de lo contrario nos matard. En una perspectiva mas amplia, se nos
recuerda que, aunque la victoria ha sido ganada por Cristo, este mundo y
nuestras vidas individuales siguen siendo un campo de batalla, no un patio
de recreo.

LA IGLESIA

Cuén criticos son los buenos lideres y la fiel ensefianza de la Palabra de
Dios en nuestras iglesias, para que no nos dejemos tentar por los dioses de
la cultura circundante y caigamos como lo hizo el Israel del Antiguo
Testamento (ver el libro de los Jueces). Ademads, la batalla espiritual en la
que estamos involucrados no estd destinada a ser peleada sola. Hay una
dimensién corporativa en la batalla, asi como hay una dimensioén
corporativa en el descanso prometido que atin nos espera. Deberiamos ver
esto en nuestras iglesias locales, ya que nos incitamos unos a otros al amor
y a las buenas acciones (Hebreos 10:24). Y asi como las diversas tribus
israelitas se asociaron entre si en la conquista, también deberiamos
asociarnos con otras iglesias evangélicas locales para el avance del
evangelio.

LA TAXONOMIA DEL PASTOR

Varios asuntos vienen inmediatamente a la mente. Primero, el problema
del genocidio tendra que ser abordado, tanto por la ofensa a las conciencias
no cristianas como a las tiernas conciencias de muchos cristianos. En
segundo lugar, el lenguaje y las imagenes del liderazgo y la batalla
proporcionan una oportunidad real de hablar con fuerza a los hombres de la
congregacion, con el fin de darles una perspectiva de lo que realmente es la
vida espiritual. Tercero, habrd algunos en la congregacion que han sido
gravemente heridos en la batalla y estan tentados a desertar. La importancia
de ayudar a los débiles, recordandoles su esperanza en el cielo, es
primordial.

Salmos 1y 2

EL PUNTO DEL SALMO 1



Hay dos maneras de vivir, y la manera de ser fiel a la Palabra de Dios es
el camino de bendicion.

EL PUNTO DEL SALMO 2

A pesar del arrogante rechazo de las naciones a Dios, Dios establecera
su reino a través de su Hijo, quien a su vez rescatard al pueblo de Dios y
juzgara a sus enemigos.

ANALIZADOS EN CONJUNTO

El Salterio comienza con las declaraciones paralelas de que la bendicion
viene a través de la Palabra de Dios y a través del Hijo de Dios.
LA HISTORIA DE LA BIBLIA

Mirando hacia atras vemos que desde el principio, el hijo de Dios ha
sido llamado a obedecer la Palabra de Dios y asi encontrar la bendicion
(Gen. 2:15-17). Pero una y otra vez, el hijo ha desobedecido y por lo tanto
ha conocido el juicio de Dios. Vemos esto en Adan, Israel, David y
Salomon, sélo para nombrar algunos. Jesus es el verdadero Hijo, que se
deleita en la Palabra de Dios, vence a los enemigos de Dios, y asi es
confirmado publicamente como el Hijo que establece el reino de Dios y
provee las bendiciones edénicas de un arbol fructifero (Mateo 3:13-17;
17:1-13). Somos llevados a ese reino como la herencia del Hijo (Ef. 1:18;
cf. Sal. 2:8). Pero también somos hechos hijos nosotros mismos, no
finalmente por nuestra propia ley, sino por la unién con el Hijo, que no so6lo
nos rescata de la ira, sino que nos hace aptos para caminar en la ley de Dios
y disfrutar del arbol de la vida (Galatas 3:26-4:7; 5:13-26; Apocalipsis
22:14).

NO CRISTIANO / VISION DEL MUNDO

Hay una aplicacion universal de la ley de Dios y del reino de Dios a
través del Hijo. Por lo tanto, so6lo hay dos maneras de wvivir,
independientemente de las variaciones que presente una de ellas. Estos
salmos juntos también sefialan la exclusividad de Cristo como el Unico
camino hacia el reino de Dios y la unica forma de escapar del juicio
venidero.

SOCIEDAD



Cualquier sociedad es bendecida en la medida en que refleje la Palabra
de Dios ahora. En ese sentido, gran parte de la bendicién que Occidente
conoce en contraste con otras partes del mundo es derivada de una herencia
cristiana anterior. Por lo tanto, no hay lugar para el orgullo cultural. Por otro
lado, un dia las naciones vendran "a ser de nuestro Sefior y de su Cristo"
(Apocalipsis 11:15), mientras somete la creacion al juicio final. Por lo tanto,
los gobiernos deben ser animados a promover y defender la libertad
religiosa, y especialmente la libertad de conversion y hacer proselitismo.

CRISTO

Jesucristo es el unico hombre verdaderamente bendecido del Salmo 1, y
el unico y verdadero hijo declarador de la victoria del Salmo 2. El Salmo 2
también nos ayuda a reconocer el titulo de "Hijo de Dios" en los Evangelios
como un titulo de reinado y necesariamente un titulo de divinidad.

EL CRISTIANO INDIVIDUAL

El cristiano esta llamado al arrepentimiento y a la fe y a una vida que
emana al caminar en la verdad. En ultima instancia, esa verdad es la verdad
de Jesucristo, y no el mero cumplimiento de la ley. Reconocer, por tanto,
que Cristo es el hombre bendito nos impide predicar un sermoén meramente
moralista sobre el Salmo 1.

LA IGLESIA

La iglesia es precisamente la comunidad de aquellos que han
encontrado refugio en Cristo, y que ahora caminan en ¢l. Nos reconocemos
como la expresion visible de su reino en la tierra, y nuestra esperanza y
energia colectivas se centran en dar testimonio de palabra y obra de ese dia
en que su reino venga en gloria. Este pasaje también habla de la necesidad
de la disciplina de la iglesia, que excluye a los no arrepentidos de la
asamblea en anticipacion del ultimo dia. Como dice Pedro: "Porque es
tiempo de que el juicio comience por la casa de Dios" (1 Pedro 4:17).

LA TAXONOMIA DEL PASTOR

Dado que el Salmo 1 habla de como encontrar la bendicion, hay una
oportunidad real de explorar como todos estamos tentados a buscar la
bendicion a través del amor al mundo, en lugar de la fidelidad a Cristo. Este
salmo nos desafia, por lo tanto, en nuestras definiciones de la buena vida, la



prosperidad y la aprobacion. Por otro lado, ambos salmos nos desafian a
examinar, reconocer y arrepentirnos de nuestra burla y desprecio por Dios y
sus caminos.

Marcos 1:14-15

EL PUNTO

El mensaje que Jesus predico (y que por implicacion cumpliria) es que
el reino de Dios ha comenzado para todos los que se arrepienten y creen en
su mensaje. Por lo tanto, el reino de Dios aqui no es un lugar (un reino) sino
un reinado, en el que las bendiciones de Dios en la salvacion se derraman
sobre su pueblo. Es literalmente la vida del cielo irrumpiendo en esta vida
en la tierra.

LA HISTORIA DE LA BIBLIA

El reino de Dios -iniciado en Génesis 1 pero frustrado por el pecado en
Génesis 3, representado en la nacion de Israel y prometido en los profetas-
se inaugura con la predicacion de Jesus y la respuesta de todas las naciones
en arrepentimiento y fe. Hoy en dia, ese reino esta oculto y es espiritual.
Pero un dia el reino serd consumado en nuevos cielos y una nueva tierra.
Este texto se erige asi como un pivote, en la transicion del reino tipoldgico
de Israel al verdadero reino espiritual de Cristo.

NO CRISTIANO / VISION DEL MUNDO

No es en Pablo donde encontramos supuestas afirmaciones intolerantes
y unilaterales sobre el cristianismo. Mds bien, la exclusividad de Cristo
encuentra su primera articulacion en los labios de Jesus. Desde otro angulo,
la predicacion de Jesus del reino de Dios desafia todos los esfuerzos
utopicos humanos. Solo €l puede y establecera el paraiso, y la entrada en ¢él
es a través del arrepentimiento y la fe, no de la politica o la economia.
Fundamentalmente, este texto insiste en que predicamos el imperativo de
arrepentirse y creer, tal como Cristo lo proclamo.

SOCIEDAD



Segun Jesus, hay una clara distincion entre la iglesia y el estado, entre
los reinos de este mundo y el reino de Dios (Mateo 26:52-56; Juan 18:36).
. Significa esto que los cristianos no deben preocuparse por lo que sucede
aqui, o que pueden rechazar la politica terrenal? No, en absoluto. Entre la
inauguracion y la consumacion del reino de Dios, la autoridad politica
terrenal es a la vez legitima y necesaria para el bien comin (Romanos 13).
Sin embargo, dicha autoridad es también temporal y limitada. No ponemos
nuestra Ultima esperanza ni damos nuestra ultima lealtad al estado politico
(cf. Hechos 4:19-20).

CRISTO

Lo que esta implicito en este primer anuncio, pero que se hace evidente
después de la crucifixion y la resurreccion, es que Jesus mismo es el objeto
de nuestro arrepentimiento y fe. Ironicamente, el que anuncia el reino es
también el que asegura nuestra inclusion en €l a través de su muerte y el que
lo inaugura a través de su resurreccion. Este reino, como ya hemos
observado, se trata mas de un dominio que de un lugar, y méas de sumision a
su dominio que de la etnicidad.

EL CRISTIANO INDIVIDUAL Y LA IGLESIA

Habiéndonos arrepentido y creido, se nos ha confiado el mismo
mensaje de reconciliacion con Dios a través del arrepentimiento y la fe en
Cristo (2 Cor. 5:16-21). También vivimos en la esperanza de la
consumacion del reino. Lo que esta sorprendentemente ausente del resto del
Nuevo Testamento es cualquier indicacion o mandato de que debemos
construir o traer el reino. Debemos proclamarlo e invitar a otros a entrar en
¢l a través de Cristo. Pero es Cristo, no la iglesia, quien trae el reino de
Dios. El Nuevo Testamento habla del reino de alguna manera que indica
continuidad con esta existencia (por ejemplo, Rom. 8:20-21). Pero la
mayoria de sus referencias indican una discontinuidad radical (por ejemplo,
1 Corintios 15; 2 Pedro 3:10-13). Esto subraya la naturaleza radical de lo
que Dios esta haciendo, y hara, cuando Cristo regrese.

LA TAXONOMIA DEL PASTOR



Por supuesto, la distincion fundamental que hay que tener en cuenta es
la distincion entre cristiano y no cristiano. Pero atin asi, no debemos pasar
por alto el hecho de que parte del evangelio, tal como Jesus lo proclamo, es
nuestra respuesta, y esa respuesta incluye tanto el arrepentimiento como la
fe. En la cultura estadounidense, como en muchas otras, décadas de
evangelizacion orientada a la decision y de creencia facilista han producido
masas de cristianos nominales que presumen que su hogar es el cielo
cuando en realidad puede no serlo. Este texto ofrece la oportunidad de
explicar lo que es el verdadero arrepentimiento y asi aportar claridad a lo
que significa ser un cristiano genuino.

Conclusion

Comencé este capitulo diciendo que la teologia biblica era como una
herramienta que no necesita un lugar en la estanteria, ya que casi nunca la
dejas de usar. Como hemos visto en nuestros casos de estudio, es la teologia
biblica la que nos permite predicar a Cristo tanto desde las leyes
alimenticias leviticas como desde el Evangelio de Marcos. Nos permite
reconocer y predicar toda la Biblia por lo que es, la Escritura Cristiana. Nos
impide moralizar el Antiguo Testamento, mientras que al mismo tiempo da
el debido peso al significado de cada texto del Antiguo Testamento en su
contexto original. Nos alienta a conectar constantemente cada pasaje que
predicamos con lo que Dios ha hecho en el pasado y lo que ha prometido
hacer en el futuro. Nos proporciona una vision del mundo, una historia que
desafia las historias imperantes de nuestra propia cultura. Nos impide
predicar de forma estrecha en nuestros propios temas de los que hablamos
incansablemente. Y lo mas importante, se centra en el punto principal de
cada pasaje dentro de la gran historia de las Escrituras, la historia de las
acciones de Dios para redimir a un pueblo para si mismo, a través del
juicio de su Hijo, para alabanza de su gloriosa gracia.

Asi que si la teologia biblica no pertenece a un estante, ;a donde
pertenece? Pertenece a tu cinturén de trabajo; pertenece a tu corazon;
pertenece a tus labios; debe rodear tus pensamientos y colorear tu vision.
Cada vez que abras la boca para hablar de las Escrituras, cada vez que te
sientes al teclado para escribir sobre ellas, la teologia biblica debe ser el



lente que enfoca tus pensamientos y da forma a tus palabras. Porque la
teologia biblica en este sentido no es otra cosa que la comprension de la
historia de lo que Dios ha hecho por nosotros en Cristo, aplicada a nuestras
vidas hoy en dia.

En este punto, algunos de ustedes pueden sentirse abrumados. Les gusta
lo que digo, pero no pueden imaginarse haciéndolo ustedes mismos.
Hablaré mas sobre esto en el préximo capitulo, pero basta con decir que
cuanto mas empiecen a pensar en la Biblia de esta manera, mas natural sera.
Dediquen un tiempo cada semana a respirar el aire de la teologia biblica. En
sus momentos de tranquilidad, no se limiten a leer el plan diario, o el texto
que se prepara para predicar. Lean ampliamente la Escritura, y siempre con
la vista puesta en como el pasaje que estan leyendo encaja en el conjunto,
como nos prepara para Cristo, como nos lleva a la consumacion del reino de
Dios.

No deberiamos tener la ambicidén de hablar de la Escritura a menos que
lo hagamos en estos términos, porque asi es como la Escritura se entiende a
si misma. Y en la Escritura tenemos las palabras de vida, las tnicas que
alimentaran a las ovejas de Cristo y daran vida a los muertos.

1 William Perkins, The Art of Prophesying [Trad. oficial: El Arte de
profetizar] (Editorial Edificando, 2020), 54—63.
2 Juan Calvino, Institucion de la Religion Cristiana, 1.x1.8.



CAPITULO DOCE

Teologia Biblica y la Iglesia Local

En el capitulo anterior consideramos como la teologia biblica impacto
nuestro enfoque de la ensefianza y la predicacion de textos especificos de la
Escritura. Pensamos en como pasar de un texto particular a los grandes
hilos biblico-teoldgicos que corren a través de ese texto, de modo que
cuando predicamos el texto lo conectamos con el resto de la Biblia y lo
apliquemos apropiadamente a nuestro propio contexto.

Sin embargo, mientras que la teologia biblica es crucial para la
predicacion y la ensefianza fiel, no es ahi donde termina su importancia.
Creo que es justo decir que todo en la vida y el ministerio de la iglesia local
se ve afectado por un uso adecuado de la teologia biblica.

Introduccidn: ;Qué mas tiene que ver la teologia biblica con la Iglesia?

D¢jeme darle algunos ejemplos de donde la teologia biblica me ha sido
util en situaciones practicas del ministerio.

En mi primer afio en el ministerio pastoral, asisti al funeral de un
miembro de la iglesia sin mi Biblia, y sin estar preparado para hablar. Eso
deberia haber estado bien, ya que la familia habia arreglado que otro
ministro dirigiera el servicio. Sin embargo, en el Ultimo minuto, la familia
me pidio que hablara también. No habia Biblias, solo el libro de servicio del
otro ministro, que me prestd amablemente. Encontré alli el pasaje de Juan
14:2-3 que habla de Jests yendo a preparar un hogar para nosotros. No tuve
tiempo de prepararme antes de tener que hablar. Pero ser capaz de poner las
palabras de Jesus en el contexto mas amplio de la narracion de las
Escrituras me permitio predicar un sermon funebre esa tarde. Pude hablar
de la historia de la promesa de Dios de llevar a su pueblo a su lugar bajo su
gobierno, y de Jesus como el Unico que puede llevarnos alli a través del
evangelio. En lugar de un evangelio de un propietario estadounidense sobre
los esteroides, pude rapidamente tomar una imagen inusual y darle sentido
de una forma que predicara a Cristo.



Dirijo muchas bodas. De vez en cuando una pareja pregunta si pueden
escribir sus propios votos. El argumento suele ser algo asi como:
"Queremos votos que hablen de nuestra relacion Unica y nuestro amor
unico. No queremos los votos que todos los demds usan". No soy una
persona muy sentimental, asi que mi reflejo es tipicamente decir: "No",
pero sin una buena razon, aparte de que no me gustan los votos de boda
sentimentales. Pero aun asi, algo en estas peticiones siempre se ha sentido
fuera de tono.

Cuando empecé a reflexionar sobre la peticion y el significado del
matrimonio, la teologia biblica me ayudoé a entender por qué era mas que el
gusto lo que me hacia desistir de estas peticiones. Si bien es cierto que cada
matrimonio es Unico y especial, también es cierto que lo que la Biblia
enfatiza sobre el matrimonio es lo que es comun a todos los matrimonios.
Todos se rigen por el mismo estandar, todos estan estructurados de acuerdo
al mismo pacto. Y por lo tanto es correcto que todos esencialmente tomen
los mismos votos.

JPor qué el énfasis en lo que es comin? Porque como muestra una
teologia biblica del matrimonio, el matrimonio no se trata finalmente del
amor unico entre un hombre y una mujer; se trata del amor entre Cristo y la
iglesia. Todo matrimonio apunta a ese matrimonio definitivo. Y bien sea
que la pareja se dé cuenta o no, su matrimonio toma su valor y significado a
partir de ese otro matrimonio. Ahora, no soy un cascarrabias. A veces dejo
que una pareja escriba sus propios votos. Pero siempre pido que también
usen los votos tradicionales, porque lo que finalmente es importante en sus
votos y en el resto de su matrimonio no es lo que lo hace tnico, sino lo que
lo hace como cualquier otro. Darle un énfasis primario a lo que es unico,
irbnicamente, es hacer que Cristo y la iglesia sean secundarios, sugiriendo
que un idolo  podria  estar escondiéndose detrds de esos votos
personalizados.

Aqui hay un ejemplo mas. Hace varios afios, cuando nuestra iglesia
empezo a crecer, la gente empezd a preguntarse cuando nos trasladariamos
a los servicios multiples. Por supuesto que hoy en dia, la pregunta no es de
servicios multiples. Todo el mundo lo da por sentado. La pregunta actual es



multiples sitios. Pero ya sea que estemos hablando de servicios o sitios, la
respuesta de nuestra iglesia fue y es la misma. No. Somos una iglesia local,
y eso significa una sola asamblea. Multiples servicios/sitios significan
multiples asambleas, lo que significa multiples iglesias. Después de todo, la
palabra griega para iglesia significa "asamblea", es decir, los que se retinen
en un lugar a la vez.

(Es solo un argumento basado en una palabra? Si y No.

Si, es un argumento basado en una palabra, al menos en parte. Cuando
Jests y los apostoles eligieron palabras bajo la inspiracion del Espiritu para
describir la reunion local de los cristianos, eligieron una palabra secular que
significaba asamblea. Pero hay mas que eso.

La idea de la asamblea hace su primera aparicion no en el Nuevo
Testamento, sino en el Antiguo. Israel era la asamblea de Dios, a la que
convoco al pie del Monte Sinai e hizo su pacto con ¢l (Deut. 4:10). Desde
entonces, mientras que el pueblo se reunia en sus diversas aldeas para
recibir instruccion de los levitas, la nacidn se reunia solo tres veces al ano
para adorar a Dios en una asamblea sagrada en el tabernaculo, y mas tarde
en el templo de Jerusalén. Mirando hacia adelante entonces, el libro de
Hebreos llama a la Jerusalén celestial, el Monte Sion, la "congregacion de
los primogénitos" (Hebreos 12:22-23). Esta es la asamblea final del Nuevo
Pacto, y sin embargo la Escritura nos dice que nuestras asambleas locales
estan de hecho participando en esa asamblea celestial unida "con todos los
que en cualquier lugar invocan el nombre de nuestro Sefor Jesucristo" (1
Cor. 1:2).

Entonces no es coincidencia que Jesus llamara a su pueblo "asamblea" y
no "sinagoga". Asi como hay un cuerpo, una novia, un pan, un rebafio y un
vifiedo, asi hay una sola asamblea. Como los tedlogos han sefialado hace
tiempo, la iglesia local no es la iglesia entera, pero es la iglesia completa.
Todo lo que la iglesia universal es, la iglesia local lo representa en un
microcosmos. 1

La unidad de esta asamblea funciona de muchas maneras practicas.
Deben soportarse mutuamente (Ef. 4:2). Deben esperarse mutuamente y



celebrar juntos la Cena del Sefior (1 Cor. 11:33). Deben compartir con otros
de la asamblea que estén en necesidad (Hechos 4:32-35). Deben luchar
juntos por la fe (Fil. 1:27).

Asi, cuando construimos una "teologia biblica" de la asamblea,
aprendemos mucho mas que lo que aprendemos de un estudio basico de una
palabra griega. Aprendemos, de hecho, que una iglesia local est4d destinada
por Cristo a ser una imagen localizada en tiempo real de la iglesia que
compro con su sangre, esa unica asamblea que finalmente convocara en el
ultimo dia. Si ese es el caso, entonces no vamos a tener multiples sitios o
servicios. Debemos encontrar otra soluciéon al maravilloso problema del
crecimiento.

Esos son solo unos breves ejemplos de preguntas reales que hemos
tratado de responder en mi iglesia con las herramientas de la teologia
biblica. Lo que quiero hacer ahora es considerar lo que la teologia biblica
tiene que decir a esferas enteras del ministerio. Como veremos, la teologia
biblica a veces nos ayuda a evitar errores en nuestro enfoque del ministerio.
En otros casos, la teologia biblica ayuda a establecer los limites y objetivos
adecuados para nuestra vida y trabajar juntos como iglesia. Asi que vamos a
trabajar a través de varios ejemplos. Cuando termine no habré agotado de
ninguna manera la aplicacion de la teologia biblica a la iglesia. Pero espero
haber demostrado lo que quiero decir sobre la practicidad y utilidad de la
teologia biblica para el ministerio, y estaran en una mejor posicion para
aplicarla a las situaciones y oportunidades que enfrenten en su iglesia.

Casos de Estudio

Vamos a ver como la teologia biblica moldea nuestro pensamiento en
cuatro areas diferentes: consejeria, misiones, cuidado de los pobres y
relaciones iglesia/estado.

Consejeria

Ya sea que lo pensemos 0 no, ya sea en nuestro puesto de trabajo o no,
todos nos dedicamos a la consejeria. Un amigo comparte un problema con
nosotros y pide consejo. Un cristiano mas joven al que estamos asesorando



nos pide consejo sobre lo que debe hacer con su vida. Una amiga casada
necesita aliento debido a las dificultades en su matrimonio. Un miembro de
la iglesia confiesa que lucha con un comportamiento adictivo. Su hija
adolescente esta preocupada por ser aceptada en la escuela. Para bien o para
mal, exacto o inexacto, biblico o secular, lo que dices a continuacidon es
"consejeria".

(Coémo decides qué decir en situaciones como €sta y otras innumerables?
Bueno, si quieres una respuesta mas larga, consigue el excelente material de
la Fundaciéon de Consejeria y Educacion Cristiana (CCEF). 2 Pero la
respuesta corta es: basicamente depende de lo que pienses que son los seres
humanos, cudl es su problema y como habla la Biblia sobre €l.

En muchas de esas situaciones, la tentacion es tratar a la persona como la
suma de su pensamiento o su comportamiento. Entonces diagnosticamos su
problema como un pensamiento o comportamiento equivocado. Para la
cura, recurrimos a la Biblia como libro de respuestas para mostrarles como
pensar o actuar correctamente. El resultado es un enfoque de prueba tanto
para el diagndstico como para la prescripcion, y generalmente resulta en
una especie de version cristianizada de la terapia conductual o cognitiva. El
consejo basico aqui es, "Simplemente necesitas aprender, por el poder del
Espiritu, a pensar o actuar de manera diferente".

(Pero es eso a lo que nos lleva una teologia biblica del ser humano y el
problema humano? No, en lo absoluto. Una antropologia biblica comienza
con los seres humanos creados a imagen de Dios con el fin de adorar a Dios
reflejando su gloria a través de sus vidas (Gen. 1:26-28). Por lo tanto, no
estamos finalmente definidos ni por nuestro comportamiento ni por nuestros
pensamientos. Mas bien, estamos definidos por a quién adoramos. Somos
fundamentalmente adoradores, y nuestra identidad se define por qué o a
quién estamos reflejando.

Esa imagen fue distorsionada y estropeada en la caida, de modo que
ahora libre y habitualmente adoramos a la criatura en lugar de al Creador, y
nuestra criatura favorita para adorar es nosotros mismos (Romanos 1). Asi
que nuestro problema no es fundamentalmente de comportamiento, aunque
se mostrard en nuestro comportamiento. Nuestro problema no es



fundamentalmente mental, aunque se mostrara en nuestro pensamiento.
Nuestro problema es fundamentalmente religioso. Nuestro problema es el
culto desordenado de la idolatria.

Ademas, la teologia biblica nos ayuda a ver que mientras Adan y toda su
progenie son creados imago Dei, a imagen de Dios, ese acto de creacion
fue modelado en la imagen increada de Dios, Jesucristo (Col. 1:15 en
adelante). Lucas se refiere a Adan como el hijo de Dios (Lucas 3:37), pero
Jests es el verdadero Hijo de Dios, la verdadera imagen de Dios en toda su
plenitud. Por lo tanto, nuestra meta no es estar mejor ajustados en nuestro
pensamiento o nuestro comportamiento. Nuestra meta, y de hecho la meta
de toda la creacion (cf. Rom. 8:19), es que seamos conformados a la imagen
de Cristo, algo que so6lo se logra por el Espiritu a través del poder
regenerador de Dios en el evangelio (Rom. 8:29; 2 Cor. 3:16-19). Por medio
del evangelio, el Espiritu nos une a Cristo, de modo que la vida que vivimos
es su vida (Rom. 8, 9-11; Gal. 2, 20; Fil. 1, 21). Un dia, la obra del Espiritu
de santificarnos sera completa. En ese dia, cuando Cristo regrese o vayamos
a estar con ¢l, seremos glorificados. Lo veremos como ¢l es, jporque
finalmente seremos como ¢l! (1 Juan 3:2). Eso, al menos a grandes rasgos,
es una teologia biblica de la imagen de Dios en el hombre. No dice todo lo
que un tedlogo sistemdtico diria sobre la antropologia teoldgica, como el
problema de la culpa de Adan, pero si da la trayectoria de la historia a la luz
del problema de la corrupcion de Adan. Nos dice de donde venimos,
donde estamos y hacia donde nos dirigimos, si estamos en Cristo. Y
comienza a establecer algunos pardmetros de lo que significa ser un ser
humano.

Entonces, ;qué significa esto para la consejeria? Para empezar, la
consejeria informada por la teologia biblica no se satisface con la mera
fijacidon de la conducta o las ideas. No estd satisfecha porque sabe que este
no es el problema de raiz, ni funcionara finalmente. Mas bien, el
asesoramiento biblico apunta al corazon, la sede de la adoracion. Sabe que
la boca habla desde lo que emana del corazén (Mateo 12:34). Tal consejeria
no se conforma con un cambio de comportamiento que se derrama sobre el
verdadero problema de un corazon que adora idolos. También entiende que



el cambio duradero de comportamiento y pensamiento sélo vendra cuando
cambiemos el objeto de nuestra adoracion.

(Coémo se produce un cambio de culto, que luego provoca un cambio en
el pensamiento, el habla y el comportamiento? No viene de la terapia. No
viene del andlisis. Solo viene de arriba, ya que el Espiritu regenera y
rejuvenece el corazon (Juan 3). Y el medio que el Espiritu usa es el
evangelio, recibido a través del arrepentimiento y la fe. Pablo describe este
cambio en las vidas de los Tesalonicenses como un cambio de idolos y un
cambio hacia Dios, para servir a Dios y esperar el regreso de Jesus (1
Tesalonicenses 1:9-10).

- Su cambio implicé un giro, o arrepentimiento.

- Se trata de la fe, ya que recibieron y confiaron en el mensaje.

- Result6 en un cambio de amores, ya que ahora servian a Dios.

- Y resultd en una reorientacion de sus esperanzas, mientras esperaban
que Cristo regresara y los rescatara del juicio venidero de Dios.

Seglin Pablo, y de acuerdo con nuestra comprension de la naturaleza
humana, el verdadero cambio se produce a través del evangelio, a traves de
recibir y descansar en lo que Cristo logro en la cruz, y luego vivir a la luz
de ello. El cambio real implica pasar de la idolatria a la adoracion del
verdadero Dios. El verdadero cambio significa arrepentirse del pecado y
poner la fe en la gracia de Dios que se ofrece en Jesucristo. Y eso se aplica
tanto al cristiano como al no cristiano. El cristiano atrapado en acciones
pecaminosas, creencias destructivas o comportamiento adictivo es alguien
que adora idolos. Al igual que al principio de la vida cristiana, a mitad y al
final de esa vida, el evangelio nos llama a apartarnos de nuestra idolatria,
incluso cuando nos da la esperanza de llegar a ser como Cristo cuando
regrese.

Lamentablemente, gran parte de la consejeria cristiana se ha visto
influenciada por una cultura terapéutica y trata la necesidad humana
fundamental como la integridad o la felicidad. Como resultado, el evangelio
cambia para satisfacer estas nuevas necesidades. B. B. Warfield, el tedlogo
de Princeton del siglo XIX, resumio6 bien esta conexion cuando dijo:



El hecho es que los puntos de vista que los hombres toman de la
expiacion estan en gran parte determinados por sus sentimientos
fundamentales de necesidad, por aquello de lo que los hombres mas anhelan
ser salvados. Y desde el principio se han trazado tres tipos de pensamiento
bien marcados sobre este tema, que corresponden a tres necesidades
fundamentales de la naturaleza humana tal como se desarrolla en este
mundo de limitaciones. Los hombres estan oprimidos por la ignorancia, o
por la miseria, o por el pecado en el que se sienten hundidos; y, mirando a
Cristo para liberarlos del mal bajo el cual se esfuerzan particularmente, son
aptos para concebir su obra como consistente predominantemente en la
revelacion del conocimiento divino, o en la inauguraciéon de un reino de
felicidad, o en la liberacion de la maldicion del pecado. 3

El consejo biblico se niega a mantener metas falsas y temporales, como
una vida mas facil o mas agradable ahora, o trucos y consejos para un mejor
comportamiento. En cambio, sostiene el objetivo de la santificacién y la
glorificacion, nuestra transformacion a la imagen misma de Cristo. Su
método es, por lo tanto, el evangelio porque Cristo es la meta.

Misiones

Ultimamente ha habido mucho revuelo sobre la necesidad de que la
iglesia sea misional. Ser misional no es lo mismo que comprometerse con
las misiones, o tener una mentalidad misionera. Ser misionero es una forma
de pensar en la iglesia y en como se relaciona con el mundo. Una iglesia
misionera entiende que la iglesia no va a la mision, o envia gente a hacer
misiones. Mas bien, la iglesia es la mision de Dios en el mundo, para sanar
el mundo y reconciliar a la gente con Dios. Como resultado, a la iglesia no
se le confia tanto un mensaje, sino que se le llama a encarnar a una persona.
No se trata principalmente de proclamar el trabajo de Jesus en la cruz al
mundo, mas bien se trata de hacer visibles las palabras, los hechos y la vida
de Jesus en cada rincon de nuestra ciudad. 4

(De donde ha sacado la gente esta comprension de la iglesia y su
vocacion en relacion con el mundo? Para ser honesto, ha surgido de un
intento de pensar en la mision y la iglesia desde la perspectiva de la teologia
biblica. 3 Lo que estos tedlogos misioneros notaron es que Dios es un Dios



misionero. Se muda al vecindario. Se encarna en nuestro mundo. ;Por qué
hace esto? Lo hace para redimirnos y para establecer su reino. Desde los
paseos de la tarde en el jardin del Edén, al tabernaculo en medio del
campamento israelita, a la encarnacion de Jesucristo, a las palabras finales
del Apocalipsis, Dios ha buscado constantemente estar con su pueblo, estar
en medio de ellos. Es una imagen de la intimidad, una imagen de la
relacion, y parece estar en el corazon mismo de lo que se trata el cielo
(Apocalipsis 21:3-4; 22:3-5). Aunque el pecado ha separado al hombre de
Dios, no ha desalentado el caracter misional de Dios. De hecho, como la
historia de la redencion parece mostrar, el pecado humano ha hecho que
esta orientacion misional de Dios sea ain mas imperativa.

Por lo tanto, la iglesia es enviada como Dios envid a Cristo al mundo
para dar a conocer su presencia redentora (Juan 17:18). Aqui estd el
paradigma de la iglesia misionera. Como Cristo fue enviado, asi nosotros su
cuerpo también somos enviados. Como Cristo encarnd la presencia
salvadora de Dios, asi encarnamos la presencia redentora de Cristo. Nos
sacrificamos a través del servicio, comprometiendo a la cultura que nos
rodea con la misericordia y las buenas obras.

(Qué hacemos con la agenda misional? ;Deberia la teologia biblica
llevarnos a desechar nuestro programa misionero y establecer centros de
tutoria y clinicas de salud en su lugar? ;Deberiamos estar mas enfocados en
"terceros espacios" como Starbucks o el gimnasio local, donde podemos "ir
y ser" cristianos en medio del mundo, en lugar de construir edificios mas
grandes para que mas gente pueda "venir y escuchar" el mensaje del
cristianismo en medio de la iglesia?

Creo que no hay duda de que debemos ir y ser sal y luz en el mundo
(Mateo 5:13-16). También creo que no hay duda de que Dios es un Dios
misionero, que no espera a que lo encontremos (como si pudiéramos). Mas
bien, se muda al vecindario y nos encuentra. El lenguaje de Juan 1 es rico
en conexiones biblico-teologicas, entre las que destaca la imagen de Cristo
viniendo y "tabernaculizando" en medio de nosotros (Juan 1:14). Un gran
componente de las buenas noticias es que "En esto consiste el amor: no en
que nosotros hayamos amado a Dios, sino en que ¢l nos amo a nosotros, y



envid a su Hijo en propiciacion por nuestros pecados” (1 Juan 4:10). Pero la
cuestion de lo que la iglesia deberia ser y como deberia pensar en la mision
no es exactamente lo mismo que reconocer que la encarnacién es el
cumplimiento de la actividad misionera de Dios en el Antiguo Testamento.

Para empezar, una teologia biblica de la iglesia y su mision incluye temas
que los defensores de la mision dejan de lado o minimizan, temas como el
llamado de la iglesia a estar separada y ser distinta del mundo para mostrar
la sabiduria y la santidad de Dios. Esto se ve claramente en el llamado a
Israel de salir, como vimos en el ultimo capitulo con las leyes leviticas, un
llamado que es tomado e intensificado en la vida de la iglesia. Pablo (en
Corintios 1 y 2), Juan (en 1 Juan 2) y Pedro (en 1 Pedro 1) se esfuerzan por
definir a la iglesia en términos de su santidad y diferenciacion del mundo.
Es enfaticamente no conformarse al mundo o a sus deseos. Por lo tanto, el
ministerio de la encarnacion, lo que sea que signifique positivamente, no
significa acomodarse al mundo.

Segundo, a la iglesia, como a Israel, se le da una identidad corporativa,
incluso federal. Israel es llamado el hijo de Dios, y nosotros somos
llamados el cuerpo de Cristo. Pero una vez mas, esa no es toda la historia. A
la iglesia también se le da una mision especifica por parte de Cristo su
Cabeza. Es hacer discipulos, es predicar el evangelio, y es ensefiar a los
discipulos a obedecer todo lo que Jesus nos ha ordenado (Mateo 28:18-20).
Una y otra vez, las Escrituras enfatizan el mensaje que la iglesia debe
proclamar.

Lejos de ser un punto de disyuncion entre Cristo y su cuerpo, un
momento de reflexion adicional muestra que esto es consistente con el
propio énfasis de Jesus. Repetidamente, Jesus buscO mantener sus
curaciones milagrosas y exorcismos en silencio. Le pidio a la gente que no
le dijera a nadie lo que habia hecho. Y cuando la multitud se hizo
demasiado grande, clamando por su toque de curacion, se fue a otra parte.
(Por que hizo eso Jesus? Tenia el poder de curar a todo el mundo; ;por que
no lo hizo? ;Por qué se fue justo cuando aparecid la oportunidad de
demostrar el poder curativo de Dios a gran escala? Jests nos dice por qué.
En Marcos 1:38, en respuesta a preguntas similares de los discipulos, dice:



"Vamos a los lugares vecinos, para que predique también alli; porque para
esto he venido".

Jestis no vino principalmente a hacer buenas obras. No vino a curar y
exorcizar demonios, o a demostrar la vida redentora del reino. No, Jesus
vino principalmente a predicar. Eso es lo que dice. ;Por qué predicar? Vino
a predicar porque el trabajo que le habia dado Dios era lograr la redencion a
traveés de su muerte expiatoria en la cruz. Pero esa muerte fue tragicamente
silenciada sin el mensaje del evangelio que predico y confio a sus
discipulos. Esta buena noticia explicaba lo que su muerte habia logrado y
como los pecadores como nosotros podian beneficiarse de ella a través del
arrepentimiento y la fe. Jesus vino a morir. Pero no s6lo vino a morir. Vino
a predicar primero, para que pudiéramos entender y beneficiarnos de su
muerte.

Parte del patron que emerge por lo tanto es que mientras que Israel y la
iglesia sefialan, prefiguran e incluso repiten y magnifican algunos aspectos
del ministerio de Cristo, otros aspectos de su ministerio siguen siendo
unicos para €l. La Iglesia no muere por los pecados del mundo. No es dada
para la curacion de las naciones. No introduce el reino de Dios. Estos son
ministerios que solo le son dados al Hijo.

Y qué hace la iglesia? Da testimonio del Hijo. Proclama su mensaje.
Hace discipulos. Y muestra dentro de si misma la vida del reino. Como un
puesto de avanzada en el cielo, es un faro y una muestra del trabajo unico
que el Hijo esta llevando a cabo en €l.

Como Jesus, la iglesia es enviada al mundo para proclamar este mensaje
dador de vida e inaugurador del reino. Entonces, ;deberiamos ser
misioneros? En un sentido, si. Deberiamos ser la sal y la luz del mundo en
palabra y obra. ;jPero eso significa que deberiamos dejar de enviar
misioneros? ;Significa que debemos dejar de centrarnos en la proclamacion
publica de la buena noticia para centrarnos en encarnar la vida del reino de
Dios en nuestras comunidades? No, en lo absoluto. Eso significaria no sélo
desobedecer el mandato explicito de Cristo, que es la cabeza del cuerpo,
sino que también significaria borrar la distincidn entre el tipo y el antitipo,
la imagen y la realidad.



Es mas, cambiar "misiones" por "misionales" seria perder otro hilo de la
historia biblica, la historia en la que los reinos de este mundo no solo son
bendecidos por la presencia del reino de Dios, sino que se convierten en el
reino de nuestro Sefor y Cristo. A causa del pecado, las naciones se
dividieron en Babel. En Cristo, ya han sido figurativamente reunidos en
Pentecostés, cuando el evangelio sale a todas las naciones. Pero el final de
la historia no se logra a través del ministerio de misericordia de la iglesia.
No, el final de la historia es cuando los elegidos de todas las naciones son
finalmente y para siempre hechos uno en los nuevos cielos y una nueva
tierra. En ese dia, todas las naciones de la tierra seran bendecidas a través
de Abraham porque una gran multitud "todas las naciones y tribus y
pueblos y lenguas" estaran de pie ante el trono con vestiduras lavadas en la
sangre del Cordero (Apocalipsis 7:10). La iglesia proclama el mensaje de la
inauguracion del reino, pero serd el mismo Rey quien lo culminara.

Ademas, como esta historia deja claro, el proposito de Dios no es
finalmente la mision, sino la adoracion. Como Piper ha sefialado, "las
misiones existen porque la adoracion no existe". 6 Por lo tanto, la iglesia es
enviada en mision, pero la iglesia existe para adorar. Definir la iglesia por
mision es, en ultima instancia, reorientar a Dios /ejos de si mismo y hacia el
mundo. De hecho, es justo lo contrario. Dios ha venido al mundo porque
fundamentalmente esta comprometido consigo mismo y con el despliegue
de su gloria. En resumen: como estrategia de evangelizacion, la iglesia
misionera tiene muchas cosas utiles que ensefiarnos. Pero como una critica
de las misiones, y como una definicién de la iglesia, el concepto misional es
inadecuado y engafioso.

Cuidar de los Pobres

Periddicamente en la historia de la iglesia, se ha levantado el clamor de
que el evangelio es mejor ilustrado que proclamado, o que no puede ser
predicado con integridad a menos que también se demuestre en la practica.
A menudo esta preocupacion se ha centrado en los pobres, y la
responsabilidad principal de la iglesia de aliviar esa pobreza.



Para apoyar el cuidado de los pobres como una responsabilidad primaria
de la iglesia local, los escritores recurren a los versos clave del Nuevo
Testamento, el ejemplo del Israel del Antiguo Testamento y la vision de la
Biblia sobre la Nueva Creacion. En el Nuevo Testamento, leemos el
mandato de Jests de alumbrar "vuestra luz delante de los hombres, para que
vean vuestras buenas obras, y glorifiquen a vuestro Padre que estd en los
cielos" (Mateo 5:16). En el contexto mas amplio del Sermon del Monte, es
dificil negar que la misericordia con los pobres era al menos parte de lo que
Jests tenia en mente cuando se referia a las buenas obras. Los primeros
cristianos practicaban claramente una generosidad radical hacia los pobres
(cf. Hechos 4:32-37), y Santiago parece casi alentar un prejuicio hacia los
pobres, o al menos condena cualquier prejuicio contra ellos (Santiago 2:1-

9).

En el Antiguo Testamento, vemos al pueblo de Dios especificamente
ordenado a mostrar misericordia hacia los pobres. Esto dio lugar a
mecanismos institucionalizados y estructurales para aliviar la pobreza (para
algunos ejemplos, comparen la practica de espigar, Lev. 19:9-10; el
pariente-redentor, Rut 3; y el matrimonio levirato, Deut. 25:5-10). El
contexto de esas instituciones era su propia historia de pobreza y opresion
en Egipto. Asi como Dios los amaba y los rescatd de su pobreza, debian
tratar al pobre, a la viuda, al huérfano y al extranjero con misericordia y
respeto (Deut. 10:16-19; 24:18-22).

Mirando hacia el futuro, los profetas describieron la nueva creacion
como caracterizada por la abundancia y la alegria (Isaias 65-66) y por el
Mesias que inauguraria esta nueva era con buenas noticias para los pobres
(Isaias 61).

En conjunto, estos pasajes parecen proporcionar una teologia biblica para
la iglesia como el inicio de la vida de la nueva era y el cumplimiento de las
promesas de Dios a Israel, encargada de demostrar la llegada del reino a
través de actos de misericordia hacia los pobres de sus comunidades.

Esto suena convincente para muchos, pero de hecho creo que la teologia
biblica pinta un cuadro un poco mas complejo.



Para empezar, la pregunta no es: ";Deben los cristianos cuidar de los
pobres?" La respuesta a esa pregunta es clara, ya sea que pensemos en
términos de la gran historia de la Escritura o en los detalles de como esa
historia involucra nuestras vidas individuales. Los cristianos deben ser
personas que muestren el amor y la misericordia de Dios a todos con los
que entren en contacto, y eso incluye a los pobres.

La pregunta es, ;la iglesia como institucion local tiene la obligacion
especial de cuidar de los pobres?

Por un lado, una teologia biblica de la iglesia entiende que hay
continuidad y discontinuidad entre el pueblo de Dios del Antiguo y del
Nuevo Testamento. Israel era una nacidon politica, completa con fronteras
internacionalmente reconocidas, términos de ciudadania, y por lo tanto
responsabilidades civicas con esos ciudadanos. La iglesia, por otro lado,
esta esparcida por todo el mundo como extranjeros y forasteros, miembros
de muchas naciones, pero cuya ciudadania esta en ultima instancia en el
cielo (Fil. 3:20). El reino de Israel era terrenal y politico, pero nosotros
hemos sido llevados a un reino que es espiritual y celestial (Juan 18:36).

Lo que es mas, en la gran extension de la historia, vemos que Israel no
estaba destinado a ser un modelo para la cristiandad, un orden politico
cristiano. Mas bien, la experiencia de Israel en la Tierra Prometida es un
tipo que apunta hacia el cielo (Hebreos 4). Y asi es en el cielo que vemos la
perfecta realizacion de las leyes de Israel, un reino en el que ya no hay
llanto ni dolor, incluyendo el causado por la privacion material, porque
todas esas causas de dolor han sido eliminadas (Apocalipsis 21:1-4; cf.
Mateo 26:11).

Reconocer esta distincion entre Israel, la iglesia local y el cielo ayuda a
dar sentido a varias cosas. Primero, vemos por qué el cuidado de los pobres
dentro de la iglesia local esta ordenado y modelado en el Nuevo Testamento
(Hechos 4; 6; Rom. 15:25-27; 1 Corintios 16; 2 Corintios 8-9). Como una
colonia del cielo, cuando la gente mira dentro de la iglesia local debe ver
algo diferente del mundo que le rodea. En segundo lugar, entendemos por
qué a la iglesia local nunca se le ordena comprometer algo como su
presupuesto para aliviar la pobreza en el mundo. A los cristianos se les



ordena, si (por ejemplo, Gélatas 6:10). Pero en la medida en que existe un
"presupuesto de la iglesia", existe principalmente para equipar a los santos
para el trabajo del ministerio, lo que, a su vez, los involucrara en el cuidado
personal de los pobres. En tercer lugar, entendemos que la Gran Comision,
el llamado a proclamar el evangelio, es de hecho la mision principal que le
ha sido dada la iglesia local para con los pobres. Es a través del evangelio,
no de una cuenta bancaria, que los pobres son realmente rescatados de su
miseria.

(Puede la iglesia, institucionalmente considerada, gastar su presupuesto
en actos de misericordia social? Si, como un acto de misericordia y un
medio prudente de encomendar el evangelio. ;Debe hacerlo? No. Lo que la
iglesia debe hacer para ser una iglesia es hacer discipulos, bautizarlos y
ensefiarles todo lo que Cristo ha ordenado. Lo que debe hacer es proclamar
la buena noticia a los pobres a través del mensaje de reconciliacién con
Dios por medio de la muerte y la resurreccion de Jesucristo. En la medida
en que el cuidado de los pobres puede, en muchas circunstancias, ser
utilizado para hacer discipulos y encomendar el evangelio, la iglesia puede
evaluar sus diversas corresponsabilidades y elegir responsablemente el
cuidado de los pobres fuera de la asamblea. Digo "elegir" porque una
iglesia que se apropia del cuidado de los pobres a través de su presupuesto
debe ser cautelosa. No quiere perder de vista su primera prioridad, ni dar a
sus miembros una excusa para evitar la responsabilidad personal de amar a
sus vecinos. Otras instituciones en este mundo alimentaran a los pobres con
pan y sopa. Pero ninguna otra institucion en este mundo dara a los ricos y a
los pobres por igual el pan de vida y el agua viva que resulta en que nunca
mas tengan hambre o sed (Juan 4, 6).

Relaciones Iglesia-Estado

No hay una cuestion mads irritante en la historia de la Iglesia que la
relacion entre la Iglesia y el Estado. Desde la cristiandad medieval y la
union de la iglesia y el estado bajo una sola corona, pasando por las
pretensiones de los papas medievales de ejercer una autoridad temporal y
no solo espiritual sobre los cristianos en todas las esferas de la vida, hasta
las actuales guerras culturales con un electorado politizado dividido en



parte por lineas religiosas, los temores sobre el islam y su negativa a
organizar el estado segun lineas seculares, los temores de que los cristianos
fundamentalistas puedan hacer una negativa similar si llegan al poder en
Estados Unidos de América, la cuestion de la relacion entre la autoridad
politica y la espiritual sigue causando conflicto y temor.

Que tales temores se apeguen a los cristianos es ain mas sorprendente
dada la habil respuesta de Jesus cuando las autoridades le presentaron una
formulacion clasica del problema: ;Debemos pagar impuestos al César?
Sosteniendo una moneda romana, estampada con la imagen del emperador,
Jesus respondid: "Dad, pues, a César lo que es de César, y a Dios lo que es
de Dios." (Mateo 22:21). Problema resuelto, ;verdad?

Bueno, ;qué hacemos con el ejemplo de Israel? ;No vemos alli una
unién de autoridad espiritual y civil? ;Y qué hay de la vision moral global
del cristianismo, que declara no s6lo el sefiorio universal de Cristo, sino la
sacralidad de la vida humana y el cardcter moral del universo en el que
vivimos? ;No son estas verdades las que sostienen la obligacion de
perseguir un estado explicitamente cristiano?

La respuesta, en cierto modo, estd relacionada con el debate que
acabamos de tener y, por lo tanto, serd mas breve que los ejemplos
anteriores. Debemos prestar atencion a toda la historia, y no solo a las
partes que apelan a nuestra propia agenda o predisposiciones. El reino de
Dios es el objetivo de la creacion. Sin embargo, Israel no era un prototipo,
sino un tipo, una imagen que apuntaba a lo real. Cuando el reino se
inaugura en la verdad, es pequefio, incluso invisible (Marcos 4:30-32). De
esta manera el antitipo se asemeja al tipo, Israel, de quien Dios sefiald que
no era ni la nacién mas grande ni la mas fuerte cuando la eligié (Deut. 7:7).
Pero hay formas importantes en las que el reino no es como el tipo que lo
prefigurd. El reino inaugurado de Dios es un reino espiritual, definido no
por fronteras politicas, sino por un gobierno espiritual, el reino salvador de
Dios.

(Como se relaciona la iglesia con esta historia del reino? La iglesia esta
llamada a ser testigo de ese reino salvador, pero no es idéntica al reino
mismo, ya que hay muchos incluidos en el reino que no forman parte de la



iglesia (por ejemplo, los santos del Antiguo Testamento y los éangeles
elegidos). Mas bien la iglesia mira con esperanza el regreso del Rey, cuando
establezca su reino visiblemente y con poder. Mientras tanto, nuestra vida
en el reino esta oculta, oscurecida y velada, como lo estuvo la de Cristo Rey
en su encarnacion. La autoridad politica terrenal es establecida por Dios,
temporal y limitada, pero sin embargo legitima (Romanos 13). Esferas
separadas de autoridad y responsabilidad han sido establecidas por Dios
hasta el regreso del Rey. Durante este tiempo entre sus venidas, la autoridad
espiritual estd investida en la predicacion de la Palabra del Rey. Pero como
Abraham, que tenia las promesas pero s6lo miraba hacia el futuro del reino
de Israel, asi la iglesia vive como extranjeros y peregrinos en este mundo.
Tenemos la promesa, y esperamos la llegada del reino en su gloria, pero no
seremos peregrinos para siempre. El dia vendra cuando Cristo regrese, y
toda la autoridad se someta a Cristo y sea declarado publicamente Rey y
Senor (Apocalipsis 11).

Por un lado, por lo tanto, la iglesia necesita resistir la tentacion de
excederse en llevar a cabo su escatologia. No nos corresponde a nosotros
decidir cuando termina nuestro peregrinaje como extranjeros, como si la
creacion de un estado cristiano lograra eso de todas formas. Por otro lado, la
iglesia no debe vivir como si este mundo no importara. Nuestras buenas
acciones deben ser evidentes para todos. Pero nuestra mision finalmente no
es la renovacion de la cultura; es la redencidon de las almas. Nuestra guerra
no es la guerra de la cultura, sino una guerra contra las fuerzas espirituales
del mal en los reinos celestiales. Y nuestra esperanza no esté en las palancas
politicas del poder, sino en el soberano Rey de reyes y Sefior de sefiores,
que incluso ahora reina a la derecha de Dios. Mientras tanto, "buscamos la
ciudad venidera" (Hebreos 13:14 NVI).

Conclusion

He dado algunos ejemplos de como la teologia biblica da forma a
nuestra aproximacion a categorias enteras del ministerio. Puede que no
estés de acuerdo con algunas de mis conclusiones y aplicaciones. Lo que
espero que veas, sin embargo, es que no podemos ni siquiera empezar a
abordar temas como estos, y muchos otros, sin la teologia biblica.



Depende de ti el tomarlo desde aqui. ;Qué tiene que decir la teologia
biblica sobre tu enfoque del ministerio de nifios y la educacion cristiana en
general? ;Como afectaria la forma en que piensas sobre la musica en la
iglesia? ;Qué significa para la forma en que ensefias sobre la carrera y la
vocacion? ;Como afectard tus planes de renovacion o expansion de tu
edificio? Si lo que he dicho sobre la teologia biblica es cierto, y estoy
convencido de que lo es, entonces tiene algo util que decir sobre todas estas
areas. La teologia biblica es la teologia en accion en el ministerio de tu
iglesia.

1 The Church [Trd. Oficial, La Iglesia] (B&H Espafiol, 2020), 30-32

2 Por ejemplo, Paul Tripp, Instruments in the Redeemer s Hands: People in
Need of Change Helping People in Need of Change [Trd. Oficial,
Instrumentos en las Manos del Redentor: Personas Necesitadas de Cambio,
ayudando a Otros con Necesidad de Cambio. Publicaciones Faro de Gracia,
2002).

3 B. B. Warfield, Modern Theories of the Atonement, in Works , IX [Trd. No
Oficial, Teorias Modernas de la Expiacion, en Obras, IX] (Baker, 1932;
repr. 2003), 283.

4 Por ejemplo, ver Darrell L. Guder, ed., Missional Church: A Vision for the
Sending of the Church in North America [Trd. No Oficial, Iglesia Misional:
Una Vision para el Envio de la Iglesia en Norte América] (Grand Rapids,
MI: Eerdmans, 1998), 1-17.

5 Ver especialmente a Christopher J. H. Wright, The Mission of God:
Unlocking the Bible's Grand Narrative [Trd. Oficial, La Mision de Dios:
Desbloqueando la Gran Narrativa de la Biblia] (Ediciones Certeza Unida,
2009).

6 John Piper, Let the Nations be Glad! The Supremacy of God in Missions
[Trd. Oficial,

iAlégrense las naciones! La Supremacia de Dios en las misiones Piper, J.
(2007). (Viladecavalls, Barcelona: Editorial Clie), 11.



Epilogo

Cuando dejes este libro en unos momentos, probablemente no vas a
repensar toda una esfera del ministerio. En su lugar, probablemente entres
en una reunion para hablar del presupuesto del afio que viene o para planear
el servicio del proximo domingo. O vas a almorzar con un nuevo miembro
que quiere involucrarse, o un viejo didcono que estd preocupado por
algunos de los cambios que has hecho recientemente. En esa reunidn, o en
ese almuerzo, tendrds que tomar decisiones concretas y propuestas
practicas. Necesitaras perspectiva y discernimiento. Sobre todo necesitaras
vision, un sentido claro de a donde Dios esta llevando tu iglesia o ministerio
y como el tema en cuestidon, grande o pequefio, encaja.

Aqui es donde la teologia biblica realmente vale la pena, pero no de la
manera en que lo hacen la mayoria de las herramientas précticas. No te da
un método o un programa. No describe los diez pasos para construir una
iglesia mas grande y mejor. No te dice como meter a la gente correcta en el
autobus y sacar a la gente equivocada. En cambio, te da algo incluso mejor.

Te da una vision teologica, para ser precisos.

Como hemos visto, la teologia biblica, en ambos sentidos de la palabra,
no solo te da la historia de la Biblia, sino que coloca tu historia en el
contexto de la historia de Dios. Te sumerge en su historia, que resulta ser
mas que una historia sobre la historia antigua y futura. Resulta ser una
historia de ahora mismo. Como bien ha dicho Richard Lints, cuando
entendemos la teologia biblica de esta manera, descubrimos que "las
Escrituras son las principales intérpretes de la era moderna". 1 La teologia
biblica en las maneras que hemos discutido aqui produce una vision
teologica para el ministerio hoy en dia.

Con tal vision, estamos en posicion de hacer el trabajo practico de la
teologia, el trabajo de aplicar la verdad de la historia de Dios a los detalles
de nuestras vidas y las vidas de aquellos a los que ministramos.



Esto incluye a gente como el amigo de mis compafieros ancianos, cuya
historia comenz6 este libro. Se le habia ensefiado erroneamente que
Deuteronomio 28 significaba que Dios pretendia su mejor vida ahora,
definida como una vida de abundancia material, si tan solo tuviera fe.
Ahora que has leido este libro, ;cémo le responderias? Espero que no tomes
su Biblia y le cites 1 Pedro 4:12, como si un duelo de textos de prueba fuera
a resolver el asunto.

En cambio, espero que veas que lo que ha sucedido no es simplemente la
mala lectura de un versiculo, sino un malentendido de toda la historia de la
Biblia, y por lo tanto una mala interpretacion de la historia de su propia
vida. Antes de aplicar correctamente Deuteronomio 28 y 1 Pedro 4, su
vision del mundo debe ser reordenada y su vision teoldgica reorientada.
Necesita entender que la imagen de Deuteronomio 28 no era mas que una
caricatura en comparacion con lo que Dios ha planeado en ultima instancia
para su pueblo en los nuevos cielos y la nueva tierra. Necesita entender que
Dios tiene la intencion de su mejor vida, pero que en un mundo caido, la
gloria viene s6lo a través del sufrimiento y la vida viene sélo a través de la
muerte. Necesita saber que la riqueza que Dios pretende darle no es
finalmente la riqueza de este mundo, sino la riqueza de la comunion
ininterrumpida con Dios mismo a través de la union con Cristo. Necesita
saber que el valor de esa herencia se muestra a través de nuestra fe en
medio de nuestras actuales andanzas en el desierto. Este es el trabajo de la
teologia biblica y la teologia sistematica que surge de ella. Y esto es, de
hecho, lo que mi compafiero anciano le dijo.

Pero no so6lo ensefié a su amigo a mantener sus ojos enfocados en Cristo
sin importar sus circunstancias. También mantuvo sus propios 0jos
enfocados en eso. Como la vida de ese anciano también estd siendo
moldeada por la historia biblica, comprendié que su verdadero tesoro, su
herencia final, y por lo tanto su ultima esperanza esta en el cielo, no en la
tierra. Y asi, no atado a la mentirosa historia de este mundo de que la
riqueza significa seguridad, generosamente cavo en su propio tesoro
terrenal para ayudar a su amigo desempleado.



Esta es la vision que necesitamos para el ministerio, pero no la
obtenemos de una sola vez, y no viene de la lectura de un solo libro. La
vision de la que hablo surge de la lectura paciente, repetida y observadora
de toda la Biblia. Va a significar hacer algunos cambios en la forma de leer
y estudiar la Escritura, en el tiempo que se reserva para la meditacion y la
reflexion, y en la cantidad de tiempo que se reserva para la preparacion del
sermén. Va a significar cambiar tus hdbitos mentales cuando te enfrentes a
problemas y desafios en el ministerio. Antes de buscar una solucion
pragmatica, vas a insistir en colocar las cosas en un contexto teoldgico.

Como pensamos antes, la teologia biblica como disciplina es una forma
de leer la Biblia, una estrategia hermenéutica que se niega a convertir la
historia de Dios en el pequefio libro de respuestas de la vida, sino que la
reconoce como la gran historia que da sentido a nuestras historias. Esto
significa que la vision que necesitamos no proviene de sesiones de lluvia de
ideas o procesos impulsados por el método, sino de un habito mental de
oracion que se niega a entender el hoy en dia segiin los términos de las
narrativas culturales que tenemos a mano: las narrativas del progreso, la
etnicidad y la acumulacion, por nombrar algunas. En cambio, el hoy se
define a la luz de la historia biblica. Esa historia define cada vez mas
quiénes somos, de donde venimos y hacia dénde vamos. Como resultado,
esa historia nos dice lo que deberiamos hacer, pensar y sentir hoy.

La proxima vez que entres en una reunion de planificacion o en un
almuerzo de discipulado, espero que tomes tu Biblia, no para una devocion
de apertura o el texto de prueba perfecto, sino para la vision que necesitas
para orientarte a ti mismo y a tu ministerio en el trabajo que Dios esta
haciendo en este mundo a través de Cristo. Como dije, esa vision no viene
de una sola vez, pero por la gracia de Dios viene, y lo cambia todo.

La teologia biblica es una teologia muy util. La teologia biblica es la
teologia en accion. Asi que recoge tu Biblia, y pongamonos a trabajar.

1 Richard Lints, (Grand Rapids, MI: Eerdmans, 1993), 312.



Para mas informacion
Ademas de los libros recomendados en la Introduccion, lo siguiente te
ayudara a explorar mas a fondo los temas de los capitulos seleccionados.

Capitulo 1

Beynon, Nigel y Andrew Sach. Cava Mas Profundo: Herramientas para
Desenterrar los Tesoros de la Biblia. Torrentes de Vida 2012.

Carson, D. A., Falacias Exegeticas. Clie, 2011.

El te dice muchas formas en las que puedes leer mal el texto y te da
algunos consejos Utiles para evitar esos errores.

Fee, Gordon D., y Douglas Stuart. How to Read the Bible for All It's
Worth [Trd. No Oficial, Cémo Leer la Biblia Por Todo lo que Vale], 3?
ed. Grand Rapids, MI: Zondervan, 2003.

Aunque estoy muy en desacuerdo con las posiciones igualitarias que
toman en este libro, no encontrards una mejor y mas accesible
introduccion a la exégesis de la Biblia traducida en Inglés.

Capitulo 2

Goldsworthy, Graeme. Estrategia Divina: Una Teologia Biblica de la
Salvacion. Andamio, 2011.

Este libro toma el enfoque del libro “Evangelio y Reino” y lo trabaja a
través de todo el canon.

Robertson, O. Palmer. The Christ of the Covenants [Trd. No Oficial, El
Cristo de los Pactos]. Phillipsburg, NJ: P&R, 1981.

Aunque no estoy de acuerdo con algunas de sus conclusiones
paidobautistas, no conozco una mejor introduccion a los pactos en
general.

Capitulo 3

Baker, David. Two Testaments, One Bible: a Study of the Theological
Relationship Between the Old and New Testaments [Trd. No Oficial, Dos
Testamentos, Una Biblia: Un Estudio de la Relacion Teoldgica Entre el



Antiguo y el Nuevo Testamento], rev. Downers Grove, IL: InterVarsity
Press, 1991.

Una introduccion completa.

Clowney, Edmund P. EI Misterio Revelado: Descubriendo a Cristo en el
Antiguo Testamento. Poiema Publicaciones, 2014.

Proporciona una instruccion clara y practica para pastores y maestros.

Capitulo 4

Pelusas, Richard. El tejido de la teologia: Un Prolegomeno de la
Teologia Evangélica [Trd. No Oficial, ]. Grand Rapids, MI: Eerdmans,
1993.

Entre otras cosas, este libro aboga por una relacion més explicita entre la
teologia biblica y la sistematica.

Wells, David. E/ Valor de ser Protestante: Amantes de la Verdad.
Andamio, 2017.

Hace que la verdad doctrinal sea esencial para la fidelidad evangélica.

Capitulo 5

Frame, John. La Salvacion Pertenece al Senior: Una Introduccion a la
Teologia Sistematica. Poiema Publicaciones, 2020.

Delinea claramente las diversas perspectivas del conocimiento doctrinal.
Algo técnico, pero vale la pena el esfuerzo.

Pelusas, Richard. El tejido de la teologia: Un Prolegdmeno de la Teologia
Evangélica [Trd. No Oficial, ]. Grand Rapids, MI: Eerdmans, 1993.

Su exploracion de la trayectoria de la reflexion teologica vale el precio
del libro.

Capitulos 6 -10

Otros ejemplos de teologia biblica tanto a nivel pastoral como
académico:

Beale, G. K. The Temple and the Church's Mission: A Biblical Theology
of the Dwelling Place of God . Downers Grove, IL: InterVarsity Press,
2004.[Nota del editor: Sera publicado en espafiol en el 2021 como E!/



templo y la mision de la iglesia: Una teologia biblica de la morada de
Dios por Monte Alto Editorial.

Hamilton, James M. The Glory of God in Salvation Through Judgment.
Wheaton, IL: Crossway, 2010. [Nota del editor: Sera publicado en
espafiol en el 2021 como La Gloria de Dios en la Salvacion a través del
Juicio por Monte Alto Editorial

Roberts, Vaughn. Lifes Big Questions: Six Major Themes Traced
Through the Bible [Trd. No Oficial, Las Grandes Preguntas de la Vida:
Seis Grandes Temas Rastreados a Través de la Biblia]. Londres: Inter-
Varsity, 2004.

Capitulo 11

Clowney, Edmund P. EI Misterio Revelado: Descubriendo a Cristo en el
Antiguo Testamento. Poiema Publicaciones, 2014.

Goldsworthy, Graeme. Como Predicar de Cristo usando toda la Biblia.
Torrentes de Vida, 2012.

Cubre parte del mismo terreno que este libro, pero dedica la segunda
mitad a la aplicacion practica de la predicacion de todos los géneros.

Capitulo 12

En la consejeria:
Powlison, David. Seeing with New Eyes. Counseling and the Human
Condition Through the Lens of Scripture [Trd. No Oficial, Viendo con
Ojos Nuevos. La Consejeria y la Condicion Humana a Través de los
Lentes de la Escritura]. Resources for Changing Lives [Recursos para
Cambiar Vidas]. Phillipsburg, NJ: P&R, 2003.
Una excelente introduccion para pensar en la consejeria a la luz del
marco de la Biblia.

En las misiones:
Bavinck, J. H. An Introduction to the Science of Missions [Trd. No
Oficial, Una Introduccion a la Ciencia de las Misiones]. Trans. David H.
Freeman. Phillipsburg, NJ: P&R, 1992.
Retne los mensajes de “come and see” y “go and tell” ["ven y mira" y
"ve y cuenta] de la Biblia a través de los lentes de Pentecostés.



Notas

[1]
Nota del traductor: En el idioma Inglés, para el caso del ejemplo aqui dado, la palabra “ball”
puede significar “bola” o “fiesta elegante”.



	Prologo
	Prefacio
	Agradecimientos
	INTRODUCCIÓN El Texto a Examinar
	SECCIÓN UNO Las herramientas que se necesitan
	CAPÍTULO UNO
	Herramientas exegéticas: Método Gramático-Histórico
	CAPÍTULO DOS
	Herramientas de Teología Bíblica 1: Pactos, Épocas y Canon
	CAPÍTULO TRES
	Herramientas de Teología Bíblica 2: Profecía, Tipología y Continuidad
	CAPÍTULO CUATRO
	Teología bíblica y sistemática: ¿Realmente necesitamos ambas?
	CAPÍTULO CINCO
	Herramientas de teología sistemática: Cómo y por qué pensar teológicamente
	SECCIÓN DOS Las historias que hay que contar
	CAPÍTULO SEIS
	La historia de la creación
	CAPÍTULO SIETE
	La historia de la caída
	CAPÍTULO NUEVE
	La Historia del Sacrificio
	CAPÍTULO DIEZ
	La Historia de la Promesa
	SECCIÓN TRES Poniendo todo junto para la Iglesia
	CAPÍTULO ONCE
	Predicación y Enseñanza (Casos de Estudio)
	CAPÍTULO DOCE
	Teología Bíblica y la Iglesia Local
	Epílogo
	Para más información

