Una Luz a las
Naciones

La iglesia misional
y el relato biblico

Michael W. Goheen



Una Luz a las Naciones
La 1glesia misional y el
relato biblico

Michael W. Goheen

Traduccion por Micaela Ozores

Tampa, Florida

Editorial Doulos

1008 E Hillsborough Ave

Tampa, Florida 33604
www.editorialdoulos.com

Correo electronico: editor@editorialdoulos.com



http://www.editorialdoulos.com/
mailto:editor@editorialdoulos.com

Publicado originalmente en inglés con el titulo 4 Light to the Nations: The Missional
Church and the Biblical Story por Baker Academic, a division of Baker Publishing Group,
PO Box 6287, Grand Rapids, Michigan 49516-6287. ©2011 Michael W. Goheen.
Traducido y publicado con permiso.

Copyright © 2018 Editorial Doulos para la edicion en espafiol

All rights reserved.
ISBN-13: 97809997777022

Contenido

1. La identidad y el rol de la iglesia.
Jde quien es el relato? jcudles son sus imdgenes?

2. Los origenes de Israel. Dios funda un pueblo misional

3. Israel encarna su identidad y rol misionales en_medio
de las naciones




4. Jesus reune al pueblo escatoldgico que asumird el
[lamdo misional

5. La muerte y la resurreccion de Jesus y la identidad
misional de la iglesia

6. La iglesia misional en el relato del Nuevo Testamento

7. Imdgenes de la iglesia en el Nuevo Testamento

8. La iglesia misional en el relato biblico: Un resumen

9. La iglesia misional hoy

Lecturas sugeridas




Coleccion
Ministerio y Teologia Misional



Para Howard McPhee, Andrew Zantingh, Tim Sheridan,
Peter Sinia, David Groen y Andrew Beunk — Colegas
pastorales en el fomento de la iglesia misional



1
La identidad y el rol de la i1glesia

/;De quién es el relato? ;Cudles son sus imagenes?

Por qué la eclesiologia es tan importante
Imagina que no existe el cielo...
Podran decirme sonador,
pero no soy el Unico.
Espero que algun dia te unas a nosotros,
asi en el mundo habra unidad.

En esta balada icénica de los afios 70, John Lennon imagina un mundo
mejor, donde no haya guerras, injusticia, conflictos, pobreza, desigualdad,
quebranto y dolor, como si hay en este mundo. El ansia —y se oye el anhelo
en su voz— vivir en un mundo en el que haya unidad en paz y justicia, que
haya una «hermandad entre los hombres», que se acaben la avaricia y el
hambre, que las personas compartan el planeta en paz y armonia. En este
mundo, todas las barreras que impiden alcanzar nuestra shalom serian
quitadas de en medio, y eso incluye a un cristianismo egoista y mistico,
otras religiones que fomentan y aprueban la violencia, y las naciones que
sacrifican miles de millones de dolares en armamentos sobre el altar del
idolo de la seguridad garantizada.

Lennon reconoce que para que esto se haga realidad, hace falta
trascender las meras palabras e ideas: su suefio debe concretarse de forma
visible en una comunidad, un grupo de personas que «imaginen» lo mismo
que ¢l y estén dispuestas a vivirlo en carne propia. Al decir «no soy el
unico», Lennon se identifica de un modo explicito con este tipo de
comunidad: el movimiento contracultural de las décadas de 1960 y 1970, un
grupo creciente de personas que (¢l cree) ya han empezado a mostrar en su
propia vida la paz y la justicia que él anhela. El nos invita a abrazar este
suefo y engrosar las filas de aquellos que lo viven. La comunidad de la que
Lennon se define como participe es un pueblo que sigue un modelo de
«vengan y Unanse a nosotros» y que, en sus palabras y vida, presentan una



alternativa tentadora en contra de la cultura violenta, avara y egocéntrica
que predomina en su €poca.

Sin embargo, tomando distancia historica, sabemos que la gran
mayoria de quienes se identificaron con este movimiento contracultural —
los hippies de los anos 60 y 70— acabaron siendo los yuppies de los 80,
abandonaron el idealismo de su juventud inconformista y abrazaron una
ideologia que prioriza el bienestar economico. También sabemos lo
destructiva que esta ideologia demostr6é ser desde entonces, y conocemos
los efectos que tuvo sobre la paz y la justicia a nivel mundial. La vision de
Lennon fue un suefio hermoso y una ambicion noble, pero si no habia
esperanzas de cumplirla, quizas fue cruel plantear siquiera la posibilidad.

El problema es que la injusticia y el egoismo se alojan en los lugares
mas reconditos del corazon humano. La juventud contracultural de hace
cuatro o cinco décadas no pudo encarnar el cambio que sofiaba porque, mas
allad de sus buenas intenciones, la avaricia y la decadencia que ellos tanto
aborrecian estaban profundamente arraigadas a sus propios corazones, al
igual que a las estructuras e instituciones religiosas, militares y politicas —
el sistema o establishment— que ellos repudiaban. Por lo tanto, a pesar de
su percepcion de los peligros de la cosmovision cientifica convencional que
dio forma a la tecnocracia occidental, el movimiento contracultural de
mediados del siglo XX no fue, ni podia ser, la vanguardia de una nueva
humanidad que abrazara la verdadera paz y justicia.! Simplemente no tenia
forma de serlo, solo suefos y buenas intenciones; ninguna comunidad podia
vivir el suefio de Lennon.

Sin embargo, no hay duda de que todos deseariamos vivir en el tipo de
mundo que ¢l describe. La iglesia cristiana, ;no es precisamente el tipo de
sociedad que los hippies de su época sofiaban? ;Por qué Lennon lleg6 a
considerar que la «religidn» misma —que para ¢l seguramente incluia a la
iglesia cristiana— era un obstaculo que impedia alcanzar la paz y justicia
para todos? Segln la opinion de muchos, las largas y costosas guerras entre
facciones cristianas rivales de la Europa del siglo XVII demostraron que la
iglesia no tenia nada mas que ofrecer al mundo moderno: al parecer, el
cristianismo habia echado a perder la oportunidad de brindar paz, justicia y
armonia social. En los afios subsiguientes, la violencia constante de quienes
vinculaban sus causas con las religiones que defendian —violencia que se
manifestd en el terrorismo, el genocidio y atrocidades similares—
constituyd un argumento convincente de que nuestro mundo no debia



depositar sus esperanzas en la fe religiosa tradicional. Por otro lado, durante
los ultimos siglos, el desfile de falsos mesias seculares —la ciencia, la
tecnologia, la educacion, la politica liberal, 1la economia del libre mercado,
entre otros— no logrd instaurar el mundo sofiado y prometido del siglo
XVIIIL2 Por consiguiente, muchas personas dejaron de sofiar con un mundo
mejor, a pesar de que Lennon los alentara a no darse por vencidos («es facil
si lo intentasy, rezaba su cancion). No obstante, Lennon tenia razén en un
punto: aquellos suefios y esperanzas son creibles solo si hay una comunidad
que ya pone de manifiesto ese estilo de vida aqui y ahora en sus
interacciones sociales.

Es precisamente por eso que la eclesiologia es tan importante. Desde
los principios del relato biblico, Dios prometid que convertiria este mundo
en un mundo nuevo. El escogié y formd a una comunidad para que
encarnara esta obra de sanidad en medio de la historia humana, un pueblo
que realmente pudiera decir «espero que algun dia te unas a nosotros» para
manifestar el conocimiento de Dios y el gozo, la rectitud, la justicia y la paz
de este mundo nuevo que un dia cubrirda la faz de la tierra. En esta
comunidad, uno podria ver los inicios de la clase de mundo que Dios habia
pensado originalmente para su creacion, y que aun piensa hacer realidad en
el final de la historia por medio de su obra salvadora. Durante el periodo
histérico del Antiguo Testamento, Israel fue el pueblo escogido para ser esa
comunidad, y el regalo divino de la ley y el conocimiento que Dios le
otorgd se expresd en un estilo de vida que tenia por finalidad hacer que este
mundo nuevo fuera tangible entre los demas pueblos del antiguo Cercano
Oriente. Sin embargo, una y otra vez, Israel faltd a su responsabilidad y
fracaso en el intento de ser la comunidad ejemplar que Dios pensd, porque
el viejo mundo aiin gobernaba su corazon.

Vez tras vez Dios renovo a Israel, pero mediante los profetas prometio
que un dia llevaria a cabo un acto decisivo para renovarlos de forma
definitiva, lidiar con su pecado y moldearlos para que fueran una sociedad
nueva de personas restauradas. Eso es lo que hizo en Cristo Jesus y por
medio del Espiritu, y en eso consisten las buenas nuevas: en la cruz Dios
obtuvo una victoria decisiva sobre todo aquello que Lennon aborrecia. El
mundo nuevo al que €l aspiraba comienza en la resurreccion. Jesus envio a
la nueva «Israel» que habia reunido (que pronto incluiria gentiles), investida
del poder del Espiritu, a habitar en medio de las culturas de cada rincon de
este mundo, como senal tangible y visible de que el mundo nuevo



prometido por Dios realmente vendria y estaba en camino. Las palabras y
acciones, la vida comunitaria y las mismas vidas de cada uno de los
seguidores de Jesus habrian de dar un mensaje: «Somos el anticipo de un
nuevo dia, un nuevo mundo; porque llegard el dia en que en el mundo
realmente habra unidad. ; Vendrés y te uniras a nosotros?».

Por eso es que la iglesia ha sido escogida y ha probado un anticipo de
la salvacion. Esto es lo que somos.

La eclesiologia y nuestra identidad misional

Entender y expresar el rol y la identidad de la iglesia en estos términos es lo
que se ha denominado modelo «misional», un término que, si bien es
relativamente nuevo para describir a la iglesia, actualmente se ha extendido
bastante entre las distintas tradiciones confesionales. Su uso capta lo
superficial junto con lo profundo, la cautividad cultural a la par de una
percepcion hondamente biblica. No obstante, la popularidad que ha
adquirido deja entrever que, por alguna razdn, el término ha tocado una
fibra sensible en muchos cristianos.

Para muchos cristianos, la palabra «mision» atn tiene la connotacion
de expansion geografica, una actividad que se realiza en una region
extranjera, basada en la iniciativa humana, por medio de la cual se lleva las
buenas nuevas a quienes todavia no las han oido en el exterior. Por lo
general, ese movimiento ocurre en una direccion: del Occidente hacia otras
regiones del mundo. El misionero es un agente de expansion evangelistica;
el campo misionero es cualquier region fuera del Occidente donde se lleva a
cabo esa actividad.

Los acontecimientos de fines del siglo XX han hecho que este
concepto de mision se vuelva obsoleto. Quizas el mas importante de estos
acontecimientos fue el crecimiento drastico (demografico, en vitalidad y en
vision misionera) de la iglesia del tercer mundo y, en paralelo, un declive en
la iglesia occidental. El concepto tradicional de mision no cuadra con el
mundo del siglo XXI, lo cual no significa que debamos descartar la idea de
llevar las buenas nuevas a personas de otras culturas que no las hayan oido
—idesde luego que hay que hacerlo!—, pero si que ser una iglesia misional
es mucho mas que eso.

La palabra «misional» se entiende de una manera distinta cuando
describe la naturaleza de la iglesia. En el mejor de los casos, no describe
una actividad especifica, sino la misma esencia e identidad de la iglesia



cuando, en el contexto de su cultura, asume el rol que le corresponde en el
relato de Dios y participa en la mision de Dios en el mundo. Este libro es un
intento de definir la «mision» como el rol y la identidad de la iglesia en el
contexto del relato biblico.

Hay dos razones por las que las iméagenes que evoca el término
«misidén» son una representacion adecuada de lo que la iglesia del siglo
XXI deberia ser. Primero, la palabra «mision» ha cautivado a muchos
porque, desde una perspectiva historica, la iglesia occidental en demasiados
casos ha sido un cuerpo introvertido que se preocupa principalmente de sus
propios asuntos internos y de su vida institucional. La palabra «mision» nos
recuerda que la iglesia debe estar orientada al mundo y existir para servir a
los demas. Los misioneros interculturales de los ultimos siglos fueron
enviados a realizar una tarea que en principio no era para su propio
beneficio sino para el de aquellos a quienes eran enviados. Por lo tanto,
decir que la iglesia es «misional» es definir a toda la comunidad cristiana
como un cuerpo que es enviado al mundo y que no existe para su propio
beneficio sino para llevar las buenas nuevas al mundo.

Segundo, la palabra «mision» también se ha vuelto popular porque la
iglesia occidental empez6 a admitir cada vez mas que ha transado bastante
con los idolos de su cultura. Para que la iglesia sea un pueblo que llame a
las personas a «venir y unirse» a ella y que encarne el reino venidero de
Dios en medio de este mundo, inevitablemente la vida de sus miembros
debe poner de manifiesto que hay una tension con las culturas idolatricas
del mundo —incluida la cultura occidental— en relacion con la redencion,
y desafiarlas. La iglesia tiene el llamado a participar en su entorno cultural
con una mirada critica, mostrando solidaridad y planteando
cuestionamientos. Si el misionero entiende su propdsito como agente de la
mision de Dios entre los pueblos a los que es enviado, por naturaleza tendra
ambas caracteristicas. Por ende, también sabra que no debe echarse atras
ante las corrientes espirituales de la cultura receptora: es el relato de Dios (y
no el relato de la cultura receptora) lo que da sentido a su labor misionera.
En la actualidad, la iglesia occidental ha hallado su identidad y rol
demasiadas veces en el relato de la cultura dominante con la que convive.
La palabra «mision» nos recuerda como iglesia qui€énes somos, por qué
estamos aqui y a quién pertenecemos.

Por consiguiente, el término «misional» nos recuerda que la iglesia
debe estar orientada al mundo y permanecer fiel a su identidad como agente

10



de la misiéon de Dios y participante del relato de Dios. Solo cuando la
iglesia sea una fiel personificacion del reino —siendo parte de la cultura
que la rodea y a la vez confrontando su idolatria—, su vida y palabras se
volveran un testimonio convincente y atrayente de las buenas nuevas de que
en Cristo Jesus un nuevo mundo ha venido y ha de establecerse. La palabra
«misiony atrae a los cristianos de nuestros dias porque desafia a la iglesia a
asumir su rol y dejar atras la preocupacion por sus propios asuntos y el
habito pecaminoso de transar con la cultura circundante y su relato.

La eclesiologia juega un papel importante en la recuperacion de
nuestro rol e identidad: «Cuando nosotros, la iglesia, estamos confundidos y
no sabemos quiénes somos y de quién somos, podemos convertirnos en
cualquier cosa y obedecer a cualquier entidad».®> La eclesiologia se trata de
entender nuestra identidad, quiénes somos y por qué Dios nos escogio, es
decir, a quién pertenecemos. Si la comprension de nuestra propia identidad
no se basa en el rol al que fuimos llamados en el marco del relato biblico, lo
que nos moldee sera el relato idolatrico de la cultura dominante.

John Stackhouse cita numerosos casos historicos en que la iglesia se ha
dejado moldear por la cultura circundante: la iglesia de la Alemania nazi, la
iglesia sudafricana bajo el régimen del apartheid, la iglesia de Ruanda
durante el largo periodo de violencia tribal que atraveso el pais, y la iglesia
occidental que convive con la cultura secular moderna y posmoderna, entre
otros casos. En cada uno de esos ejemplos, la iglesia olvidé su rol biblico vy,
en su lugar, adopt6 la identidad que la cultura circundante le atribuyo, es
decir, aceptd su lugar dentro del relato cultural. Lesslie Newbigin dedico las
ultimas décadas de su vida a demostrar que esto mismo sucedio en la iglesia
occidental. En 1985, ¢l insinu6 con palabras provocadoras que la iglesia de
Occidente es «un caso avanzado de sincretismo» y se pregunto: «;Podra
convertirse la iglesia occidental?».* Se ha rendido ante los idolos de la
cultura que la rodea; ;podrd ser restaurada a su llamado biblico? La
solucion parcial que propone Stackhouse para la iglesia domesticada de
Occidente es la correcta: «Necesitamos eclesiologia —la doctrina de la
iglesia— para traer claridad a nuestra mente, motivar nuestro corazon e
instruir nuestras manos. Necesitamos eclesiologia para poder ser quienes
realmente somos y pertenecer a quien realmente pertenecemos».’

A lo largo de la historia, el estudio de la iglesia se ha ocupado
principalmente de asuntos como el orden de la iglesia, los sacramentos, el
ministerio y la disciplina.® Esas cuestiones son importantes, pero la

11



eclesiologia trata primeramente de nuestra identidad y nuestra comprension
de esa identidad; solo después de haber determinado esos dos puntos, la
iglesia deberia considerar qué hacer y como organizarse para cumplir ese
llamado. Como dice George Hunsberger: «En esencia, la eclesiologia
consiste en el entendimiento que la comunidad cristiana tiene de si misma,
en el que luego se basa para ordenar su vida de una determinada manera.
Simplemente, es lo que esa comunidad piensa sobre qué es ella misma y
por qué lo es».” Por lo tanto, el propodsito primario de este libro es
reflexionar sobre las preguntas que plantean nuestra comprension de
nosotros mismos como iglesia y nuestra identidad segin la definen las
Escrituras.

Wilbert Shenk escribe: «La Biblia no ofrece una definicion de la
iglesia ni nos da un fundamento doctrinal para entenderla. Mas bien, la
Biblia se vale de imagenes y narraciones para develar el sentido de la
iglesia».® Esa cita es la principal clave interpretativa de este libro. La
iglesia halla su identidad al jugar un papel en un relato, pero (el relato de
quien sera el que la moldee? Ademas, ese relato que le da forma impone
una serie de imagenes que nutren su comprension de si misma y, por ende,
determinan nuestro comportamiento y vida en comunidad. ;Qué imagenes
definen la vision de nuestra vida en comunidad? En el Occidente, el relato y
las imagenes de nuestra cultura son lo que muchas veces ha dominado la
autopercepcion de la iglesia y ha determinado su estilo de vida. Si la iglesia
ha de recobrar la identidad y el rol que Dios le dio en este mundo, tendra
que accionar deliberadamente para recuperar el relato biblico y sus
imagenes.

La iglesia occidental y el relato que rige nuestra vida

Si es cierto que somos cautivos del relato de nuestra cultura y que la
cautividad ha oscurecido nuestro entendimiento de la identidad misional
fundamental de la iglesia, ;como fue que esto sucedi6? Un breve repaso de
nuestra historia quizas eche luz sobre la cuestion.

Los primeros cristianos: extranjeros y residentes

Los miembros de la iglesia de los primeros tres siglos después de Cristo,
que vivian rodeados del paganismo y, en muchas ocasiones,
experimentaban la hostilidad del Imperio romano, se definian a si mismos
como extranjeros residentes (paroikoi).’ El sentido fundamental de

12



paroikoi'® es que hay una tension entre la iglesia y su contexto cultural en
torno a la redencidon. Los cristianos primitivos se entendian a si mismos
como personas diferentes a las demds de su cultura, y vivian juntos
conformando una comunidad alternativa que se nutria de un relato
alternativo —el relato de la Biblia—, que quedaba grabado en los
catecumenos durante su formacion.! Todo el proceso de catequesis tenia un
proposito pastoral: investir de poder a un pueblo distinto cuya identidad se
basaba en el relato de la Biblia.!?

Una comunidad moldeada asi por las Escrituras era una seial atrayente
del reino de Dios en medio del Imperio romano. En la iglesia primitiva, «los
ritos y las practicas cristianas tenian por finalidad reformar a los paganos
que se unian a la iglesia, para que fueran un pueblo distinto que, como
individuos y como comunidad, se pareciera a Cristo Jesus. Asi, estas
personas reformadas al cristianismo llamarian la atencion».!* Y en efecto,
eso sucedia. Un cristiano del siglo II o IIl d. C. afirma: «La belleza de
nuestra vida hace que desconocidos se unan a nosotros. [...] No hablamos
de grandes cosas; las vivimos».!* La evidencia no se halla solo en el
testimonio de la iglesia primitiva: incluso los enemigos de la iglesia —
Celso y el emperador Juliano el Apostata, por ejemplo— admitian que su
vida comunitaria resultaba atrayente.'®

¢En qué consistia esa vida ejemplar?'® La iglesia primitiva derribo las
barreras que el mundo antiguo habia erigido entre ricos y pobres, hombres y
mujeres, libres y esclavos, griegos y barbaros, mediante una «imposibilidad
sociologica» creativa y desconcertante;!” puso en practica un poderoso
«evangelio de amor y caridad» con pobres, huérfanos, viudas, enfermos,
mineros, presos, esclavos y viajeros.'® La vida moral ejemplar de cristianos
comunes y corrientes se destacaba frente a la inmoralidad desenfrenada de
Roma. La esperanza, el gozo y la confianza de los cristianos resplandecian
en medio de la desesperacion, la ansiedad y la incertidumbre que
caracterizaban a un imperio que se desmoronaba. Habia un agudo contraste
entre la unidad cristiana y una Roma fragmentaria y pluralista. Los
cristianos mostraban pureza, fidelidad matrimonial y dominio propio en
medio de un imperio decadente y saturado de sexo.!” Se caracterizaban por
Ser generosos con sus posesiones y recursos, y por un estilo de vida sencillo
en un mundo dominado por la acumulacion y el consumo.? El amor y el
perdon entre unos y otros y hacia sus enemigos daban testimonio del poder
del evangelio. La vida de la comunidad creyente, moldeada y sostenida por

13



el relato biblico, les permitid vivir como extranjeros residentes, como
luminarias en un mundo oscuro. En el contexto cultural del Imperio
romano, sus «valores antitéticos» dieron a la iglesia «una imagen de
comunidad disidente» que la volvia atractiva.’! Los Cdnones de Hipdlito
expresan el deseo de que la vida de los cristianos «brille por su virtud no
solo entre unos y otros, sino también ante los gentiles, para que los imiten y
se conviertan al cristianismox.??

El testimonio de la iglesia primitiva era publicamente subversivo,”
puesto que la iglesia no se dejo arrastrar a la esfera privada ni a alglin
rincon oscuro de la sociedad romana. Se rehuso a adherirse a la doctrina
publica del Imperio romano y vivié conforme al relato biblico. Su confesion
«Jesus es el Senor» se erguia en férrea oposicion a la que unia al imperio,
«el César es el Senor». Se llamd a si misma ekklesia —una asamblea
publica escogida por Dios para ser la vanguardia de una nueva humanidad
— en rechazo explicito de la nocion de una comunidad religiosa privada
que solo se interesara en la salvacion futura y fuera de este mundo.

En la iglesia primitiva, vislumbramos una
comunidad que entendia su identidad como pueblo llamado a dar testimonio
del reino de Dios, en el mundo y para salvacién del mundo. Los primeros
cristianos vivieron segun el relato biblico y, en consecuencia, contrastaban
con la cultura pagana que los rodeaba. Su vida comunitaria alternativa yacia
en los margenes de la sociedad pero aun asi atraia a muchos y desafiaba
publicamente la idolatria reinante del imperio.

La cristiandad: la iglesia oficial

En el afio 312 d. C., el emperador Constantino se convirti6 al cristianismo y
legaliz6 la fe cristiana; en los afios subsiguientes, la iglesia tuvo que hacer
muchos ajustes de gran alcance para adaptarse a su nueva posicion de
influencia dentro de un imperio debilitado. Entre los afios 391 y 392,
Teodosio instaurd el cristianismo como religion oficial del imperio: la
iglesia pas6 de ser marginal a jugar un papel dominante en la sociedad; de
ser considerada politica, social e intelectualmente inferior a ocupar una
posicion de poder y superioridad; de tener pocos recursos a gozar de
enormes riquezas; de ser religio illicita a convertirse en la Unica religion
reconocida por el imperio. Aquellos que alguna vez se habian identificado
como extranjeros residentes en medio de un entorno pagano ahora eran
miembros de la iglesia oficial de un estado que declaraba ser cristiano.

14



Estos cambios de estatus politico, social y econdomico inevitablemente
comprometieron el concepto que la iglesia tenia de si misma. Bajo la unioén
entre iglesia y estado que se denomind «cristiandad», rodeada de una
cultura en apariencia cristiana, la iglesia fue perdiendo paulatinamente su
percepcion de si misma como una comunidad distinta que encarnaba un
relato alternativo. La dimensidon profética y critica de la relacion entre
iglesia y cultura pasé a un segundo plano y la identidad de la iglesia se vio
cada vez mas afectada por el relato de su cultura y cada vez menos por la
mision de Dios. En lugar de constituir un instrumento para los propositos
redentores de Dios, se volvio otro brazo y agente de las politicas estatales
en la constelacion de poderes que integraban el imperio «cristiano», a la par
de las autoridades politicas, econdmicas, militares, sociales e intelectuales.
Shenk sostiene que, entonces, la iglesia «renuncid a esa mirada critica hacia
la cultura que es indispensable para mantener un sentido de mision».>*

En consecuencia, la identidad misional de la iglesia oficial —la iglesia
de la cristiandad— empez6 a marchitarse. Puesto que se daba por sentado
que la sociedad entera era cristiana, ya no habia un llamado a ser luz en
medio de una cultura oscura. Por lo tanto, la iglesia empezo6 a preocuparse
por su propio bienestar y sustento; la dimension pastoral y la vida interna de
la institucidn eran lo que ahora definia su identidad.

Debemos ser cuidadosos en este punto para identificar bien el
problema. Ha habido mucho debate acerca del legado de la cristiandad para
las misiones de la actualidad. Con frecuencia se da por sentado que la
pérdida de la identidad misional es la consecuencia inevitable del
movimiento social de la iglesia, de los margenes al centro del poderio
cultural. Sin embargo, es mas util examinar el problema del surgimiento de
la cristiandad en términos de como respondio la iglesia a su nueva
ubicacion en la pirdmide social. Asumir una responsabilidad en el orden
sociopolitico no fue un error.?

El problema no era tan solo que la iglesia pas6 de ser marginal a
central, ni que adquiriera estatus oficial, sino que muchas veces sucumbio
ante las tentaciones que le ofrecia esta nueva posicion social. Pudo haber
sucedido lo contrario: que la iglesia ejerciera esta mayor influencia con
fidelidad. No obstante, al verse en un entorno cultural mas acogedor, los
cristianos olvidaron su relato e identidad inicos.*

La iglesia del siglo XXI ya no goza de una posicion oficial o de
prestigio en la sociedad occidental, pero muchas presuposiciones sobre su

15



identidad que se forjaron durante la era de la cristiandad siguen vigentes e
influyen en la vida de la iglesia hasta el dia de hoy. La iglesia actual «creciod
a la sombra de la cristiandad historica» y «el legado de la cristiandad ha
condicionado la respuesta de la iglesia ante los enormes desafios que le
plantea la cultura moderna».?’” Los vestigios de la cristiandad en la
Norteamérica moderna no son «oficiales» pero si «funcionales».?® Pasado el
periodo de la Ilustracion, la iglesia ain conserva muchas caracteristicas y
actitudes de la cristiandad, pero ha perdido el poder formativo que tenia
sobre la cultura.

Después de la llustracion: la cautividad cultural de la iglesia

Hacia el siglo XVIII, la cristiandad historica habia llegado a su fin: el
surgimiento de la Ilustracién presentaba una vision alternativa de la vida
publica que se basaba en el humanismo racionalista, y la fe cristiana
empez6 a correrse del centro de la vida publica hacia los margenes y la
esfera privada. Antes de la Ilustracion, el triunfo del humanismo clasico era
evidente, aunque hasta cierto punto seguia amoldado a la fe cristiana. Sin
embargo, el credo del humanismo ilustrado era la fe en el progreso
mediante el esfuerzo humano y a través de la ciencia y la tecnologia.
Richard Tarnas observa con mucha razén: «el Occidente “perdio la fe
[cristiana]” y hall6 una nueva: la fe en la ciencia y el hombrex».?’

En el siglo XVIII, la visién de la Ilustracion se veia promisoria. Por
demasiado tiempo, las guerras religiosas habian destrozado Europa. Parecia
que el evangelio o la fe cristiana no podian ser el fundamento para la unidad
de la sociedad europea. En contraste, tras el éxito de las ciencias naturales
para explicar el mundo fisico y astrondmico, brotaba la esperanza de que el
razonamiento cientifico s/ pudiera brindar una vision que unificara a toda la
sociedad humana.

Durante este periodo, el rumbo de la iglesia ain estaba determinado
por el legado de la cristiandad, que la llevd por una senda de conformidad.
Habia sido un elemento establecido de la cultura por tanto tiempo que ya no
concebia la posibilidad de tener otro tipo de relacion con ella. De la
Ilustracion en adelante, el papel de la iglesia en la cultura occidental fue
perdiendo prominencia, cada vez mas, hasta que se convirtid ni mas ni
menos que en un capellan de la cultura, que se ocupaba de las necesidades
religiosas de los individuos y daba consejo de forma privada en cuestiones

16



de moralidad, pero que ya no ejercia una influencia cultural de gran
alcance.

LA PAZ DE WESTFALIA Y LA NUEVA VISION DE DESCARTES

En 1648, los tratados de la Paz de Westfalia terminaron con una de las
guerras religiosas mas atroces de la historia europea. Durante las tres
décadas previas, estados luteranos, calvinistas y catolicos pelearon entre si
y empaparon el continente con la sangre de cristianos muertos a manos de
otros cristianos. Las bajas humanas y materiales fueron abrumadoras. ;Qué
fue lo que condujo a esa violencia brutal y a tanto derramamiento de
sangre? ;COomo podia ser que los cristianos se mataran unos a otros?

La respuesta estd en el estrecho vinculo que habia entre la iglesia y el
estado durante la cristiandad, donde el pueblo obedecia a un gobernante
cuya autoridad estaba subordinada a una religion. Si bien la Reforma
Protestante del siglo XVI termind con la unidad de la iglesia, las iglesias
protestantes no abandonaron el modelo territorial y politico del estado
cristiano. Por ende, desde el siglo XVI en adelante, Europa qued6 dividida
en estados confesionales luteranos, calvinistas y catolicos que se disputaban
la supremacia. En la Paz de Augsburgo (1555) se acord6 una tregua inicial,
no sin cierto malestar, que obligaba a los soberanos de cada estado a definir
la religion de su territorio y permitir que los disidentes emigraran a zonas
mas hospitalarias. No obstante, la tregua no dur6 mucho. Entre 1618 y
1648, Europa sufrio los estragos de la sanguinaria Guerra de los Treinta
Afios, hasta que la Paz de Westfalia, con su promesa de tolerancia, trajo
sosiego al conflicto religioso. Este tratado constituye un buen simbolo del
fin de la cristiandad como configuracion politica.

Si la vision cultural que sostuvo la sociedad europea por siglos ahora
habia perdido vigencia, ;cudl seria el nuevo centro de gravedad social?
René Descartes articul6 una alternativa que mas adelante le valdria el titulo
de «padre de la modernidad»: cogifto ergo sum, «pienso, luego existo». Alli,
en la capacidad de razonamiento de la mente humana, yacia el punto de
partida de una nueva Europa.

Es importante destacar que Descartes buscaba hallar tal conocimiento
que permitiera implementar mejoras sociales para la humanidad. Su
proyecto no era la especulacion filosofica de quien piensa desde el
aislamiento de una torre de marfil. El coincidia con Francis Bacon en la
conviccion de que «el conocimiento es poder», es decir, que el

17



conocimiento cientifico del mundo permitiria a la humanidad, primero,
controlar el mundo y, a largo plazo, construir un mundo mejor. Rodeado de
una profunda incertidumbre, Descartes anhelaba hallar cierta medida de
conocimiento del mundo y creia que el hombre podria alcanzarlo solo si se
despojaba de toda la subjetividad que habia corrompido su busqueda de un
conocimiento verdaderamente objetivo, lo que a su vez implicaba rechazar
toda autoridad y tradicion para seguir un método de investigacion riguroso
mediante el cual pudiera hallar y validar la verdad. Uno podia edificar el
templo de la verdad racional, ladrillo por ladrillo, si sometia todas las
presuposiciones tradicionales a las leyes de un método supuestamente
neutral y racional.

El proyecto cartesiano cautivo a la generacion de la Ilustracion, ya que
parecia ofrecer certezas y un método que se desharia de las tradiciones y
autoridades religiosas que habian generado tanta destruccion. En
consecuencia, Europa hall6 en el racionalismo cientifico un nuevo centro
gravitacional para su vida social y politica. Esta nueva doctrina publica
modificaria cada vez mas la totalidad de la cultura europea.

Quien seguia el modelo cartesiano ya no podia admitir ninguna
afirmacion de verdad basandose solo en la autoridad tradicional o
eclesiastica; toda afirmacion debia ser llevada a juicio ante el tribunal de la
razon cientifica. Los supuestos que podian validarse mediante la razén
humana llevaban el prestigioso nombre de «hechosy; los que no, quedaban
relegados a la esfera inferior de los (meros) valores, las opiniones y los
gustos. Este compromiso 1dolatrico con la racionalidad metodologica como
unico parametro de la verdad dio origen a un dualismo que persiste en el
centro de la cultura occidental y separa de forma artificial los hechos de los
valores, el conocimiento de las creencias, lo publico de lo privado, la
verdad de la opinion, y la ciencia de la religion. En cada par binario, la
primera entidad adquirié mayor valor y solo a ella se le adjudicaba el poder
para moldear la vida publica. Desde entonces, esta dicotomia se volvio un
dogma incuestionable de la cultura occidental, un supuesto subyacente que
da forma a nuestra experiencia en comunidad. Es como una placa tectonica,
que aunque no se ve, da forma y direccion a la topografia cultural, politica y
social que esta a la vista.

EL NUEVO LUGAR DEL EVANGELIO Y EL NUEVO ROL DE LA IGLESIA

18



La revolucion cartesiana fue «el principio de un mundo nuevo con nuevos
ideales eclesiasticos».’® Las afirmaciones del evangelio y el rol de la iglesia
necesitaban hallar su lugar dentro de la nueva doctrina publica de la cultura
occidental. Puesto que el evangelio no es susceptible de ser probado
mediante el método cientifico, su mensaje ha quedado relegado a la esfera
inferior de los meros valores privados, las opiniones subjetivas y las
preferencias personales. Puede que uno piense en la esfera privada que el
evangelio es interesante, pero no se lo puede considerar seriamente como
verdad universal y, desde luego, no puede tener lugar en el desarrollo de la
vida publica de una nacion.

Del mismo modo, cambi6 también la percepcidon publica acerca del rol
de la iglesia: el consenso posterior a la Ilustracion afirmaba que la iglesia
debia tener libertad como comunidad voluntaria para ejercer sus funciones
unicamente dentro de la esfera privada de los valores, las opiniones y las
preferencias. La cristiandad habia perdido vigencia; pero si la iglesia ya no
estaba definida por limites politicos y territoriales, ;qué la sostendria? jLa
experiencia religiosa individual! Entonces surgié un nuevo énfasis en la
relacion personal del individuo con Dios, que se obtiene al responder
libremente al evangelio. A su vez, la iglesia pasé a ser una asamblea de
individuos que habian tenido esa experiencia religiosa y que, en
consecuencia, se reunian y conformaban una sociedad voluntaria de
individuos con ideas afines. La iglesia ya no era considerada una sociedad
publica que encarna el orden social de Dios por el bien de las naciones.

La sentencia de Newbigin es que, en lugar de resistirse a ese
compromiso idolatrico con la fe en la razon cientifica, la iglesia occidental
se amoldo a ¢l. Se amoldo docilmente a la vision de la Ilustracion y aceptod
el papel de sociedad voluntaria privada, donde podia ofrecer una salvacion
totalmente futura y fuera de este mundo a los miembros individuales que lo
desearan, podia formarlos en asuntos de moralidad y podia suplir sus
necesidades religiosas. No obstante, segin el papel que le asigno la
sociedad occidental, la iglesia no debia creer ni proclamar que el evangelio
es el verdadero punto de partida para comprender toda la vida humana, lo
cual incluye la vida publica de una nacion.

Richard Tarnas (quien de hecho no profesa la fe en Cristo), en su
explicacion de la cosmovision occidental, observa que la iglesia limitd su
comprension de la fe cristiana y la adaptd a la cosmovision humanista. A
partir del siglo XVIII, la fe cristiana «se concentré exclusivamente en los

19



asuntos espirituales internos del individuo»: «La antigua creencia cristiana
de que la Caida y la Redencion conciernen no solo al hombre sino al
cosmos entero —doctrina que ya empezd a debilitarse después de la
Reforma— ahora desaparecia por completo: el proceso de la salvacion, si
en efecto tenia algo de sentido, concernia inicamente a la relacion personal
entre Dios y el hombre».?! En consecuencia, la esfera de alcance del
evangelio se restringio hasta abarcar solamente una relacién personal entre
Dios y el individuo humano. ;Como puede ser que la iglesia, si realmente
cree que el relato biblico es cierto, consienta con las imposiciones de la
cultura circundante y acepte el terreno marginal que ella le asigna? Sin duda
alguna, ya es hora de que la iglesia occidental examine con un 0jo critico la
cosmovision secular moderna que surge a partir de la [lustracion; ya es hora
de que se arrepienta de su propia complicidad con esa cosmovision y vuelva
al relato biblico que define su verdadera identidad y rol como pueblo de
Dios.

DESPUES DE LA ILUSTRACION: LA IGLESIA Y EL CONSUMISMO
La Ilustracion dotd a Europa de una nueva narrativa que guiaria sus pasos:
el progreso hacia un mundo mejor por medio de la ciencia. Primero, la
razon cientifica debia traducirse en tecnologia (la naturaleza debia
someterse al uso de la sociedad); luego, la tecnologia debia aplicarse a la
sociedad humana para organizarla de una forma racional. En los
subsiguientes siglos revolucionarios, esta vision transformo6 el panorama
politico, social y econdmico de Europa y sus colonias. No ha habido ideal
ilustrado mas significativo que la version economica de este movimiento
reflejada en la teoria de Adam Smith (1723-1790), que ha prevalecido hasta
el dia de hoy y se ha vuelto la fuerza cultural mas poderosa del proceso de
globalizacion del siglo XXI.*2

Quizas sea util enumerar las tres fuerzas espirituales que moldearon la
vida publica de la cultura occidental actual: la globalizacion, la
posmodernidad y el consumismo. La globalizacion es la expansion mundial
de un modelo econdomico que refleja la fe moderna en la Ilustracion. Sin
embargo, a la par del triunfo de la modernidad econémica a escala mundial,
se halla la profunda insatisfaccion de la posmodernidad y su rigurosa critica
de la cosmovision ilustrada. En este punto hallamos una paraddjica pérdida
de la confianza en el relato moderno del progreso: la globalizacién ha
generado enormes riquezas en Occidente —especialmente gracias a las

20



injusticias del mercado mundial— y, al mismo tiempo, la posmodernidad ha
alentado a muchos a rechazar la nocion de que hay un relato o una
cosmovision que abarca toda la existencia y da sentido a nuestras vidas.
Estos dos elementos de la vida moderna occidental —la riqueza y una
dréstica pérdida del sentido— se han unido para dar a luz al consumismo,
que quizds sea el movimiento religioso operante mas poderoso de
Occidente hoy en dia. El consumismo se ha convertido en la «metanarrativa
dominante que pretende dar cuenta de la realidad [...]. La mayoria de
nosotros ha adoptado esta narrativa como “nuestro relato” hasta tal punto
que apenas somos conscientes de su influencia».?

Como relato cultural, el consumismo ejerce una influencia que moldea
practicamente todos los aspectos de la vida. Philip Sampson observa que
«una vez que esta establecida, tal cultura del consumo no discrimina y hace
que todo se vuelva un articulo de consumox.** Don Slater expresa la misma
idea: «Si no hay principios que restrinjan quién puede consumir qué cosa,
tampoco hay restricciones sobre qué puede consumirse: todas las relaciones
sociales, las actividades y los objetos, en principio, pueden intercambiarse
como mercancia».>® Incluso el evangelio y la iglesia pueden verse
impregnados del espiritu consumista. Cuando la iglesia asume el rol que le
asigna la cultura consumista y se deja moldear de acuerdo a ese relato, se
convierte en un simple vendedor de bienes y servicios religiosos.
Claramente, la iglesia no debe aceptar este rol en la sociedad; como sostiene
Sampson: «en este punto, el desafio para la iglesia es asumir su
responsabilidad de trabajar por la reforma y renovacion de todas las vidas,
en lugar de volverse otro centro de consumo aislado».*

Las imagenes que moldean a la iglesia

Avery Dulles dice que la Biblia, «cuando busca echar luz sobre la
naturaleza de la iglesia, habla casi exclusivamente por medio de
imagenes».’” Es claro que narrativa e imagen son dos conceptos
estrechamente relacionados. El papel que la iglesia desempena en un gran
relato determina su identidad y, a su vez, su identidad se expresa mejor por
medio de las imdgenes que surgen de ese gran relato.*

Sin embargo, hay ocasiones en que las imagenes y metaforas que
moldean la identidad de la iglesia se trazan indiscriminadamente y sin una
mirada critica de la sociedad que la rodea y del relato de la cultura
dominante. Aun mas insidioso es el peligro de reinterpretar las imagenes

21



biblicas seglin los términos del relato cultural actual y, de ese modo,
atribuirles un sentido que no es biblico. En ambos casos, la idolatria del
relato cultural estd grabada en el corazon de la iglesia. John Driver resume
estas dos amenazas de la siguiente manera:

Tanto las Escrituras como la historia cristiana nos recuerdan que

la iglesia necesita imagenes para entender su identidad y rol. Sin

embargo, el relato de la iglesia también es un recordatorio

elocuente de la constante tentacion de tomar esas imagenes de la

cultura secular. Por otra parte, la iglesia también se ve tentada a

distorsionar el significado de las imagenes biblicas para que se

ajusten mas facilmente a las formas que en efecto han adoptado

la vida y la misién de la iglesia. En ambos casos, las imagenes

que toma la iglesia tan solo reafirman que su vida y mision estan

distorsionadas y son desleales.*’

La incorporacion de esas imagenes muchas veces es inconsciente, pero
no por eso ellas tienen menos poder para moldear la vida de la iglesia
cuando pasan inadvertidas (por el contrario, es mas probable que en ese
caso tengan aun mas poder). Por consiguiente, es esencial examinar las
imagenes biblicas en su contexto biblico, para ser mas conscientes de
aquellas imagenes latentes que subyacen a nuestra consciencia, para
someter a un escrutinio critico las imagenes que nos dominan, y para
encontrar nuevas imagenes que sean fieles al relato biblico y nos hablen de
una forma convincente en la actualidad.

Consideremos algunas de las imégenes de la iglesia que reflejan el
legado de la cristiandad, la Ilustracion y el consumismo:

e La iglesia como centro comercial o patio de comidas: Los centros
comerciales ofrecen una gran variedad de bienes de consumo; los
patios de comidas ofrecen un buen numero de opciones
alimenticias. Del mismo modo, la iglesia provee varios programas
para satisfacer las necesidades religiosas de la congregacion.

e La iglesia como centro comunitario: Hay varias instituciones
(clubes de campo, centros deportivos, etc.) que se encargan de
suplir necesidades sociales y se organizan en torno a los
pasatiempos ¢ intereses de sus miembros. Segin este modelo, la
iglesia se vuelve un lugar de encuentro donde sus miembros
pueden suplir sus necesidades sociales, ya que se organizan en
torno a una serie de creencias compartidas y un interés religioso en

22



comun. Segun las necesidades de cada grupo, se organizan
programas pensados para jovenes, solteros, matrimonios jovenes,
etc.

La iglesia como empresa: Las empresas se organizan de forma
inteligente para crecer, obtener ganancias y trazar un plan de
marketing efectivo para vender sus productos. Muchas veces, el
liderazgo y la organizacidon estan mas orientados hacia la eficacia
que hacia el cuidado pastoral y el liderazgo misional; estan
disefiados para vender los bienes religiosos que la iglesia ofrece.
La iglesia como teatro: Los teatros son lugares en los que las
personas se sientan y disfrutan de varias formas de entretenimiento
desde un rol pasivo. A veces, estructuramos los tiempos de
adoracién y liturgias de modo tal que nuestra «adoracion» acaba
pareciendo una forma de entretenimiento.

La iglesia como aula: Las instituciones educativas siguen
dominando la cultura occidental. Dentro de un marco consumista,
nos ofrecen ensefianza y conocimientos necesarios para la vida.
Ese modelo bien puede reflejarse en uno de los articulos de
consumo que la iglesia tiene para ofrecer: el conocimiento de sus
elementos constitutivos mediante el estudio biblico y la ensefianza.
La iglesia como hospital o spa: El hospital es un lugar de sanacion;
el spa nos ofrece la oportunidad de rejuvenecernos en el contexto
de un mundo estresante. La iglesia es un lugar de sanacion y
rejuvenecimiento espiritual.

La iglesia como seminario motivacional: En un mundo orientado a
la autoayuda, nunca faltan seminarios motivacionales que nos
ayuden a mejorar en varias areas de nuestra vida. La iglesia
también puede ofrecernos lo mismo, desde consejos para ser
mejores padres hasta formas de fortalecer el matrimonio.

La iglesia como centro de asistencia social: La division de
asistencia social del gobierno tiene el proposito de ayudar a los
debiles, necesitados y pobres. Una iglesia compasiva que se
preocupa por la misericordia mediante el trabajo de los didconos
en el vecindario podria parecerse a este tipo de institucion estatal.
La iglesia como oficina de campafia politica o grupo de defensa de
causas sociales: Los partidos politicos y los grupos que abogan por
una causa social promueven su propia idea de justicia politica,

23



econdmica o ecologica. Segiin este modelo, la iglesia se organiza
para luchar por una sociedad mas cristiana.

Claramente, muchas de las actividades representadas por esas
imagenes de la iglesia son validas. La iglesia debe ensefiar, asistir a los
pobres, posibilitar vinculos sociales, etcétera. El problema surge cuando la
iglesia olvida el relato biblico y su naturaleza como comunidad; en ese
caso, las actividades se amoldan a un relato distinto y pierden su forma
eclesial auténtica.

Las preguntas que debemos plantearnos son: ;Qué relato moldea la
comprension de nuestra propia naturaleza? ;Qué imagenes definen nuestra
identidad? Cuando una iglesia se amolda a un relato ajeno y se adapta a
imagenes impropias de lo que debe ser, la inica manera de corregir el dafio
es volver al relato biblico y sus imagenes. A veces, la Ginica manera de salir
adelante es volver a empezar desde cero.

Puntos de partida para ser una iglesia misional segun el evangelio

Si estamos insatisfechos con la cautividad cultural de la iglesia, ;por donde
empezar nuestro camino hacia la libertad? Hans Kiing claramente tiene
razon cuando afirma que «la Iglesia debe volver al lugar del que procede;
debe volver a sus origenes, a Jesus, al Evangelio».** Empezamos a hablar de
la iglesia volviendo al evangelio, a la persona en quien hallamos la mayor
revelacion acerca de Dios y de su proposito para la creacion entera.

Cuando Jests hace su primera aparicién publica en el escenario de la
historia, ¢l anuncia las buenas nuevas: «El reino de Dios se ha acercadoy.
Su mensaje trata de una renovacion cdésmica, de la restauracion de toda la
creacion, de toda vida humana y de la sociedad; no es el tipo de anuncio
que se esconde en la seccion religiosa del periddico. Hoy en dia, sigue
siendo noticia mundial de primera plana, siempre y cuando, desde luego,
seamos somos fieles en comprender el evangelio como fue anunciado en su
contexto cultural original y no en la forma truncada en que suele
presentarse hoy en dia.

Jesus habla en el lenguaje de los judios de su época: el lenguaje del
reino. Todos estdn a la espera del momento culminante de la historia
universal. Hay una expectacion generalizada. Todos aguardan que Dios
actue con amor, ira y poder mediante la intervencion de su rey ungido (el
Mesias) y su Espiritu, para restablecer su reinado sobre toda la tierra, toda
la creacion, todas las naciones y toda vida humana. Jesis hace Ila

24



sorprendente declaracion de que €l es ese rey, de que el Espiritu de Dios
reposa sobre ¢l para restaurar toda la creacion y toda la humanidad para que
vuelvan a vivir bajo el gobierno del Dios soberano. Estas son realmente
buenas nuevas.

Jests anuncia el climax de la larga historia de la redencion de Dios que
se profetizaba desde milenios pasados. Cuando Jesus entra en la escena
publica, anuncia que ese dia ha llegado: el poder de Dios para renovar la
creacion entera ya esta presente en Jesus mismo con el poder libertador del
Espiritu de Dios, que se despliega en la vida de Jesus, se manifiesta en sus
obras y se explica en sus palabras. Jesus empieza a reunir a las ovejas
perdidas de Israel —el pueblo de Dios anunciado de los Gltimos tiempos—,
los convierte en una pequefia comunidad de discipulos y los invita a
participar en su mision de dar a conocer el reino. Entonces viene la cruz y
parece que la mision se acaba antes de comenzar. Jesis es humillado,
torturado y asesinado por los medios mas crueles que uno pudiera imaginar.

Sin embargo, muy poco tiempo mas tarde, sus seguidores proclaman
que la muerte de Jesus es el triunfo del plan de Dios; que alli en la cruz
Dios batall6 contra el poder de la maldad y vencio. De entre todas las obras
poderosas de Dios, esta es la mas poderosa, dado que pone fin al viejo
mundo dominado por el pecado. Los discipulos de Jesis —a pesar de ser
una comunidad pequefia y débil— ahora dicen ser la vanguardia de una
nueva humanidad que un dia cubrira la faz de la nueva tierra. ;Coémo se
atrevieron a hacer declaraciones tan escandalosas?

La confianza de los primeros cristianos descansaba sobre la certeza de
que Jesus estd vivo y ha resucitado de entre los muertos. Al levantarse
nuevamente a la vida, Jesus se ha vuelto el primogénito de la resurreccion
que ha de experimentar toda carne. El futuro de la historia cosmica ya esta
determinado. Aun asi, antes de ascender a los cielos para asumir su
autoridad legitima como Sefior de toda la creacion y la historia, €l se reune
con su pequefio grupo de discipulos, aquellos a quienes €l escogio, y los
comisiona nombrandolos «la Israel renovada», una nueva humanidad
encargada de continuar su mision de dar a conocer las buenas nuevas del
reino en todas las naciones hasta que €l vuelva. Solo entonces ¢l toma su
lugar a la diestra de Dios Padre para reinar en amor, justicia y poder sobre
toda la creacion y la historia. El derrama su Espiritu sobre su pequefia
comunidad, la Israel restaurada, para dar a conocer su gobierno sanador y
absoluto en ellos, a través de ellos, mientras ellos encarnan y proclaman las

25



buenas nuevas hasta los confines de la tierra. Los deja con una promesa: un
dia ¢l volverd como juez de todas las cosas para completar su obra de
restauracion. Toda rodilla se doblard ante €l y toda lengua confesara que
Jestus es Creador, Redentor y Sefior.

No obstante, hasta que llegue ese dia culminante, los miembros de su
iglesia estan inmersos en la obra del Espiritu de dar a conocer en sus vidas,
hechos y palabras las buenas nuevas de lo que Dios ha hecho por el mundo
en Jesus.

Puntos de partida para entender la iglesia segun el evangelio

En este breve resumen del evangelio se hallan cinco puntos de referencia
que nos orientaran al elaborar nuestra eclesiologia. Primero, el evangelio
demanda de quienes lo oyen que lo acepten como el verdadero relato de
nuestro mundo, el acontecimiento Unico de la historia al que todos los
demas sucesos apuntan; como observa Newbigin: «En Jesus se revela el
significado de toda la historia».*! El evangelio proclama que Jesus, en su
vida, muerte y resurreccion (en el medio de la historia) revela hacia donde
apunta toda la historia: la historia humana y césmica culminara un dia en el
reino de Dios.

Si creemos en las buenas nuevas de Cristo, la consecuencia logica es
creer que el relato biblico es la verdadera historia del mundo. Esta
declaracion es normativa; es una verdad publica, la clave para entender
cada aspecto de la creacion de Dios. El relato biblico no es una simple
leyenda local acerca de un grupo étnico determinado o una religion:
empieza con la creacion de todas las cosas y termina con la renovacion de
todas las cosas, y en el medio ofrece una interpretacion de la historia
cosmica. Ademas, hace una declaracion que abarca todas las cosas:
nuestras historias, nuestra realidad, la identidad de la iglesia —de hecho,
toda realidad, sea humana o no—, todo debe hallar su lugar dentro de este
relato y en ningun otro.

Para entender la verdadera identidad y el verdadero rol de la iglesia en
el mundo, debemos hacer caso de este relato. ;Cudl es el papel asignado a
la iglesia dentro de la gran obra teatral divina que narran las Escrituras?
¢(Cual es la identidad que este relato le da al pueblo de Dios?

El segundo punto de referencia del evangelio es el tema central de su
relato: el propdsito de Dios y su actividad para renovar la creacion entera y
toda la vida humana. Hoy en dia, muchas personas denominan «misioén de

26



Dios» a la determinacion de Dios de cumplir su proposito en la historia. Ese
término también da nombre al relevante libro de Christopher Wright, quien
afirma: «Mi1 principal objetivo ha sido elaborar una aproximacion a la
hermenéutica biblica que considere que la mision de Dios (y la
participacion del pueblo de Dios en ella) es el marco de interpretacion
dentro del cual debemos leer toda la Biblia. La mision es [...] la llave que
nos abre paso a toda la gran narrativa del canon de las Escrituras».*?

Esta es la mision de Dios: restaurar la creacion y la humanidad y
deshacer los estragos del pecado.”® La funcidn de la iglesia en este relato es
participar en la mision de Dios; debemos involucrarnos totalmente en la
obra divina de restauracion y sanidad.

El tercer punto de referencia para nuestra investigacion eclesiologica es
el tema central del mensaje de las buenas nuevas: la venida del reino de
Dios. Pero jen qué consiste exactamente ese reino que Jesus dice que ha
irrumpido en la historia? El reino es primeramente todo el poder de Dios
que obra en el Mesias y mediante el Espiritu para restaurar toda la creacion
y toda vida humana, limpiandolas de la contaminacion del pecado y
deshaciendo sus efectos devastadores. En sus palabras y hechos, Jesus
revela que toda la historia apunta a esta restauracion. El poder sanador de
Dios finalmente vencera el pecado, la muerte y la maldad en el final de
todas las cosas, pero incluso ahora, a la mitad de la historia, las personas
pueden probar un poco de la liberacién y bendicion del reinado de Dios.

La identidad de la iglesia se define por este evangelio: el evangelio del
reino revelado en Cristo Jesus. La iglesia es la comunidad que experimenta
en medio de esta vida el poder de la obra renovadora de Dios y, en
consecuencia, vive en carne propia la salvacion integral y restauradora del
reino, para que el mundo lo vea.

En cuarto lugar, el evangelio nos revela que Dios lleva a cabo sus
propositos redentores en la historia mediante un pueblo escogido por él para
mostrar hacia donde apunta la historia. Jesus no escribe un libro para
transmitir las buenas nuevas a la posteridad, sino que escoge, prepara y
comisiona a una comunidad para que ella proclame cuél es el proposito de
la historia universal. Esta obra mediante comunidades es central a la mision
de su reino y comienza desde los primeros dias de su ministerio. Después
de los sucesos centrales de la historia de la salvacion —su muerte y
resurreccion—, Jesus comisiona a esta comunidad pequefia: «Asi como el
Padre me envio, también yo los envio a ustedes» (Juan 20:21). Cristo

27



comisiona al nucleo de la comunidad que hoy llamamos «iglesia» para que
ellos den a conocer lo que Dios ha hecho por todo el mundo en Cristo Jesus.
La tarea de estas personas es seguir reuniendo a todas las naciones para
hacerlas parte de la comunidad del pacto de Dios. Wright logra plasmar la
importancia del pueblo de Dios en el relato biblico: «La Biblia entera nos
muestra la historia de la mision que Dios lleva a cabo mediante su pueblo,
que se involucra con el mundo de Dios para bendecir a toda la creacion de
Dios».*

La identidad y el rol de la iglesia se definen por esta eleccion, este
proposito dentro de la mision de Dios por el bien del mundo. Como anticipo
de la vida en comunidad del reino y como instrumento del reino en sus
palabras y hechos, la iglesia es una senal del reino venidero.

Por ultimo, el quinto punto de referencia: el evangelio revela que esta
comunidad que Jesus escoge y envia es tanto el principio de algo nuevo
como la continuacion de algo mucho mas antiguo. Es claro que, por un
lado, esta sucediendo algo nuevo. La muerte y resurreccion de Jesus son el
punto de inflexion de toda la historia. Su muerte pone fin a un mundo
corrompido por el pecado; su resurreccion y el regalo del Espiritu inauguran
un mundo nuevo. El nuevo cuerpo de creyentes que ¢l retine es llamado y
escogido para participar en estos sucesos culminantes y darlos a conocer.
Son enviados a vivir entre las naciones e invitar a todos los pueblos a unirse
a la comunidad del pueblo de Dios. El resultado es un cuerpo conformado
por personas de toda tribu y nacion, que reside en todos los paises del
mundo, algo totalmente nuevo en la historia de la redencion.

Sin embargo, por otro lado, esta comunidad es la continuacion (y
renovacion) de un pueblo que ha existido por varios miles de afios. Jesus
viene al mundo en el medio de la historia. En los siglos antes de su llegada,
los profetas prometieron que la Israel dispersa volveria a reunirse y seria
renovada para cumplir su llamado hacia todas las naciones. Cuando Jesus
vino, su mision se centrd en reunir a las ovejas dispersas en un rebafo que
heredaria el reino. Esta Israel reunida y renovada es la que Jesus envia a las
naciones, y es a ella a quien las naciones se ven atraidas.

Gerhard Lohfink hace una observacion ttil acerca de la comunidad de
discipulos formada por Jesus: «Despues del transcurso de mas de un
milenio de historia, el pueblo de Dios no podia ni fundarse ni establecerse,
sino Unicamente reunirse y restaurarse».” La iglesia no fue fundada ni
establecida por primera vez con la llegada de Jesus y el Espiritu; la

28



eclesiologia en realidad no empieza en el Nuevo Testamento. Por el
contrario, la iglesia es una comunidad sujeta a un pacto que ha sido reunida
nuevamente y restaurada a su llamado original. Una comprension adecuada
de la iglesia empieza por Israel —su rol e identidad, su relacién con las
demas naciones— porque la iglesia es heredera de Israel.

Primero debemos volver atras a observar al pueblo de Dios en el relato
del Antiguo Testamento y entonces mirar hacia adelante en el relato del
pueblo de Dios y ver como se despliega después de la llegada de Jesus.
Nuestro proposito serd discernir el rol y la identidad de la iglesia de Cristo
Jesis examinando tanto lo que es antiguo de ella —su relacion con el
pueblo de Dios del Antiguo Testamento— como lo que es radicalmente
nuevo en la iglesia a partir de la obra culminante de Jesucristo y la venida
del Espiritu. Mediante este proceso, quedarad en claro que la identidad y el
rol misionales siempre han sido parte del plan de Dios para su pueblo.

Notas

1. Theodore Roszak, The Making of a Counterculture: Reflections on the Technocratic Society and Its
Youthful Opposition (Garden City, NY: Doubleday, 1969), 205.

2. Ver Michael W. Goheen y Craig G. Bartholomew, Living at the Crossroads: An Introduction to
Christian Worldview (Grand Rapids: Baker Academic, 2008), 103-106.

3. John G. Stackhouse, Jr., prefacio del libro Evangelical Ecclesiology. Reality or Illusion, ed. John
G. Stackhouse Jr. (Grand Rapids: Baker Academic, 2003), 9.

4. Lesslie Newbigin, «Can the West Be Converted?», Princeton Seminary Bulletin 6, nro. 1 (1985),
25-37; Lesslie Newbigin, A Word in Season: Perspectives on Christian World Missions (Grand
Rapids: Eerdmans, 1994), 67. En este tltimo libro, el titulo del capitulo en el que se encuentra la
frase «un caso avanzado de sincretismo» es «The Cultural Captivity of Western Christianity as a
Challenge to the Missionary Church» [La cautividad cultural del cristianismo occidental: un desafio
para la iglesia misionera].

5. John G. Stackhouse, Jr., prefacio del libro Evangelical Ecclesiology: Reality or Illusion, ed. John
G. Stackhouse Jr. (Grand Rapids: Baker Academic, 2003), 9.

6. Ver, por ejemplo, James Bannerman, The Church of Christ [2 vols.] (1869; reimpr., Edimburgo:
Banner of Truth, 1960).

7. George R. Hunsberger, «Evangelical Conversion toward a Missional Ecclesiology», en John G.
Stackhouse, Jr., Evangelical Ecclesiology: Reality or Illusion (Grand Rapids: Baker Academic,
2003), 107.

8. Wilbert R. Shenk, prélogo del libro Images of the Church in Mission, por John Driver (Scottdale,
PA: Herald Press, 1997), 9 [énfasis mio].

9. Ver Alan Kreider, Worship and Evangelism in Pre-Christendom (Cambridge, Reino Unido: Grove
Books, 1995); Adolf Harnack, The Mission and Expansion of Christianity in the First Three
Centuries, trad. y ed. James Moffatt (1908; reimpr., Nueva York: Harper and Brothers, 1962).

10. Paroikoi es la palabra griega que se encuentra en el Nuevo Testamento (ej.: 1 P. 2:11) y con
frecuencia en la literatura de la iglesia primitiva. Tiene el sentido de estar en casa en un lugar vy, al

29



mismo tiempo, ser extranjero. Ver K. L. Schmidt y M. A. Schmidt, «mapowog» en Theological
Dictionary of the New Testament, ed. Gerhard Kittel y Gerhard Friedrich, trad. Geoffrey W. Bromiley
(Grand Rapids: Eerdmans, 1967), vol. 5, 842.

11. Everett Ferguson, «Irenaeus’ Proof of the Apostolic Preaching and Early Catechetical Tradition»,
Studia Patristica 18, nro. 3 (1989), 119-140.

12. Alan Kreider, Worship and Evangelism in Pre-Christendom (Cambridge, Reino Unido: Grove
Books, 1995), 24.

13. Ibid., 10.

14. Minucius Felix, Octavius 31:7; 38:5, citado en Alan Kreider, Worship and Evangelism in Pre-
Christendom (Cambridge, Reino Unido: Grove Books, 1995), 19.

15. G. W. Bowersock, Julian the Apostate (Londres: Duckworth, 1978), 87-88; Henry Chadwick, The
Early Church (Nueva York: Penguin Books, 1967), 54-60, 157; Rodney Stark, Cities of God: The
Real Story of How Christianity Became an Urban Movement and Conquered Rome (Nueva York:
HarperCollins, 2006), 31.

16. Ver Adolf Harnack, Mission and Expansion of Christianity in the First Three Centuries, trad. y
ed. James Moffatt (1908; repr., Nueva York: Harper and Brothers, 1962), 147-198; Michael Green,
Evangelism in the Early Church (Grand Rapids: Eerdmans, 1970), 178-193 [disponible en espafiol
con el titulo El Evangelismo en la iglesia primitiva. Buenos Aires: Nueva Creacion]; David Bosch,
Transforming Mission: Paradigm Shifts in the Theology of Mission (Maryknoll, NY: Orbis Books,
1991), 48-49, 191-192 [disponible en espafiol con el tititulo Mision en transformacion.Grand Rapids:
Libros Desafio].

17. Johannes Hoekendijk, Kirche und Volk in der deutschen Missionswissenschaft (Munich: Chr.
Kaiser Verlag, 1967), 245, citado en David Bosch, Transforming Mission: Paradigm Shifts in the
Theology of Mission (Maryknoll, NY: Orbis Books, 1991), 48.

18. Adolf Harnack, Mission and Expansion of Christianity in the First Three Centuries, trad. y ed.
James Moffatt (1908; reimpr., Nueva York: Harper and Brothers, 1962), 147.

19. Ver Robin Lane Fox, Pagans and Christians (San Francisco: Harper and Row, 1988), 336-374.
Después de describir el entorno sexualizado del Imperio romano, Fox examina los escritos cristianos
que hablan de las practicas en cuanto al sexo y comenta que era «un mundo distinto» (351).

20. En el afio 251 d. C. en Roma, alrededor de 154 ministros de distintos érdenes estaban en las listas
de solicitud de ayuda financiera, junto con 1500 personas entre pobres y viudas. Henry Chadwick,
The Early Church (Nueva York: Penguin Books, 1967), 57-58; Robin Lane Fox, Pagans and
Christians (San Francisco: Harper and Row, 1988), 268.

21. Robin Lane Fox, Pagans and Christians (San Francisco: Harper and Row, 1988), 323.

22. Alan Kreider, Worship and Evangelism in Pre-Christendom (Cambridge, Reino Unido: Grove
Books, 1995), 19.

23. David Bosch, Transforming Mission: Paradigm Shifts in the Theology of Mission (Maryknoll,
NY: Orbis Books, 1991), 47-48.

24. Wilbert R. Shenk, Write the Vision: The Church Renewed (Valley Forge, PA: Trinity Press
International, 1995), 34.

25. Lesslie Newbigin, Foolishness to the Greeks: The Gospel and Western Culture (Grand Rapids:
Eerdmans, 1986), 100-101. [Para mas informacion sobre las ideas de Lesslie Newbigin constultese su
obra traducida al espafiol Confianza apropiada. Tampa: Editorial Doulos.]

26. Oliver O’Donovan, The Desire of the Nations: Rediscovering the Roots of the Political Theology
(Cambridge: Cambridge University Press, 1996), 212-213.

27. Wilbert R. Shenk, Write the Vision: The Church Renewed (Valley Forge, PA: Trinity Press
International, 1995), 3.

28. Darrell Guder, ed., Missional Church: A Vision for the Sending of the Church in North America
(Grand Rapids: Eerdmans, 1998), 46-60.

30



29. Richard Tarnas, The Passion of the Western Mind: Understanding the ldeas That Have Shaped
Our World View (Nueva York: Ballantine, 1991), 320.

30. Bruce Hindmarsh, «Is Evangelical Ecclesiology an Oxymoron? A Historical Perspective», en
John G. Stackhouse, Jr., Evangelical Ecclesiology.: Reality or Illusion, ed. John G. Stackhouse Jr.
(Grand Rapids: Baker Academic, 2003), 20.

31. Richard Tarnas, The Passion of the Western Mind: Understanding the Ideas That Have Shaped
Our World View (Nueva York: Ballantine, 1991), 306-307. [disponible en espafiol con el titulo La
Pasion de la mente occidental. Giron, Espafia: Ediciones Atalanta.]

32. Michael W. Goheen, «Probing the Historical and Religious Roots of Economic Globalization», en
The Gospel and Globalization: Exploring the Religious Roots of a Globalized World, ed. Michael W.
Goheen y Erin G. Glanville (Vancouver, BC: Regent Press y Geneva Society, 2009), 69-90.

33. Susan White, «A New Story to Live By?», Transmission (Spring 1998), 3-4.

34. Philip Sampson, «The Rise of Postmodernity», Faith and Modernity, ed. Philip Sampson, Vinay
Samuel y Chris Sugden (Oxford: Regnum Books, 1994), 31.

35. Don Slater, Consumer Culture and Modernity (Cambridge, Reino Unido: Polity, 1997), 27.

36. Philip Sampson, «The Rise of Postmodernity», Faith and Modernity, ed. Philip Sampson, Vinay
Samuel y Chris Sugden (Oxford: Regnum Books, 1994), 42.

37. Avery Dulles, Models of the Church, ed. exp. (Garden City, NY: Image Books, 1987), 19.

38. T. Howland Sanks, Salt, Leaven, and Light: The Community Called Church (Nueva York:
Crossroad, 1992), 30-34.

39. John Driver, Images of the Church in Mission (Scottdale, PA: Herald Press, 1997), 21.

40. Hans Kiing, The Church (Garden City, NY: Image Books, 1976), 14.

41. Lesslie Newbigin, The Open Secret: An Introduction to the Theology of Mission (Grand Rapids:
Eerdmans, 1995), 88.

42. Christopher J. H. Wright, The Mission of God: Unlocking the Bible's Grand Narrative (Downers
Grove, IL: InterVarsity, 2006), 17. [disponible en espafiol con el titulo La Mision de Dios:
Descubriendo el gran mensaje de la Biblia. Buenos Aires: Ediciones Certeza.]

43. Hemos detallado esta historia en Craig G. Bartholomew y Michael W. Goheen, The Drama of
Scripture: Finding Our Place in the Biblical Story (Grand Rapids: Baker Academic, 2004).

44. Christopher J. H. Wright, The Mission of God: Unlocking the Bible's Grand Narrative (Downers
Grove, IL: InterVarsity, 2006), 51.

45. Gerhard Lohfink, Jesus and Community: The Social Dimension of the Christian Faith, trad. John
P. Galvin (Filadelfia: Fortress Press, 1984), 71.

31



2

Los Origenes de Israel
Dios funda un pueblo misional

Para tener una comprension correcta de la iglesia, nuestro punto de partida
debe ser el Antiguo Testamento, no solo porque «los calificativos [mas]
caracteristicos que se les atribuyeron a los creyentes en Cristo [del Nuevo
Testamento]» son «los nombres que recibio la antigua Israel»,' sino también
porque la naturaleza misional de la iglesia halla sus origenes en el
llamamiento de Israel. La relacion del pueblo de Dios con quienes no
pertenecen a su comunidad se establece a lo largo del relato de Israel y de
acuerdo con su llamado entre las naciones; en el Nuevo Testamento, el
pueblo de Dios adopta la identidad y el rol de Israel.
Cuando decimos que la Iglesia es «el pueblo de Dios en el
mundo» e inquirimos acerca de su verdadera naturaleza, no
podemos hacer caso omiso de sus raices, que se encuentran en el
Antiguo Testamento, en la nocion de que Israel es el pueblo del
pacto. Por ende, no podemos resolver la cuestion de la naturaleza
misional de la Iglesia, es decir, de la verdadera relacion entre el
pueblo de Dios y el mundo, sin antes investigar cual es la
relacion de Israel con el resto de las naciones de la tierra.”
Lamentablemente, muchas veces se trata el tema de la iglesia misional sin
prestar mucha atencion a los fundamentos asentados en el Antiguo
Testamento. Semejante recorte de la mayor parte del relato biblico nos
impide oir los abundantes ecos del Antiguo Testamento que resuenan en el
Nuevo Testamento y en sus imagenes de la iglesia, y nos vuelve
inconscientes de la rica herencia que la iglesia, como pueblo misional,
recibe de la tradicion israelita. En este capitulo y el siguiente, nos
remontaremos al relato del pueblo de Dios del antiguo pacto y buscaremos
en ¢l las raices de la iglesia. Comenzaremos por examinar en este capitulo
como instituyd Dios al pueblo de Israel y le dio, en el contexto de su obra
redentora, una identidad y un rol misionales.

32



El significado de la mision en el Antiguo Testamento

El uso de la palabra «misional» para referirse al rol y la identidad de Israel
demanda una explicacion, ya que la «mision», segun los términos del
Antiguo Testamento, tiene un significado distinto que cuando se refiere a
actividades intencionales orientadas a incorporar a la comunidad de fe a
personas ajenas a ella. Robert Martin-Achard hace una diferenciacion entre
la mision y otros tres conceptos relacionados que se manifiestan en el relato
del Antiguo Testamento: el universalismo, la incorporacion de extranjeros y
el proselitismo. El universalismo afirma que el Dios de las Escrituras es el
unico Dios, Creador y Senor de toda la tierra y todos los pueblos, pero no le
asigna ninguna responsabilidad especifica respecto de llevar a las naciones
a reconocer a Dios. Sin lugar a dudas, la Biblia proclama el sefiorio
universal de Dios, pero tampoco da lugar a dudas de que Israel tiene un rol
asignado en relacion con las naciones. Asimismo, la incorporacion de
extranjeros a la comunidad israelita también sucede con frecuencia en el
relato escritural.’ Los extranjeros asumian las obligaciones —étnicas,
sociales y religiosas— del pueblo de Israel y se volvian miembros plenos de
la comunidad. Si bien las leyes que regian la incorporacion eran coherentes
con el caracter misional de Israel (y por lo tanto, distintas de las leyes de las
naciones circundantes),” este proceso natural de asimilaciébn no era
consecuencia del llamado tnico de Israel en el mundo, ya que también era
una practica de los pueblos vecinos. Del mismo modo, el proselitismo de
los judios hacia los gentiles crecid vigorosamente y alcanzd su climax
durante la época de Jesus y los apostoles.® Era una actividad individualista y
nacionalista, una iniciativa personal llevada a cabo por individuos y
orientada a incorporar a ciertos gentiles a la nacion judia. Por el contrario,
«el concepto de misidon supone la creencia de que la comunidad entera tiene
una responsabilidad en favor de toda la humanidad».’

La identidad misional de Israel se define por el papel que la nacion es
llamada a cumplir en la iniciativa redentora de Dios. Tal como propone
Christopher Wright: «En esencia, nuestra mision (en tanto halle
fundamento y validez en la Biblia) consiste en nuestra participacion
comprometida como pueblo de Dios, por invitacion y mandato de Dios, en
la mision que el mismo Dios tiene en la historia del mundo, para redencion
de la creacion de Dios».® La mision es la obra que Dios esta llevando a
cabo para beneficio del mundo: su proposito a largo plazo de renovar la

33



creacion. El pueblo de Dios es misional porque asume esta tarea para
beneficio del mundo.

Wright ofrece una segunda definicion que nos permite empezar a ver
mas claramente el rol del pueblo de Dios en el Antiguo Testamento: «La
mision de Dios implica que el pueblo de Dios viva segin los caminos de
Dios a la vista de las naciones».” Por consiguiente, la nacion de Israel debia
ser un pueblo que expusiera y mostrara en carne propia, por medio de su
vida en comunidad, el modelo original que Dios pensé para la creacidon y su
proposito escatologico para la humanidad. El vendria, habitaria entre ellos y
les daria su Tora para regir la vida en comunidad segun sus propositos
divinos. El pueblo de Dios habria de ser entre las naciones un simbolo
atrayente de lo que Dios habia ideado desde el principio y del objetivo hacia
el que ¢l se dirigia: liberar a toda la creacion y toda vida humana de la
corrupcion de pecado y restaurarlas. Israel tomaria su lugar en la mision de
Dios, principalmente, siendo lo que ¢l la habia llamado a ser, puesto que «la
mision no se trata primeramente de ir. Tampoco se trata en primera
instancia de hacer nada. La mision consiste en ser. Se trata de ser un pueblo
distinto, [...] una comunidad contracultural entre las nacionesy». !

Markus Barth bien dice que el pueblo de Dios «no tiene otro destino ni
proposito mas que vivir piblicamente para la alabanza de Dios».!! La
palabra «publicamente» indica que han de vivir su vida ante la mirada de
las naciones. Sin embargo, como aclara Barth, vivir segun los caminos de
Dios es vivir para alabanza de su gloria. El pueblo de Dios ha sido «creado
y reunido, iluminado y comisionado, sostenido y preparado con un solo
proposito: “que seamos para alabanza de su gloria”».!? La vida del pueblo
de Dios tiene por fin manifestar la gloria de Dios ante la mirada atenta de
las naciones."?

Para ser un pueblo distinguible y desplegar un estilo de vida atrayente
que glorificara a Dios ante las naciones circundantes, Israel necesitaba
mirar en tres direcciones al mismo tiempo: hacia atrds en direccion a la
creacion, para encarnar el designio y la intencion originales de Dios para la
vida humana; hacia adelante a la espera de la consumacion, para llevar en
si misma la promesa de Dios acerca del objetivo de la historia universal, a
saber, una humanidad restaurada habitando en una nueva tierra; y hacia
afuera con la mirada puesta en las naciones, para confrontar su idolatria,
puesto que Israel habia sido escogida para bendecirlas. El proposito de todo

34



esto era bendecir al mundo, para que las naciones alabaran y conocieran al

Dios vivo y verdadero.

Figura 2.1. La mirada en tres direcciones

Backward

Hacia atras

creation

la creacion

embody

encarna

God’s People

El pueblo de Dios

preview

anticipa

Kingdom of God

Reino de Dios

Forward

Hacia adelante

engage

se involucra

cultural idolatry

idolatria cultural

Outward

Hacia afuera

El pueblo escogido de Dios no existe para si mismo, sino para dar gloria a
Dios, llevar a cabo la mision de Dios, y bendecir a aquellos hacia quienes
esta orientada esa mision. En efecto, son «escogidos por Dios» para jugar
un papel prescrito en su mision, que es restaurar la creacion y glorificarse a
si mismo; pero su eleccion es «para beneficio del mundoy». El pueblo de
Dios «tiene la mirada puesta en dos frentes: en Dios y fambién en el
mundo».'* Ambos son necesarios; pasar por alto uno basta para distorsionar
la identidad del pueblo de Dios. La comunidad llamada por Dios es el lugar
donde Dios empieza su obra de restauracion y el canal mediante el cual esa
salvacion fluye hacia todos los pueblos, todo para alabanza de la gloria de
Dios.

El Antiguo Testamento cuenta la historia de como Dios se glorifica a si
mismo mediante su mision en y por medio de su pueblo. En este capitulo,
consideraremos la formacion de Israel como una nacion santa cuyo rol e
identidad misionales se fundaron especialmente en las promesas dadas a los
patriarcas y las descritas en el libro de Exodo. En el capitulo siguiente,
observaremos tres contextos en los que Dios puso a Israel para que
cumpliera su rol y viviera conforme a su identidad como pueblo misional.

La promesa abrahamica: bendecido para ser bendicion

En Génesis 12:2-3, Dios le hace a Abraham una promesa que se volveria
central en las narrativas de los patriarcas y tomaria la forma de un pacto

35



(Gn. 15), que luego se explicitaria y confirmaria mediante la sefial de la
circuncision (Gn. 17). Dios luego la repite a Abraham (Gn. 18:18-19), Isaac
(Gn. 26:3-5) y Jacob (Gn. 28:13-15). Esta promesa es esencial para
entender como Dios despliega su plan de redencion.

Génesis 1-11: el contexto de la promesa abrahamica

En Génesis 12:2-3, Dios revela la estrategia que seguiria en su mision de
restaurar la creacion: €l elige a un hombre, Abraham, y promete hacer de ¢l
una gran nacion, por medio de la cual todas las naciones de la tierra seran
benditas. Sin embargo, es importante entender que las palabras de Dios a
Abraham estan situadas en el contexto de una narrativa estructurada muy
meticulosamente, de un orden que en si mismo se inscribe en el mensaje
teologico del libro.

Podriamos delinear la estructura basica del libro de Génesis
dividiéndolo en dos partes: los capitulos del 1 al 11 (que suelen
denominarse «la historia primitiva») y los capitulos del 12 al 50 (la historia
de los patriarcas de Israel: Abraham, Isaac y Jacob). La promesa
abrahamica de Génesis 12:2-3 es un pasaje que sirve como «puente» entre
las dos secciones.”” Addn encabeza la primera seccion y Abraham, la
segunda. Una interpretacion judia destacada es que el rol de Abraham es
ordenar el desorden que Adan habia generado. En un midrash rabinico
acerca de Génesis, se ilustra a Dios diciendo: «Crearé primero a Adan y, si
él se descarria, enviaré a Abraham para solucionarlo».!® Los primeros
capitulos de Génesis instauran el problema para el que la promesa
abrahamica es la solucion. Como observa Gerhard von Rad: «Las palabras
de apertura del relato de la redencion nos dan la respuesta al problema
planteado en los principios de la historia del mundo, que involucra la
relacion de Dios con las naciones en su conjunto. El principio del relato de
la redencion en Génesis 12:1-3 no solo pone fin a la historia primitiva [...]
sino que es la clave para entenderla y responder a su problematicax.!’

Génesis 1 al 11 cuenta la historia de como Dios crea el mundo
(dandole un lugar especial en ¢l a la humanidad), la rebelion humana (que
deshace la armonia y corrompe lo que es bueno del mundo), el amenazante
crescendo del pecado que se propaga por toda la tierra, la respuesta de Dios
al pecado mediante juicio, y la promesa y el compromiso de Dios de
preservar y restaurar la creacion. Hay tres caracteristicas de este relato que

36



son importantes para definir el escenario en que Dios hace la promesa
abrahamica de Génesis 12.

La primera caracteristica es la trama de creacion-caida-restauracion.
El relato comienza con la creaciéon del mundo: la obra es muy buena, tal
como Dios la pensé y disefid, y los seres humanos gozan de mayor
jerarquia, dado que son la imagen de Dios llamada al desarrollo cultural.
Cuando la desobediencia del hombre corrompe toda la creacién (incluida la
cultura humana), Dios enseguida promete que destruira todas las fuerzas
malignas que Adan y Eva desataron con su rebelion (Gn. 3:15). Dios
emprende un largo camino de restauracion, firme en su promesa de sanar la
creacion a pesar del constante fracaso del ser humano y su persistente
infidelidad. La elecciéon de Abraham y la promesa de hacer de ¢l una gran
nacion deben entenderse dentro del marco global del relato: el plan de Dios
es hacer que la creacion entera y toda vida y cultura humana sean, mediante
Abraham, «muy buenos» otra vez. Por consiguiente, la promesa que Dios
hace en Génesis 3:15 y mantiene a pesar del fracaso humano de Génesis 3 a
11 se expresa a Abraham (en Gn. 12) en términos renovados. Dios aun
busca la restauracion de la creacion, pero ahora pretende alcanzarla de una
manera distinta, por medio de Abraham.

La segunda caracteristica que define el escenario para Abraham es que
la historia primitiva establece el alcance universal del proposito y la obra de
Dios. Los primeros capitulos de Génesis describen a Dios no como una
deidad tribal (como los dioses de las naciones vecinas de Israel) sino como
el Hacedor y Soberano de toda la creacion, Sefior sobre todas las naciones.
Solo hay un Dios y es el gran Rey que gobierna sobre toda la tierra. Puesto
que ¢l es Creador de todo (incluso de los padres de la humanidad), toda vida
humana le debe a €l completa lealtad y obediencia. La rebelion de Adan y
Eva, y de todas las naciones después de ellos, es una sublevacion contra su
legitimo Sefior. El mundo entero es culpable ante este Dios y debe rendirle
cuentas. El es el Sefior de todos los pueblos, por lo cual su respuesta ante la
insurreccién humana abarca a todas las naciones. El es Juez sobre toda la
tierra, por lo que su juicio en el Diluvio y Babel recae sobre toda la
humanidad. Asimismo, la redencion de Dios alcanza a todos; Dios extiende
su promesa a todos los pueblos, para que todas las naciones vuelvan a
reconocerlo y conozcan su gloria.

En Génesis 12, el centro de atencion de pronto se reduce y el relato,
que antes comprendia el trato universal de Dios con todas las naciones,

37



ahora se concentra en la relacion personal de Dios con un hombre. Desde
este punto en adelante, por el resto del Antiguo Testamento, el relato se
enfoca en la obra de Dios en una nacion y a través de ella. No obstante, el
alcance universal de los primeros once capitulos de Génesis nos recuerda
que Dios presta particular atencion a Abraham e Israel en el Antiguo
Testamento en favor de fodas las naciones y de toda la creacidon. Dios se
vale de un medio particular para concretar un proposito universal.

La tercera caracteristica del relato primitivo es su énfasis en las
agravantes consecuencias del pecado, que profana toda la vida humana y la
creacion entera. Von Rad habla de la «increible hamartiologia» del autor,'®
la ensefianza acerca del pecado, que se observa en Geénesis 3 a 11. El relato
ilustra el oscuro origen del pecado en la rebelion de Adén y Eva, la
subsiguiente propagacion de esta mancha —que atraviesa todas las naciones
e invade hasta el Ultimo rincén de la vida humana— y las calamitosas
consecuencias del pecado para toda la creacidon. Toda la humanidad y toda
la creacion estan en rebelion contra Dios y experimentan su juicio. Génesis
3 a 11 retrata a todo el mundo y todas las naciones en su relacion con Dios
y, en especial, muestra la enajenacion entre Dios y la humanidad entera.

Asi, los primeros capitulos presentan el problema universal; la solucion
llega con la promesa a Abraham que les sigue. En contra de las malas
noticias de maldicion y enajenacion de Génesis 3 a 11, en Génesis 12:1-3
oimos las buenas nuevas de bendicion y reconciliacion (cf. Ga. 3:8). Las
malas noticias se manifestaron vividamente: todas las naciones estan
alienadas de Dios, el pecado devasto cada parte de la vida social y cultural y
corrompiod la creacion no humana; el juicio no puede erradicar la maldad
(cf. Gn. 6:5 y 8:21, por ejemplo); la promesa de Dios se ve continuamente
amenazada por la infidelidad del hombre. La primera seccion de Génesis
termina con el juicio culminante de Dios sobre todas las naciones (Gn. 10-
11). Entonces llega el punto de inflexion, las buenas nuevas: Dios elige a
Abraham y le promete que la bendicion y la armonia de su buena creacion
serdn restauradas a las naciones por medio de Abraham. Von Rad comenta:

(Acaso la relacion de Dios con las naciones qued6 deshecha para

siempre? ;Acaso se ha agotado la clemente paciencia de Dios?

(Acaso ha rechazado a las naciones en su ira para siempre? Tales

son las gravosas preguntas que ningun lector atento del capitulo

11 puede eludir; de hecho, podriamos decir que nuestro narrador
pretendia, mediante el esquema de su historia primitiva, suscitar

38



precisamente esas preguntas y plantearlas con todo el peso de su

gravedad. Solo entonces el lector esta bien preparado para

adoptar el extrafio y nuevo concepto que sigue al incomodo relato

sobre la construccion de la torre: la eleccion y bendicion de

Abraham. Por consiguiente, nos hallamos aqui en el punto donde

la historia primitiva y la historia sagrada se entrelazan y, por

ende, en uno de los puntos mas importantes de todo el Antiguo

Testamento. !’

También nos hallamos en uno de los puntos mas importantes de la
Biblia para la eclesiologia, donde podemos empezar a entender la
naturaleza y el proposito de la comunidad escogida de Dios.

Génesis 12:1-3: escogidos para bendecir a todas las naciones

La historia de Israel comienza con las palabras de la promesa:
Pero el Sefior le habia dicho a Abram: «Vete de tu tierra y de tu
parentela, y de la casa de tu padre, a la tierra que te mostraré. Yo
haré¢ de ti una nacion grande. Te bendeciré, y engrandeceré tu
nombre, y seras bendicion. Bendeciré a los que te bendigan, y
maldeciré a los que te maldigan; y en ti seran benditas todas las
familias de la tierray. (Génesis 12:1-3)

Es dificil exagerar la importancia de esta «formidable declaracion»?®
para el ambito de la eclesiologia o, de hecho, para todo el relato de la
Biblia. El rol del pueblo de Dios se halla aqui: fue escogido para bendecir al
mundo. En contraste con el trasfondo universal de las setenta naciones de
esa €poca, que representan a todos los pueblos de la tierra, alejados de Dios
y a merced del juicio divino (Gn. 10 y 11),*! «Dios elige a Abraham
precisamente para que la bendicion recaiga sobre todas las naciones, sobre
cada una de las setenta naciones que Dios ha dispersado sobre la faz de la
tierra».?? La eleccion de uno tiene por finalidad la salvacion de todos: «Es
particularmente significativo pensar que la historia de Abraham desde un
principio estuvo orientada a la salvacion universal. Es eso lo que habria de
darle verdadero sentido al llamado de Abraham y a la eleccion de Israel,
que solo pueden entenderse como parte del plan completo de Yahweh: la
salvacion de todosy.”

La promesa de Dios a Abraham de Génesis 12:2-3 contiene tres
elementos, y los tres se reiteran en una sintesis de la promesa que se halla

39



en Génesis 18:18-19. El primer elemento de la promesa revela que el plan
redentor de Dios tiene dos fases: «Abraham va a ser una nacidon grande y
fuerte, y en €l seran bendecidas todas las naciones de la tierra» (Gn. 18:18).
Como vemos, aqui las clausulas oracionales de Génesis 12:2-3 se resumen
en dos objetivos. El primero es hacer de Abraham una nacidon grande y
poderosa que contara con los regalos divinos de descendencia, tierra y
bendicion.>* El segundo es, por medio de la gran nacion de Abraham,
bendecir a fodas las naciones de la tierra.

El plan de redencion se desenvuelve en estas dos fases, tal como lo
indica la estructura gramatical de Génesis 12:2-3.%° La ultima clausula («en
ti seran benditas todas las familias de la tierra») es «la afirmacion principal
de esos tres versiculos [...], [ya que] las promesas personales que Dios hizo
a Abraham tienen un objetivo ultimo: la bendicion del mundo».? Abraham
es escogido y Dios lo convierte en una gran nacidon con el proposito
explicito de que todas las naciones sean bendecidas. Por eso, Paul
Williamson habla de que Génesis 12:1-3 traza un «plan de motivacion
doble».?” Abraham es primeramente receptor de la bendicion de Dios y
luego mediador de esa bendicion.

«Bendicion» es un término biblico de profunda resonancia, que implica
la revocacion de la maldicion del pecado y la restauracion de la creacion a
su plenitud. Las palabras «bendecir» y derivadas aparecen cinco veces en
Génesis 12:2-3; Hans Walter Wolff considera que la repeticion es
intencional, dado que las palabras «maldicién» y derivadas aparecen cinco
veces entre Génesis 1 y 11.28 De este modo, el autor de Génesis intenta
dejar en claro que, en Abraham, Dios revocara los efectos el pecado: «La
nueva y poderosa palabra [“bendicion”], que en Génesis 12:1-3 es la
sustancia del pacto abrahamico, anulara la maldicion de Génesis 1 a 11».%
La bendicion restaura todo lo bueno que Dios depositd sobre la creacion en
el principio (ej.: Gn. 1:22, 28) y, por ende, anticipa la subsiguiente obra
redentora que Dios llevara a cabo en los seres humanos, en su relacion con
Dios, los unos con los otros y con la creacion no humana.°

El segundo elemento de la promesa abrahdmica es la eleccion
orientada a la mision: «Porque yo lo he escogido para que [...]» (Gn.
18:19a, LBLA; ¢énfasis mio). La doctrina escritural de la eleccion ha
suscitado un amplio debate en la historia de la iglesia, pero pensar la
eleccion a la luz del relato abrahamico aclara muchas cuestiones. La
eleccion de Abraham e Israel se ubica en un contexto universal: «La

40



eleccion de Israel es una iniciativa divina que tiene el objetivo de que Dios
sea reconocido entre todas las naciones de toda la tierra».’! La eleccion
particular de Abraham es el instrumento del proposito universal de Dios con
todo el mundo. Por lo tanto, en el relato biblico, podemos ver que privilegio
y responsabilidad, salvacion y servicio, recepcion y mediaciéon de
bendiciones, van de la mano cuando hablamos de eleccidén. El pueblo de
Dios es el pueblo del «para que»: son escogidos para que conozcan la
salvacion de Dios y luego inviten a todas las naciones a experimentarla.

La tentacion constante a lo largo de la historia de Israel y también de la
historia de la iglesia ha sido olvidar el proposito misional de la eleccion y
hacer hincapié unicamente en el privilegio, la salvacion y nuestra condicion
de receptores. La historia de Jonds ilustra de una forma drastica y
conmovedora el verdadero significado de la eleccion de Israel, y la tragica
realidad de que Israel no logro entenderlo.>? En todo el Antiguo Testamento,
cuando Israel olvida su responsabilidad, servicio y mision, vemos que Dios
la reprende: «Solo a ustedes los he elegido de entre todas las familias de la
tierra. Por lo tanto, yo los castigaré por todas sus maldades» (Am. 3:2).

La observacion final en cuanto a la promesa abrahamica es la forma en
que esa promesa habria de cumplirse: Abraham «ordenard a sus hijos y a
sus descendientes que sigan el camino del Sefior, y que sean justos y rectos,
para que el Sefior cumpla en Abraham su promesa» (Gn. 18:19). No se nos
dice con precision coémo sucederd. Aun asi, las frases «que sigan el camino
del Senor» y «que sean justos y rectos» nos dan una pista importante:
ambas frases aparecen con frecuencia en el Antiguo Testamento y apuntan a
una vida que se caracteriza por ajustarse al orden y la ley de Dios en la
creacion. El contexto de estas frases es el «clamor contra Sodoma y
Gomorray» por su injusticia y opresion. En oposicion a este gravoso pecado,
la bendicion llegara mediante el pueblo de Dios, que encarnara el propdsito
justo y recto de Dios para la vida humana. Abraham e Israel habrian de ser
la «verdadera humanidad del creador» o la «verdadera humanidad
adamica».* Sus vidas habrian de proclamar el designio creacional de Dios
para la vida humana y el objetivo hacia el que su plan de redencidn apunta.

Por consiguiente, Abraham, su familia y la nacién de su descendencia
fueron escogidos para ser participes de la mision de Dios: disfrutar la
bendicion redentora de Dios y seguir los caminos del Sefior para que las
naciones puedan recibir esa bendicion.

41



El Exodo: la creacién de un pueblo santo

El relato de la mision de Dios en su pueblo y a través de €l continta en
el libro de Exodo. Dios oye los gemidos de Israel desde la esclavitud de
Egipto y recuerda su pacto con Abraham (Ex. 2:23-25). La narracién
subsiguiente nos muestra como Dios obra para rescatar a Israel y nos cuenta
que ¢l establece un pacto con ellos y habita entre ellos, todo en
cumplimiento de su promesa a Abraham. Su plan de doble motivacioén
(primero, hacer de Abraham una gran nacion y, luego, bendecir a todas las
naciones por medio de ella) queda clarificado por los sucesos de Exodo, los
primeros pasos que Dios da para cumplir la promesa abrahdamica. Por lo
tanto, los movimientos principales del libro —la redencion, el pacto y el
tabernaculo— deben interpretarse a la luz del proposito misional de Dios,
tal como fue revelado a Abraham.

John Durham observa que el libro de Exodo «no es una ensalada
literaria o teoldgica. Los sucesos no se combinan al azar, sin el hilo
conductor de un proposito, o sin un concepto cohesivo que les dé unidady.
Mas bien, tiene una «unidad teoldgica» que se refleja en la estructura
literaria.>* La estructura literaria del Exodo tiene profundas implicancias
teologicas para la comprension de la identidad y el rol del pueblo de Dios
segun el propdsito divino. Dios los redime de la esclavitud (capitulos 1 a
18), crea un lazo que los une a ¢l mediante el pacto (capitulos 19 a 24) y
viene a habitar entre ellos (capitulos 25 a 40).

Un pueblo redimido (Exodo 1-18)

Los primeros dieciocho capitulos de Exodo describen la redencion del
pueblo de Dios (Ex. 6:6, 15:13). Muchos creen que «redencioén» es tan solo
una palabra mas del léxico teoldgico que describe la salvacion. Por el
contrario, en Exodo —de hecho, en toda la Biblia— su uso evoca una
imagen cultural y social reconocida entre los pueblos del antiguo Cercano
Oriente que habria expresado con exactitud lo que Dios estaba haciendo.
Un redentor era un miembro de la familia responsable de recuperar
personas y bienes que la familia habia perdido por algin tipo de yugo o
atadura.’® Por ejemplo, la redencion podia consistir en liberar a un familiar
de la esclavitud y restaurarlo a su relacion original con la familia (cf. Lv.
25:47-55). Al parecer, ese es el sentido primario de la obra libertadora de
Dios en Exodo: en condicion de Redentor divino, Dios obra para liberar a
su primogénito de la esclavitud al faraon y lo restaura a su lugar legitimo en

42



la familia de Dios (Ex. 4:22-23). La redencion de un hijo «en esencia
resume el significado de todo el relato de Exodo».

En Exodo, la redenciéon ha sido interpretada como una imagen de
liberacion espiritual o (seglin la tradicién de la teologia de la liberacion)
como una imagen de liberacion politica. Sin embargo, tanto la
interpretacion espiritual como la politica pierden de vista la profunda
naturaleza religiosa del conflicto que estd implicita en las imagenes de
Exodo. La cosmovision secular y dualista de la cultura occidental hace que
nos resulte dificil ver el mundo desde la mirada profundamente religiosa
que tenian los pueblos del antiguo Cercano Oriente. Para ellos, la religion
estaba estrechamente ligada a las dimensiones social, economica y politica
de la vida. El faradn era la imagen y el representante de Ra,*” el dios egipcio
del Sol, un rey dios que gobernaba en nombre de los dioses para preservar
la justicia, el orden y la armonia en la sociedad.’® Vivir bajo la autoridad del
farabn no era un mero asunto politico, sino también fundamentalmente
religioso. Como subditos del Faraon, los israelitas vivian bajo su autoridad
divina y, por ende, estaban envueltos en un sistema idolatrico; no podian
servir y adorar al Sefor (Ex. 8:1). Moisés llegd como representante del
Sefior —el Rey Dios vivo y verdadero— a exigir la liberacion de su pueblo
para adorar y servir a Dios (Ex. 4:23; 7:16; etc.). La negativa de Faradn
acarre0 juicio: el Senor derramo plagas sobre Egipto, Faradn y los dioses
egipcios (Ex. 12:12; cf. Nm. 33:4)* para que toda la tierra supiera que solo
Dios es el Sefior (Ex. 6:7; 7:5; etc.). Por lo tanto, la redencion del pueblo de
Dios en el ¢éxodo es fundamentalmente religiosa. El pueblo de Israel es
librado del servicio y la lealtad a otros dioses para servir al Sefior en cada
area de su vida: social, econdomica y politica. Dios establecid6 una
comunidad alternativa frente al idolatrico Egipto.* «En Exodo, el poder del
estado soberano se quiebra; el faradn, el rey dios de Egipto, es derrotado vy,
por lo tanto, pierde el derecho a ejercer su sefiorio sobre Israel; el Sefior
vencié al faraén y, por ende, ahora gobernaba como Rey sobre Israel (Ex.
15:18). Puesto que era su libertador, Dios reclamo el derecho a llamar a su
pueblo a un compromiso de obediencia a €l en el pacto.»*! Ser redimido es
ser libertado para rendir lealtad absoluta solo a Dios. Dios liber6 a su
pueblo de un modo de vida idolatrico para que fuera una comunidad que
marcara un contraste. Si Israel habia de vivir con la bendicion de Dios e
invitar a otros a unirsele, tenia que ser libre del servicio a otros dioses al
que estaba atada. Solo entonces podria encarnar el designio creacional y

43



original de Dios y el proposito escatologico de una humanidad restaurada.
La redencion liber6 a Israel para que cumpliera con su rol e identidad
abrahamicos.

El pueblo del pacto (Exodo 19-24)

El pueblo de Dios no es solo una comunidad redimida sino también una
comunidad de pacto. El pacto es quizas la imagen central que las Escrituras
usan para definir la relacion de Dios con su pueblo. Al valerse de esta
imagen, Dios toma una nocion prevalente de las culturas que rodean a Israel
para describir su relacion con €l. Sin embargo, en el uso biblico, la
imagineria se transforma. Es importante prestar atencion a ambos aspectos
del pacto biblico: sus similitudes con las practicas sociales del antiguo
Medio Oriente y el modo en que fue transformado para amoldarse a los
propositos de Dios.

EL CONTEXTO DEL ANTIGUO CERCANO ORIENTE

El término «pacto» solia usarse en las culturas paganas del antiguo Cercano
Oriente para designar un acuerdo vinculante que regia la relacion entre dos
partes, ya sea que fueran amigos (1 S. 18:3), naciones (Gn. 14:13; 1 R. 5;
20:34) o coényuges (Pr. 2:17; Mal. 2:14). Era un tratado solemne y
vinculante en el que cada parte se comprometia a ser fiel a los términos
establecidos de la relacion.

A mediados del siglo XX, los arquedlogos descubrieron numerosos
documentos de pactos efectuados por poderosos reyes de imperios de gran
alcance como el hitita y el egipcio. Las coincidencias entre esos
documentos y el pacto que Dios hizo con Israel (en particular en Ex. 19-24
y Deuteronomio) son extraordinarias.*

El estudio de esos pactos ha echado luz sobre el vocabulario con que
Dios describe la relacion con su pueblo.* Los pactos eran instrumentos
mediante los cuales los reyes de los imperios administraban y ordenaban
sus reinados, puesto que detallaban los términos de la relacion entre ellos y
otras naciones. Habia pactos de paridad entre partes iguales, es decir, entre
imperios igualmente poderosos; por ejemplo, en el afo 1290 a. C. dos
grandes imperios —el hitita y el egipcio— hicieron un tratado de paz para
dar por terminada su guerra en Siria. También habia pactos de vasallaje
entre partes desiguales, por ejemplo, entre un gran rey y los pueblos
subditos de su imperio, en los cuales el rey soberano dictaba los términos

44



del pacto y llamaba a los pueblos a responder con lealtad. Estos Gltimos
pactos son similares a los del Antiguo Testamento.

El pacto de vasallaje designaba una relacion vinculante entre un rey y
sus subditos; era una relacion permanente e inquebrantable que exigia el
compromiso total de ambas partes. Por lo general, ambas partes ratificaban
el pacto haciendo un juramento de lealtad y comprometiéndose a cumplir
con los términos acordados. En algunos casos, también se llevaba adelante
una ceremonia imprecatoria en la que se derramaba sangre de animales y
ambas partes decian que, en caso de no cumplir con su parte del trato, su
propia sangre seria derramada igual que la de los animales.** Ambas partes
tenian responsabilidades: el rey hacia promesas a su pueblo y exigia a
cambio fidelidad, obediencia, lealtad total e incluso amor.*> Habia leyes que
regian el comportamiento del vasallo en el contexto de la relacion, que
seguia en pie en tanto el vasallo fuera fiel y conllevaba pena de muerte en
caso de quebrantarse. Un pacto era un asunto serio.

Moisés, que habia sido educado en las cortes del faradn, seguramente
haya sabido de ese tipo de pacto,*® pero ;por qué el pacto de vasallaje era
una imagen adecuada para definir la relacion de Dios con Israel? Peter C.
Craigie nos da una respuesta parcial: «El pacto no solo tiene la funcion de
establecer una relacion vinculante entre Israel y su Dios, sino que también
marca la liberacion del pueblo de la sumision servil a un poder mundano,
Egipto. [...] Al igual que las demas naciones pequefias que la rodeaban,
Israel habria de ser un estado stibdito, pero no de Egipto o los hititas; Israel
debia su lealtad solo a Dios».*” Hay algunas pruebas de que Egipto
empleaba el pacto de vasallaje no solo en la relacion con naciones externas
sometidas, sino también en la relacion con grupos de esclavos extranjeros
que habitaban en el pais.*® Puesto que Israel constituia un grupo étnico
numeroso en Egipto, es posible que el pueblo haya estado sujeto al gobierno
y sefiorio del faraon mediante un pacto. En ese contexto, el pacto de Sinai
habria ilustrado de una forma impactante y convincente que Israel ahora era
libre de ese yugo y que desde ese momento en adelante estaba bajo un
nuevo seforio; habiendo sido librada del pacto de lealtad al faraon, Israel
desde ahora y para siempre tendria un pacto con Dios solamente. Exodo nos
muestra el pasaje «de Faradn a Yahweh, de un amo a otro nuevo».*

LA UNICIDAD DE ISRAEL: LLA IDENTIDAD MISIONAL DE UN PUEBLO DEL
PACTO

45



No obstante, cabe preguntarse: ;por qué Dios —el Senor de fodas las
naciones— liberaria a esta nacidn, Israel, y se uniria a ella mediante un
pacto? Quizas el mismo pueblo de Israel se haya preguntado lo mismo al
ver a Dios en accion sacandolos de Egipto a través del Mar Rojo y
llevandolos hasta Sinai. Dios, por medio de Moisés, da a Israel un mensaje
que responde ese interrogante: «Habla con la casa de Jacob. Diles lo
siguiente a los hijos de Israel: “Ustedes han visto lo que he hecho con los
egipcios, y como los he tomado a ustedes y los he traido hasta mi sobre alas
de aguila. Si ahora ustedes prestan oido a mi voz, y cumplen mi pacto, seran
mi tesoro especial por encima de todos los pueblos, porque toda la tierra me
pertenece. Ustedes serdn para mi un reino de sacerdotes y un pueblo santo™.
Estas mismas palabras les diras a los hijos de Israel» (Ex. 19:3-6). En este
pasaje hallamos la «identidad unica del pueblo de Dios»,” el rol especial
que el pueblo de Dios tendra en el resto del relato biblico. En Génesis 12:2-
3, Dios habia prometido que haria de Abraham una gran nacidon que
bendeciria a toda la tierra; el libro de Exodo nos habla de esa «gran» nacion
formada, llamada y redimida para ser bendicion. Especificamente, Exodo
19:3-6 nos cuenta como cumpliré Israel su rol de propagar la bendicion de
Dios. Esta seccion consta de tres partes: un prologo historico a las
poderosas obras de Dios (v. 4), las condiciones del pacto (vv. 5-6) y la
respuesta de Israel, que se compromete a cumplir con los términos del pacto
(vv. 7-8).%!

Dios se dirige a Israel por primera vez con un breve prologo histoérico,
caracteristico de los documentos de pactos del antiguo Cercano Oriente.
Dios hace un bosquejo de sus poderosas obras a favor de Israel: las que hizo
en Egipto y su cuidado hacia los israelitas en su camino por el desierto y
hasta atraerlos hacia si mismo en Sinai.

(Por qué Dios hizo esto por Israel? Dios revela las condiciones del
pacto con Israel y las razones de su eleccion en los versiculos 5 y 6. Estas
palabras son cruciales para entender el rol y la identidad de Israel. Terence
Fretheim observa: «Uno bien puede leer el libro entero de Exodo a la luz de
las declaraciones que Dios hace en Exodo 19:3-6. De hecho, se ha dicho
que, en toda la tradicion de Moisés, es muy probable que este discurso sea
el mas programatico para la fe israelita».”® La importancia de estos
versiculos es evidente cuando descubrimos que todo el relato de Exodo
apunta al momento en que el Sefior revela su proposito para Israel y el rol
que le asigna: «Es como si todo lo que sucedio antes, desde que YHWH

46



llamé a Moisés a sacar a su pueblo de Egipto (Exodo 3), nos condujera a
este momentox».>® En este pasaje es donde Dios anuncia a Moisés, y revela a
Israel, el proposito de su redencion, de su cuidado providencial y de haber
reunido a su pueblo y haberlo atraido hacia si mismo mediante el pacto. Sin
embargo, el relato no solo avanza hacia este momento; también se mueve
en direccion opuesta. El resto del Antiguo Testamento nos muestra cuanto
éxito tuvo Israel en el cumplimiento de su llamado: «Este rol especial que le
fue asignado se vuelve el lente a través del cual vemos a Israel por el resto
de la Biblia».>*

Hay tres términos que describen el rol especial de Israel: ella habia de
ser el «tesoro especial» de Dios, «un reino de sacerdotes» y «un pueblo
santo» para €l. El primer término —«tesoro especial»— se refiere al tesoro
personal de un rey. Aun cuando todo el reino en cierto sentido le
pertenezca, el rey también posee un tesoro apartado para su uso personal.
Aun cuando Dios gobierna sobre todas las naciones, Israel le pertenece de
un modo especial y fue escogida para llevar a cabo una tarea especial.>> Su
eleccion tiene lugar en un contexto universal: «porque toda la tierra me
pertenece».® Por eso Dios elige a Israel: la tierra entera le pertenece y esta
volviendo a tomar posesion de ella. Israel es el medio de Dios para alcanzar
ese objetivo: la renovacion de la creacion y todas las naciones. Como
observa Williamson: «La eleccion de Israel como el “tesoro especial” de
Yahweh no es un fin en si mismo, sino un medio para alcanzar un fin
mucho mas grande. Desde ese punto de vista, el objetivo del pacto de Sinai
es establecer una nacion especial mediante la cual Yahweh se dé a conocer a
todas las familias de la tierra».>’

La forma en que Israel desempefaria ese rol se ilustra en dos
imagenes: habia de ser un reino de sacerdotes y una nacidn santa.
Consideremos primero el término «reino de sacerdotes»: «Israel como
pueblo cumpliria un rol sacerdotal entre los demas pueblos: representar a
Dios entre todas las naciones. Lo que el sacerdote es para un pueblo, el
pueblo de Israel lo es para el mundo».®® A fines instructivos, es util
considerar tres caracteristicas del rol del sacerdote en el Antiguo
Testamento: debia estar apartado en santidad, ser mediador de la presencia y
bendicion de Dios, y hacerlo todo para beneficio de otras personas.> El
sacerdote esta apartado y es totalmente devoto al Sefior: esa es la
mismisima esencia de lo que ha de ser y hacer. Debe cumplir la funcion de
mediador y canal de la santa presencia de Dios para la comunidad, a través

47



de su propia vida y conducta santas, que son un modelo de consagracion y
devocion a Dios. Jo Bailey Wells observa que la santidad de los sacerdotes
significa que «los sacerdotes viven en una relacion especialmente estrecha
con Dios (son quienes se acercan a Dios y acercan a las personas a €l [...]);
y que la cualidad de la santidad de Dios ha de reflejarse de una forma
especial a través de ellos y a los ojos del pueblo (Lv. 21:8)». Por
consiguiente, «tienen la responsabilidad de encarnar la santidad de Dios
ante el pueblo».®® Del mismo modo, Dios llamé a Israel a ser mediadora de
su presencia ante las naciones que la rodeaban, a ser una demostracion
tangible de la viva realidad de que Dios habita entre su pueblo escogido.

El sacerdote llevaba a cabo toda su tarea en servicio a los demas. No
vivia para si mismo: vivia para bendecir a Israel. Dios le orden6 a Aarén y a
sus hijos que bendijeran a los israelitas: «de esta manera bendeciran a los
hijos de Israel. Les diran: “jQue el Senor te bendiga, y te cuide! jQue el
Senor haga resplandecer su rostro sobre ti, y tenga de ti misericordia! jQue
el Sefior alce su rostro sobre ti, y ponga en ti paz!”» (Nm. 6:22-26). De
igual manera, Dios prometio que la nacion de la descendencia de Abraham
bendeciria a todas las demds naciones; asi, Israel también cumpliria una
funcion sacerdotal ante las naciones vecinas. Dumbrell incluso afirma que
el llamado de Exodo 19:4-5 es «practicamente una reformulacion de
Génesis 12:1-3».%!

En pocas palabras, Israel era un reino de sacerdotes que vivia para
bendecir a las naciones; su deber era ser totalmente devota en el servicio a
Dios y, en su vida en comunidad, ser un modelo de la lealtad al Dios
verdadero y de la vida de bendicion que Dios penso para todos los pueblos.

El segundo término, «un pueblo santo», expresa una comprension
similar de la identidad y el rol de Israel. La santidad es la cualidad de
aquello que ha sido apartado de su uso natural y es consagrado al servicio a
Dios. En su condicidén de nacidn santa, Israel debia ser un pueblo apartado
entre las naciones, por asi decirlo. La vida de los israelitas debia ser
notablemente distinta de la de los pueblos que los rodeaban. Durham
observa que ellos «debian ser un pueblo apartado, distinto de todos los
pueblos por lo que eran y aquello en lo que estaban siendo transformados:
una comunidad que manifiesta ante el mundo que vivir en pacto con
Yahweh puede cambiar a un pueblo».®? Como nacion santa, su vida debia
constituir ante el mundo un modelo o paradigma de lo que Dios tiene
pensado para todos, «un modelo de sociedad para el mundo [...], el

48



paradigma del gobierno teocratico que es el objetivo biblico para el mundo
entero».%

Los israelitas debian ser santos porque pertenecen a un Dios santo:
«Ustedes deben ser santos porque yo, el Sefior su Dios, soy santo» (Lv.
19:2). Después de esa exhortacion sigue una lista exhaustiva de exigencias
que marcarian a Israel como pueblo distinguible. Cada aspecto de la vida
debia ser santo para el Sefior: el respeto en las relaciones familiares (v. 3);
la libertad de la idolatria (v. 4); el cuidado de los pobres (vv. 9-10), los
indefensos (v. 14), los ancianos (v. 32) y el extranjero (v. 33); la justicia en
los tratos econdmicos (v. 13); la integridad interpersonal (v. 11); la justicia
en las cortes (v. 15) y al hablar (v. 16); la preocupacion por la seguridad y el
bienestar del prdjimo (v. 16), incluso el amor por el projimo (v. 18); la
fidelidad sexual (vv. 20-22); el cuidado de la creacion no humana (vv. 23-
25); el distanciamiento de la religion pagana (vv. 26-28, 31); la honestidad
comercial (vv. 35-36); y mas. Asi, Israel viviria como una nacidén santa
entre las naciones, como un pueblo cuya vida habia sido transformada.

El llamado misional de Israel, descrito en Exodo 19 en términos de ser
una nacion santa y un reino de sacerdotes, es centripeto. Israel habria de
encarnar el proposito creacional de Dios para toda la humanidad, y lo haria
para bendicidén de todo el mundo, viviendo de tal manera que atraeria a las
naciones a un pacto con Dios. O en términos del lenguaje que Isaias usa
mas adelante, Israel fue llamada a ser «una luz para las naciones» (Is. 42:6).

Por consiguiente, el llamado de Dios a que Israel fuera una comunidad
sacerdotal y una nacion santa coloca al pueblo de forma explicita en una
posicion intermedia entre Dios y las naciones. Por un lado, los israelitas
fueron apartados para la gloria y el proposito de Dios y su vida estaba
orientada hacia ¢l, de modo que dieran a conocer su majestad y asi
cumplieran su rol en la mision de Dios; por otro lado, fueron apartados para
bendecir a las naciones, con lo cual estaban orientados hacia los pueblos
que los rodeaban para asi ser los mediadores de la bendicidén de Dios para
ellos. El pacto de Exodo 19:3-6 confiere a Israel este rol y su identidad
misional entre todas las naciones; Mois€s reuni6 a los ancianos para
responder al llamado divino y ellos afirmaron, en nombre de todo el pueblo:
«Haremos todo lo que el Sefior ha dicho» (Ex. 19:8).

LA VIDA ATRAYENTE DE UN PUEBLO DISTINTO

49



Luego del llamado misional, Dios establecio las condiciones del pacto con
Israel (Ex. 20-23). La Tora, o ensefianza, que Dios dio a su pueblo tiene la
finalidad de ayudarlos a vivir su llamado como nacion santa, un pueblo que
contrastara con las naciones circundantes. El «éxodo sacd al pueblo de
Egipto para convertirlos en una sociedad nueva y la Tord constituye el
modelo».** Antes que nada, Israel recibié diez «palabras» o directrices
creacionales abarcadoras (Ex. 20:1-17) que habrian de moldear la vida de
Israel. Acto seguido, Israel recibid una legislacion social (Ex. 20-23) que
explicita las implicancias de los diez mandatos a Israel dentro de su
situacion cultural particular. Por un lado, la Tora es para Israel universal,
puesto que manifiesta el designio creacional de Dios y su propdsito para
toda la humanidad; pero por otro lado, también es particular, en tanto que
es un ejemplo de una contextualizacion social y cultural especifica de ese
orden, en un periodo, un lugar y una cultura dados. La ley es el modo de
vida, el camino que Dios quiere que siga la vida humana.

Para entender el llamado misional de Israel y la iglesia, debemos
prestar atencion a la relacion que une la ley con la creacion. La mision de
Dios desde el Edén ha sido restaurar su buena creacion limpiandola de la
contaminacion del pecado: lo prometio a Adan y emprendio el largo camino
de redencion para cumplir su promesa. Israel se vuelve portadora de esa
promesa y encarna el compromiso de Dios de renovar la creacioén. Por esa
razon, la vida de Israel apunta hacia atrés, al designio y proposito creacional
para la humanidad, y hacia adelante, al objetivo ultimo de Dios de restaurar
la creacion.

Por eso es que la ensefianza de la ley para Israel abarca cada esfera de
la vida humana. El pueblo de Israel ahora servia al Sefior de un nuevo
pacto, el Dios de la creacion, a €l le debia toda su lealtad y tenia que
consagrar sus estructuras sociales, econémicas, familiares y politicas —en
efecto, toda su vida personal, social y cultural— a ¢l. La Tora dio origen a
una comunidad y un pueblo cuya vida habia de ser una luz para mundo. Las
multiples estipulaciones de la Tord tienen «la Unica intencion de someter
toda la vida al sefiorio inmediato, directo y radical de este Dios. No hay
area de la vida que su propdsito y voluntad no abarquen».®® En vivido
contraste con el dualismo de la actualidad, por medio del cual limitamos la
obediencia a Dios a un ambito individual y privado de la vida al que
podriamos calificar de «ético» o «moral», la Tora recordaba a Israel que
Dios gobierna toda la vida humana: «No hay ambito de la vida humana que

50



escape a la perspectiva de la ley y el pacto. En el mundo moderno, se suele
separar lo religioso de lo secular, lo sagrado de lo profano. Para Israel, tal
distincion hubiera sido artificial, no porque no se distinguieran las esferas
de la vida a las que se aplicaba la ley, sino porque toda la vida estaba bajo el
dominio de Dios, el Sefior del pactox.

La naturaleza contextual de la ley deja ver otra dimensidn importante
de la identidad misional de Israel: el pueblo estaba en una posicion desde la
cual confrontaba la idolatria de las naciones que lo rodeaban. Dios llamo a
Israel a vivir precisamente en el contexto cultural del antiguo Cercano
Oriente, pero para plantear un desafio a la idolatria de esa sociedad. Las
leyes no son directivas universales y abstractas aisladas del contexto
cultural mas amplio en que Israel se movia. El designio creacional de Dios
para la humanidad, que tiene validez universal, se contextualiza en el
entorno cultural particular de Israel. La vida de obediencia de Israel habria
de constituir un contacto misionero con el espiritu religioso pagano de la
cultura cananea, por lo cual es evidente que Israel tiene una tercera
orientacion: mira hacia atras al designio creacional y hacia adelante al
objetivo redentor de Dios, pero también mira hacia afuera para confrontar
la idolatria que corrompe y socava la vida humana. Por ese motivo, justo
antes de que Israel entrara a la tierra prometida, la ley de Deuteronomio se
ampli6 para tratar los numerosos peligros que el pueblo encontraria en esa
tierra. Puesto que Israel se atuvo a la ley, marcaria un contraste entre las
naciones: «La santidad de Israel también dependia de si realmente viviria de
acuerdo con el orden social establecido por Dios, un orden social que marca
un agudo contraste con el de todas las demas naciones».®’

Seglin este orden social contrastante, por ejemplo, todas las personas,
pobres y ricos, tendrian oportunidades para prosperar; la tierra seria un
lugar donde todas las personas estarian protegidas y tendrian recursos para
proveer para si mismas. Esto ultimo se manifiesta especialmente en las
leyes acerca del derecho inalienable de todas las familias israelitas a poseer
una tierra. La tierra no se venderia de forma permanente, de modo que todas
las familias tendrian un capital con el que producir riqueza y, por ende, no
podrian caer en la pobreza cronica. Si una familia atravesaba momentos
dificiles y vendia su propiedad, le seria devuelta en el afio de jubileo. La
acumulacion de tierras o el afan de aumentar las posesiones a costas de otra
persona estaban estrictamente prohibidos: «No codiciards» (Dt. 5:21). El
fundamento de esas leyes era que Dios es duefio de toda la tierra: «La tierra

51



no podra venderse a perpetuidad, porque la tierra es mia» (Lv. 25:23).
Christopher Wright observa: «El Senor se atribuye a si mismo el papel de
terrateniente y, a los israelitas, el de sus subditos inquilinos».®® Cuando
comparamos esas leyes con las practicas de las naciones cananeas, vemos
que sin duda son revolucionarias. Los gobernadores cananeos eran duefios
de toda la tierra de sus pequefios reinos y permitian a otras personas cultivar
la tierra a cambio de un abultado tributo.®

Habia aun maés leyes que garantizaban la justicia social y econdémica:
las leyes de la rebusca implicaban que parte de la cosecha era destinada a
los pobres (Lv. 19:9); el diezmo proveia para levitas y pobres (Dt. 26:12);
habia leyes que ordenaban un trato justo a los trabajadores (Dt. 24:14) e
incluso a los animales (Dt. 25:4). Asi, la ley demandaba justicia pero iba
mas alld del cuidado benevolente de los débiles e indefensos: «no habra
pobres entre ustedes» (Dt. 15:4, DHH). La responsabilidad de cada israelita
de cuidar de los oprimidos, los hambrientos, los presos, los ciegos, los
caidos, los extranjeros, los huérfanos y las viudas se basaba en el cuidado
especial que Dios tenia por ellos (Sal. 146).

La vida social mosaica, basada en la justicia y la misericordia, tenia el
proposito de despertar la admiracion y envidia de las naciones, que
exclamarian a la par de Dios: «;qué nacion grande hay que tenga estatutos y
decretos tan justos como toda esta ley que hoy pongo delante de vosotros?»
(Dt. 4:8). La injusticia y la desobediencia a la Tord equivaldrian a
abandonar la identidad misional de Israel.

Siglos atras, Dios le habia dejado en claro a Abraham que la promesa
que le habia hecho se cumpliria solo en tanto anduviera en los caminos del
Sefior, en justicia y rectitud (Gn. 18:19). Ahora el pueblo de Israel también
tenia la responsabilidad de cumplir con su llamado, viviendo una vida
conforme al designio creacional de Dios para la humanidad, que mirara
hacia el proposito final de Dios de restaurar su creacion y confrontara la
idolatria de las naciones paganas. Al igual que Abraham, Israel debia ser un
pueblo santo, cuya vida de justicia, rectitud, misericordia y shalom
demostrara que el Dios Creador habitaba en medio de ellos (Dt. 4:5-8).

LA CONFIRMACION DE LA IDENTIDAD DE ISRAEL: LA VIDA MISIONAL DE UN
PUEBLO DE PACTO

Dios e Israel confirmaron su pacto en dos ceremonias (Ex. 24:3-8, 9-11) y
ambas pueden entenderse en términos de las practicas que se realizaban en

52



los pactos de aquel entonces. Primero, Moisés ofrecid6 un holocausto y
esparcio la sangre del animal sobre el altar, el simbolo de la presencia de
Dios. Luego le pidi6 una vez mas al pueblo que se pronunciara respecto del
pacto, a lo cual ellos respondieron: «Acataremos todas las cosas que el
Sefior ha dicho, y las obedeceremos» (Ex. 24:7). Entonces Moisés rocid
sangre sobre ellos diciendo: «Esta es la sangre del pacto que el Sefior hace
con ustedes al darles todas estas cosas» (Ex. 24:8). Puede ser que esparcir la
sangre haya sido una ceremonia imprecatoria que se celebraba en los pactos
para invocar la maldicion de la muerte en caso de que una de las partes
quebrantara sus obligaciones: «Si no cumpliera con mi parte del pacto, que
mi propia sangre sea derramada igual que la de este animal». El hecho de
que se rociara tanto sobre el altar como sobre el pueblo demuestra que hay
dos partes que participaron del pacto: Dios e Isracl. Ambas ahora debian
atenerse a sus términos: es un vinculo mediado por sangre.”® Sin embargo,
el derramamiento de sangre sobre el pueblo también puede indicar su
consagracion a un llamado misional como nacién santa y reino de
sacerdotes.”! Asi como se consagraba a un sacerdote rociando sangre sobre
¢l, Israel fue consagrada para su rol sacerdotal mediante la sangre rociada
(Ex. 24:6-8; cf. Ex. 29:1, 21).

La segunda ceremonia fue una comida que Dios compartié con los
lideres de Israel, los representantes de toda la nacién. Después de la
ratificacion de un pacto mediante la sangre, la comida unia a las partes del
pacto para que disfrutaran de la comunion y celebraran el nuevo vinculo
que se habia establecido.”

Israel ahora estaba unida a Dios mediante un pacto y asi Dios cumplio
su promesa a Moisés: «Los tomaré como mi pueblo, y seré su Dios» (Ex.
6:7). Israel ahora tenia el llamado de dar a conocer a Dios a las naciones.
Por consiguiente, el pacto define la relacion de Israel con Dios, su identidad
como pueblo y su rol de mediador de la bendicién de Dios para las
naciones. El resto del Antiguo Testamento relata la historia de cuan fiel fue
Israel a este llamado.

Presencia de Dios en medio de su pueblo (Exodo 25-40)

La identidad del pueblo de Dios se define no solo por la redencion y el
pacto, sino también por la presencia de Dios que habitaba en medio de ellos
(Ex. 25-40).” Después de todo, este es el relato de la misiéon de Dios. Los
tltimos capitulos de Exodo interrumpen la liberacién de Egipto y el pacto

53



de Sinai con el relato de como Dios viene a habitar entre su pueblo. Esta
seccion puede dividirse en tres partes: (1) las instrucciones de Dios a Israel
sobre la construccion del tabernaculo que seria el lugar de su morada (Ex.
25-31); (2) el registro historico de la desobediencia de Israel con el becerro
de oro y las consecuencias (Ex. 32-34); y (3) la construccién del
tabernaculo segun las instrucciones de Dios (Ex. 35-40). El conjunto de este
excepcional relato tripartito acaba con el momento en que la gloria de Dios
llend el tabernaculo (Ex. 40:34-38).

Dios ordend a los israelitas por medio de Moisés: «hardn un santuario
en mi honor, y yo habitaré¢ en medio de ellos. El disefio del tabernaculo y de
todos sus utensilios lo haran todo en conformidad con todo lo que yo te
muestre» (Ex. 25:8-9). Las dos palabras que aqui designan a la tienda de
Dios son muy significativas. La palabra que se traduce como «santuario» se
deriva del término «santoy», lo que indica que seria un lugar santo, «que
dejaria en los antiguos israelitas (y en el lector moderno) la impresion de la
santidad de Dios y de su interés por la santidad de su pueblo».” La palabra
que se traduce como «tabernaculo» estd asociada al verbo «habitar» e indica
que esta tienda seria la habitacion de Dios en medio de Israel: «yo habitaré
en medio de ellos» (Ex. 25:8). Una tercera palabra que designa al
tabernaculo en Exodo 25 es la que se traduce como «tienda», una palabra
del lenguaje habitual que también describe las tiendas donde los mismos
israelitas vivian, pero que en este caso se refiere a una tienda de reunion.
«A la entrada del taberndculo de reunién, delante del Sefor, [...] yo me
reuniré con ustedes para hablarles. Alli me reuniré con los hijos de Israel, y
el lugar sera santificado con mi gloria. [...] Yo habitaré entre los hijos de
Israel, y seré su Dios. Asi sabran que yo soy el Sefior su Dios, que los saco
de la tierra de Egipto para habitar en medio de ellos. Yo soy el Sefior su
Dios» (Ex. 29:42-46).

Las cuidadosas instrucciones acerca de la estructura, los materiales y el
mobiliario expresan mediante simbolos lo que significa para un Dios santo
vivir en medio de su pueblo. Cada detalle de las instrucciones de Dios
muestra lo que implica una relacidon de pacto entre Dios y su pueblo.

Hay un parecido sorprendente entre el plano del taberndculo y el de las
tiendas de guerra del faradn egipcio Ramsés II (quien probablemente haya
sido el faradn que goberno durante los tiempos de Moisés).” Ademas, al
igual que en los campamentos militares de los egipcios, el taberndculo
estaba ubicado en el centro del campamento,’® lo que habria dejado una

54



fuerte impresion en el pueblo israelita de que habia venido a habitar entre
ellos el sefior de un nuevo pacto, un nuevo rey a quien debian su completa
lealtad y una obediencia absoluta.

Exodo 25 a 31 presenta las instrucciones de Dios a Moisés respecto de
la construccion del tabernaculo; Exodo 35 a 40 registra el cumplimiento de
estas Ordenes por parte de Israel, que edifico el taberndculo en estricta
conformidad con esas instrucciones. Sin embargo, entre esos dos pasajes
encontramos una narracion extrafia que parece estar fuera de lugar, «una
interrupcion historica y literaria al relato de la construccion del templo».”
Es facil pasar por alto la profunda relevancia teoldgica de que estos hechos
ocupen ese lugar en la estructura literaria.

La «interrupcién» de los capitulos 32 a 34 de Exodo nos ofrece
informacién relevante sobre como habita Dios entre su pueblo. Empieza
relatando un acto de apostasia que atenta contra la mismisima posibilidad
de que Dios fuera a habitar en medio de su pueblo: Israel fabrico un becerro
de oro y lo estaba adorando. Dios amenazd con destruir al pueblo, pero
Moisés intercedid por ellos basandose en el pacto y en la reputacion de Dios
entre las naciones, y el Sefior desistio (Ex. 32:7-14). Después de traer juicio
sobre Israel, Dios dijo que les daria la tierra pero que no iria con ellos (Ex.
33:1-3) porque, dado que eran un pueblo pecador, estarian en constante
peligro de muerte en la presencia de un Dios santo. Seria como almacenar
explosivos en un taller de soldadura: la misma presencia de Dios podria
destruirlos si ¢l viviera entre ellos. Sin embargo, Moisés volvio a suplicar
ante Dios, ante lo cual Dios nuevamente desistio y dijo que su presencia iria
con Moisés («Mi presencia ird contigo» [singular], Ex. 33:14).”® Entonces
Moisés rogd a Dios que fuera no solo con €l sino con foda Israel («con
nosotros» [plural]). Después de eso, le hizo a Dios un planteo realmente
sorprendente, que arroja una claridad extraordinaria sobre toda esta seccion
de la Palabra de Dios y sobre nuestra comprension de lo que significa ser el
pueblo de Dios: «;,Cémo se sabrd que me miras con agrado —a mi y a tu
pueblo— si no vienes con nosotros? Pues tu presencia con nosotros es la
que nos separa —a tu pueblo y a mi— de todos los demas pueblos de la
tierra» (Ex. 33:16, NTV). Por muy peligroso que fuera, es precisamente /a
presencia de Dios con su pueblo 1o que lo distingue de los demas pueblos.
Cuando Dios prometid hacer eso mismo que Moisés habia pedido, €l rogo a
Dios que confirmara su promesa mediante una nueva revelacion de su
presencia.

55



Esa revelacion (Ex. 34:6-7) se convirtio en la base de una confesion
importante, un credo que resuena en toda la historia de Israel (2 Cr. 30:9;
Neh. 9:17; Sal. 86:5, 15; 103:8; 145:8; JI. 2:13; Jon. 4:2): «El Sefior, el
Sefior, Dios clemente y compasivo, lento para la ira y grande en amor y
fidelidad, que mantiene su amor hasta mil generaciones después, y que
perdona la iniquidad, la rebelion y el pecado» (NVI). Hasta este punto de
Exodo, se hizo hincapié en la santidad de Dios y el mandato de que su
pueblo fuera santo. Por el contrario, aqui los términos de amor y gracia se
apilan uno sobre el otro para asegurarle a Israel que ¢l habitaria entre su
pueblo como un Dios clemente, amoroso, compasivo, paciente y fiel que
perdona. El nombre Yahweh ahora esta asociado con el amor que revela su
pacto (hesed). Este término «suele traducirse como “misericordia”,
“fidelidad [al pacto]” o formulaciones similares. De ahora en adelante, esta
es la palabra que sintetiza el compromiso divino con la relacion».” Dios
mismo se une a Israel con lazos de amor.

Luego Moisés le pidid a Dios que habitara entre su pueblo y que los
acompafiara como el Dios que perdona la maldad, un Dios santo que ama
conforme a su pacto. Ahora podia comenzar la construccion de la
habitacion de Dios; cuando se completo, la nube de la presencia de Dios
cubri6 la tienda de reunion y la gloria de Dios llend el tabernaculo (Ex.
40:34-38). Desde ese entonces, Dios estuvo presente entre Isracl mediante
la nube y el fuego, que guiaban y protegian a su pueblo.

La presencia del Sefior acompaniandolos era importante para la
identidad del pueblo israelita por al menos tres motivos. Primero, su vida se
caracterizaria por una relacion constante de amor y obediencia. El Sefior, el
rey que por pacto gobernaba sobre los israelitas, vivia entre ellos de la
misma manera en que Faraon, el rey dios, vivia entre sus tropas y ellas
debian someterse a su sefiorio por el pacto que los constrefiia. Sin embargo,
la unién entre Israel y Dios no se limitaba a una relacion politica: desde ese
punto de la historia israelita, el amor de Padre e hijo se volvié un elemento
prominente de la relacion de pacto.®

Segundo, la vida de Israel desde ese entonces se caracterizaria por la
adoracion en comunidad. Fretheim observa que «indiferentemente del
significado que tengan los detalles del tabernaculo, todo demuestra la
importancia de la adoracion y de la presencia especial de Dios en ese
contexto».?! Solo un pueblo que adora a Dios puede anunciar su salvacion.
Moisés debia darle a Faradon un mensaje: «Ya te he dicho que dejes ir a mi

56



hijo para que me rinda cultoy» (Ex. 4:23, NVI). Siete veces pronunci6 ante
él: «Deja ir a mi pueblo para que me rinda culto» (Ex. 8:1, 20, etc.). El
proposito de la redencion es crear un pueblo adorador: la presencia de Dios,
que habitaba de continuo con el pueblo israelita, ahora los llamaba a adorar
de continuo a su rey divino. La adoracion es un elemento central de la
identidad del pueblo de Dios: «La finalidad ultima de la iglesia no es la
mision, sino la adoracion. La mision existe cuando la adoracidén no. La
adoracion [...] es el fuego que aviva las misiones. Es su objetivo porque en
las misiones simplemente buscamos que las naciones se deleiten
intensamente en la gloria de Dios. [...] Sin embargo, también es el fuego
que las aviva. [...] No podemos alabar aquello que no valoramos. [...] Las
misiones empiezan y terminan en adoracion».® El pueblo de Dios celebra la
presencia de Dios entre ellos como comunidad adoradora.

Tercero, Dios estaria presente entre ellos para obrar en y a través de
ellos y asi llevar a cabo su mision. Constituirse en una nacioén santa y un
reino de sacerdotes para bendecir a las naciones no era un rol que Dios
pondria sobre los hombros de Israel para que el pueblo lo cumpliera segiin
sus propias fuerzas. Dios habitaria entre su pueblo y obraria con poder de
diversas maneras para darse a conocer a si mismo a las naciones.

Seria YHWH, el Sefior, quien vendria a habitar en medio de Israel. Ese
es el nombre con que Dios se dio a conocer cuando llamé a Moisés (Ex.
3:14), el nombre por el que se dio a conocer a Israel en Sinai (Ex. 6:2-3) y
el nombre con que Israel seguiria refiriéndose a él (Ex. 3:15). En las
culturas del antiguo Cercano Oriente, el nombre de una deidad describia lo
que ¢l o ella era y seria para sus adoradores. El nombre YHWH se deriva
del verbo «ser» y podria significar «Yo soY EL QUE soy» (Ex. 3:14) o «yo
SERE EL QUE SERE» (nota al pie de la Biblia NBD). Pareciera que el sentido
que intenta transmitir es que Dios estaria presente entre el pueblo israelita®
o que el caracter de Dios se revelaria mediante sus poderosas obras
futuras.®* La presencia de Dios es activa y poderosa, y obra en y a través de
Israel. Otra posibilidad es que signifique que Dios sera visto por lo que
haga.®® La plenitud de lo que él es no puede resumirse en un nombre; su
esencia solo podia comprenderse observando sus poderosas obras en el
futuro. El nombre es como un vaso vacio que se llenaria en la medida en
que Israel viera las maravillas de Dios. El poderoso Dios que obra habia ido
a habitar entre Israel.

57



Su plan de accidn o mision era obrar primero en Israel, pero su mision
proseguiria en la obra que haria a través de Israel, que traeria salvacion a la
creacion y a todas las naciones. Johannes Blauw afirma que «en el Antiguo
Testamento, lo que vemos en primer plano no es la actividad humana, sino
las obras divinas por la redencion de Israel. Estas obras no afectan
unicamente a Israel, puesto que la existencia y redencion de Israel tienen
consecuencias para las naciones».%® Asimismo, Martin-Achard deja en claro
que seria la presencia de Dios obrando con poder en y a través de Israel lo
que completaria la mision de Dios:

El modo en que Dios convierte a las naciones es obrando en su
propio pueblo. Sus intervenciones, y nada mas que eso, vuelven a
Israel la luz del mundo. La Iglesia hace su trabajo de evangelizacion
en la medida en que el Senor le da vida; cuando ella vive a través de
El, su misma existencia es eficaz. En contraposicion con lo que en
ocasiones se ha creido, la mision no tiene nada en comun con
ningun tipo de campafia comercial o politica; depende por completo
de la actividad invisible de Dios dentro de su Iglesia, y es el fruto de
una vida que realmente estd cimentada en Dios. La evangelizacion
del mundo no es en principio una cuestion de palabras o hechos; es
una cuestion de presencia: la presencia del pueblo de Dios en medio
de la humanidad y la presencia de Dios en medio de su pueblo. De
seguro no es en vano que el Antiguo Testamento recuerde esta
verdad a la Iglesia.?’

El libro de Exodo nos habla de que Dios libertd a Israel de esclavitud, relata
«el acto a través del cual Israel se convierte en un puebloy. El establecié un
lazo con ellos mediante un pacto y defini6 el rol especial que tendrian en la
historia a partir de entonces. La relevancia de este hecho para Ia
eclesiologia queda demostrada en el resto del relato biblico, que cuenta
cuan fiel ha sido Israel en su rol. «Este rol especial se vuelve una especie de
lente a través del cual vemos a Israel a lo largo de la Biblia. [...] En efecto,
este rol es la razén por la que Exodo se entreteje tan firmemente en el
entramado canonico que empieza en Génesis y termina solo en
Apocalipsis».®®

Conclusion

58



En este capitulo hemos detallado el rol y la identidad del pueblo de Dios en
el Antiguo Testamento, que son la base indispensable para tener un
entendimiento solido de la iglesia del Nuevo Testamento. Hay muchos
puntos de continuidad entre los pueblos de Dios del antiguo y el nuevo
pacto. El nuevo pacto (o nuevo testamento) es la tltima de una larga serie
de renovaciones del pacto por medio de las cuales el pueblo de Dios fue
llamado a volver a su mision.

Blauw nos recuerda que es «muy relevante traer a memoria la tarea
universal que le fue asignada a Israel, en el mundo y para bendicion del
mundo, no solo para elaborar una “teologia de las misiones” sino también
para elaborar una teologia de la Iglesia»,* debido a que la iglesia hereda
ese llamado. Sin embargo, antes de pasar a hablar del pueblo de Dios del
nuevo pacto, debemos tratar la historia de Israel y el modo en que llevo
adelante su llamado misional entre las naciones.

Notas

1. Hans Kiing, The Church (Garden City, NY: Image Books, 1976), 162.

2. Johannes Blauw, «The Mission of the People of God», The Missionary Church in East and West,
ed. Charles C. West y David M. Paton (Londres: SCM Press, 1959), 91.

3. Ver Richard R. De Ridder, Discipling the Nations (Grand Rapids: Baker Academic, 1971), 41-48.
4. David M. Eichhorn, Conversion to Judaism: History and Analysis (Nueva York: Ktav, 1965), 3-8.
5. Richard R. De Ridder, Discipling the Nations (Grand Rapids: Baker Academic, 1971), 47.

6. Joachim Jeremias, Jesus’ Promise to the Nations, trad. S. H. Hooke, Studies in Biblical Theology
24 (Londres: SCM Press, 1958), 11-19. Ver Mt. 23:15.

7. Robert Martin-Achard, A4 Light to the Nations: A Study of the Old Testament Conception of Israel s
Mission to the World, trad. John Penney Smith (Londres: Oliver and Boyd, 1962), 5.

8. Christopher J. H. Wright, The Mission of God.: Unlocking the Bible'’s Grand Narrative (Downers
Grove, IL: InterVarsity, 2006), 22-23.

9. Ibid., 470.

10. Howard Peskett y Vinoth Ramachandra, The Message of Mission (Downers Grove, IL:
InterVarsity, 2003), 123.

11. Howard Peskett y Vinoth Ramachandra, The Message of Mission (Downers Grove, IL:
InterVarsity, 2003), 123.

12. Ibid., 182.

13. John Piper, jAlégrense las naciones!: La supremacia de Dios en las misiones (Barcelona:
Editorial Clie, 2007).

14. Markus Barth, The Broken Wall: A Study of the Epistle to the Ephesians (1959; reimpr.,
Vancouver, BC: Regent Press, 2002), 182.

15. Hans Walter Wolff, «The Kerygma of the Yahwist», trad. Wilbur A. Benware, Interpretation 20,
nro. 2 (1966): 136.

16. Gen. Rab. 14:6. Este midrash es una compilacion de interpretaciones rabinicas homiléticas del
libro de Génesis que datan del siglo VI. Midrash Rabbah: Genesis, trad. H. Freedman y Maurice
Simon, 2 vols. (Londres: Soncino Press, 1939).

59



17. Gerhard von Rad, From Genesis to Chronicles: Explorations in Old Testament Theology, trad.
Lloyd Gaston, ed. K. C. Hanson (Minneapolis: Fortress Press, 2005), 49.

18. Gerhard von Rad, Old Testament Theology, trad. D. M. G. Stalker (Nueva York, 1962), 1:154.

19. Gerhard von Rad, Genesis: A Commentary, trad. John H. Marks, ed. rev. (Filadelfia: Westminster,
1972), 153.

20. Hans Walter Wolff, «The Kerygma of the Yahwist», trad. Wilbur A. Benware, Interpretation 20,
nro. 2 (1966): 140.

21. «Las setenta naciones de Génesis 10 son representativas y el nimero setenta, que refiere de forma
muy especifica a setenta naciones reales, representa a todas las naciones de la tierra» (Richard
Bauckham, Bible and Mission: Christian Witness in a Postmodern World [Grand Rapids: Baker
Academic, 2003], 59).

22. Ibid., 28.

23. André Rétif y Paul Lamarche, The Salvation of the Gentiles and the Prophets (Baltimore:
Helicon, 1966), 22.

24. Una interpretacion comun de Gn. 12:2-3 es que la promesa esta compuesta de tres elementos:
descendencia, tierra y bendicion. Sin embargo, pensar que la promesa estd compuesta de dos
elementos nos lleva a destacar los principales propdsitos del pacto: (1) la formacion de Israel, que
incluye descendencia, tierra y bendicion; y (2) la bendicion de todas las naciones. Como bien dice
Gordon Wenham: «La interpretacion de Von Rad y Cline de que la promesa es tripartita y comprende
descendencia, tierra y bendicion para Israel nos impide prestar suficiente atencion al punto
culminante de la promesa: “en ti seran benditas todas las familias de la tierra”» («The Face at the
Bottom of the Welly, He Swore an Oath: Biblical Themes from Genesis 12—50, ed. Richard S. Hess,
Gordon J. Wenham y Philip E. Sattherthwaite, 2da ed. [Grand Rapids: Baker Academic; Carlisle,
Reino Unido: Paternoster, 1994], 203).

25. Encontrard un analisis mas detallado de la estructura gramatical del hebreo en William J.
Dumbrell, Covenant and Creation: A Theology of Old Testament Covenants (Nashville: Nelson,
1984), 64-65; Jo Bailey Wells, God's Holy People: A Theme in Biblical Theology (Sheffield, Reino
Unido: Sheffield Academic Press, 2000), 193-204; P. D. Miller, «Syntax and Theology in Genesis xii
3an, Vetus Testamentum 34 (1984), 472-475.

26. William J. Dumbrell, Covenant and Creation: A Theology of Old Testament Covenants
(Nashville: Nelson, 1984), 65.

27. Paul R. Williamson, «Covenant», en Dictionary of the Old Testament Pentateuch, ed. T.
Desmond Alexander y David W. Baker (Downers Grove, IL: InterVarsity, 2003), 145.

28. Hans Walter Wolff, «The Kerygma of the Yahwist», trad. Wilbur A. Benware, Interpretation 20,
nro. 2 (1966): 145-146.

29. William J. Dumbrell, Covenant and Creation: A Theology of Old Testament Covenants
(Nashville: Nelson, 1984), 71.

30. Richard Bauckham, Bible and Mission: Christian Witness in a Postmodern World [Grand Rapids:
Baker Academic, 2003], 34-35; K. H. Richards, «Bless/Blessing», en The Anchor Bible Dictionary,
ed. D. N. Freedman (Nueva York: Doubleday, 1992), 2:754.

31. Johannes Blauw, The Missionary Nature of the Church: A Survey of the Biblical Theology of
Mission (Nueva York: McGraw-Hill, 1962), 24.

32. Lesslie Newbigin, The Open Secret: An Introduction to the Theology of Mission (Grand Rapids:
Eerdmans, 1995), 32-33; Howard Peskett y Vinoth Ramachandra, The Message of Mission (Downers
Grove, IL: InterVarsity, 2003), 124-139.

33. N. T. Wright, The New Testament and the People of God (Londres: SPCK, 1992), 262.

34. John I. Durham, Exodus, Word Biblical Commentary (Waco: Word, 1987), xxi.

60



35. O. Procksch, «\tpovy», en Theological Dictionary of the New Testament, ed. Gerhard Kittel, trad.
Geoffrey W. Bromiley (Grand Rapids: Eerdmans, 1967), 4:330.

36. Jonathan Magonet, «The Rhetoric of God: Exodus 6.2-8», Journal for the Study of the Old
Testament 27 (1983): 65.

37. Edward Mason Curtis, Man as the Image of God in Genesis in the Light of Ancient Near Eastern
Parallels (Ann Arbor, MI: University Microfilms International, 1985), 86-96, 226-228; J. Richard
Middleton, The Liberating Image: The Imago Dei in Genesis 1 (Grand Rapids: Brazos Press, 2005),
108-111.

38. Henri Frankfort, Kingship and the Gods: A Study of Ancient Near Eastern Religion as the
Integration of Society and Nature (Chicago: University of Chicago Press, 1948), 51, 157-158, 278.
Segun el pensamiento egipcio, maat era «el orden correcto: la estructura inherente a la creacion y de
la cual la justicia era una parte integral» (51; cf. 157-158).

39. Quizas las plagas, o al menos algunas de ellas, estuvieran dirigidas contra los dioses egipcios. En
la primera plaga, en que el agua del Nilo se convierte en sangre, Dios juzga al dios egipcio Osiris: los
egipcios creian que el mismo rio Nilo era el torrente sanguineo de Osiris. En la segunda plaga, la de
las ranas, Dios juzga a la diosa egipcia Heket, cuya apariencia era la de una rana. Quizas la plaga
sobre el ganado haya sido o bien contra la diosa madre Hathor, representada con forma de vaca, o
contra el dios Apis, el toro sagrado. La plaga de granizo fue juicio contra Nut, la diosa del cielo; y la
plaga de las langostas, contra Seth, dios protector de las cosechas. En la novena plaga, Dios juzga al
mas poderoso de los dioses egipcios, el dios sol Ra, dejando a Egipto sumido en tinieblas. Respecto
de este tema, las dos o tres palabras hebreas que describen el obrar de Dios en las diez plagas (que en
todos los casos se traduce como «plaga») se valen de la metafora de un golpe (ej.: Ex. 9:14; 11:1;
12:13). Acerca de los dioses egipcios, ver Henri Frankfort, Kingship and the Gods: A Study of
Ancient Near Eastern Religion as the Integration of Society and Nature (Chicago: University of
Chicago Press, 1948): sobre el dios sol Ra, paginas 148-161; sobre los dioses del ganado, paginas
162-180; sobre Osiris en el Nilo, paginas 190-195.

40. Cf. Gerhard Lohfink, Does God Need the Church? Toward a Theology of the People of God,
trad. Linda M. Maloney (Collegeville, MN: Liturgical Press, 1999), 68-73.

41. Peter C. Craigie, The Book of Deuteronomy, New International Commentary on the Old
Testament (Grand Rapids: Eerdmans, 1976), §3.

42. Gerhard von Rad, Old Testament Theology, trad. D. M. G. Stalker (Nueva York, 1962), 1:132. Cf.
Peter C. Craigie, The Book of Deuteronomy, New International Commentary on the Old Testament
(Grand Rapids: Eerdmans, 1976), 36-45.

43. Para obtener informacion mas detallada acerca de la relacion entre los tratados politicos del
antiguo Cercano Oriente y la nocidn biblica de pacto, ver George E. Mendenhall, «Ancient Oriental
and Biblical Law», Biblical Archaeologist 17, nro. 2 (1954): 26-46; Mendenhall, «Covenant Forms in
Israelite Tradition», Biblical Archaeologist 17, nro. 3 (1954): 49-76; Dilbert R. Hilliers, Covenant:
The History of a Biblical Idea (Baltimore: Johns Hopkins University Press, 1969); Dennis J.
McCarthy, Old Testament Covenant: A Survey of Current Opinions (Oxford: Blackwell, 1972).

44. O. Palmer Robertson define el pacto como «un vinculo establecido mediante sangre que se
administra soberanamente» (The Christ of the Covenants [Phillipsburg, NJ: P&R, 1980], 4).

45. Es interesante observar que las Escrituras dedican mas espacio que los tratados antiguos a hablar
de las responsabilidades del soberano en el pacto (es decir, de Dios).

46. K. A. Kitchen, «Egypt, Egyptians», en Dictionary of the Old Testament: Pentateuch, ed. T.
Desmond Alexander y David W. Baker (Downers Grove, IL: InterVarsity, 2003), 213.

47. Peter C. Craigie, The Book of Deuteronomy, New International Commentary on the Old
Testament (Grand Rapids: Eerdmans, 1976), 28.

48. Ibid., 23, 79-83.

61



49. Walter Brueggemann, «The Book of Exodus», New Interpreters Bible (Nashville: Abingdon,
1994), 834.

50. Jo Bailey Wells, God’s Holy People: A Theme in Biblical Theology (Sheffield, Reino Unido:
Sheffield Academic Press, 2000), 34.

51. Brevard Childs, The Book of Exodus (Louisville: Westminster, 1974), 366.

52. Terence E. Fretheim, «“Because the Whole Earth Is Mine”: Theme and Narrative in Exodusy,
Interpretation 50, nro. 3 (julio, 1996): 229.

53. Jo Bailey Wells, Gods Holy People: A Theme in Biblical Theology (Sheffield, Reino Unido:
Sheffield Academic Press, 2000), 37.

54. John 1. Durham, Exodus, Word Biblical Commentary (Waco: Word, 1987), xiii.

55. Dumbrell observa que este término «contiene, inherentemente, connotaciones acerca de la
elecciony. Israel es un pueblo escogido y apartado «como un medio para alcanzar un fin» (Covenant
and Creation: A Theology of Old Testament Covenants [Nashville: Nelson, 1984], 86).

56. Dumbrell bien observa que la frase «porque [ki] toda la tierra me pertenece» debe entenderse «no
como la afirmacion del derecho de Dios a elegir sino como el motivo u objetivo de su eleccion»
(«The Prospect of the Unconditionality of the Sinaitic Covenant», en Israels Apostasy and
Restoration: Essays in Honor of Roland K. Harrison, ed. A. Gileadi [Grand Rapids: Baker
Academic, 1988], 146.). Cf. Terence E. Fretheim, quien también traduce esta frase como «porque
toda la tierra me pertenece» y afirma que la frase vincula este pasaje con el propdsito misional de
Dios que se expresa por primera vez a Abraham en Gn. 12:3 («“Because the Whole Earth Is Mine™:
Theme and Narrative in Exodusy, Interpretation 50, nro. 3 [julio, 1996]: 237).

57. Paul R. Williamson, «Covenant», en Dictionary of the Old Testament Pentateuch, ed. T.
Desmond Alexander y David W. Baker (Downers Grove, IL: InterVarsity, 2003), 150.

58. Johannes Blauw, The Missionary Nature of the Church: A Survey of the Biblical Theology of
Mission (Nueva York: McGraw-Hill, 1962), 24.

59. Ver el esclarecedor capitulo de Bailey Wells, «“Holy to the Lord”: Priesthood according to the
Torah» en God's Holy People: A Theme in Biblical Theology (Sheftield, Reino Unido: Sheffield
Academic Press, 2000), 98-129.

60. Ibid., 113-114.

61. William J. Dumbrell, Covenant and Creation: A Theology of Old Testament Covenants
(Nashville: Nelson, 1984), 89.

62. John I. Durham, Exodus, Word Biblical Commentary (Waco: Word, 1987), 263.

63. William J. Dumbrell, Covenant and Creation: A Theology of Old Testament Covenants
(Nashville: Nelson, 1984), 87.

64. Gerhard Lohfink, Does God Need the Church? Toward a Theology of the People of God, trad.
Linda M. Maloney (Collegeville, MN: Liturgical Press, 1999), 74-75.

65. Richard R. De Ridder, Discipling the Nations (Grand Rapids: Baker Academic, 1971), 39.

66. Peter C. Craigie, The Book of Deuteronomy, New International Commentary on the Old
Testament (Grand Rapids: Eerdmans, 1976), 42.

67. Gerhard Lohfink, Jesus and Community: The Social Dimension of the Christian Faith, trad. John
P. Galvin (Filadelfia: Fortress Press, 1984), 123.

68. Christopher J. H. Wright, Old Testament Ethics for the People of God (Downers Grove, IL:
InterVarsity, 2004), 94.

69. Encontrara una comparacion entre la ética social de Israel y la de las naciones circundantes en
Moshe Weinfeld, Social Justice in Israel and in the Ancient Near East (Jerusalén: Hebrew University
Magnes Press, 1995). Weinfeld observa que hay tanto similitudes como diferencias que demuestran
que Israel se sentia como en casa 'y a la vez en pugna con su entorno cultural.

62



70. O. Palmer Robertson, The Christ of the Covenants [Phillipsburg, NJ: P&R, 1980], 135.

71. E. W. Nicholson, «The Covenant Ritual in Exodus XXIV 3-8», Vetus Testamentum 32 (1982):
80-83.

72. Gerhard von Rad, Old Testament Theology, trad. D. M. G. Stalker (Nueva York, 1962), 1:254;
Brevard Childs, The Book of Exodus (Louisville: Westminster, 1974), 507; William J. Dumbrell,
Covenant and Creation: A Theology of Old Testament Covenants (Nashville: Nelson, 1984), 94.

73. Para Durham, este es el principal tema teoldgico que unifica el libro de Exodo: «El eje de esta
unidad es la teologia de la presencia de Yahweh acompafiando a su pueblo Israel y habitando en
medio de ellos» (Exodus, Word Biblical Commentary [Waco: Word, 1987], xxi).

74. R. E. Averbeck, «Tabernacle», en Dictionary of the Old Testament: Pentateuch, ed. T. Desmond
Alexander y David W. Baker (Downers Grove, IL: InterVarsity, 2003), 809.

75. K. A. Kitchen, «Egyptians and Hebrews, from Ra‘amses to Jericho», en The Origin of Early
Israel—Current Debate: Biblical, Historical, and Archaeological Perspectives, ed. Shmuel Ahituv
and Eliezer D. Oren (Jerusalén: Ben-Gurion University of the Negev Press, 1995), 95.

76. K. A. Kitchen, «The Tabernacle—A Bronze Age Artifacty, Eretz-Israel 24 (1993): 123. Ver
también K. A. Kitchen, «The Desert Tabernacle», Bible Review 16, nro. 6 (diciembre 2000): 14-21; y
M. M. Homan, «The Divine Warrior in His Tent», Bible Review 16, nro. 6 (diciembre 2000): 22-33,
55.

77. R. E. Averbeck, «Tabernacle», en Dictionary of the Old Testament: Pentateuch, ed. T. Desmond
Alexander y David W. Baker (Downers Grove, IL: InterVarsity, 2003), 816.

78. Dios dice: «Mi presencia ird contigo». El «contigo» expresa que se dirige a un sujeto singular, es
decir, a una sola persona, que podria ser Moisés, quien luego pide a Dios que vaya «con nosotrosy»
(plural) (Peter Enns, Exodus, New International Version Application Commentary [Grand Rapids:
Zondervan, 2000], 581). No todos los comentaristas perciben la importancia del uso del singular, que
parece referirse a Moisés.

79. William J. Dumbrell, Covenant and Creation: A Theology of Old Testament Covenants
(Nashville: Nelson, 1984), 106.

80. Peter C. Craigie, The Book of Deuteronomy, New International Commentary on the Old
Testament (Grand Rapids: Eerdmans, 1976), 41.

81. Terence E. Fretheim, «“Because the Whole Earth Is Mine”: Theme and Narrative in Exodusy,
Interpretation 50, nro. 3 (julio, 1996): 230. Durham habla del tabernaculo y de su mobiliario y se
refiere a ellos como «los medios de adoracion» (Exodus, Word Biblical Commentary [Waco: Word,
1987], 350).

82. John Piper, Let the Nations Be Glad: The Supremacy of God in Missions, 3ra ed. (Grand Rapids:
Baker Academic, 2010), 35-36. Edicion en espafiol: John Piper, ;jAlégrense las naciones!: La
supremacia de Dios en las misiones (Barcelona: Editorial Clie, 2007).

83. Por ejemplo, Durham, Exodus, Word Biblical Commentary (Waco: Word, 1987), 39-40: El
nombre Yahweh «se define en términos de una existencia o Presencia activa». Cf. J. Alec Motyer,
quien considera que el uso del verbo ser «descansa plenamente en el sentido de una “presencia
activa”. [...] Por lo tanto, la presencia de Dios no es un simple “ser” sino una fuerza viva, vital y
personaly» (The Message of Exodus: The Days of Our Pilgrimage [Downers Grove, IL: InterVarsity,
2005], 69).

84. Brevard Childs, The Book of Exodus (Louisville: Westminster, 1974), 76: «Dios dice a Moisés:
“Yo ser¢ el que ser¢”. [...] Dios anuncia que sus intenciones se revelaran en sus obras futuras, que por
el momento se rehusa a explicar». Cf. Dumbrell, Covenant and Creation: A Theology of Old
Testament Covenants (Nashville: Nelson, 1984), 84: «La naturaleza de Yahweh se conoceria a partir
de sus obras futuras y, en particular, mediante la inminente liberacion de Egipto».

63



85. Charles R. Gianotti, «The Meaning of the Divine Name YHWH», Bibliotheca Sacra 142, nro.
565 (enero-marzo 1985): 45. En este articulo, Gianotti repasa las cinco interpretaciones primarias del
nombre YHWH y opta por la interpretacion «fenomenologican, que entiende que la relevancia del
nombre se halla en que «Dios se revelaria a si mismo en sus acciones a lo largo de la historia».

86. Johannes Blauw, The Missionary Nature of the Church: A Survey of the Biblical Theology of
Mission (Nueva York: McGraw-Hill, 1962), 42.

87. Robert Martin-Achard, A Light to the Nations: A Study of the Old Testament Conception of
Israel’s Mission to the World, trad. John Penney Smith (Londres: Oliver and Boyd, 1962), 79.

88. John I. Durham, Exodus, Word Biblical Commentary (Waco: Word, 1987), xxiii.

89. Johannes Blauw, The Missionary Nature of the Church: A Survey of the Biblical Theology of
Mission (Nueva York: McGraw-Hill, 1962), 28, énfasis mio.

3

Israel Encarna su Identidad y Rol Misionales
en medio de
las Naciones

Génesis 12:2-3 y Exodo 19:3-6 son una lente hermenéutica a través de la
cual podemos ver con claridad el rol y la identidad del pueblo de Dios en el
Antiguo Testamento, ya que es en estos pasajes donde Dios «vuelve a la
minuscula Israel el centro de la tierra, el foco de atencion de la historia y el
objetivo hacia el que tiende la creaciony». Dios cumplira sus propositos para
toda la creacion a través de Israel, primero haciendo de Abraham una gran
nacion y luego bendiciendo a fodas las naciones y toda la creacion por
medio de esa nacion. La nacion descendiente de Abraham habria de vivir de

64



un modo que contrastara con la idolatria pagana que la rodeaba, encarnando
las intenciones creacionales de Dios y asi volviéndose una sefial que
indicara en qué direccion avanza la historia de la redencion. Duane
Christensen observa que «la tematica de “Israel como luz a las naciones” no
es un asunto periférico dentro del proceso candnico. Las naciones son la
matriz de la vida de Israel, son su mismisima razoén de ser».! De forma
similar, Christopher Wright comenta que «la misidén de Dios es lo que salva
la brecha entre la dispersion de las naciones de Génesis 11 y la sanidad de
las naciones de Apocalipsis 22. Podria decirse que la mision de Dios en
relacion con las naciones, mas que ningun otro tema, es la clave para
desentrafiar la gran narrativa biblica».? Dios elige llevar adelante su gran
mision en su pueblo y a través de él; la mision de Dios jamas deberia
quedar aislada del pueblo que ¢l elige y usa para llevar a cabo sus
propositos redentores.

El lamado misional de Israel en distintos contextos

Los primeros capitulos del relato de Israel nos muestran como fundé Dios a
su pueblo y le dio una identidad y un rol misionales dentro de su proposito
redentor. El resto del Antiguo Testamento describe cudnto se cino Israel a
esa mision. Para los fines de la eclesiologia misional, necesitamos indagar
en como encarno Israel su llamado en las eras sucesivas de la historia de la
redencion, en entornos y situaciones variados. En cada contexto, la relacion
de Israel con los pueblos circundantes y el testimonio que les dio fueron
distintos. Cada uno de esos escenarios es importante si queremos entender
las raices de la iglesia que se asientan en el Antiguo Testamento, puesto que
cada uno nos permite ver distintas dimensiones de la identidad misional de
Israel y nos deja una rica ensenanza sobre como llevar adelante nuestro
llamado misional en la actualidad.

Lohfink observa la importancia que tiene para la eclesiologia explorar
las diversas formas de vida comunitaria que adopto Israel, y considera que
los escritos de Israel registran la historia de un pueblo que estaba en busca
de una estructura social adecuada «que dejara en claro a todos como habria
de ser el mundo segun la voluntad e intencion original de Dios». No
obstante, cabe preguntarse qué estructura social en particular es la adecuada
para dar un testimonio fiel de la intencidn creacional de Dios. Lohfink cree
que el Antiguo Testamento «describe el largo camino que el pueblo de Dios
recorrio en busqueda de la forma de sociedad correcta, pasando incluso por

65



la amargura del exilio y la didspora»,’ lo cual nos indica que se ensayaron
muchas estructuras sociales antes de que Israel por fin encontrara la
«correctay. Sin embargo, Walter Brueggemann tiene una interpretacion
biblica que parece mas plausible. Al igual que Lohfink, Brueggemann
presta atencion a las diversas estructuras sociales que adopt6 el pueblo de
Dios; sin embargo, para ¢l no estaban realmente en busca del modelo
«ideal», sino mas bien del modelo mas apropiado para cada uno de los
contextos culturales en los que se encontraron a lo largo de su extenso
camino. En cada situacion, debian ser el pueblo de Dios para bendecir a las
naciones, ya sea que fueran una confederacion de tribus independientes, o
un reino fuerte y unido, o un pueblo disperso entre las naciones. Segin
Brueggemann, no hay una forma de sociedad israelita que sea ideal o
correcta, sino que cada contexto en que Israel vivio y cada orden social que
adoptd nos ofrece una mirada particular acerca del llamado misional del
pueblo de Dios.

Ademas, Brueggemann observa que la imagen de Israel que predomina
en el Antiguo Testamento es la de un reino (c. 1000-587 a. C.) y suele
considerarsela el paradigma de la vida de Israel.* De hecho, en la mayor
parte de los tratamientos, la figura de «la comunidad del templo, la realeza
y los profetas» es central, desde David y Salomoén hasta el exilio. Sin
embargo, ese no es el tnico orden social que encontramos en la historia del
Antiguo Testamento. Por ejemplo, muchos de los modelos de iglesia del
Nuevo Testamento son tomados del periodo del exilio, lo cual nos recuerda
una vez mas que solo podemos entender cabalmente la naturaleza de la
iglesia si prestamos atencion al pueblo de Dios del Antiguo Testamento y su
relacion con las naciones. Para entender los matices de esta relacion,
necesitamos tener en cuenta los distintos contextos en los que vivio Israel y
las formas que adoptd a lo largo de su historia. En este capitulo,
repasaremos brevemente tres de esas formas: Israel como confederacion de
tribus, como reino y como pueblo disperso en el exilio.

La confederacion de tribus: un pueblo santo «en el centro de las
naciones»

La promesa de Dios a Abraham comprende un pueblo y una tierra. El libro
de Josu¢ muestra la conquista de Canadn: el regalo de Dios de una tierra
para su pueblo, conforme a la promesa que recibid6 Abraham (Jos. 21:43-45;
ver Gn. 13:14-17; 15:7-21). Sin embargo, debemos recordar que las

66



promesas abrahamicas (pueblo, tierra y bendicidon) no son sino medios
necesarios para llevar a cabo el proposito final de Dios, que es bendecir a
tfodas las naciones. Este objetivo universal define la identidad y el rol de
Israel.

Israel estaba ubicada en medio de una tierra de naciones paganas para
que su luz resplandeciera sobre ellas. Ezequiel lo expresaria siglos después
diciendo: «Asi ha dicho Dios el Sefor: “jAqui tienen a Jerusalén! La
estableci en medio de las naciones y de los paises a su alrededor”» (Ez.
5:5). Estaba ubicada en la encrucijada de las naciones y el ombligo del
universo;> era un pueblo visible y expuesto ante las naciones.® «Israel sabia
que vivia bajo la constante vigilancia del mundo contemporaneo de aquel
entonces» y que su historia debia desenvolverse «como una obra
representada a los ojos de los pueblos circundantes, siempre conscientes de
que la gloria de Dios estaba en tela de juicio».” El mensaje de la vida en
comunidad de Israel habria de ser: «este es el punto hacia el que apunta la
historia: vengan y Ginanse a nosotros». Por lo tanto, «la visibilidad de Israel
era parte de su identidad teologica y de su rol como reino de sacerdotes de
YHWH entre las naciones».®

El libro de Deuteronomio registra los tres «sermones» con que Moisés
hizo un llamado misional al pueblo cuando estaba a punto de entrar en la
tierra prometida. Quizés sea util concentrarnos en Deuteronomio 4, ya que
constituye un «microcosmos de lo que es Deuteronomio en su totalidad».’
Lo que este capitulo dice sobre la identidad y el rol de Israel en medio de
las naciones es muy instructivo:

Miren, yo les he ensefiado los estatutos y decretos que el Sefior
mi Dios me mandd ensefarles, para que los cumplan en la
tierra en la cual van a entrar para tomar posesion de ella.
Cumplan con ellos, ponganlos por obra, porque esta es su
sabiduria y su inteligencia a los ojos de los pueblos, los cuales
oiran todos estos estatutos y dirdn: «Ciertamente, éste es un
pueblo sabio y entendido; es una gran naciony. Porque ;donde
hay una gran nacion, cuyos dioses estén tan cerca de ellos
como lo estd de nosotros el Sefior nuestro Dios en todo lo que
le pedimos? Y ;donde hay una gran nacion, cuyos estatutos y
juicios sean justos, como lo es toda esta ley que hoy les
expongo? Deuteronomio 4:5-8

67



La vida de Israel debia distinguirse porque encarnaba los estatutos y
juicios de Dios: la Tora, que venia del corazon amoroso de un Padre que no
busca restringir la vida de su pueblo, sino conducirlos a la vida abundante
que ¢l penso para toda la humanidad en la creacion, la vida que él restaurara
en la nueva creacion.

La ley habria de regir toda la vida comunitaria de Israel y eso los
conduciria a la confrontacion con los idolos de las naciones circundantes,
que representaban un peligro permanente para Israel. La idolatria despoja la
vida de su plenitud y abundancia y destruye lo que Dios penséd para su
pueblo. Por eso, Moisés exhorté a Israel: «Ten cuidado. Ten mucho
cuidado» (Dt. 4:9) y «tengan mucho cuidado de no corromperse haciendo
idolos» (Dt. 4:15-16, NVI). De hecho, los versiculos finales del capitulo son
una advertencia sostenida: «Tengan cuidado de no olvidarse del pacto que
el Sefor su Dios establecié con ustedes. No se hagan ninguna escultura ni
imagen de todo lo que el Sefior tu Dios les ha prohibido, pues el Sefior su
Dios es un fuego consumidor; es un Dios celoso» (Dt. 4:23-24). El Sefior es
el unico Dios verdadero; una vida de obediencia a su ley por parte de Israel
demostraria a las naciones esta realidad fundamental. Sus idolos debian ser
confrontados sin hacer concesiones al paganismo. El pueblo de Israel
recibid la advertencia de que si fallaran en este punto serian dispersados
entre las naciones, porque habrian olvidado su identidad, habrian
abandonado su rol en la mision de Dios y, por ende, habrian perdido su
llamado: «Las estipulaciones especificas [de la ley de Deuteronomio]
establecen la totalidad de las normas para la vida que serian adecuadas para
un pueblo que afirma tener una relacion con el Sefior del pacto. Entre las
estipulaciones especificas encontramos advertencias acerca de los peligros
de las practicas religiosas extranjeras, que ilustran las formas en que Israel
podia faltar en su lealtad a Dios y en que podia peligrar su relacion de pacto
con Diosy.!°

La lucha contra la idolatria es un hilo tematico importante en el relato
de la vida de Israel en la tierra prometida y, como tal, también debe
entenderse en un contexto misional. De nuevo, la mision consiste en que el
pueblo de Dios viva a la manera de Dios publicamente ante la mirada de las
naciones. Sin embargo, esas naciones no son observadores neutrales o
pasivos: en su propia sociedad y cultura no sirven al Sefior sino a idolos.
Por eso, el llamado de Israel era a tener un «encuentro misional»'' con las
culturas paganas de las naciones circundantes, mediante el cual confrontaria

68



la 1dolatria con la verdad del Dios vivo. Su vida seguia el modelo de la Tora
divina para contrastar con las naciones y ser una luz que brilla en medio de
la oscuridad pagana. Lamentablemente, la historia muestra reiteradas
situaciones en que Israel no fue la luz de Dios: al sucumbir ante otros
espiritus religiosos, se volvio parte de la oscuridad que habia sido enviada a
disipar.

Deuteronomio 4 expresa otra tematica importante respecto del llamado
misional: Israel debia tomarse en serio la tarea de instruir a la generacion
siguiente. No era solo la idolatria lo que amenazaba la fidelidad del pueblo
israelita, sino también el peligro de olvidar las maravillas de Dios y la
forma de vida que ¢l les encomend6 en la Tora (Dt. 4:9) y, por ende, no
ensefidrselas a sus hijos y a los hijos de sus hijos (Dt. 4:9-10). No hay
comunidad misional fiel que pueda sobrevivir sin tomar en serio la tarea de
instruir a la generacion mas joven para que siga los caminos del Sefior y
encuentre otras formas de vida. Sin esa ensefianza, la generacion siguiente
se vuelve terriblemente vulnerable a las practicas idolatricas de las naciones
circundantes.

El relato de los libros historicos estd marcadamente centrado en la
lucha de Israel con la idolatria en medio de las naciones y en la obra de
Dios entre los israelitas para hacer de ellos un pueblo fiel. Sin embargo, no
debemos olvidar el contexto mas amplio en el que se insertan los
acontecimientos: la misién de Dios, en Israel y a través de ella, para
bendecir a las naciones.

La primera forma de sociedad que adopto6 Israel en su tierra y durante
el periodo de los jueces es una confederacion de tribus independientes.
Lohfink considera que era «simplemente revolucionaria», porque todas las
demas naciones eran monarquias cuyos reyes eran el foco de su religion
pagana. Israel seria distinta, seria «un modelo que deliberadamente
contrastara con la monarquia de las ciudades estado cananeas». Una de las
expresiones mas antiguas que describen al «pueblo de YHWH» se
encuentra en Jueces (5:11, 13) e ilustra a un pueblo que «se une libremente
en solidaridad comun y se pone al servicio de YHWH sin temory.!?

Al ser una comunidad contrastante, esta liga de tribus manifestaba
igualdad y libertad entre las partes que la componian. Puesto que carecia de
una autoridad central rigurosa, para poder vivir conforme a su llamado,
Israel necesitaba regir su vida por el consenso y no por la coacciéon.!® Las
tribus habrian de ser «comunidades unidas por un compromiso comun con

69



el relato central de Israel y su distintiva pasion social. [...] Dado que carecia
de elementos visibles que mostraran las maravillas pasadas de Dios, la
comunidad dependia de que el relato se contara y escuchara con
regularidad».'* Israel debia ser un pueblo cimentado sobre el relato del
éxodo.

No obstante, el libro de Jueces nos cuenta la tragica historia de Israel y
su intento fallido de vivir en conformidad con su relato. Cual camaleon, una
y otra vez adopto el color de su entorno pagano. En Siquem, Israel prometio
atenerse al pacto con Dios y no transar con la idolatria de naciones
incrédulas (Jos. 23-24); sin embargo, los primeros capitulos de Jueces nos
dicen que Israel no purifico la tierra de sus idolos (Jue. 1:27-36) y no
instruyo a la generacion mas joven en la fe (Jue. 2:10). Por eso, Dios los
llam6 a comparecer ante el tribunal y pronunci6 su sentencia: las naciones y
sus dioses se quedarian en la tierra y serian para ellos trampa y confusion
(Jue. 2:1-5).

Entre tanto que los israelitas se adaptaban a su nueva vida en esta
tierra, era inevitable que conocieran las practicas de los habitantes
cananeos, cuya vida agraria estaba impregnada por los dioses paganos de la
fertilidad. La triste historia de Israel es que se adaptd a la oscuridad de la
religién pagana y a sus practicas sociales. El libro de Jueces (3-16) registra
los ciclos de su idolatria, el juicio de Dios, su clamor al Sefior y la
liberacion de Dios a través de sus lideres (Jue. 2:11-17). El libro termina
con dos historias que ilustran la decadencia absoluta de una Israel que se
revolco en la inmundicia de la idolatria y la inmoralidad paganas (Jue. 17-
21). En vez de ser una luz, sucumbi6 ante la oscuridad. En vez de ser una
comunidad contrastante, se volvid como las demas naciones.

El libro de los Jueces también muestra la misericordiosa determinacion
de Dios a conservar al pueblo de Israel para cumplir su propésito. Envio un
lider militar (o juez) tras otro para restaurarlos a su llamado, y asi impidi6
que el paganismo cananeo los absorbiera por completo. La frase con que
concluye el libro también deja entrever lo que Dios haria en el futuro para
que pudieran ser un pueblo fiel: «kEn aquellos dias no habia rey en Israel, y
cada quien hacia lo que le parecia mejor» (Jue. 21:25). La sociedad tribal
habia fracasado a causa de la rebelion que estaba profundamente arraigada
en el pueblo. Lo que hacia falta era una forma de liderazgo mas estable que
librara a Israel de su idolatria para que pudiera cumplir su llamado misional.

70



La monarquia: un reino de sacerdotes «en el centro de las naciones»

La forma que adopta la sociedad israelita en el siguiente periodo
(1000-586 a. C.) es «la comunidad del templo, la realeza y los profetas».'®
Esta descripcion tripartita nos permite entender tres caracteristicas centrales
de la comunidad israelita de los siguientes cuatro o cinco siglos. El templo,
el rey y los profetas son regalos de Dios que nutrieron a Israel para que
pudiera cumplir su llamado de ser un pueblo sacerdotal ante las naciones
paganas; son tres instituciones cuya funcion fue alimentar una vida de
fidelidad y mantener la mirada de Israel puesta en el horizonte universal de
las naciones.

El libro de Jueces termina con el clamor por un rey (Jue. 21:25).
Durante el periodo tribal, «hubo amenazas tanto internas como externas que
constituyeron importantes impedimentos para el desarrollo de la historia
biblica, ya que impedian que Israel llevara a cabo la mision por la cual Dios
la eligi6. Por lo tanto, el interrogante que nos deja Jueces es si una
monarquia podria erradicar esas amenazasy.!'® ;Podria un rey ayudar a Israel
a cumplir su vocacion misional? Si bien el clamor del pueblo por un rey
halla respuesta en el relato de Samuel, en un principio no hubo muchas
esperanzas de que un rey fuera lo que Israel necesitaba para volverse
realmente una bendicion para las naciones, dado que Israel queria un rey
como las demas naciones (1 S. 8:5). La motivacién de Israel revela su
apostasia, un abandono de su llamado misional: «Queremos un rey que nos
gobierne. Asi seremos como las otras naciones, con un rey que nos gobierne
y que marche al frente de nosotros cuando vayamos a la guerra» (1 S. 8:19-
20, énfasis mio). Querian ser «como las otras naciones», es decir,
precisamente lo que Dios los habia llamado a no ser.

No obstante, Dios finalmente les dio a David, la clase de rey que sabia
que necesitaban para ser fieles al pacto. Dios era el verdadero rey de Israel
que habitaba en medio de ellos, pero un rey terrenal debia mediar el
gobierno de Dios. David constituye el modelo de como debia ser un rey
para que Israel fuera una nacidn santa: ¢l vencid a los enemigos de Israel
(asi quitd la amenaza de la idolatria), fomento la participacion del pueblo en
el templo (asi garantizd que la adoracion y el sacrificio nutririan a los
israelitas) e hizo cumplir la Tora (de modo que el pueblo reflejara la
voluntad de Dios para la vida humana) (2 S. 5-8). Por consiguiente, David
fue llamado a ser mediador del pacto y el gobierno de Dios y a enriquecer la

71



identidad y el llamado misionales de Israel, para que fueran una nacion fiel
ante los demas pueblos.

La nueva institucion de la monarquia permitiria que Israel tuviera la
independencia y el espacio para convertirse en un pueblo que reflejara el
orden social de Dios, y para vivir como una nacioén unida sometiendo todas
las areas de su vida a la Tor4 de Dios. A contar con un rey comprometido a
hacer del pacto y de una ley exhaustiva el fundamento de la vida de un
pueblo de pacto, Israel ahora tenia la oportunidad de ajustarse a la voluntad
de Dios en todos los ambitos: social, politico, econdmico, legal y
religioso.!”

El rey no solo fomento la fidelidad de Israel al pacto de Dios sino que
restableci6 el horizonte universal de su llamado: un rey del linaje de David
se volvid objeto de esperanza futura. Dios hizo un pacto con David y
prometio que, un dia, uno de los descendientes de David gobernaria sobre
un reino universal y eterno (2 S. 7:11-17). Una promesa asi no solo anuncia
el éxito politico, sino que también anticipa el proposito de la obra redentora
de Dios a través de Israel: la incorporacion de las naciones al pueblo del
pacto con Dios. Por eso, los salmistas celebraban la promesa del reinado
universal de Dios mediante el rey de Israel (ej.: Sal. 2:7-9; 72:11-17). Es
especialmente interesante hallar términos del pacto abrahamico en Salmos
72:17: «;Que su nombre sea siempre recordado! jQue su nombre
permanezca mientras el sol exista! jQue todas las naciones sean bendecidas
por ¢€l, y que lo llamen bienaventurado!». El lenguaje abrahdmico nos
remonta al propdsito original por el que Israel fue escogida y por el que
ahora recibia un rey: a través del reinado de un soberano descendiente de
David, Israel cumpliria su llamado misional de bendecir a las naciones. Los
profetas también anticiparon un tiempo en el que Dios gobernara el mundo
mediante un hijo de David (ej.: Is. 11; 55:3-5; Jer. 33:14-22). Luego las
naciones se incorporardn a Israel y juntos recibirdn la bendicion y la
salvacion del pacto (Is. 55:3-5).

Por consiguiente, hay dos maneras en que el rey jugd un papel decisivo
en el rol y la identidad misionales de Israel: primero, por su responsabilidad
de derrotar a las naciones iddlatras que amenazaban a Israel y de asi
fomentar la justicia conforme a la ley y la participacion en la actividad del
templo; segundo, por ser un simbolo del misericordioso reinado universal
futuro de Dios sobre todas las naciones, el destino final de la misién de
Israel.

72



El templo cumple un papel similar en la historia israelita, ya que es el
simbolo de la presencia de Dios en medio de su pueblo. Gregory Beale es
persuasivo al argumentar que el templo fue disefiado para cultivar en Israel
su identidad y rol misionales de propagar la gloriosa presencia de Dios en la
totalidad del cosmos.!® Su finalidad era «servir de motivacion para que
Israel fuera ante el mundo un testigo fiel de la gloriosa presencia y verdad
de Dios, que habrian de extenderse hacia afuera desde su templo». El
templo constituye «un simbolo de su tarea de irradiar la presencia de Dios a
todas las nacionesy."

Salomon se hizo eco de esta comprension simbodlica cuando, durante la
dedicacion del templo, pidid no solo que Dios los oyera a €l y a Israel
cuando oraran (1 R. 8:27-30) sino también que Dios prestara oidos a los
extranjeros que se acercaran a ese lugar para conocer y servir a Dios (1 R.
8:41-43). Isaias prevé un tiempo cuando esa oracion se cumplird y la casa
de Dios «serd llamada casa de oracidén para todos los pueblos» (Is. 56:7).
Desde esta perspectiva podemos ver lo tragico que fue en los tiempos de
Jestis que el templo se hubiera convertido en un lugar de privilegio
etnocéntrico, violencia y division. Beale comenta: «Exodo 19:6 dice que los
israelitas como pueblo habrian de ser para Dios “un reino de sacerdotes y
un pueblo santo”, que saldrian a las naciones y serian mediadores entre ellas
y Dios, llevandoles la luz de la revelacion. En lugar de ver el templo como
un simbolo de su tarea de propagar la presencia de Dios en todas las
naciones, Israel confundié el templo con un simbolo de que ellos fueron
escogidos como el Unico y verdadero pueblo de Dios y de que la presencia
de Dios estaba limitada a ellos como nacion y etniax.?°

Tanto 1 Reyes 8 como Isaias 56 destacan otra caracteristica importante
del templo: es un lugar de adoracion y sacrificio. Ambos elementos son
esenciales para la identidad y el llamado misionales de Israel. El sistema de
sacrificios habia sido disefiado para restablecer el pacto cuando una parte lo
quebrantaba. En Levitico 9 lo vemos puesto en practica: Aardn presentd un
sacrificio de expiacion, un holocausto y un sacrificio de paz (Lv. 9:15-17,
22). El sacrificio de expiacion asegura el perdon: se transfiere el pecado al
animal poniendo las manos sobre €l y luego se mata al animal en lugar de al
ser humano pecador. El holocausto, una ofrenda que se consume por
completo, es una imagen de la consagracion y dedicacion total que sigue al
perdon.?! Por ultimo, el sacrificio de paz celebra e ilustra la comunion
restaurada entre Dios y el pecador.?? Para que Israel cumpliera su llamado

73



hacia las naciones, el perdon, el compromiso renovado y la comuniéon con
Dios eran esenciales, y el sacrificio era la forma de asegurar los tres
elementos.

El templo también es un lugar de adoracion. Podemos vislumbrar la
riqueza de la adoracion israelita cuando leemos el himnario de su templo:
los salmos, que promueven la accion de gracias, la sabiduria, el
compromiso, el arrepentimiento, el gozo y la obediencia. Los salmos
nutrian la fidelidad de Israel en todo sentido, para que llegara a ser un
pueblo atrayente ante las naciones. La adoracion y la liturgia también
creaban una cosmovision alternativa respecto de la de sus vecinos paganos,
y proponian una forma muy distinta de vivir y ver el mundo; nos dan una
vision nitida del mundo seglin la cual el unico Dios verdadero, el Dios de
Israel, es creador de todas las cosas, soberano de la naturaleza y la historia,
el salvador misericordioso. Rodney Clapp plasma esta perspectiva en el
titulo de su capitulo sobre la adoracion de la iglesia: «Bienvenidos al
mundo real».”> En medio de la tierra y ante las naciones, la adoracion de
Israel celebraba al inico Dios verdadero y sus maravillas en la historia. Sin
duda, lo que Paul Jones dice sobre la iglesia es primeramente cierto sobre
Israel: «En la medida en que la Iglesia esta anclada en las obras de la gracia
de Dios, la adoracion en comunidad sostiene y transmite la formacion de
una identidad cristiana».?* De ese modo, la identidad de Israel y su
comprension de si misma, su rol y su llamado entre las naciones, se
celebraban y alimentaban constantemente mediante su liturgia.*®

Sin embargo, por sobre todo, la adoracion de los salmos recordaba a
Israel el horizonte universal de su llamado: las naciones. Desde esa
perspectiva universal, W. Creighton Marlowe llama a los salmos «la musica
de las misiones»*® y Mark Boda se refiere a ellos como una «compilacion
misional».?” George Peters enumera en ellos mas de 175 referencias
universales a las naciones del mundo.”® Tal vez la mdas clara de esas
referencias sea el Salmo 67:

Dios tenga misericordia de nosotros, y nos bendiga; Haga
resplandecer su rostro sobre nosotros; Para que sea conocido
en la tierra tu camino, En todas las naciones tu salvacion. Te
alaben los pueblos, oh Dios; Todos los pueblos te alaben.
Salmos 67:1-3 (RVR60)
Craig Broyles comenta acerca de la relevancia misional de este salmo: «El
Salmo 67 nos nuestra que la eleccion no significa que Dios tenga

74



favoritismos, sino que simplemente €l ha escogido un canal de bendicion
para todos. La eleccion [...] esta relacionada con sus medios para extender
esa bendicion a todos».?

Este salmo dista de ser un ejemplo aislado. El salterio estd repleto de
imagenes que orientan a Israel hacia las naciones: se exhortaba al pueblo
que cantara sobre las maravillas de Dios entre las naciones (Sal. 9:11;
18:49; 96:2-3; 105:1); los salmistas guiaban a Israel a responder a las
exhortaciones con un compromiso personal a cantar entre las naciones (Sal.
18:49; 57:9; 108:3); hay numerosos llamados a que las naciones alaben a
Dios (Sal. 47:1; 66:8; 67:3; 96:7, 10; 100:1; 117:1); y hay promesas que
presagian un futuro en que las naciones se unirdn a Israel en alabanzas al
Senor (Sal. 22:27; 66:4; 86:9).

El templo nutria la identidad y el rol misionales de Israel porque ponia
delante de sus ojos la finalidad de la redencion de Dios: llenar toda la tierra
de su gloriosa presencia. El templo proveia el sistema de sacrificios como el
medio para remediar los errores de las personas y ponerlos nuevamente en
el camino correcto; proveia la adoracion para cultivar la fidelidad, celebraba
una cosmovision alternativa frente al paganismo, daba testimonio del Dios
verdadero y del mundo real, y exhortaba a Israel a adoptar una vision
universal. Pasar por alto la relevancia misional del templo conlleva una
profunda malinterpretacion del rol del templo en la vida israelita.

El altimo regalo que Dios dio a Israel para impulsar el ejercicio de su
rol misional y cultivar su identidad es el don de los profetas, los
«guardianes del pacto».>® En principio, su tarea era llamar la atencion de los
israelitas y amonestarlos cuando quebrantaban el pacto y olvidaban su
identidad. Cuando Israel falla y deja de ser una nacion santa, escuchamos la
voz de los profetas implorando al pueblo que vuelva al proposito de su
existencia: «En esencia, el trabajo del profeta era comunicarle a Israel qué
significaba ser Israel».>! Por consiguiente, los profetas denunciaban la
infidelidad de Israel segin se revelaba en los distintos &mbitos de su vida,
como la hipocresia en la adoracion, la profanacion del dia de reposo, la
necedad del servicio a los idolos, la acumulacion de riquezas en medio de
una pobreza extrema, la injusticia y la opresion a los pobres, y el maltrato
del vulnerable. Hans Walter Wolff sugiere que los profetas confrontaron el
pecado de Israel principalmente en tres areas: la explotacion en todos los
niveles de la vida comercial, las alianzas politicas y militares con agentes
externos a cambio de proteccion, y la corrupcion de las practicas religiosas.

75



Estas conductas con que los israelitas incumplian el pacto hallaban su
origen en que Israel habia olvidado o rechazado a su Dios** y habia
incorporado habitos y costumbres completamente opuestas a su llamado
misional de ser una luz a las naciones. Por eso, los profetas advertian al
pueblo que volviera a su llamado y que Dios les demandaba «hacer justicia,
amar la misericordia» (Mi. 6:8) y «que fluya la justicia como un rio, y que
el derecho mane como un impetuoso arroyo» (Am. 5:24).

El anuncio de que la fidelidad de Israel algin dia devendra en la
salvacion de toda la creacion y los pueblos de todas las naciones se explicita
ocasionalmente en los profetas. Jeremias decia que si Israel se volviera a
Dios, se deshiciera de los idolos y viviera en verdad, juicio y justicia, el
Sefior bendeciria a las naciones:

Si te volvieres, oh Israel, dice Jehova, vuélvete a mi. Y si
quitares de delante de mi tus abominaciones, y no anduvieres de
acd para alla, y jurares: Vive Jehova, en verdad, en juicio y en
justicia, entonces las naciones seran benditas en ¢l, y en ¢l se
gloriaran. Jeremias 4:1-2 (RVR60)
Aqui vemos que «la logica de toda la sentencia es sorprendente: la mision
de Dios para las naciones se ve entorpecida por el continuo fracaso
espiritual y ético de Israel; pero si Israel se vuelve a su mision (a saber, ser
el pueblo de YHWH, adorarlo de forma exclusiva y vivir conforme a sus
demandas morales), entonces Dios podréd retomar su mision: bendecir a las
nacionesy».>

El proposito universal de Dios queda claro en los profetas no solo por
sus llamados a la fidelidad en el presente, sino también por sus promesas
respecto del futuro, ya que ellos interpretan la identidad y el rol israelitas en
términos de la mision hacia las naciones. Quizas la mirada al futuro es la
caracteristica mas prominente y distintiva de las profecias del Antiguo
Testamento.** Incluso si Israel fallara en la tarea que Dios le encomendd,
Dios no fallaria en su mision de traer salvacion a las naciones (Is. 19:23-
25), sino que marcaria el inicio de un reinado mundial mediante el Mesias,
descendiente de David, y el Espiritu, tal como habia prometido. En ese
entonces, €l reuniria al pueblo israelita, lo restauraria a su rol y lo usaria
para atraer a las naciones a si mismo (Ez. 36:24-27), para que fueran parte
del reinado universal de Dios (Is. 2).

76



Exilio, subyugacion y diaspora: un pueblo santo disperso entre las
naciones

Los profetas no pudieron frenar el aluvion de la rebelion israelita, que
finalmente resultd en el juicio de Dios. En el afo 722 a. C., los asirios
dispersaron por todo su territorio a las diez tribus del norte (denominadas
«Israel» en los libros de Reyes). En el 586 a. C., las dos tribus restantes
(denominadas «Jud4» en Reyes) fueron exiliadas a Babilonia. En este punto
de la historia israelita, parecia que el proposito de Dios, bendecir a las
naciones por medio de su pueblo, habia quedado estancado. Sin embargo,
incluso en ese punto Dios no habia terminado con Israel: su identidad y rol
misionales adoptaron una nueva forma al ser despojados de su soberania
nacional y el pueblo ahora debia aprender a vivir como una pequeiia
minoria en medio de las culturas paganas. El nuevo contexto de su llamado
misional comienza en el exilio de Babilonia y contintia en la subyugacion al
Imperio persa,® los griegos y Roma.

No debemos subestimar la crisis de identidad precipitada por el exilio,
ni los dos grandes peligros a los que quedd expuesta esa identidad: el
aislamiento o la asimilacion. David Burnett comenta sobre estas dos
tentaciones permanentes: «La primera era aislarse de las naciones
circundantes para proteger sus propias creencias y practicas, pero al actuar
asi dejarian de ser bendicion para las naciones y contravendrian la voluntad
de Dios. La segunda era identificarse tanto con las naciones circundantes
que no hubiera nada que los distinguiera».*® Por un lado, aislarse en una
sociedad cerrada podria haberles permitido preservar la pureza de la fe,
pero habria vuelto irrelevante su mensaje; por otro lado, identificarse con la
vida de las naciones paganas y participar en ella podria haberlos despojado
de sus rasgos distintivos como pueblo de Dios. La literatura del exilio se
pronuncia contra ambas amenazas.

La amenaza mas evidente para Israel era asimilarse al imperio pagano.
En particular, la religion y cosmovision babilonicas constituian una
tentacion continua para Israel. Richard Middleton y Brian Walsh describen
como el poderoso relato cultural babilonico se reflejaba en el orden politico
y social israelita y se traducia en un peligro para Israel: «Puesto que
acababan de perder el mundo literal y simbdlico de su tierra, ciudad y
templo, que la credibilidad del relato de su eleccion habia quedado por los
suelos, y que incluso el poder y la fidelidad de su Dios estaban en duda, era
esperable que los israelitas del exilio hubieran quedado sumidos en una

77



crisis de identidad abismal. El nuevo mundo ideoldgico que los rodeaba les
ofrecia una vision alternativa, abarcadora y constante de lo que significa ser
humano, que seguramente haya sido poderosa y atrayentey.?’

Esta identidad pagana representd un desafio para Israel, quien debia
concebirse a si misma como el pueblo del Dios verdadero que debia
encarnar los propositos divinos para bendecir a todas las naciones. El
pueblo se vio en la necesidad de aprender a cultivar su identidad y rol
misionales y Unicos en este nuevo contexto para «mantener una identidad
alternativa, una vision alternativa del mundo y una vocacion alternativa en
un entorno social donde las principales fuerzas culturales buscaban negar,
desacreditar o menospreciar aquella identidad extrafia. El gran dilema para
los exiliados fue la asimilacion cultural. Para los ancianos judios, la
amenaza principal era que los miembros de la comunidad concluyeran que
el judaismo era demasiado exigente, demasiado peligroso, o que el costo era
demasiado alto, y acabaran sin mas aceptando las definiciones babildnicas y
sus formas de ver la realidad».’® Para que Israel perseverara en su rol de
nacion santa y reino de sacerdotes en medio de las naciones, la formacion
de su propia identidad y la resistencia frente a la asimilacion eran
esenciales.’® Debian primero aprender a reformular su identidad, basandose
en los ricos recursos de su historia y tradiciones para reafirmarse y
redefinirse como pueblo misional en estas nuevas circunstancias.*® Ademas,
debian resistirse con firmeza ante las presiones religiosas, politicas y
sociales de sus conquistadores, que amenazaban con debilitar su identidad y
rol en la misién de Dios.

Daniel Smith arguye que, durante el periodo del exilio, Israel logro
resistirse a la asimilacion elaborando estrategias y mecanismos —
estructuras, lideres, instituciones, narraciones, ejemplos historicos, literatura
y rituales— que alimentaran la consciencia de que su identidad y rol era
Unicos en medio de poderosos imperios extranjeros.*! Podemos observar
brevemente dos ejemplos: el rol de los ancianos en el exilio y el rol de la
literatura de la didspora.

Durante este periodo, los profetas del exilio se dirigian a los
«ancianos» de Israel (ej.: Jer. 29:1; Ez. 20:1-3). Es interesante que cuando
Jeremias tenia un mensaje del Sefior se lo comunicaba a una asamblea de
ancianos para que ellos lo transmitieran a la comunidad. Smith observa que
«la autonomia y autogestion locales son muy importantes para que la
identidad de una comunidad sobreviva en el exilio y para fomentar la

78



consciencia de grupo en un pueblo desplazado que, de otro modo, seria
dominado».*> La asamblea de ancianos habia sido una forma de liderazgo
comun antes de la monarquia, pero la figura del anciano fue debilitandose
progresivamente gracias a la concentracion de poder en manos del rey.* Su
resurgimiento en el exilio permite a los judios adaptarse al nuevo entorno y
les facilita la autogestion necesaria para conservar su identidad tnica.** Las
cartas que Jeremias escribio a los ancianos para que ellos las leyeran a la
comunidad nos indican que los judios se reunian para tomar decisiones
importantes y también para escuchar la palabra del Sefior a través de los
profetas, lo cual nos muestra la importancia del liderazgo y las estructuras
sociales para resguardar la identidad tinica del pueblo del pacto en medio de
una nacidn pagana. La preservacion del cargo de «anciano» y las asambleas
del pueblo de Dios nos demuestran que, «aun dispersos entre las naciones,
los judios organizaban su vida social y religiosa de modo tal que pudieran
seguir siendo un pueblo distinguible»,* y lo hacian no solo para preservar
su etnia sino para proteger su propia identidad y rol en el relato de Dios.

Otro «mecanismo» importante por medio del cual el pueblo israelita
mantuvo viva la consciencia de su identidad y propodsito es la vasta
literatura que surge en el exilio. Para preservar su identidad, Israel
necesitaba «obras teologicas nuevas e imaginativasy que le permitieran
«recuperar las antiguas tradiciones teologicas y restructurarlas en términos
adecuados para la nueva situacion que atravesaba su fe en una cultura
extranjera».** Era necesaria una contextualizacion acorde al nuevo
escenario.

Uno de los objetivos esenciales de esta literatura es construir una
vision alternativa del mundo, narrando un relato que contrargumentara el
relato del imperio dominante, algo que se logra tanto en los libros historicos
como en los profetas. Un ejemplo es el de Cronicas, que vuelve a contar la
historia de Israel.*” Empieza con una genealogia que se remonta hasta Adan,
avanza hasta Moisé€s y termina con la generacion del exilio. Este recuento
generacional «puede considerarse un intento de asentar lo importante que es
el principio de continuidad del pueblo de Dios a través de un periodo de
disrupcion nacional», con el fin de dejar «la impresion de que los
movimientos historicos apuntan a un propdsito divino».*® Asi, el cronista
posiciona a la generacion posterior al exilio en medio de una historia que se
remonta a los principios, al «Dios de Israel, que es quien guarda a su pueblo
y lo guia al destino que él tiene preparado para ellos».*” Dios estd haciendo

79



que la historia universal avance hacia un punto culminante y la comunidad
israelita, que vivia en sujecion a un imperio extranjero, es parte de esa
historia.

Los profetas cumplen un rol similar. Jeremias y Ezequiel desafian a sus
contemporaneos a ver a Dios como el soberano de la historia. John Bright
nos muestra también que los ultimos capitulos de Isaias ofrecen una
esperanza tripartita: Dios es un Dios que gobierna la historia y dirige los
acontecimientos conforme a sus propositos justos; Dios obrd en el pasado a
favor de Israel e hizo un pacto con ella con el fin de cumplir su proposito
redentor; la historia esta avanzando hacia el objetivo de establecer de forma
definitiva el gobierno de Dios sobre todos los pueblos y toda la tierra, y
Dios usara a Israel para alcanzar ese objetivo. Israel bien sabia que «la
eleccion tiene un destino y requiere cumplir una responsabilidad. Por eso es
que, a la luz de esta teologia triunfal que llena de sentido la historia, [Isaias]
llama a Israel nuevamente a su destino como pueblo de Dios».>

El libro de Daniel da 4nimos y vision a un pueblo minoritario que
estaba en medio de un imperio impio y vivia bajo la amenaza de la
asimilacion. Las historias de Daniel, Sadrac, Mesac y Abednego son
magnificos ejemplos de una resistencia exitosa frente a la cosmovision
pagana de una potencia mundial abarcadora y envolvente. Daniel y sus
amigos se negaron a corromperse con la comida pagana (Dn. 1). Daniel
sigui6 orando solo al Dios verdadero aunque su vida estuviera en riesgo
(Dn. 6). Un relato especialmente conmovedor es el de los amigos de Daniel,
que se negaron a postrarse ante la estatua de oro de Nabucodonosor: «Sepa
Su Majestad que no serviremos a sus dioses, ni tampoco adoraremos la
estatua que ha mandado erigir» (Dn. 3:18). Cuando entendemos que el rey
babilonio era escogido para cumplir su mandato real como representante de
los dioses y que imagenes como la estatua de oro de Nabucodonosor tenian
por finalidad «mediar la presencia y bendicion de las deidades, y hacerlas
visibles y tangibles para sus adoradores»,”! comprendemos la importancia
de la resistencia de los jovenes israelitas, que se estaban oponiendo a toda
una cosmovision pagana. Los suefios y visiones de la segunda mitad del
libro nos muestran quién mueve realmente los hilos de la historia. Un dia,
todos los reinos servirdn al Dios verdadero o serdn arrasados por ¢él. En
resumen, las visiones e historias de Daniel proveyeron al pueblo de la
diaspora tres resonantes afirmaciones de fe: hay una clara oposicion entre el
reino de Dios y los imperios blasfemos y arrogantes del mundo a los que

80



estan sometidos; el resultado final es una confrontacion inevitable, donde
Dios saldra victorioso sobre todos sus enemigos; y por ultimo, «el
imperativo de la fe es vivir el presente con una confianza y obediencia que
reflejen la victoria final de Dios, o en palabras de Abraham Heschel: “vivir
el futuro de Dios en tiempo presente”».>

Por consiguiente, la religion de la comunidad exiliada y minoritaria no
se limitaba a la esfera privada. Cuando Israel se vio enfrentada por la
aparente supremacia de los dioses de Babilonia y el poder de la religion
pagana, hubiera sido facil dejar de insistir en sus afirmaciones universales
acerca del Senor. Toda comunidad religiosa minoritaria esta expuesta a ese
peligro, en especial cuando convive con la creencia henoteista de que el
dios mas poderoso es el que sale victorioso en batalla. Sin duda, se habran
visto tentados a decir que la derrota de Israel ante Babilonia demuestra que
los dioses babilonicos eran superiores.

Brueggemann observa que uno de los puntos que mas destacados
acerca del exilio y su literatura es que los judios no «se refugiaron en una
religion aislada al ambito privado».® La literatura del exilio animaba a
Israel a desempefiarse en su llamado misional: presenta el relato del
Antiguo Testamento como la verdadera historia del mundo, afirma que el
Dios de Israel es el unico Dios verdadero, ridiculiza a los dioses paganos vy,
por el contrario, describe a Dios como el Creador y Soberano de la historia.
Los israelitas no estaban exiliados porque los dioses extranjeros los habian
vencido, sino porque el unico Dios verdadero los estaba castigando vy,
cuando fuera el momento, €l los reuniria para continuar su obra redentora,
tendiente a la restauracion de su reinado universal. Mientras tanto, el
llamado de Israel era ser fiel a su identidad como el pueblo del Unico y
verdadero Dios.

A la par de la amenaza que presentaba la asimilacion, Israel enfrentaba
el peligro de simplemente aislarse de la cultura dominante como en una
suerte de gueto, a riesgo de evitar la asimilacion huyendo al aislamiento.
Israel bien sabia del poder formativo de la religion babilonica pagana sobre
toda la vida publica del imperio. De seguro, la participacion cultural
intensificaba la tentacion de asimilarse y, por ende, era peligrosa para la
identidad israelita. Sin embargo, en este contexto, Jeremias llamaba a Israel
a participar de forma activa en la vida cultural del imperio babilonico. El
escribi® una carta a los ancianos, los sacerdotes, los profetas y la
comunidad del exilio:

81



Esto dice el Sefior de los ejércitos celestiales, Dios de Israel,
a los cautivos que ¢l desterr6 de Jerusalén a Babilonia:
«Edifiquen casas y hagan planes para quedarse. Planten
huertos y coman del fruto que produzcan. Casense y tengan
hijos. Luego encuentren esposos y esposas para ellos para
que tengan muchos nietos. jMultipliquense! jNo
disminuyan! Y trabajen por la paz y prosperidad de la
ciudad donde los envié al destierro. Pidan al Sefior por la
ciudad, porque del bienestar de la ciudad dependerd el
bienestar de ustedes». Jeremias 29:4-7 (NTV)
La exhortacion de Jeremias es clara: busquen la prosperidad y shalom de
Babilonia. Oren para que crezca y florezca. El llamado abrahdmico de ser
bendicion seguia en pie; traducido a un contexto distinto, adoptd una forma
distinta para la comunidad del exilio.

Una vez mas, el libro de Daniel nos da un ejemplo de como se ve esto
en la practica. Daniel y sus amigos debieron prestar sus servicios al imperio
babilonico en cargos publicos y pudieron llevar a cabo su tarea
precisamente porque se arraigaron a un relato distinto. En consecuencia,
recordaron su identidad, recordaron a qué comunidad pertenecian y
recordaron a qué Dios servian. Daniel y sus compafieros eran «“bilingiies”,
conocian el discurso del imperio y estaban siempre listos para usarlo, pero
nunca olvidaron las cadencias de [su] “lengua materna”».>* Puesto que
luchaban para ser fieles en la encrucijada entre el relato biblico y el
imponente y poderoso relato del imperio, comprometidos con el Sefor y a
la vez sirviendo en favor del shalom de un arrogate reino mundano, sus
vidas consistieron en una «continua negociacion» respecto de cuando
consentir y cuando resistir. ;Como seguir siendo fieles en medio de un
mundo pagano?

En los libros de Esdras y Nehemias surge una problematica similar que
se expresa en dos sentidos. Primero, vemos una tension entre el separatismo
y el servicio. Por un lado, observamos en pasajes como Esdras 9 y 10 que
«se insta a la comunidad judia a seguir un estricto plan de separacion de la
cultura pagana para preservar su identidad»;>® por otro lado, también se les
exhorta que vivan en paz en el statu quo, sirviendo a la cultura que los
acoge. Segundo, vemos una tension entre la aceptacion el presente y la
esperanza de un cambio futuro. Advertimos ambas en las controversias
entre los estudiosos de Esdras y Nehemias, que debaten si estos libros en

82



conjunto tienen una orientacion «teocratica» o «escatologica».’® Una lectura
teocratica concluye en que el autor exhortaba a Israel que aceptara su
condicion presente y fuera fiel a Dios en el servicio a sus soberanos
extranjeros; una lectura escatologica advierte la insatisfaccion de los
profetas con la situacion presente y el deseo de librarse del dominio
extranjero y restablecer un reinado independiente. Williamson observa que
estos dos puntos de vista no son mutuamente excluyentes: «Es posible
aceptar, incluso abrazar, la situacidon presente sin por ello dejar de pensar
que no es perfecta y buscar un cambio en el largo plazo. Esa [...] parece ser
la postura de Esdras y Nehemias».’” Por lo tanto, los libros de Esdras y
Nehemias, al igual que Jeremias y Daniel, instaban a los israelitas a
preservar su identidad con fidelidad en el presente y procurar el
cumplimiento de los propositos de Dios. Mientras tanto, no debian retraerse
ni aislarse, sino que debian involucrarse en la vida del imperio.

El llamado misional de bendecir a las naciones no quedd silenciado
cuando los israelitas fueron cautivos a Babilonia, ni cuando vivieron en
medio de los poderosos imperios de Persia, Grecia y Roma, ni en la
diaspora de Egipto, ni en ningln otro lugar. Su vida social adopto distintas
formas segun el nuevo contexto y su identidad misional se nutrié de nuevas
maneras. No obstante, siguieron siendo el pueblo del «para quey,
bendecidos para que a su tiempo fueran bendicion. Siguieron siendo un
pueblo que invitaba al mundo a «venir y unirse» a ellos para participar en el
proposito y la mision de Dios.

Israel, reunida y renovada: la promesa de Dios a su pueblo escatologico

La identidad y el rol misionales de Israel durante el exilio se mantuvieron
vivos gracias a una robusta esperanza inspirada por los profetas. Uno de los
mensajes que quedan en claro tanto en los libros proféticos como en los
historicos es que el motivo de la dispersion y el exilio fue la rebelion de
Israel. Los profetas sefialan un tiempo cuando Israel volvera a ser reunida y
todas las naciones se le uniran en el pacto para servir al Dios verdadero.
Lohfink reclama que la teologia del Antiguo Testamento ha prestado muy
poca atencion al tema de «reunir» al pueblo o «recogerlo» de entre las
naciones, sin considerar que «la “reunion del pueblo disperso de Dios™ ha
sido [...] una de las declaraciones fundamentales de la teologia de Israel».
Leemos sobre la promesa de reunir al pueblo desde los principios de la
Biblia, empezando por Deuteronomio 30:1-6, luego de prever que Dios

83



castigaria a su pueblo dispersandolo (Dt. 29:28). El mismo patron de
dispersar y recoger se repite en muchos pasajes de Isaias, Jeremias y
Ezequiel, «siempre con un enorme peso teoldogico». Reunir y recoger se
vuelven términos técnicos con el sentido de salvacidn, lo cual se manifiesta
en que ambas palabras aparecen en contextos donde hallamos términos
como «rescatar», «liberar», «sanar» y «redimir».’® Dios, el pastor
escatologico, reunira a sus ovejas dispersas (Jer. 31:10; Ez. 34:11-13).

En los libros proféticos vemos un desplazamiento del presente al
futuro: lo que Dios ya ha hecho por Israel en el éxodo, volvera a hacerlo al
redimirlos de la esclavitud y establecer un nuevo pacto con ellos (Jer.
31:31-34).>° Los profetas ponen nuestra mirada en un futuro en el que
veremos al pueblo de Dios volver a estar reunido como nacion. Por lo tanto,
«Israel como pueblo de Dios se convierte en un concepto escatologico:
Yahweh volvera a ser el Dios de Israel; Israel volverd a ser el pueblo de
Yahwehy.%°

Este cuadro de un futuro escatoldgico es una promesa tanto de reunir al
pueblo como de renovarlo. Ezequiel nos permite vislumbrar ambas en su
descripcion del futuro que Dios pensod para Israel. Aunque Israel haya
fallado en su mision y haya profanado el nombre del Sefior entre las
naciones (Ez. 37:16-21), Dios dice que obrara de tal modo que las naciones
sabran que ¢l es el Sefior cuando «delante de sus ojos [¢l] sea santificado en
medio de [Israel]» (Ez. 36:22-23):

Yo los recogeré de todas las naciones y paises, y los traeré de
vuelta a su tierra. Esparciré agua limpia sobre ustedes, y ustedes
quedaran limpios de todas sus impurezas, pues los limpiaré de
todos sus idolos. Les daré un corazon nuevo, y pondré en ustedes
un espiritu nuevo; les quitaré el corazén de piedra que ahora
tienen, y les daré un corazon sensible. Pondré en ustedes mi
espiritu, y haré que cumplan mis estatutos, y que obedezcan y
pongan en practica mis preceptos. Ezequiel 36:24-27
La congregacion y reconstitucion del pueblo de Dios sucedera en los
ultimos dias, cuando Israel sea restituida a su llamado original. Entonces las
naciones conoceran al Sefior y la Israel restaurada, reunida y purificada
cumplira su vocacion de ser una luz a las naciones. Habrd un «peregrinaje
de las naciones» a Jerusalén (Is. 2:3; 19:23; Zac. 8:20-23) e Israel jugara un
papel crucial:

84



Hay un elemento que es decisivo para la concepcion profética
del peregrinaje de las naciones a Sion: los gentiles, fascinados
por la salvacion que ven en Israel, se acercan al pueblo de
Dios voluntariamente. No se convierten a causa de la actividad
misionera, sino por la fascinacion que despierta en ellos el
pueblo de Dios. Es a esto a lo que se refieren los textos
proféticos cuando hablan de una luz radiante que resplandece
desde Jerusalén.®!

La tierra estd cubierta de tinieblas, y una densa oscuridad
envuelve a las naciones; pero sobre ti brilla el Sefor, como la
aurora; sobre ti se puede contemplar su gloria. Tu luz guiaré
los pasos de las naciones; los reyes se guiaran por el
resplandor de tu aurora. Isaias 60:2-3

Asi ha dicho el Sefior de los ejércitos: Cuando lleguen esos
dias, diez hombres de diferentes naciones y lenguas se
aferraran al manto de un judio y le diran: «jPermitannos
acompafiarlos, pues sabemos que Dios estd con ustedes!».
Zacarias 8:23
Los profetas prevén que en los ultimos dias, el proposito misional de
Dios en Israel y a través de ella se cumplird. La incorporacion de las
naciones al pueblo de Dios congregado y renovado serd un acontecimiento
escatologico que tendrd lugar cuando venga el reino de Dios de la mano del
Mesias y el Espiritu.

El periodo intertestamentario: el eclipse de una vision misional

El relato del Antiguo Testamento concluye tanto en fracaso como en
esperanza. Israel fracaso en el cumplimiento de su llamado, ser una luz a las
naciones; quedd opacada por las tinieblas de las naciones circundantes.
Dios la habia juzgado y desterrado al exilio. No obstante, los profetas
encendieron en el corazon de los israelitas dispersos una pequenia llama de
esperanza. En los ultimos dias, Dios obraria nuevamente con poder
mediante el Mesias y su Espiritu para restaurar su reinado sobre todas las
naciones y toda la creacion. Dios recogeria, reuniria y purificaria a Israel, el
templo seria reconstruido, la tierra quedaria limpia y el pueblo obedeceria la
Tora. Dios volveria a ser el Rey sobre toda la tierra.

85



La esperanza de Israel se concentraba en la imagen de un futuro en el
que Dios gobernaria sobre un reinado mundial y universal, y ardié como un
fuego en tiempos de continua ocupacion extranjera y exilio. Mas adelante,
los imperios aqueménida, griego y romano tiranizaron y oprimieron a los
israelitas en su propia tierra. Israel no tuvo cémo resistirse al poderio
politico y militar de Roma, ni pudo enfrentar el poder cultural del
helenismo, que trascendio incluso al Imperio griego y continu6 siendo una
poderosa fuerza que seducia al pueblo y lo atraia al paganismo.

Esta subyugacion constante por parte de potencias extranjeras
contrastaba de forma evidente con el relato de Israel, su historia y sus
creencias mas preciadas. El pueblo creia que existe un solo Dios, Creador y
Soberano del mundo entero, que los habia elegido para que fueran su tesoro
especial y que en la Toré les proveia una guia exhaustiva para vivir la vida.
Su misma tierra (a pesar de haber sido invadida por paganos) era, en
esencia, sagrada: Dios mismo se la habia dado y su foco de atencién era el
templo donde Dios mismo habitaba. Entonces ;como es posible que Dios
permitiera que humillaran tanto a su pueblo? ;Por qué permitié que su tierra
y templo santos fueran profanados por la inmundicia pagana? ;Coémo pudo
tolerar que un gobierno de gentiles amenazara la vigencia de la Tord y
pusiera la identidad y el estilo de vida distintivos de Israel bajo un constante
peligro de asimilacion?

Firme en la promesa de que Dios los recogeria y renovaria y de que
estableceria un reinado mundial, a pesar del sufrimiento, Israel mantuvo
viva la esperanza, a la espera de que Dios enviara su Mesias y Espiritu para
librarlos de la servidumbre. Hacia los tiempos de la ocupacién romana,
contando las setenta semanas de Daniel (Dn. 9:24-27), el pueblo aguardaba
la llegada inminente de un rey que gobernara sobre toda la tierra.%> Durante
el periodo intertestamentario, Israel fue un «agitado hervidero»® de
esperanza escatologica. Esperaba de la venida del reino, desgarrada en
facciones que se dividian segun sus distintas nociones del reino venidero:
diferian respecto de como y cuando obraria Dios y como debian vivir hasta
ese entonces. Los zelotes eran activistas que estaban a favor de ejercer la
violencia contra sus opresores a modo de guerra santa; creian que Dios
traeria el reino por medio de sus heroicas proezas militares. Por el contrario,
los esenios eran quietistas que abogaban por apartarse de la contaminacion
del paganismo y orar por la venida del reino de Dios. Los fariseos eran una
secta que buscaba poner limites a la amenaza del paganismo mediante la

86



aplicacion estricta de practicas culturales como la circuncision, el dia de
reposo y las leyes de pureza, que impedirian que se profanara la identidad
del pueblo del pacto. Creian que si Israel se guardaba de las practicas
paganas, Dios sin duda obraria para librarlos de su enemigo. Los saduceos
optaron por la complicidad oportunista y transaron con sus invasores; para
ellos, mantener el statu quo y actuar por conveniencia era lo mas importante
si no querian que los extranjeros destruyeran la nacion entera (cf. Jn. 11:48-
50).

Si bien habia gran diversidad entre las distintas facciones israelitas
respecto de como concebian el reino que habia de venir y su propio llamado
anticipandolo, habia algunos puntos en comun sobre los cuales todas las
facciones podian construir una vida en comunidad. (De hecho, Jesus desafid
y sacudid ese fundamento y por eso es que las facciones, dispares, pudieron
unirse en oposicion a ¢l.) Paraddjicamente, el elemento que tenian en
comun las facciones judias era una profunda confusion en la interpretacion
de su eleccion: un exclusivismo etnocéntrico que afirmaba el privilegio de
Israel por sobre todas las demas naciones. Durante la opresora ocupacion
extranjera, cultivaron actitudes separatistas, de odio y de venganza hacia los
gentiles: «Las actitudes de oposicion a los gentiles [...] inspiraron a muchos
grupos distintos, se impregnaron en toda la poblacion judia y diferian solo
en su intensidad».% Joachim Jeremias observa: «La expectativa popular
predominante consistia en una ansiosa espera del dia de la venganza divina,
en especial hacia Roma, y la destruccion final de los gentiles. “Ninglin
gentil tendra parte en el mundo venidero” era la ensefianza del rabi Eliezer
ben Hyrcanus (circa 90 d. C.), aquel firme defensor de la tradicion antigua.
Ademas, ¢l afirmaba que el destino de los gentiles es el infierno: “No hay
rescate para los gentiles”».%

A pesar de estar divididas en todos los demas sentidos, las facciones
israelitas hallaban unidad en el odio y la fuente de su aversion a los gentiles
no era dificil de adivinar. Durante cientos de afos, Isracl habia estado
constantemente en el exilio o bajo el poderio de un ocupante que la oprimia
en su propia tierra, una vez tras otra. Las tropas extranjeras no solo habian
invadido la tierra santa de Israel, sino que también estaban sometiendo al
pueblo a atrocidades e injusticias, a abusos sexuales, a la destruccion y
expropiacion de sus propiedades, a extorciones y robos, y mientras tanto, la
nacion se vio forzada a servir y alojar a sus conquistadores. Martin Hengel
comenta que «para el rudimentario pueblo judio, todo eso fue casi una

87



historia entera de explotacion y opresion [...], de una brutalidad
indescriptible, de decepciones y desengafios».’® Cualquier pueblo habria
sentido tal opresion como una sufrida carga, pero para Israel, que tenia una
percepcion privilegiada de si misma, fue particularmente exasperante: el
pueblo de Dios tenia un estatus especial, un Dios excepcionalmente
poderoso y una tierra santa. Durante el periodo intertestamentario, la
esperanza israelita, frustrada por la tardanza de su cumplimiento, degenero
en odio, amargura y sed de venganza contra sus opresores.

La esperanza de Israel sobre el destino final de las naciones estaba
estrechamente ligada a lo que Dios hard cuando su reino venga en los
ultimos dias. Los profetas del Antiguo Testamento dan un mensaje doble.
Por un lado, vemos promesas de bendicion y salvacién para las naciones a
través de Israel:

Te he puesto también como luz de las naciones, para que seas
mi salvacion hasta los confines de la tierra. Isaias 49:6

Cuando llegue ese dia, Israel serd, junto con Egipto y Asiria, el
tercer motivo de bendicion en la tierra, pues el Senor de los
ejércitos los bendecird con estas palabras: «Benditos sean
Egipto, que es mi pueblo; y Asiria, que es la obra de mis
manos; ¢ Israel, que es mi heredady. Isaias 19:24-25
Por otro lado, los profetas se refieren al destino de las naciones hablando de
juicio, subyugacion y destruccion:
Yo solo he pisado las uvas del lagar. De los pueblos, ninguno
estaba conmigo. En mi enojo, aplasté esas uvas; en mi furor
las pisote¢, y su sangre me salpico la ropa y me manche mis
vestiduras. Y es que soOlo pienso en el dia de la venganza; jha
llegado el afio de mi redencién! [...] En mi enojo aplasté a los
pueblos; jlos embriagué con mi furor, y derramé su sangre por
el suelo! Isaias 63:3-6
Los profetas del Antiguo Testamento no proponen una forma de
reconciliar estos dos destinos aparentemente incompatibles, juicio y
salvacion. Quizas J. H. Bavinck estuvo en lo cierto al escribir que la
salvacion viene después del juicio: «Los profetas del Antiguo Testamento
anticiparon la salvacion de las naciones y previeron que seria un
acontecimiento de los ultimos dias, después de que ellas perdieran la batalla
contra el Mesias. En ese momento, las naciones se acercarian con humildad

88



a la Israel renovada y espiritualmente renacida, y entonces adorarian en el
monte del Sefior».®” En cualquier caso, queda claro que, en los tiempos de
Jesus, Israel esperaba ansiosamente la venida de un mesias que «aplastaray
a los gentiles, que «[gobernara] a las naciones con cetro de hierro, y las
[despedazara] como a un vaso de alfarero», y no que las salvara. En un
documento del primer siglo llamado La asuncion de Moisés, se afirma que
el Altisimo se levantara a «castigar a los gentiles» (10:7-9). George Ladd
dice respecto de la literatura judia de esos tiempos que «en unos pocos
pasajes [...] se extiende la salvacion a los gentiles que se arrepienten; pero
es algo poco comuin. Mas habitual es leer: “Me alegraré por el pequeio
numero [de israelitas] que sera salvo [...] y mi corazdn no se entristecera a
causa del gran namero de los [gentiles] que pereceran” (Esdras IV 7:60-
61)».68

Muchas de las oraciones de Israel exponen el anhelo de que Dios
juzgue a los gentiles. En la decimosegunda bendicion de la oracion
principal de Israel, se halla la peticion de que Dios se apresure a destruir,
arrancar, aplastar y humillar a sus enemigos gentiles.®” El escritor de los
Salmos de Salomon, un libro del primer siglo, ora pidiendo que Dios
levante un rey y lo dote de «fuerza para quebrantar a los principes injustos,
para purificar a Jerusalén de los gentiles que la pisotean y la destruyen, para
expulsar con [su] justa sabiduria a los pecadores de [su] heredad, para
quebrar el orgullo del pecador como vaso de alfarero, para machacar con
vara de hierro todo su ser, para aniquilar a las naciones impias con la
palabra de su boca».”

El trato de Israel con las naciones no solo se caracterizaba por el odio y
la venganza, sino también por una actitud separatista y segregacionista. La
identidad distintiva de Israel y su estilo de vida, prescrito en la Tora,
peligraban debido al extraordinario poder de la cultura helenista, que se
habia instalado en Roma. La transigencia de algunos judios frente a la
cultura pagana despert6 la acusacion reaccionaria y la recriminacion amarga
de las facciones israelitas. Es en este contexto donde debemos entender los
debates sobre el dia de reposo, la circuncision y las leyes de pureza y de
alimentacion que tanto espacio y tiempo ocupan en los escritos judios y que
incluso tienen un lugar importante en los Evangelios. Quizads esta
mentalidad judia de separacion y segregacion de los gentiles se ve con mas
claridad en las dieciocho ordenanzas que se aprobaron en el primer siglo
para evitar la profanacion y contaminacion pagana.’! Las estrictas leyes de

89



alimentacion y pureza constituyeron altas murallas culturales, levantadas
para separar a los judios de los gentiles. Todas las casas y pertenencias de
gentiles eran impuras para los judios, quienes también debian guardarse de
compartir la mesa con gentiles y debian prohibir a sus hijos casarse con
ellos. A su vez, el pueblo no judio tenia prohibido entrar al templo mas all4
del atrio de los gentiles. De hecho, el templo se habia vuelto una cueva de
revolucionarios violentos que exigian una estricta segregacion de los
odiados gentiles, y no una casa de oracion a la que todas las naciones eran
invitadas para adorar al Dios de Israel (Mr. 11:17).

Los profetas del Antiguo Testamento habian predicho que en los
ultimos dias Dios recogeria y purificaria a Israel. La relacion profética entre
el reino y la congregaciéon de Israel reunida sigui6é siendo un elemento
fundamental sobre el que se cimentd la esperanza de Israel durante el
periodo intertestamentario.”” Emil Schiirer afirma que, para los judios de
aquel entonces, la esperanza de que Dios reuniera a la Israel dispersa para
que fuera participe del reinado mesidnico era «tan certera que ellos la
habrian abrigado aunque no hubieran contado con las profecias del Antiguo
Testamento».” Dios o el Mesias™ recogerian a los israelitas dispersos y los
reunirian para participar del reinado mesidnico. La décima bendicion del
«Padre Nuestro» israelita dice: «Levanta un estandarte para reunir a tu
pueblo disperso y recogernos desde los cuatro confines de la tierra. Bendito
eres ti, Sefior, que recoges a los desterrados de tu pueblo Israel».” Jests
ben Sira, en su libro Eclesidstico, oraba: «Congrega todas las tribus de
Jacob, dales su heredad como al principio» (36:11).7°

Seglin los profetas, la salvacion de Israel ocurriria en los Ultimos
tiempos para bendicion de las naciones. Sin embargo, Israel habia perdido
esta perspectiva y esperaba, por el contrario, un futuro apocaliptico de
salvacion y bendicion reservado solo para Israel, y un destino de venganza e
ira para los gentiles. Israel habia olvidado su identidad y rol misionales en
la historia de la salvacion: ser un canal de bendicion para las naciones.

Conclusion

La identidad y el rol de Israel quedaron establecidos desde el principio de
su historia. Dios escogié a Abraham y a Israel para que experimentaran la
plenitud de su bendicién y fueran un canal de esa bendicidon para otros
pueblos. El resto del relato narra cuéan fiel fue Israel en esa tarea. Dios los
habia puesto en medio de la tierra para brillar como una luz para las

90



naciones: primero como una confederacion de tribus independientes, luego
como un reino y finalmente como una minoria apatrida dispersa entre las
naciones. A lo largo de su historia, Dios les proveyd los medios para que
cumplieran su llamado —lideres, instituciones y escritos, entre otros—; sin
embargo, continuamente fallaron y dejaron de actuar como un pueblo santo.
Middleton y Walsh reflexionan al respecto:
Cuando el propésito original de Dios —bendecir a todas las
criaturas por medio de la humanidad (creada como imago Dei)
— se vio frustrado por la violenta busqueda de autonomia y
control registrada en Génesis 3 al 11, Dios eligi6 a Abraham y
su descendencia para bendecir a las naciones, con el fin de
restaurar a la humanidad a su vocacion original. Sin embargo,
como pueblo escogido de Dios, Israel fue un fracaso
estrepitoso. Ya sea que los impedimentos fueran externos y
militares o internos y é€ticos, Israel jamas logré cumplir el
proposito para el que fue escogida. Una y otra vez Dios envio
agentes designados para resolver los problemas, empezando
por Moisés, seguido por los jueces y los reyes del linaje de
David, hasta la larga lista de profetas. Todos ellos tenian un
llamado en comun: restaurar al pueblo a su llamado de
bendecir a las naciones y, en consecuencia, restaurar a todos
los seres humanos a su llamado de mediar la bendicion de
Dios para toda la tierra y todas las criaturas.”’

Tal como entendieron los profetas, el gran problema era que el corazén
del pueblo era profundamente perverso (Jer. 17:9). Israel necesitaba un
nuevo corazon y un nuevo espiritu; necesitaba la ley de Dios escrita en su
interior. Solo entonces podria llevar a cabo el llamado que Dios le habia
encomendado: ser una imagen tangible y visible del proposito divino para la
vida humana. El relato del Antiguo Testamento apunta a un tiempo cuando
un pueblo de esas caracteristicas sera reunido y renovado y, a través de
ellos, Dios cumplira sus propoésitos.

Notas

1.Duane L. Christensen, «Nations», en Anchor Bible Dictionary, ed. David Noel Freedman et al.
(Nueva York: Doubleday, 1992), 4:1037.

2. Christopher J. H. Wright, The Mission of God: Unlocking the Bible's Grand Narrative (Downers
Grove, IL: InterVarsity, 2006), 455, énfasis mio.

3. Gerhard Lohfink, Does God Need the Church? Toward a Theology of the People of God, trad.
Linda M. Maloney (Collegeville, MN: Liturgical Press, 1999), 106-107.

91



4. Walter Brueggemann, Cadences of Home: Preaching among Exiles (Louisville: Westminster John
Knox, 1997), 100.

5. Hay una serie de textos judios y rabinicos que sitian a Israel en el centro del mundo y la
denominan el ombligo del universo. Por ejemplo, en el Midrash Tanjuma (un comentario rabinico
sobre la Tord), la Parashat Kedoshim (una seccion de lectura semanal de la Tor4 que hace hincapié en
Lv. 19:1-20:27) dice: «Asi como el ombligo se encuentra en el centro del cuerpo del hombre, la tierra
de Israel es el ombligo del mundo». La frase «ombligo del mundo» proviene de Ez. 38:12 (ver
version LBLA).

6. Richard R. De Ridder, Discipling the Nations (Grand Rapids: Baker Academic, 1971), 43-44.

7.J. H. Bavinck, An Introduction to the Science of Missions, trad. David Hugh Freeman
(Phillipsburg, NJ: P&R, 1979), 14.

8. Christopher J. H. Wright, The Mission of God: Unlocking the Bible's Grand Narrative (Downers
Grove, IL: InterVarsity, 2006), 379, énfasis mio.

9. Ibid., 377.

10. Peter C. Craigie, The Book of Deuteronomy, New International Commentary on the Old
Testament (Grand Rapids: Eerdmans, 1976), 43.

11. Esas son las palabras que usa Lesslie Newbigin, €j.: Foolishness to the Greeks: The Gospel and
Western Culture (Grand Rapids: Eerdmans, 1986), 1.

12. Gerhard Lohfink, Does God Need the Church? Toward a Theology of the People of God, trad.
Linda M. Maloney (Collegeville, MN: Liturgical Press, 1999), 107-108.

13. Rainer Albertz, A History of Israelite Religion in the Old Testament Period, trad. John Boden
(Louisville: Westminster John Knox, 1994), 1:75.

14. Walter Brueggemann, Cadences of Home: Preaching among Exiles (Louisville: Westminster John
Knox, 1997), 103.

15. Ibid., 106.

16.J. Richard Middleton y Brian J. Walsh, Truth Is Stranger than It Used to Be: Biblical Faith in a
Postmodern Age (Downers Grove, IL: InterVarsity, 1995), 131.

17. Esta oportunidad se volvio a presentar durante el difamado periodo de la cristiandad, lo cual llevo
a algunos comentaristas del Antiguo Testamento a tener una opinién mas negativa de la monarquia.
Ver, por ejemplo, Walter Brueggemann, Cadences of Home: Preaching among Exiles (Louisville:
Westminster John Knox, 1997), 100-101.

18. Gregory K. Beale, The Temple and the Church’s Mission (Downers Grove, IL: InterVarsity,
2004); Gregory K. Beale, «Eden, the Temple, and the Church’s Mission in the New Creation»,
Journal of Evangelical Theological Studies 48, nro. 1 (marzo 2005): 5-31.

19. Gregory K. Beale, «Eden, the Temple, and the Church’s Mission in the New Creationy», Journal
of Evangelical Theological Studies 48, nro. 1 (marzo 2005): 19.

20.Ibid.

21. Es probable que este sea el tipo de sacrificio al que Pablo se refiere en Ro. 12:1-2 cuando llama a
los cristianos de Roma a ofrecer todo su cuerpo como sacrificio vivo.

22. Anson F. Rainey, «The Order of Sacrifices in the Old Testament Ritual Texts», Biblica 51, nro. 4
(1970): 485-498.

23.Rodney Clapp, «The Church as Worshiping Community: Welcome to the (Real) World», en 4
Peculiar People: The Church as Culture in a Post-Christian Society (Downers Grove, IL:
InterVarsity, 1996), 94-113.

24. Paul H. Jones, «We Are How We Worship: Corporate Worship as a Matrix for Christian Identity
Formation», Worship 69, nro. 4 (julio 1995): 347.

25. Michael Goheen, «Nourishing Our Missional Identity: Worship and the Mission of God’s
Peoplex, en In Praise of Worship: An Exploration of Text and Practice, ed. David J. Cohen y Michael
Parsons (Eugene, OR: Pickwick, 2010), 32-53.

92



26. W. Creighton Marlowe, «Music of Missions: Themes of Cross-Cultural Outreach in the Psalmsy,
Missiology 26 (1998): 445-456.

27. Mark Boda, «“Declare His Glory Among the Nations™: The Psalter as Missional Collection», en
Christian Mission: Old Testament Foundations and New Testament Developments, ed. Stanley E.
Porter y Cynthia Long Westfall (Eugene, OR: Pickwick, Wipf and Stock, 2010), 13-41.

28. George W. Peters, A Biblical Theology of Missions (Chicago: Moody Press, 1972), 116.

29. Craig Broyles, Psalms, New International Biblical Commentary (Peabody, MA: Hendrikson),
280.

30. Michael D. Williams, 4s Far as the Curse Is Found: The Covenant Story of Redemption
(Phillipsburg, NJ: P&R, 2005), 191-193.

31. Walter Brueggemann, Tradition for Crisis: A Study in Hosea (Richmond: John Knox Press,
1968), 25.

32. Hans Walter Wolff, «Prophecy from the Eighth through the Fifth Century», Interpretation 32,
nro. 1 (enero 1978): 26-28.

33. Christopher J. H. Wright, The Mission of God: Unlocking the Bible's Grand Narrative (Downers
Grove, IL: InterVarsity, 2006), 241.

34. Hans Walter Wolff, «Prophecy from the Eighth through the Fifth Century», Interpretation 32,
nro. 1 (enero 1978): 23.

35. El pueblo de Israel confesaba, a pesar de que habia vuelto a su tierra: «somos esclavos en nuestra
propia tierra, la tierra que prometiste a nuestros antepasados» (Neh. 9:36; cf. Esdras 9:7-9). El
retorno a su tierra no habia cambiado sustancialmente su posicion entre las naciones.

36. David G. Burnett, The Healing of the Nations: The Biblical Basis of the Mission of God (Carlisle,
Reino Unido: Paternoster Press, 1986), 75.

37.J. Richard Middleton y Brian J. Walsh, Truth Is Stranger than It Used to Be: Biblical Faith in a
Postmodern Age (Downers Grove, IL: InterVarsity, 1995), 117, énfasis mio.

38. Walter Brueggemann, Cadences of Home: Preaching among Exiles (Louisville: Westminster John
Knox, 1997), 41.

39. Daniel L. Smith, The Religion of the Landless: The Social Context of the Babylonian Exile
(Bloomington, IN: Meyer-Stone Books, 1989), 49.

40. Ibid.; Walter Brueggemann, Cadences of Home: Preaching among Exiles (Louisville:
Westminster John Knox, 1997), 15.

41. Daniel L. Smith, The Religion of the Landless: The Social Context of the Babylonian Exile
(Bloomington, IN: Meyer-Stone Books, 1989), 69-126. Ver también John M. G. Barclay, «Jewish
Identity in the Diaspora: A Sketch», en Jews in the Mediterranean Diaspora: From Alexander to
Trajan (323 BCE-117 CE) (Edimburgo: T&T Clark, 1996), 399-444.

42. Daniel L. Smith, The Religion of the Landless: The Social Context of the Babylonian Exile
(Bloomington, IN: Meyer-Stone Books, 1989), 94.

43. ]. L. McKenzie, «The Elders in the Old Testament», Analecta Biblica 10 (1959): 405.

44. Daniel L. Smith, The Religion of the Landless: The Social Context of the Babylonian Exile
(Bloomington, IN: Meyer-Stone Books, 1989), 96-97.

45. David G. Burnett, The Healing of the Nations: The Biblical Basis of the Mission of God (Carlisle,
Reino Unido: Paternoster Press, 1986), 111.

46. Walter Brueggemann, Cadences of Home: Preaching among Exiles (Louisville: Westminster John
Knox, 1997), 116.

47. Para saber mas sobre la funcion que cumplieron los libros de Esdras y Nehemias en la
preservacion de la identidad fundamental de Israel, ver Philip F. Esler, «Ezra-Nehemiah as a
Narrative of (Re-invented) Israelite Identity», en Biblical Interpretation 11, nro. 3/4 (2003): 413-426.
Ver también Daniel L. Smith-Christopher, A Biblical Theology of Exile (Minneapolis: Fortress Press,
2002), 35-45; y H. G. M. Williamson, Ezra, Nehemiah, Word Biblical Commentary 16 (Waco: Word,
1985), 1-lii.

93



48. M. D. Johnson, The Purpose of Biblical Genealogies (Nueva York: Cambridge University Press,
1969), 80. Williamson observa que las relaciones genealdgicas de Esdras 1 al 6 cumplen una funcion
similar (Ezra, Nehemiah, Word Biblical Commentary 16 [Waco: Word, 1985], 1i).

49. Roddy Braun, I/ Chronicles, Word Biblical Commentary 14 (Waco: Word, 1986), 5

50. John Bright, «Faith and Destiny: The Meaning of History in Deutero-Isaiah», Interpretation S,
nro. 1 (enero 1951): 22.

51.J. Richard Middleton y Brian J. Walsh, Truth Is Stranger than It Used to Be: Biblical Faith in a
Postmodern Age (Downers Grove, IL: InterVarsity, 1995), 114.

52. James A. Wharton, «Daniel 3:16—18», en Interpretation 39, nro. 2 (abril 1985): 171.

53. Walter Brueggemann, Cadences of Home: Preaching among Exiles (Louisville: Westminster John
Knox, 1997), 3.

54. Ibid, 11.

55. H. G. M. Williamson, Ezra, Nehemiah, Word Biblical Commentary 16 (Waco: Word, 1985), 1.
56. Ibid, 1i

57. Ibid.

58. Gerhard Lohfink, Does God Need the Church? Toward a Theology of the People of God, trad.
Linda M. Maloney (Collegeville, MN: Liturgical Press, 1999), 51-52.

59. Encontraran una excelente exposicion sobre este pasaje, con algunos comentarios precisos acerca
de la iglesia como cuerpo misional, en John Bright, «An Exercise in Hermeneutics: Jeremiah 31:31—
34y, Interpretation 20, nro. 2 (abril 1966): 188-210.

60. Hans Kiing, The Church (Garden City, NY: Image Books, 1976), 161.

61. Gerhard Lohfink, Jesus and Community: The Social Dimension of the Christian Faith, trad. John
P. Galvin (Filadelfia: Fortress Press, 1982), 19.

62. N. T. Wright, The New Testament and the People of God (Londres: SPCK, 1992), 313.

63. J. Massyngbaerde Ford, My Enemy Is My Guest: Jesus and Violence in Luke (Maryknoll, NY:
Orbis Books, 1984), 1.

64. Martin Goodman, The Ruling Class of Judaea: The Origins of the Jewish Revolt against Rome
A.D. 66—70 (Cambridge: Cambridge University Press, 1987), 108.

65. Joachim Jeremias, Jesus’ Promise to the Nations, trad. S. H. Hooke, Studies in Biblical Theology
24 (Londres: SCM Press, 1958), 41.

66. Martin Hengel, Victory over Violence, trad. David E. Green (Filadelfia: Fortress Press, 1973), 45.
67. J. H. Bavinck, An Introduction to the Science of Missions, trad. David Hugh Freeman
(Phillipsburg, NJ: P&R, 1979), 23.

68. George Eldon Ladd, Jesus and the Kingdom (Waco: Word, 1964), 105. Los dos libros que Ladd
cita, La asuncion de Moisés 'y Esdras IV, son libros judios apocalipticos de alrededor del primer
siglo.

69. Emil Schiirer, The History of the Jewish People in the Age of Jesus Christ (175 BC—-AD 135), rev.
y ed. Geza Vermes, Fergus Millar y Matthew Black (Edimburgo: T&T Clark, 1979), 2:457.

70. Salmos de Salomon 17:24, citado en N. T. Wright, The New Testament and the People of God
(Londres: SPCK, 1992), 267.

71. Hyam Maccoby, Ritual and Morality: The Ritual Purity System and Its Place in Judaism
(Cambridge: Cambridge University Press, 1999), 10-12, 153-156.

72. Joachim Jeremias, Jesus’ Promise to the Nations, trad. S. H. Hooke, Studies in Biblical Theology
24 (Londres: SCM Press, 1958), 63-65

73. Emil Schiirer, The History of the Jewish People in the Age of Jesus Christ (175 BC—-AD 135), rev.
y ed. Geza Vermes, Fergus Millar y Matthew Black (Edimburgo: T&T Clark, 1979), 2:530.

74. Salmos de Salomon 17:28.

75. Emil Schiirer, The History of the Jewish People in the Age of Jesus Christ (175 BC-AD 135), rev.
y ed. Geza Vermes, Fergus Millar y Matthew Black (Edimburgo: T&T Clark, 1979), 2:457.

76. Citado en ibid., 2:530.

94



77. J. Richard Middleton y Brian J. Walsh, Truth Is Stranger than It Used to Be: Biblical Faith in a
Postmodern Age (Downers Grove, IL: InterVarsity, 1995), 135

95



4

Jesus retne al pueblo escatologico que
asumira
el llamado misional

Joachim Jeremias afirma con audacia que «el unico sentido de todo lo que
hizo Jesus en su vida terrenal fue reunir al pueblo escatoldgico de Dios».!
Una declaracion tan contundente destaca el importante rol que cumple el
pueblo escogido dentro del plan redentor de Dios. Desde el principio del
relato biblico, el proposito de Dios ha sido restaurar la creacion entera —
incluidos toda vida humana y los pueblos de todas las naciones— de los
efectos corrosivos del pecado. En primera instancia, €l escogié a un pueblo
entre todas las naciones de la tierra para volverlo una sefal verosimil de la
salvacidon, un anticipo que indicara en qué direccidon ¢l estaba llevando la
historia, para luego reunir a todas las naciones con ese pueblo. No obstante,
Israel —el pueblo de Dios— no estuvo a la altura de la tarea: en lugar de
ser un pueblo que contrastara con su entorno, se volvido como las demas
naciones y se corrompid en la idolatria, por lo cual el juicio de Dios fue
dispersarlos entre los pueblos. Si bien hacia el final del periodo
intertestamentario un pequefio numero de israelitas habia regresado a su
tierra, era claro para ellos que todas aquellas promesas gloriosas de los
profetas del Antiguo Testamento alin no se habian concretado. El pueblo
todavia estaba bajo el juicio de Dios y su tierra sagrada estaba sometida a la
ocupacion romana. Por consiguiente, durante el periodo que transcurrio
entre los testamentos, Israel aguardaba la venida del reino, cuando Dios
reuniria a Israel otra vez y finalmente cumpliria su llamado misional. En
efecto, Dios actud: trajo el reino a Israel mediante la persona de Jesus. Por
medio de su venida, la promesa de Dios de reunir a un pueblo escatologico
empezd a materializarse.

«El hecho de que Dios habia escogido y santificado a su pueblo para
volverlo una sociedad contrastante en medio de las naciones era para Jesus
el fundamento evidente de todas sus accionesy», escribe Gerhard Lohfink.
En Jesis vemos la «obra escatologica» que Dios hace para «restaurar e

96



incluso restablecer a su pueblo para llevar a cabo, de forma definitiva e
irrevocable, su plan de tener un pueblo santo en medio de las naciones».?

En este capitulo, examinaremos lo que los Evangelios relatan sobre
como comenzo la obra escatologica de Dios, es decir, de qué forma Jests
reunid y restaurd a Israel a su llamado. En esta obra divina hallamos el
germen y la médula de la iglesia del Nuevo Testamento. La forma e
identidad que Jests dio a esta comunidad primitiva son profundamente
relevantes para todo el que busque entender el rol y la identidad de la
iglesia en la actualidad.

Para entender este aspecto de la mision de Jests, debemos situarnos en
el contexto historico de los sucesos. Jesus reunio y fundé esta comunidad en
un periodo cuando la esperanza de que llegara el reino era la caracteristica
que definia a Israel. Distintas comprensiones del reino dieron a luz diversos
grupos judios cuya vida comunitaria estaba cimentada en esa esperanza. Sin
embargo, Jesus trajo su propia definicion de «reino» y «comunidady,
distinta de todas las demads: su ensefianza no se limitaba a instaurar una
mera faccion mas entre tantas, sino que se diferenciaba de forma drastica de
todas las demas y amenazaba el mismisimo fundamento que todos los
demas grupos tenian en comun. En el fondo, Israel habia perdido de vista su
rol e identidad dentro de la misidén de Dios: bendecir a las naciones. Por el
contrario, cuando Jesus anunci6 la venida del reino, siempre estuvo
absolutamente centrado en la esperanza del Antiguo Testamento y se opuso
a ultranza a la distorsion de sus contempordneos: €l buscaba reunir y
purificar a Israel con el fin de bendecir a las naciones, restaurar a Israel para
que se volviera a su llamado misional. La mision de Jesus en la tierra fue
restaurar a una comunidad escatologica para que ella asumiera
nuevamente su rol e identidad misionales.

El reino de Dios ha llegado

Desde el comienzo de su ministerio, Juan el Bautista anuncié que el tan
esperado reino de Dios estaba por llegar (Mt. 3:11). Luego llegd Jesus
proclamando las buenas nuevas de que el reino habia llegado: «El tiempo se
ha cumplido, y el reino de Dios se ha acercado. jArrepiéntanse, y crean en
el evangelio!» (Mr. 1:15). El lenguaje de Marcos es el lenguaje del
cumplimiento: los Ultimos dias prometidos por los profetas ahora eran el
presente mediante Jesus. Lo mismo encontramos en Lucas: después de citar
la profecia de Isaias acerca del Mesias y su salvacidon venidera (Is. 61:1, 2)

97



en la sinagoga de Nazaret, Jesis dijo a la congregacion: «Hoy se ha
cumplido esta Escritura delante de ustedes» (Lc. 4:21). Sus palabras no
expresan una promesa en tiempo futuro, sino la materializacion presente; la
esperanza se hizo realidad. Sin embargo, mucho de lo que Jesus afirmé deja
en claro que el reino ain esta en el futuro: ¢l ensend a sus discipulos a orar
para que el reino venga en el futuro (Lc. 11:2), hablo de que en el futuro
habra un banquete en el reino (Lc. 13:28-30) y exhortd al pueblo sobre
entrar al reino en el fin del mundo (Mt. 7:21). Ambas lineas temporales
atraviesan la ensefianza de Jesus: el reino habia llegado en el presente pero
todavia estaba por llegar de forma completa en el futuro.

Por eso, se ha vuelto comun hablar de una tension entre el «ya» y el
«todavia no» que define el reino: ya esta aqui pero aun no ha llegado en su
plenitud. ;Como es posible que algo ya esté presente y aun no lo esté, que
esté¢ aqui y no esté aqui? ;Por qué la consumacion final del reino del «ya
pero todavia no» se pospone por una era (que ya se ha extendido dos mil
afnos)? Ambas preguntas son importantes para entender la naturaleza de la
comunidad que Jesus retne.

Jess no se detiene a explicar a qué se refiere con la palabra «reinoy,
sin duda porque esa es la unica esperanza que todo Israel comparte. Todos
sus oyentes habrian entendido que el reino era la restauracioén del gobierno
de Dios sobre el mundo entero. Sin embargo, mas alld ese simple punto de
acuerdo, habrian abundado las preguntas acerca del reino. La unica forma
de entender lo que Jesus quiso decir es prestar atencion a sus palabras y
hechos.

Jesis describe el reino de al menos dos maneras: (1) como el
advenimiento del poder dindmico de la presencia de Dios para derrotar a los
enemigos de su reinado; (2) como la llegada de la salvacion escatologica,
que se ilustra como un lugar al que sus oyentes pueden entrar y también
como un regalo que pueden recibir. Ambas descripciones del reino estan
intimamente relacionadas.

En las palabras y hechos de Jesus, el poder liberador y sanador de Dios
se hace presente en la historia mediante el Espiritu Santo. Quizas la
expresion mas clara de este punto sean las palabras de Jesus a los fariseos:
«Pero si yo expulso a los demonios por el poder del Espiritu de Dios, eso
significa que el reino de Dios ha llegado a ustedes» (Mt. 12:28). La
poderosa obra del Espiritu de Dios, que se manifiesta en Jesis para

98



restaurar y salvar del poder demoniaco, es evidencia de que el reino de Dios
ha llegado.

El reino como «poder dinamico que esta obrando entre los hombres» es
el «ntcleo de la proclamacion [de Jesus] y la clave para entender toda su
mision».’ Es lo que distingue la ensefianza de Jesus de la del judaismo. De
hecho, es instructivo compararlas.* En el judaismo, el gobierno soberano de
Dios y su reinado universal constituyen una realidad eterna: «El reino
perdura para siempre». Su reino estd «aqui» como realidad objetiva, a la
espera de que los seres humanos se sometan a su dominio; «viene» a traves
del reconocimiento humano del gobierno de Dios. Sin embargo, también
viene en el futuro como acontecimiento del fin de los tiempos, cuando Dios
obrara con poder e instaurara su reino a lo largo y ancho de la tierra. En el
presente, el gobierno de Dios aguarda la decision humana; en el futuro,
Dios obrara con soberania y poder para establecer su reinado. Por el
contrario, Jesus proclama que Dios esta obrando con poder —ahora, en el
presente— para restaurar su gobierno sobre toda la creacion. Cuando Jesus
anuncid que el reino de Dios habia llegado, quiso decir que el Espiritu ya
esta obrando la redencion de Dios y esta estableciendo su gobierno de
forma activa en el mundo. El reino ya no es solo una realidad sempiterna,
sino que se ha vuelto también local, inmediato e inmanente mediante su
poder salvifico efectivo.

El poder de Jesus estaba dirigido contra todo aquello que se oponia al
gobierno bueno y misericordioso de Dios sobre la creacion. Era el Espiritu
de Dios quien hacia que Jesus triunfara sobre los poderes demoniacos (Mt.
12:28). No obstante, su poder salvifico no solo se manifiesta en la victoria
sobre Satanas. Cuando Juan empez6 a dudar y se pregunto si Jesus era el
verdadero Mesias y si el reino habia llegado, envio a sus discipulos a
preguntarle si era ¢l quien habia de venir, a lo que Jesus respondid, en
efecto, que informaran a Juan que el poder redentor de Dios estaba obrando
de modo visible: los ciegos veian, los cojos caminaban, los leprosos eran
limpiados, los sordos oian, los muertos resucitaban y los pobres recibian las
buenas nuevas (Lc. 7:22). El poder de Dios estaba en Jests para vencer toda
la maldad del mundo. «Todo lo que [Jesus] dijo e hizo estaba directamente
relacionado con la venida del reino. El revirtio todas las consecuencias de la
maldad en el mundo: la enfermedad, la posesion por parte de espiritus
inhumanos, la culpa, la religion vacia y ritualista, el sistema de castas

99



basado en la pureza o impureza, la escasez de comida, la naturaleza hostil,
la explotacion comercial y la muerte.»”’

La mayoria de los dichos y hechos de Jesus apuntaban a sanar la vida
humana; en ¢l, Dios restaura la vida humana a su shalom original. E. H.
Scheffler estudié el uso de la palabra «salvacion» en Lucas y concluy6 que
la salvacion tiene al menos seis dimensiones: espiritual, fisica, econdmica,
politica, social y psicologica.® En otras palabras, la salvacion del Nuevo
Testamento es poder de Dios para sanar y renovar todas las dimensiones de
la vida humana: «La salvacion consiste en la revocacion de todas las
consecuencias nefastas del pecado contra Dios y contra el prdjimo».” No
obstante, las poderosas obras de Jesus también apuntaban a la restauracion
de la creacion no humana. Colin Gunton observa que los milagros que Jesus
hizo sobre la naturaleza —como calmar la tempestad (Mr. 4:35-41)— son
un «restablecimiento militante del gobierno de Dios sobre una creacion
esclavizada por la maldad».®

Por ende, el reino se trata de poder, del poder de Dios en Jesls y por
medio del Espiritu para derrocar el reinado de la maldad en todo el mundo.
El ministerio del reinado de Jests «desata una guerra sin cuartel contra la
maldad en todas sus manifestaciones. El reino de Dios llega adondequiera
que Jesus vence el poder de las tinieblas. En ese entonces, igual que ahora,
la maldad adoptaba muchas formas: el dolor, la enfermedad, la muerte, la
posesion demoniaca, el pecado personal, la inmoralidad, la pretension de
superioridad moral y falta de amor de quienes decian conocer a Dios, la
preservacion de los privilegios de clase, las rupturas en las relaciones
humanas. Sin embargo, la respuesta de Jests era: “Si la afliccion humana
adopta formas variadas, el poder de Dios también lo hace”».’

No debemos permitir que el sesgo individualista del siglo XXI nos
ciegue frente a las dimensiones social, politica y cultural de la venida del
reino de Dios mediante Jesus. El pecado adopta formas comunales y
colectivas, y su poder corrompe todos los dmbitos de la vida. La nocion de
«principados y potestades» que encontramos en el Nuevo Testamento (ej.:
Ef. 6:12-13) nos permite apreciar las dimensiones social y estructural del
pecado. Las «potestades» son aquellas partes de la creacion que
originalmente eran buenas y que luego se volvieron absolutas —se
convirtieron en idolos— en la vida social humana. En la comunidad judia,
los lazos de parentesco, la ley, la tradicion y la religion —todas partes
buenas del designio creacional— se habian vuelto esa clase de idolos y

100



habian tergiversado toda la vida comunal de Israel. Del mismo modo, los
idolos del estatus, el mecenazgo, el poder politico, el orden eficiente y el
estado de derecho habian distorsionado la vida cultural romana. El poder de
Dios en Jesus desafié las estructuras injustas e idolatricas de ambas
culturas, judia y romana. Por ejemplo, Jestis confront6 el nacionalismo
exclusivista que habia corrompido a Israel; insisti6 en incluir en su
ministerio a los marginados y a quienes habian sido privados de sus
derechos. Su oposicion frente a la idolatria de Israel devino en un
«cuestionamiento constante de las actitudes, practicas y estructuras que
tendian a restringir o excluir arbitrariamente a potenciales miembros de la
comunidad israelita».'® Por lo tanto, la venida del reino significé un
encuentro misional entre el poder del reino de Dios y los poderes
demoniacos e idolatricos que distorsionan las estructuras de la sociedad
humana;'' significo el comienzo de una batalla cosmica entre Dios y
Satands por el gobierno de toda la creacion y toda vida humana. El poder de
Dios ha sido derramado para librar al mundo entero del poder del pecado, el
sufrimiento, la muerte, la idolatria y Satanas mismo. La invitacion a seguir
a Jesus es una invitacion a tomar partido en la batalla: a alinearse con Dios
y experimentar su poder redentor.

Aquella salvacion que Jesis anunciaba estd representada en términos
metaforicos como un lugar al que los seres humanos estan invitados a entrar
y como un regalo que se los invita a recibir.'> Ambas imagenes se
encuentran juntas en Marcos 10:15: «De cierto les digo que el que no reciba
el reino de Dios como un nino, no entrara en €l». Recibir el reino o entrar
en €l es comenzar a experimentar el poder de Dios para renovar, sanar y
liberar la vida humana del pecado y su poder. «El reino de Dios, su
majestuoso gobierno, se ha vuelto activo y dinamico en la historia y ha
creado un nuevo territorio de bendiciones al que los hombres pueden
entrar».!> Aqui vemos la relacion entre el reino ya presente y el que ha de
venir en el futuro. El reino de Dios es el poder de Dios obrando en Jesus y a
través del Espiritu para derrotar a todos los enemigos de su buena creacion,
para restaurar su gobierno sobre toda vida humana y sobre el cosmos
entero. El anuncio de la venida del reino significa que el poder salvador de
Dios ya estd presente y esta obrando en Jesus mediante el Espiritu. En el
futuro veremos la culminacidon de su obra cuando el poder salvador de Dios
triunfe finalmente y por completo sobre el poder satanico, el pecado, la
maldad, la enfermedad y, por ultimo, la misma muerte. La promesa de la

101



victoria definitiva del reino de Dios en el siglo venidero es certera. El
«todavia no» dard lugar a una consumacion victoriosa.

Israel es reunida y restaurada a su mision: bendecir a las naciones

Una nueva era de la historia de la redencion ha comenzado: el reino esta
aqui pero aguarda su consumacion final. La pregunta obvia es: ;por qué
Dios se demora? Al parecer, la razon es que esta era «intermedia» tiene por
finalidad reunir primero a los judios y luego a los gentiles. La revelacion
completa del reino se retrasa para permitir que primero Jesus y después su
pueblo renovado testifiquen de la obra escatoldgica de salvacion que Dios
ya ha comenzado a hacer en todos los pueblos. Estamos en el periodo
designado para reunir al pueblo de Dios, una era de mision.

Los profetas habian dejado en claro que, cuando el reino llegara, los
gentiles también serian reunidos para incorporarse al pueblo de Dios. Todas
las naciones experimentarian el poder renovador y la salvacion de Dios (Is.
2:2-3; Zac. 2:10-11). Jesus reafirmé esta vision profética muchas veces
durante su ministerio: «Yo les digo que muchos vendran del oriente y del
occidente, y se sentaran con Abraham, Isaac y Jacob en el reino de los
cielos» (Mt. 8:11). Sin embargo, al tiempo que declaraba que las naciones
se incorporarian al pueblo de Dios, Jests limit6 su propia mision y la de sus
discipulos al pueblo judio: «Yo no fui enviado sino a las ovejas perdidas de
la casa de Israel» (Mt. 15:24; ver también Mt. 10:5-6). ;Como se explica
esta aparente discrepancia entre su ensefianza sobre el alcance universal del
reino y su ministerio personal, centrado en Israel?

El ministerio de Jests estuvo limitado a Israel para asi cumplir la
profecia del Antiguo Testamento; era necesario que observara las pautas del
plan de Dios. Puesto que Dios habia escogido a Israel para que fuera una
luz a las naciones pero ella fue juzgada por su fracaso, el plan de Dios para
los ultimos dias es, primero, reunir y restaurar a Israel y, luego, atraer a los
gentiles e incorporarlos a la familia del pacto. «Hay dos sucesos
consecutivos que nos conciernen: primero, el llamado a Israel y, luego, la
redencion de los gentiles y su incorporacion al reino de Dios.»!'* Se trata de
primero «ganar a Israel para el Evangelio; luego, una Israel creyente se
convertiria en luz para las naciones».”> Por lo tanto, «el aparente
particularismo [de Jesus] es una expresion de su universalismo: su mision
atafie al mundo entero y por eso él fue a Israel».!®

102



Para que Israel fuera una luz para las naciones, era necesario que
ocurrieran dos cosas: primero, que Israel fuera reunida en una comunidad y
entonces fuera removada para vivir en obediencia a la Tora de Dios.
Ezequiel nos permite vislumbrar ambas etapas de la revelacion del reino
(Ez. 36:24-36; 37:15-28). La tarea de Jests fue de la mano con la promesa
profética que comenzaria reuniendo a los judios dispersos 'y
convirtiéndolos. «[Su] misidon era anunciar que Dios estaba obrando en el
presente para cumplir sus promesas y para conducir a Israel a su verdadero
destino».!” La proclamacion del reino implicaba que la obra escatologica de
reunir al pueblo de Dios estaba comenzando, de modo que Israel se volviera
una senal de salvacidon para las naciones. En este sentido, la obra de Jesus
empezd cuando €l invito a Israel a dejar atrds su fracaso, abrazar el reino de
Dios y asi volverse a su llamado.

La promesa de recoger y reunir a Israel habia sido anunciada por los
profetas del Antiguo Testamento —en especial Isaias, Jeremias y Ezequiel
— como preludio del pacto con todas las naciones. Durante el periodo
intertestamentario, se anticipd que la Israel dispersa seria reunida
nuevamente y eso seria una sefal de que la esperanza de Israel se cumpliria
pronto. En conformidad con esta esperanza, Jesiis empezo6 a reunir al pueblo
que experimentard la salvacion definitiva del reino.

Sin embargo, Jests no fue el primero en hacerlo. De hecho, «hubo toda
una serie de intentos [previos] que iban en la misma direccion. No es
exagerado decir que toda la vida religiosa judia de esa é€poca estaba
determinada fundamentalmente por esos esfuerzos».'® La evidencia se halla,
por ejemplo, en los fariseos y esenios. No obstante, lo que hace unico al
ministerio de Jesus es que €l no reunidé un pueblo simplemente para que
recibieran y disfrutaran la salvacion de los ultimos dias; mas bien, los
reunié para que canalizaran esa salvacion hacia las naciones. La vision
universal y coherente de Jesus, junto con su practica radicalmente inclusiva,
marc6 un agudo contraste con la teologia del «remanente» y las doctrinas
exclusivistas de sus contemporaneos. «El contraste entre Jesus y todos los
intentos de formar un grupo “remanente” se revela en un punto definitorio y
decisivo: la segregacion de los extranjeros».!” Jesus reunié una comunidad
para que ellos asumieran el llamado del Antiguo Testamento de ser una luz
a las naciones.

A lo largo de los Evangelios, encontramos muchas imagenes que
describen al pueblo reunido. La primera es la metafora de las ovejas

103



reunidas en el rebafio, cuyo trasfondo es el tema profético del pastor
escatologico que recogera a sus ovejas esparcidas y las traera nuevamente al
rebafio en los ultimos dias (Jer. 23:2-3; 31:10; Ez. 34:12). Jesus asumid el
rol de pastor escatologico y empezo a reunir a las ovejas perdidas de Israel
y a conformar un pequefio rebafio al que le dara el reino (Lc. 12:32); pero
no se olvido de «las naciones», sino que a ellas también un dia las reunira:
«También tengo otras ovejas, que no son de este redil; también a aquellas
debo traer, y oirdn mi voz, y habra un rebafio y un pastor» (Jn. 10:16).

Una segunda imagen es la del pueblo reunido alrededor de un
banquete. En conformidad con la nocion comun del antiguo Cercano
Oriente segun la cual los regalos divinos se entregan mientras las personas
comen y beben, los profetas describen la salvacion del reino venidero como
un banquete de manjares suculentos y vinos afiejos (Is. 25:6-9), imagen que
se volvié mas popular a lo largo del periodo intertestamentario,”® y que
Jesus evoco muchas veces durante su ministerio, tanto en ensefianzas como
en profecias. Uno de los comensales que acompafiaban a Jests resumid la
comprension judia del banquete: «Dichoso el que participe del banquete en
el reino de Dios» (Lc. 14:15). En la pardbola que sigue a esas palabras,
Jesus hablo de reunir a un pueblo para ese banquete: los primeros en recibir
la invitacion son los lideres judios, pero cuando ellos ponen excusas (Lc.
14:18-20) o simplemente se niegan a asistir (Mt. 22:3-5), el rey da a sus
siervos la orden de ir a reunir a todas las personas que puedan encontrar,
incluso a los marginalizados.

Esta parabola destaca que reunir a un pueblo es la actividad que
caracteriza el intervalo previo a que el reino llegue en toda su plenitud. El
reino ya estd listo; no queda nada mas que preparar por parte de Dios. Sin
embargo, hay una dilacion entre el anuncio del banquete y su disfrute
completo: es el tiempo que lleva la gozosa tarea de reunir a los invitados del
banquete. Refiriéndose a esta parabola, J. H. Bavinck comenta que «esa
tarea consiste especificamente en salir por caminos y carreteras a invitar a
todos a las bodas del rey. Por ende, podriamos decir que en el interin
estamos absortos cumpliendo el mandato de las misiones y que ese mandato
es lo que da sentido al interin». También agrega que «las misiones y el
interin son inseparables» y que el proceso de reunir a un pueblo, que
comienza antes del padecimiento y la muerte de Jesus, se explica mucho
mas abiertamente después de la resurreccion.’! De nuevo, la imagineria del
banquete deja en claro que no solo Israel sino también las naciones de todos

104



los rincones de la tierra seran reunidas para sentarse a la mesa (Mt. 8:11).
Reunir a las naciones e incorporarlas al reino de Dios es una actividad
caracteristica del eschaton, los ultimos dias. Desde el principio de su
ministerio, Jesus inaugura el eschaton, y aquellos a quienes ¢l reune se le
unen a la tarea de reunir a mas personas para que disfruten de la salvacion
del reino de Dios.

No obstante, este acto de reunir a las naciones tiene un lado oscuro. La
venida del reino conlleva también la llegada del juicio, y todos aquellos que
recibieron la invitacion al banquete se ven obligados a tomar una decision
critica. Muchos rechazan el mensaje, se rehlisan a reunirse con el pueblo
escogido y estan bajo juicio. Los profetas prometieron que los ultimos dias
traerian consigo el juicio de Dios, primero sobre Israel (Jer. 25:15-29), y
describieron el juicio como un fuego purificador que refinard a Israel para
convertirla en un pueblo fiel (Mal. 3:1-5). Después, las naciones gentiles
entraran al reino. «EIl pueblo de Dios entrard como un torrente al reino de
Dios después de ser purificado en el gran juicio, que lo separara de los
indignos y hacedores de maldad.»*

Por eso es que Simeon profetizo sobre el nifio Jesus que €l «ha venido
para que muchos en Israel caigan o se levanten» (Lc. 2:34). De hecho,
muchos realmente «caen» cuando, incrédulos, rechazan el mensaje del
reino. Los Evangelios estan plagados de parabolas y advertencias de Jesus
para Israel acerca de lo que les sucedera si persisten en su incredulidad (ej.:
Mt. 21:33-44). Implicita en la imagen del pueblo reunido estd la amenaza
del juicio para quienes se niegan a ser «reunidosy». Jesus hablo de naciones
que vendrian de los cuatro confines de la tierra para sentarse a la mesa del
banquete de los patriarcas y agrego con palabras aleccionadoras: «pero los
hijos del reino seran arrojados a las tinieblas de afuera. Alli habra llanto y
rechinar de dientes» (Mt. 8:12). También dijo sobre la capital israelita:
«jJerusalén, Jerusalén, que matas a los profetas y apedreas a los que son
enviados a ti! jCuantas veces quise juntar a tus hijos, como junta la gallina a
sus polluelos debajo de sus alas, y no quisiste! jMiren cudn desolada se
queda la casa de ustedes!» (Mt. 23:37-38). Parte del proceso de purificacion
y reforma implica purgar a quienes se rehusan a reconocer que Jesus es el
Mesias: «La “restauracion” de Israel [...] tuvo lugar mediante la conversion
de (una gran parte de) Israel. Quienes se convirtieron constituyen la
verdadera Israel, purificada y restaurada, de la cual son desterrados quienes
rechazaron el evangelio. Por medio de su respuesta negativa al evangelio,

105



ellos mismos se excluyeron de Israel».”> No obstante, muchos israelitas si
respondieron a la invitacion por fe y se volvieron miembros de la verdadera
Israel escatologica, el pueblo del reino, purificado mediante juicio para
emprender la tarea de ser una luz para el mundo.

Para los fines de la eclesiologia, es importante advertir lo que sucede
en este punto. No es que la iglesia desplaza a Israel. Jesis no fund6 una
comunidad totalmente nueva. Mas bien, Israel misma esta siendo purificada
y reconstituida.?* N. T. Wright observa que «Jesls no pretendia fundar una
iglesia porque ya habia una: el mismo pueblo de Israel. Por lo tanto, la
intencion de Jesus era reformar Israel, no fundar una comunidad
completamente distinta».>> Mas adelante, después de la muerte y
resurreccion de Jesus, los gentiles se incorporaron a la vida e historia de
Israel y juntos, judios y gentiles, constituyeron la comunidad del nuevo
pacto.

La eleccion de los doce discipulos de Jesus es un acto profético y
simbolico que representa los comienzos de una Israel renovada y restaurada
(Mr. 3:13-19): «El hecho de que Jesus le haya dado a doce seguidores un
lugar de prominencia, sin mencionar sus comentarios de que se sentaran en
tronos para juzgar a las doce tribus, indica muy claramente que ¢l estaba
pensando en términos de una restauracion escatologica de Israel».?® Jesus
no fue el tnico judio de su época en establecer un grupo escatolégico de
doce personas que representaran a las tribus restauradas de Israel: en
Qumran, por ejemplo, doce personas representaron el nucleo de la Israel
restaurada de los ultimos dias. Como vemos, el nimero doce contiene el
significado simbodlico de que Israel serd reunida de los 1ltimos tiempos.?’
Los doce discipulos simbolizan que el pueblo de Israel ya ha empezado a
reunirse con el fin de bendecir a las naciones: «Los doce fueron escogidos
entre un namero mucho mas grande de discipulos. Ellos representan las
doce tribus; son el principio y el centro del crecimiento de la Israel
renovada y escatologica. Por ende, todo el discipulado apuntaba a Israel y a
reunir al pueblo entero de Dios. La eleccion de los discipulos fue el
principio de la re-creacion escatologica de Israel, por medio de la cual
empieza a revelarse el reinado de Dios».?®

Jests describid el rol de esta comunidad reconstituida valiéndose de
imagenes del Antiguo Testamento que rememoran la mision original de
Isracl.”” Las palabras de Jesus en el Sermén del Monte son especialmente
relevantes, ya que evocan la promesa de que las naciones se congregaran en

106



Jerusalén: «Ustedes son la luz del mundo. Una ciudad asentada sobre un
monte no se puede esconder. Tampoco se enciende una lampara y se pone
debajo de un cajon, sino sobre el candelero, para que alumbre a todos los
que estdn en casa. De la misma manera, que la luz de ustedes alumbre
delante de todos, para que todos vean sus buenas obras y glorifiquen a su
Padre, que esta en los cielos» (Mt. 5:14-16). Juntas, las imagenes de la luz y
la ciudad hacen referencia a «la Jerusalén escatoldgica, que los profetas
anticiparon que un dia sera elevada por encima de todo monte e iluminard a
las naciones con su luz (cf. Is. 2:2-5)».%°

Por consiguiente, mediante la mision de Jesus, Israel estaba siendo
restaurada a su llamado original: ser una luz a las naciones. Cuando el
verdadero pueblo de Israel sea restaurado y purgado por el juicio y reciba
un nuevo corazon, sus vidas brillaran como luces y se dard por comenzado
el peregrinaje escatologico de las naciones para entrar la comunidad del
pacto.

Israel es renovada para vivir como una luz para las naciones

El pueblo israelita empezd a ser reunido cuando Jesus anuncid la venida del
reino e instd a Israel a arrepentirse, creer y comprometerse a seguir el
camino del Mesias. Aquellos que responden a ese llamado se incorporan a
la comunidad de seguidores de Jesus y reciben los dones vy
responsabilidades del reino.

Una lealtad radical a Jesus

Jesis exhorta a sus oyentes diciéndoles: «jArrepiéntanse, y crean en el
evangelio!». Aquellos que responden a su llamado pasan a engrosar las filas
del pueblo de Dios del fin de los tiempos. Nuestro concepto actual de la fe
esta tan influenciado por la Ilustracion que solemos pensar que la fe es una
mera concesion intelectual; nuestra comprension del arrepentimiento quedo
individualizada hasta el punto de que su significado se limita a sentirnos
apenados por nuestros pecados. Por eso, si realmente queremos entender el
mandamiento original de Jesus, necesitamos considerarlo en su propio
contexto.

El llamado al arrepentimiento estd ligado al trasfondo del Antiguo
Testamento y, en especial, a las palabras relativas a volverse a Dios. En
Deuteronomio, el autor promete prosperidad para Israel en los Gltimos dias
cuando el pueblo cumpliera con una condicién: «si [...] con todo tu corazén

107



y con toda tu alma te vuelves al Sefior tu Dios, lo mismo que tus hijos, y
prestas atencion a su voz conforme a todo lo que hoy te mando cumplir»
(Dt. 30:1-2). Esta promesa se cumpliria inmediatamente después del juicio
a Israel (Dt. 29:28); la restauracion prometida llegaria solo cuando el
pueblo se volviera a Dios para servirlo en su misién y amarlo con todo su
corazon.’!

Israel debia responder a la invitacion de Jesus renunciando a su
idolatria, volviéndose al Sefior de todo corazon y comprometiéndose a
seguir los caminos de Dios. En este contexto, parte de su arrepentimiento
comprendia, por un lado, deshacerse del celo revolucionario y la violencia
que habian surgido junto con los idolos del nacionalismo, y por otro lado,
volverse a Dios y al llamado israelita de bendecir a las naciones.>? Sin
embargo, el llamado al arrepentimiento que hizo Jestis es realmente
excepcional debido a una caracteristica distintiva: ¢l instaba a las personas a
volverse a Dios mediante un compromiso que involucra una lealtad total a
Jesus mismo. Comprometerse con Jesus de esta manera exige que el
arrepentimiento est¢ acompanado de una fe en «que el dios de Israel
[estaba] obrando de forma decisiva en el ministerio del mismisimo
Jesiis».>

Por lo tanto, el anuncio del reino no solo trasmite informacion; nos
llama a tomar una «decisién radical e incondicional».’* El llamado a
arrepentirse y creer demanda dedicar la vida entera a Jesus, estar dispuestos
a abandonar hogar y familia, y dejar a un lado todas las demas obligaciones
por la causa del reino (Lc. 9:57-62). Uno debe estar dispuesto a amar a
Jesls mas que a ninguna otra persona, incluso la familia (Mt. 10:34-39).
Todas las demas lealtades, relaciones, obligaciones, todos los demas lazos
deben rendirse ante la busqueda del tesoro y la perla de gran valor: el reino
de Dios que se manifiesta en Jesus (Mt. 13:44-46).

Si contrastamos la nocioén de discipulado de los Evangelios con la del
judaismo del primer siglo, veremos lo radical que es el llamado a someterse
a Jesus. David Bosch propone una comparacion muy util entre los dos
conceptos de discipulado.® En el judaismo, la ley o Tora es el centro de la
relacion entre el rabi y el discipulo. La autoridad del rabi se basa en su
conocimiento de la Tora. Por el contrario, Jesus esperaba que sus discipulos
renunciaran a todo por Jesus mismo: é/ mismo toma el lugar de la Tord y
exige lealtad absoluta a su persona y mision. Ademas, en ultima instancia,
el discipulado del judaismo es solo un medio para llegar a ser rabi uno

108



mismo. El discipulo del rabi aprende y domina la Tora en miras del
momento en que ¢l mismo se convierta en maestro. En contraste, el
discipulo de Jesus nunca se «gradua» ni se «recibe» de rabi, sino que para
siempre es seguidor y discipulo de Jesus. Es mas, en el judaismo, los
discipulos del rabi son solo alumnos; los discipulos de Jests también son
sus siervos: no solo obtienen el beneficio intelectual de incorporar
conocimientos y aprendizajes de su rabi, sino que se someten a su autoridad
y le obedecen como su Sefior. Es digno de mencion el caso del Evangelio de
Mateo, dirigido a los judios, donde apreciamos que los enemigos de Jesus
lo llamaban «Rabi» y «Maestro» pero sus discipulos jamas lo hicieron, sino
que lo llamaban «Sefior» (aunque Judas us6 el término «Rabi» cuando lo
traiciond; Mt. 26:25, 49). Por ultimo, las ensefianzas del judaismo difieren
de las de Jesus en cuanto al proposito del discipulado. En el judaismo, el
discipulo debe transmitir con fidelidad las ensefianzas del rabi; los
discipulos de Jests deben estar con Jesus, asumir con ¢l la mision de su
reino y ser testigos de €I, es decir, testificar acerca de quién es €l y cudles
son sus obras (Mr. 3:14-15). No son solo una comunidad de aprendices sino
la vanguardia del pueblo mesidnico de Dios del fin de los tiempos,
comprometidos a aunar esfuerzos con Jesus en la mision de reunir un
pueblo.

El regalo del reino

Dios llama a esta nueva comunidad reunida a ser una luz a las naciones,
pero ;como podria la Israel renovada tener éxito en aquello en que la
comunidad del Antiguo Testamento, esclavizada por el pecado, fracas6?
Ladd responde: «El Reino de Dios nos da aquello que exige; de otro modo,
no podriamos lograrlo. La justicia que Dios pide es la justicia del Reino de
Dios que él mismo imparte cuando viene a gobernar a nuestra vida».*® Dios
nos concede el regalo de las bendiciones y el poder de la era venidera.
Valiéndonos de ese regalo, ¢l nos llama a vivir una vida que muestre el
reino como una luz a las naciones.

(Cudles son las bendiciones del reino para su pueblo? La primera es
una relacion restaurada con Dios en Jesus, el Cristo. Jesus dijo: «Y esta es
la vida eterna: que te conozcan a ti, el inico Dios verdadero, y a Jesucristo,
a quien has enviado» (Jn. 17:3). Es la misma vision que presentaron los
profetas acerca del siglo venidero. Jeremias aguardaba el dia en que todo
Israel, desde el mas pequenio hasta el mas grande, conociera al Sefior (Jer.

109



31:34). Isaias tuvo una vision de los Ultimos dias donde «la tierra estara
saturada del conocimiento del Sefior, asi como las aguas cubren el mar» (Is.
11:9). Juan muestra que Jests invita a sus seguidores a participar de la
comunion intima que el Hijo comparte con el Padre (Jn. 14-16). Jesus es
unico dentro de su contexto judio, puesto que se refirido a Dios, de forma
coherente, llaméandolo «Padre». Hablar de la paternidad de Dios teniendo
como telon de fondo el Antiguo Testamento habria evocado imagenes del
¢xodo, de Dios librando a su hijo (Israel) de la esclavitud. Aqui, el Padre
estaba obrando nuevamente para librar a su pueblo.’” Su eleccion del
término «Padre» también sefala la intimidad que Jesis goza en su
comunion con Dios y en la oracion. El Padre de Jesus se vuelve el Padre de
todos sus seguidores; ¢l les ensefia a llamar a Dios «Padre» del mismo
modo en que ¢l lo hace. Sus discipulos se vuelven miembros de una nueva
familia.

Una segunda bendicion del reino es el perdon de los pecados. La
imagen que subyace al uso neotestamentario de la palabra «perdony» es la de
la liberacion de un yugo o prision: Jesus libera a su pueblo de la culpa y el
poder del pecado, segin lo anunciado por los profetas del Antiguo
Testamento. Por ejemplo, Jeremias nos ofrece la promesa de Dios: «Yo
perdonaré su maldad, y no volveré a acordarme de su pecado» (Jer. 31:34;
ver también Jer. 33:8; Ez. 36:25, 33). No es de extranarse que los oponentes
de Jestus dijeran: «;Quién puede perdonar pecados? jNadie sino Dios!» (Lc.
5:21).

Una tercera bendicion del reino es el don del Espiritu y de un nuevo
corazoén. Los profetas anticiparon que este don también llegaria en los
ultimos dias. Ezequiel profetizd sobre ambos: «Les daré un corazéon nuevo,
y pondré en ustedes un espiritu nuevo; les quitaré el corazon de piedra que
ahora tienen, y les daré un corazon sensible. Pondré en ustedes mi espiritu,
y haré que cumplan mis estatutos, y que obedezcan y pongan en practica
mis preceptos» (Ez. 36:26-27). Joel promete que Dios derramara su Espiritu
(JI. 2:28). Llegado el reino, el Padre celestial esta listo para dar el Espiritu
Santo a todo el que se lo pida (Lc. 11:13). La venida del reino significa que
los corazones seran circuncidados y renovados. Jeremias y Ezequiel dicen
que el fracaso del pueblo israelita del Antiguo Testamento radica en el
corazOn, y prometen que vendra el dia en que Dios les dara un corazén
nuevo (Jer. 31:33; 32:38-40). Jesus exigio de Israel, y también le ofrecio, un
nuevo corazon «que los definira como el pueblo restaurado de YHWH. El

110



llamado de Jests es a “un discipulado misericordioso en el que ‘la dureza
de su corazon’ [...] sera sanada”».’®

El pueblo de Dios podria disfrutar de todos esos regalos después de
que Jestus concluyera su obra culminante en su muerte y resurreccion, y
derramara su Espiritu en Pentecostés. EI mismo poder dindmico del reino
de Dios que se hizo evidente en el ministerio de Jesus investiria de poder a
esta comunidad para que fuera una luz a las naciones.

Un estilo de vida distintivo

Todo don trae una nueva responsabilidad y todo privilegio conlleva
obligaciones. El don del reino de Dios demanda una vida que encarne las
buenas nuevas de que el poder renovador de Dios para los tultimos tiempos
ha llegado. Jests invirti6 gran parte de su tiempo enseflando a una
comunidad de discipulos a tener un estilo de vida distintivo que contrastara
con la cultura circundante y dejara en claro que el dia del reino de Dios ha
despuntado.

CARACTERISTICAS DE ESTE ESTILO DE VIDA DISTINTIVO
Los eruditos se debaten como contextualizar la ensefianza ética de Jesus.
Algunos la separaron totalmente de su proclamacion del reino. Por ejemplo,
una interpretacion liberal mas antigua concebia la ética de Jesiis como un
modelo de conducta ideal y eterno, valido para individuos de todos los
tiempos y lugares; de acuerdo con esa perspectiva, el marco escatologico
del «reino» es una mera cascara que recubre un sistema ético universal. En
el extremo opuesto hallamos la postura de Albert Schweitzer, quien
interpreta que la ensefianza de Jesus es una «ética de interin», una €tica de
emergencia que ha de emplearse por un breve intervalo antes de que el
reino venga en toda su plenitud.

La ensefianza de Jesus a sus discipulos sobre el estilo de vida correcto
se entiende mejor en el contexto tripartito de la escatologia, la comunidad y
la misién. Es escatologica: el anuncio del reino es un mensaje acerca de la
restauracion de toda la vida humana bajo el gobierno de Dios. La vida de
los seguidores de Jesus habia de ser una sefial del reino, del poder sanador y
liberador de Dios que irrumpidé en la historia. Porque consiste en la
restauracion de la vida humana, el reino mira atras hacia la creacion, al
designio original de Dios para la humanidad; porque vendra en el futuro,
también apunta hacia adelante y es sefial de lo que ha de venir; y porque

111



esta presente en la actualidad, comprende un encuentro con otros estilos de
vida, regidos por otros sefiores.

La ensefianza de Jesis también hace un fuerte énfasis en el
componente comunitario y busca conformar una comunidad visible e
identificable que viva como un cuerpo bajo el gobierno de Dios. Lohfink lo
plantea muy bien: «La ética de Jests no esta dirigida a individuos aislados,
sino a un circulo de discipulos, la nueva familia de Dios, el pueblo que Dios
reuniria. Consta de una dimension eminentemente social».*® Por ultimo, la
ensefianza ética de Jests es misional. El pueblo de Dios recibe el llamado
de vivir segun las instrucciones de Jesus para ser una luz a quienes no
pertenecen a la comunidad, para alumbrar como una ciudad asentada sobre
un monte, un faro para las naciones.

Jesus predico un estilo de vida que no deja nada librado al azar:
«Precisamente, en la medida en que el pueblo de Dios se dejara alcanzar
por el gobierno de Dios, €l lo transformaria en fodas las dimensiones de su
existencia. Se volveria una sociedad contrastante».** De un modo similar,
Joachim Jeremias comenta que «el basileia [reino] reclama dominio sobre
la vida entera. [...] Ellos mismos habrian de ser sefiales del reinado de Dios,
seflales de que algo sucedid. Su vida entera testificaria al mundo que el
reino de Dios ha despuntado. Por medio de su vida, cimentada en el
gobierno de Dios y arraigada a ¢l, habria de manifestarse el milagro del
discipulado, la victoria del basileia (Mt. 5:16)».*! Jeremias también observa
que Jesus no dio instrucciones que conciernan todas las esferas de la vida,
ni ofrecidé una teologia moral completa ni un codigo de comportamiento.
Mas bien, las exigencias de Jesus son sefiales y ejemplos de como es
transformada toda la vida humana cuando el reino de Dios irrumpe en un
mundo dominado por el pecado y la maldad.

El alcance global de la ensenanza de Jesus da lugar a comparaciones
con la ley del Antiguo Testamento. «No piensen ustedes que he venido para
abolir la ley o los profetas; no he venido para abolir, sino para cumplir.
Porque de cierto les digo que, mientras existan el cielo y la tierra, no pasara
ni una jota ni una tilde de la ley, hasta que todo se haya cumplido» (Mt.
5:17-18). En este contexto, la palabra «cumplir» podria significar
simplemente que las ensefianzas de Jesus confirman la permanencia de la
ley. Sin embargo, como sefiala Ladd, el sentido quizas sea mas amplio: el
mensaje de Jests explicita el verdadero propésito de la ley.*> Los siguientes

112



ejemplos del Sermén del Monte nos muestran de qué forma Jesus desplego
la ley para revelar su verdadero proposito (Mt. 5:21-48).

Del mismo modo, cuando los lideres judios le preguntaron a Jesus cual
era el mandamiento mas importante, ¢l respondid: «“Amaras al Sefior tu
Dios con todo tu corazon, y con toda tu alma, y con toda tu mente.” Este es
el primero y mas importante mandamiento. Y el segundo es semejante al
primero: “Amaras a tu projimo como a ti mismo.” De estos dos
mandamientos dependen toda la ley y los profetasy (Mt. 22:37-40). La ley
trazaba para la antigua Israel un estilo de vida que demuestra lo que
significaba amar a Dios y al projimo en su contexto.

Asi, obtenemos una perspectiva relevante acerca de lo que significa
vivir como una luz para las naciones. Jesus seiialo el amor como el designio
creacional y fundamental de Dios, y su propdsito para la vida humana. El
amor de Dios por la humanidad es perdurable y universalmente valido, pero
adopta formas distintas en entornos culturales distintos. La ley del Antiguo
Testamento es una de esas formas; el Sermoén del Monte recontextualiza la
ley divina del amor para un nuevo tiempo. No obstante, observemos que en
ambos casos el estilo de vida que pone de manifiesto el amor de Dios se
describe en contraste con las idolatrias que corrompian la vida humana en la
época en cuestion.

Estos tres aspectos del estilo de vida que Jesus nos encomienda —que
apunta al designio creacional de Dios para la vida humana, que adopta
distintas formas segun el contexto cultural y que confronta a los idolos de la
cultura (dominante)— se unen en un modelo de lo que significa ser una
comunidad contrastante, un pueblo que vive como una ciudad asentada
sobre un monte que ilumina al mundo.

Podemos apreciar esto mismo en el Sermon del Monte (Mt. 5-7), que
no es ni un sistema é€tico abstracto ni un cddigo moral ajeno al contexto
cultural; por el contrario, «desafia a Israel a ser Israel», a vivir una vida de
amor en el contexto cargado de expectativa escatologica de la época. En las
bienaventuranzas (Mt. 5:3-13), Jesus se identifico con el anhelo de Israel,
que aguardaba la venida del reino y las bendiciones que traeria consigo: el
consuelo, la herencia de una tierra, la justicia y el juicio. Sin embargo, ¢l
reinterpretd esta esperanza mostrandoles los requisitos para su
cumplimiento: ser pobres en espiritu, mansos, misericordiosos y
pacificadores, tener un corazén limpio y padecer con paciencia. Todas estas
cualidades se oponen a la idolatria nacionalista y militarista de aquellos

113



dias. Son «un llamado a los seguidores de Jests a descubrir su verdadera
vocacion como pueblo escatologico de YHWH, siguiendo en la practica lo
que ¢l les indicaba, en contra de los métodos de otros aspirantes a lideres
contemporaneos».*

Jesus les recordd a sus seguidores su vocacion de ser una ciudad
visible asentada sobre un monte y una luz para todas las naciones, evoco las
imagenes tradicionales de Israel como sal y luz, y hablé de forma explicita
de la esperanza profética de que Dios reuniera las naciones en el monte
Sion (Mt. 5:13-16). Todo esto constituye el verdadero cumplimiento de lo
que la ley y los profetas siempre anticiparon; los lideres religiosos de ese
entonces habian malinterpretado el relato del Antiguo Testamento (Mt.
5:17-20). El verdadero proposito de las demandas de la ley de Dios para el
pueblo israelita se expresa en las cinco afirmaciones antitéticas —«ustedes
han oido que se dijo a los antiguos [...] pero yo les digo»—, que tratan del
homicidio, el adulterio, los juramentos, la venganza y los enemigos (Mt.
5:21-48). Es claro que los seguidores de Jesiis no debian seguir el camino
del odio, la venganza y la violencia que caracterizaban a sus
contemporaneos israelitas, sino que debian actuar con misericordia y amor.
Estas cinco afirmaciones «serian percibidas, en el ministerio de Jesus, como
un desafio tendiente a establecer una nueva forma de ser Israel, que
afrontara la situacion presente de tension nacional de una manera nueva,
radical y asombrosa».*

En el siguiente capitulo de Mateo, vemos que Jesus sigui6 contrastando
la vida de su comunidad con la de quienes los rodeaban. Hay tres elementos
clave de la practica religiosa judia (las limosnas, la oracion y el ayuno)
sobre los cuales Jests instruy6 a sus discipulos que no fueran como los
judios (Mt. 6:1-18). Dios es nuestro Padre (Mt. 6:4, 6, 8, 9, 14, 18) y eso
afecta la forma en que damos a los necesitados, oramos y ayunamos.
Quienes conocen al Dios verdadero como Padre pueden destinar sus
esfuerzos a lo que realmente importa. La vida de la comunidad de Jesus
habia de caracterizarse por el amor y el anhelo de que llegara el reino, no
por servir a otros amos o preocupaciones (Mt. 6:19-34).

La vida de los seguidores de Jesus debia caracterizarse no por emitir
juicio y condenacion, como acostumbraban hacer sus contemporaneos (Mt.
7:1-6), sino por perseverar en la oracidbn a un Padre que conoce sus
necesidades (Mt. 7:7-12). Sin embargo, este estilo de vida es un camino
arduo y angosto, y no muchos estan dispuestos a caminar por ¢l (Mt. 7:13-

114



14). De hecho, muchos falsos maestros intentaran descarriar a la nueva
comunidad de discipulos (Mt. 7:15-23). Jesis concluyd con una severa
advertencia: el estilo de vida que €l ha descrito es el Uinico camino para
evitar la catastrofe del juicio; solo este camino ofrece un fundamento
inamovible que resiste ante las pruebas divinas (Mt. 7:24-28).
Este breve repaso del Sermon del Monte demuestra que la ensefianza
de Jestis es sumamente contextual. El habld claramente en contra de los
idolos del judaismo e indico el camino a una vida de verdadero amor por
Dios y los demas. Su comunidad habria de encarnar el amor sufrido —
amando incluso a sus enemigos— en lugar del odio y la venganza
prevalentes en el primer siglo. «Ustedes han oido que fue dicho: “Amaras a
tu projimo, y odiards a tu enemigo.” Pero yo les digo: Amen a sus
enemigos, bendigan a los que los maldicen, hagan bien a los que los odian,
y oren por quienes los persiguen, para que sean ustedes hijos de su Padre
que esta en los cielos» (Mt. 5:43-45). «Amen a sus enemigos, hagan bien a
quienes los odian, bendigan a quienes los maldicen, y oren por quienes los
calumnian. Si alguno te golpea en una mejilla, preséntale también la otra. Si
alguien te quita la capa, deja que se lleve también la tanica» (Lc. 6:27-29).
Hans Kiing resume la ensefianza radical de Jesus en pocas palabras:
Amor por el enemigo en lugar de destruccién; Perdon
incondicional en lugar de represalias; Disposicion a sufrir
antes que hacer uso de la fuerza; Bendicion a los pacificadores
en vez de himnos de odio y venganza.®

Solo asi Israel podria volverse una luz para las naciones.

Los Evangelios dicen mucho mas acerca del estilo de vida al que Jesus
llam6 a sus discipulos. Juan destaca el amor y la obediencia como
cualidades esenciales de los miembros de esta comunidad (Jn. 15:9-17),
quienes debian amar a Jestis como Jestis amo al Padre, con un amor que se
expresara en la obediencia. También debian amarse unos a otros, lo que
seria quizas su cualidad mas significativa. Jeremias dice que el amor es «la
ley que rige una vida gobernada por Dios».*® Cuando Jesus lavo los pies de
sus discipulos (acto que anuncia la obra de la cruz), pint6 un cuadro de su
amor: es abnegado, sacrificado y esta dispuesto a dar la vida por los demas
(Jn. 13:1-17). Mateo ilustra una nueva clase de discipulado que se
caracteriza por responder personalmente a la autoridad de Jesls
obedeciéndolo en cinco grandes ensefianzas*’ y una serie de «imagenes de
la obediencia».*®

115



Jesiis condujo a sus seguidores hacia una vida que también se define
por la reconciliacion y el perdén.* La palabra aqui traducida como
«perdon» significa mucho mas de lo que suele suponerse. Deriva de la
metafora de la prision; el perdon consiste en liberar a alguien no solo de la
culpa y el poder del pecado, sino también del distanciamiento, la hostilidad,
la exclusion y la injusticia. Conocer el perdon de Dios y practicarlo unos
con otros hace que el pueblo de Dios se distinga como una comunidad
reconciliada (Mt. 18:21-35).

Jesiis también es la encarnacion de la paz y el gozo, y llamé a su
pueblo a vivir con paz (Jn. 14:27) y gozo (Jn. 15:11). El origen de ambas
cualidades distintivas se halla en los profetas del Antiguo Testamento. La
paz (shalom) describe la vida humana en su entorno original y creacional:
una vida préspera y floreciente donde nuestra relacion con Dios, con el
projimo y con la creacion no humana es plena, abundante y saludable. El
mundo de shalom se caracteriza por la justicia, el amor y la gratitud.*® Jesus
también invitd a sus discipulos a experimentar su gozo, que es un aspecto
importante de la vision de los profetas del Antiguo Testamento acerca del
reino venidero. Isaias aguardaba el banquete del ultimo dia y dijo: «jNos
regocijaremos y nos alegraremos en su salvacion!» (Is. 25:9). Jesus los
llamé a participar del «gozo de la era mesianica»’’ porque los dias
anunciados por los profetas ya habian llegado.

La comunidad de discipulos también habria de definirse por la justicia,
tal como anunciaron los profetas sobre el gobierno del Mesias: «jAqui esta
mi siervo, mi escogido, en quien me complazco! Yo lo sostengo; sobre ¢él
reposa mi espiritu. El traera la justicia a las naciones» (Is. 42:1). Los
seguidores del Mesias tienen el llamado de buscar primeramente la justicia
del reino (Mt. 6:33). Mateo en particular resalta esta dimension de la
comunidad de Jesus, haciendo reiterado uso de la palabra dikaiosyne, que
suele entenderse tan solo en términos de «justicia», de la obediencia ética
de un individuo, pero que encierra un sentido mucho mas amplio. Ser justos
implica corregir lo que esta mal en las relaciones econdmicas, politicas y
sociales para que haya armonia. En especial, la justicia se trata de defender
los derechos del pobre, el débil y otros miembros vulnerables de la sociedad
frente a estructuras injustas que favorecen a los poderosos (Lc. 4:18-19). La
comunidad que se formo en torno a Jess habria de definirse por su gran
preocupacion por la justicia.

116



Lucas nos ofrece una descripcion de Jesus y la comunidad de su reino
que hace hincapi¢ en la preocupacion por los pobres, los pecadores y otros
miembros marginalizados de la sociedad.”® Jesus fue drasticamente
inclusivo al compartir la mesa con tales marginados, y eso muestra que ¢l se
identificaba con ellos y los recibia con los brazos abiertos. En contra del
trasfondo de las leyes judias de pureza —que restringian de forma tajante la
eleccion de personas con quienes compartir la mesa—, Jesus escandalizo a
los lideres de su €época invitando a los «perdidos» a su mesa. Dado que el
banquete era una imagen popular del reino (Is. 25:6-9; Lc. 14:15-24), Jests
dejo en claro de esta manera que los pobres, los pecadores, los enfermos,
los mendigos y los marginados de la religion son bienvenidos al reino. De
hecho, que se dijera que «a los pobres se les anuncian las buenas noticiasy»
indica que el reino habia llegado (Lc. 7:22); esa misma «compasion que
derriba las barreras»® habria de distinguir a la comunidad reunida por
Jesus.

Este interés genuino por los pobres y marginados presenta un marcado
contraste con el exclusivismo nacionalista de los grupos judios. Jesus
escoge como discipulos a personas de extremos opuestos del espectro
politico: dos zelotes (Simon y Judas) y un recaudador de impuestos odiado
por estar en connivencia con las autoridades romanas (Mateo). Jesus recibe
a al menos tres grupos que solian ser rechazados: quienes padecian defectos
fisicos (ciegos, cojos y leprosos), quienes traicionaban y explotaban a Israel
(recaudadores de impuestos) y los enemigos politicos (samaritanos y
romanos).>* Donald Senior y Carroll Stuhlmueller observan:

La provocadora eleccion que Jesis hizo de con quién

relacionarse no fue casualidad. Extender la compasion,

lealtad y amistad mas alla de los limites bien definidos de la

exclusion fue una pardbola puesta por obra, una forma

vivida de comunicar el concepto que Jests tenia de Dios y

de la calidad de su reinado. El contexto en que Lucas cuenta

las parébolas del capitulo 15 sobre la misericordia deja ver

algo importante: Jesus defendio su amistad y compafierismo

hacia «los cobradores de impuestos y pecadores» (Lc. 15:1-

2) contando tres parabolas sobre la escandalizadora

misericordia de Dios mismo. Tanto las compaiiias de Jesus

como sus parabolas fueron declaraciones desafiantes sobre

117



la naturaleza del Dios que estaba viniendo a gobernar una

Israel transformada.>
La Israel transformada de Jesus habria de mostrar aquella compasion y
misericordia que derriba las barreras. Su inclusivismo seria una poderosa
luz que brillaria en la oscuridad del particularismo nacionalista.

Jests estaba interesado no solo en el pobre sino también en el rico. De
hecho, ¢l tiene mucho para decirles a los ricos, en especial en el Evangelio
de Lucas. Quien realmente se arrepiente tiene celo por la justicia
econdmica, la compasion por el pobre y la generosidad. En este punto,
Zaqueo es un modelo de como queria Jesus que viviera su pueblo: €l se
arrepintio y dio la mitad de sus posesiones a los pobres (Lc. 19:1-10). Lucas
lo presenta en contraste con el joven rico, un dirigente cuyo corazén quedo
enredado en sus grandes riquezas (Lc. 18:18-30). Jests advirtidé con
severidad a los ricos que estaban mas preocupados por sus bienes que por el
reino de Dios (Lc. 6:24-26; 8:14; 12:13-21) y exhort6 a sus seguidores que
fueran generosos con los pobres (Lc. 11:41). Por lo tanto, la generosidad, la
justicia, la compasion y el desapego de los bienes materiales habrian de
definir a los seguidores de Jesus.

Estas son algunas de las cualidades de la vida que Jesus llama a sus
discipulos a vivir: lo que necesitan para ser una comunidad contrastante y
atrayente. Desde el principio del relato biblico, el pueblo de Dios recibio el
llamado de seguir el camino del Sefor, vivir segun el designio y el orden
que €l pensd para la vida humana desde la creacion, ser una senal que
indicara hacia donde esta avanzando la historia, al momento culminante en
que Dios conquiste el pecado y la vida humana sea restaurada en el reino.
Su pueblo tiene el llamado de vivir la vida que Dios penso para toda la
creacion.

EL SUFRIMIENTO: EL PRECIO DE UNA VIDA DISTINTIVA

Cuando una vida humana es restaurada por la gracia de Dios, siempre
marca un contraste con la vida de una sociedad que estd moldeada por otra
fe, y no existe sociedad humana cuyo estilo de vida no esté moldeado por
alguna creencia. Sin duda, ese es el caso de Israel y Roma, las culturas
preponderantes en el entorno donde Jesus formo su nueva comunidad. La
sociedad del reino de Jesus debia marcar un magnifico contraste con otros
estilos de vida comunales que no se adecuaban a la voluntad de Dios.
Puesto que Jesus y su grupo de seguidores desafiaban a los dioses falsos de

118



ambas culturas, las reacciones fueron hostiles. Hemos hablado de coémo
contrastaba la comunidad de Jesus con los esenios, zelotes, fariseos y
saduceos y con el exclusivismo nacionalista que compartian todos estos
grupos. No obstante, Jesus y sus seguidores también desafiaron la cultura
romana. Joel Green observa que «los valores y la conducta que Jesus
predicd en Lucas contradicen y hasta cuestionan la existencia del Imperio
romano en esa época».>® En medio del orden sociopolitico «sagrado» de los
romanos, Jests fundd una comunidad cuya mismisima existencia ponia en
entredicho tanto la legitimidad de Roma como los «dioses» que sostenian su
ideal cultural. Green agrega que «por ende, la nueva comunidad que Jesus
establecido era contracultural en el sentido mas profundo. Para seguir a
Jesus, sus practicas comunitarias debian desviarse drasticamente de la ética
romana y negar su origen divino».’” Newbigin expresa esta dinamica en
términos claros: «La iglesia, al ser una clase de comunidad totalmente
nueva, debia desafiar una estructura antigua de comunidad, con lo cual creo
una dolorosa tension. Crear esa tension es parte de la mision de la Iglesiay.
La iglesia no debe ir cautiva en pos de las estructuras sociales pecaminosas
de su cultura, ni debe apartarse de esas estructuras: «No debe evadir [la
tension] ni negando y rechazando todo lazo que las une, ni rindiéndose ante
esos lazos y permitiendo que tomen el control sobre ella. La iglesia debe
demostrar que su caracter es de un orden completamente distintox».>®

Desafiar el orden prevalente traerd sufrimiento. «Ninguna sociedad
humana alcanza la cohesion sino sobre la base de algun tipo de creencias y
costumbres compartidas. Ninguna sociedad puede permitir que esas
practicas y creencias se vean amenazadas mas alld de cierto punto sin
reaccionar por defensa personal. [...] El Nuevo Testamento deja en claro
que, para los seguidores de Cristo, el sufrimiento debe ser normal, esperable
¢ incluso la insignia de su discipulado, ademas de una de las formas
caracteristicas de testificar su fe.»*’

Cuando dos creencias fundacionales entran en conflicto, la
cosmovision dominante lucha para convertirse en la cosmovision exclusiva
y ejerce una terrible presion sobre las comunidades disidentes para que
abandonen su singularidad y se adapten a la comunidad dominante. Los
disidentes deben elegir adaptarse o vivir el llamado integral del evangelio
con fidelidad y pagar el precio de su disidencia con el sufrimiento.

Por consiguiente, el sufrimiento es una cualidad de toda comunidad
misional fiel. Jesus advirtié a sus seguidores que, si permanecian fieles a €l,

119



podian esperar dificultades: «Si el mundo los aborrece, sepan que a mi me
ha aborrecido antes que a ustedes. Si ustedes fueran del mundo, el mundo
amaria lo suyo; pero el mundo los aborrece porque ustedes no son del
mundo, aun cuando yo los elegi del mundo. Acuérdense de la palabra que
les he dicho: El siervo no es mayor que su sefior. Si a mi me han
perseguido, también a ustedes los perseguiran» (Jn. 15:18-20).

Nicholas Wolterstorff bien comenta acerca de este pasaje: «Hay que
decir con franqueza, y con profundo pesar, que tal como Cristo anticipd a
sus discipulos, hasta el fin de este siglo, habra alienacién e incluso
hostilidad de la sociedad circundante hacia la iglesia asi concebida, puesto
que esa sociedad se basa en otros valores, tiene otros objetivos y adora a
otros dioses».%

LA VIDA DEL REINO: UN DON DEL ESPIRITU POR MEDIO DE LA ORACION
(Quién puede vivir de esta manera? jNadie! De modo que volvemos al
principio. En el reino de Dios, Jesus ofrece lo que pide: el reino de Dios es
un regalo y un mandato.®! El reino de Dios es, primero que nada, poder de
Dios para restaurar y librar la vida humana del poder del pecado. El Espiritu
vino, tal como lo habian prometido los profetas, y esta obrando para
renovar los corazones humanos. Sin embargo, el poder del evangelio, la
obra del Espiritu y la renovacion del corazén llegan solo en respuesta a
nuestras oraciones a Dios, cuando permanecemos en Cristo.

Respecto de la importancia de la oracion, Stephen Smalley identifica
un tema que es central en el Evangelio de Lucas: el reino viene cuando el
Espiritu obra en respuesta a la oracion.®? Lucas hace hincapié en que Jesus
mismo fue devoto en la oracion y también ensefio a sus discipulos a orar.
Ademas, las oraciones de Jesis se encuentran en puntos decisivos de la
extension del reino de Dios.®* Como observa Oscar Harris: «Lucas concibe
la oracion como un medio importante que Dios usa para guiar el curso de la
historia de la redencidn. [...] Ese es su concepto de la centralidad y
pertinencia de la oracion».®* Lucas también relaciona la oracion con la obra
del Espiritu. G. W. H. Lampe sefiala que «una de las cualidades mas
caracteristicas de la ensefianza de San Lucas» es su insistencia en que la
oracion es «el medio que permite aprehender la energia dindmica del
Espiritu».®> El Espiritu es también quien hace que el reino de Dios venga.
Tal como afirma James D. G. Dunn: «No se trata principalmente de que
donde esté Jesus estd el reino, sino de que donde esté el Espiritu esta el

120



reino».®® Habiendo argumentado que Lucas establece vinculos estrechos
entre la oracidn, el Espiritu y la venida del reino, Smalley concluye que
Lucas «considera que la oracion petitoria es el medio por el cual el poder
dindmico del Espiritu de Dios se manifiesta, a lo largo de la historia, para
llevar a cabo los propositos de la salvacion. De hecho, el entendimiento
teologico de Lucas es tal que también contempla la actividad del Espiritu
entre los hombres y la venida del reino de Dios como hechos alineados, si
no sinonimicos. Donde esta el Espiritu, esta el reino».%’

Cuando Jesus reunié a un grupo de discipulos y los llamo6 a vivir la
vida distintiva del reino de Dios, también les enseno a orar. La venida del
reino se trata del poder —el poder de Dios por medio del Espiritu Santo—
para restaurar el gobierno de Dios. Es una obra que el Espiritu hace en ellos
para establecer su vida juntos en comunidad y para, mediante sus palabras y
hechos, volverlos instrumentos eficaces del reino venidero. Los seres
humanos no edifican el reino de Dios; es una obra de Dios. Por lo tanto, la
oracion, suplicar que Dios obre entre sus discipulos, es fundamental para la
comunidad que Jesus conformo.

Cuando los discipulos vieron a Jesis orando, le pidieron que les
ensefiara a orar (Lc. 11:1). La oracion que ¢l les ensefid es una oracidon
acerca del reino, puesto que ese fue el centro de atencion de todo su
ministerio: «También es necesario que yo anuncie en otras ciudades las
buenas noticias del reino de Dios, porque para esto he sido enviado» (Lc.
4:43). La oracion de Jesis mismo estaba vinculada al reino venidero y por
eso ¢l instruy6 a sus discipulos que oraran por la venida del reino; esa
oracion (Mt. 6:9-13; Lc. 11:2-4) podria parafrasearse como vemos a
continuacion:

Venga tu reino, para que tu nombre sea santificado a lo

largo y ancho de toda la tierra, tal como prometieron los

profetas. Venga tu reino, para que tu voluntad se cumpla en

la tierra. Venga tu reino, para que la tierra nuevamente

rebose de prosperidad, el hambriento sea saciado y las

necesidades de los pueblos sean suplidas. Venga tu reino,

para que el mundo sea libre del pecado y el perdon cubra y

limpie toda la tierra. Venga tu reino; y ante la oposicion

espiritual poderosa, guardanos de sucumbir, en medio de

tentaciones y pruebas, al poder del maligno. Venga tu reino

121



un dia en toda su plenitud; que haya sefiales y evidencia de

su poder ahora mismo.

Cuando los discipulos aprenden a orar asi, al menos dos cosas suceden.
Primero, que sus «corazones se enardecen con un celo y un vivo deseo de
buscar, amar y servir» a Cristo y a su reino.® Se vuelven capaces de
«respirar su vida y su amor y apropidrselos»;* o como lo expresé Barry
Webb: «Cuando Jesus les ensefid a sus discipulos a orar que venga el reino
de Dios, les enseiitd mucho mas que como orar: les abrid su corazon y los
desafio a ser inspirados por la misma vision que €l tenia y por la cual iria a
la cruz, ya que su vida entera y todo su ministerio se tratd del reino de
Dios».” Sin embargo, y en segundo lugar, la oracion también es el medio
por el cual el poder del reino se manifiesta en sus vidas. El reino viene
cuando el Espiritu obra en respuesta a la oracién. Respecto de la peticion de
«venga tu reinoy», Jesus prometio: «jcuanto mas el Padre celestial dara el
Espiritu Santo a quienes se lo pidan!» (Lc. 11:2, 13).

La participacion humana en la obra escatologica de reunir a un pueblo:
palabras, hechos y oracion

Jesus desafio a su comunidad a participar de una forma mds intencionada
en la obra escatoldgica de reunir un pueblo, tarea que ya habia comenzado.
Ese reto estd explicito en el Evangelio de Marcos, donde Jesus les dijo a
Simén y Andrés: «Siganme, y yo haré de ustedes pescadores de hombres»
(Mr. 1:17). También queda claro cuando Marcos nos cuenta por qué Jesus
designo6 a los doce: «para que estuvieran con ¢€l, para enviarlos a predicar, y
para que tuvieran el poder de expulsar demonios» (Mr. 3:14-15). Rudolf
Pesch (aunque reduce el significado de la mision a la actividad intencional
de «pescar hombres» con palabras y hechos) dice: «El llamado de los
discipulos es seguir a Jests y estar apartados para la actividad misionera. El
llamado, el discipulado y la misién van de la manoy.”!

Jestis envio a sus doce a proclamar la llegada del reino de Dios y a
demostrar su poderosa presencia mediante hechos (Mt. 10; Lc. 9:1-6). Mas
adelante, Jesus envio a setenta (y dos) discipulos encomendéandoles la
misma tarea (Lc. 10:1-24). Hay tres observaciones sobre estas narrativas de
«la comision» que son importantes para entender la identidad y el rol de la
comunidad del reino.

Primero, el nimero de discipulos que Jests envid es significativo:
envio primero a doce y después a setenta (y dos).”” Ambos niimeros son

122



simbolicos. Hemos observado que los doce apostoles (el fundamento de la
Israel escatologica) representan a las doce tribus de la antigua Israel. Por
ende, enviar a los doce es una representacion simbolica de que el reino es
para toda Israel. Los doce formaron un ntcleo en torno al cual se reuniria el
resto de Israel. Asimismo, cuando Jesus envid a los setenta (y dos), expreso
simbolicamente el alcance universal del mensaje. De acuerdo con el
pensamiento rabinico, basado en la tabla de las naciones de Génesis 10,
setenta (y dos) naciones representan al mundo entero. «Por lo tanto, que
Jesus haya enviado setenta mensajeros con Su Palabra y en Su Poder, contra
el trasfondo de las ideas de aquella época, significa que estaba reclamando,
de forma simbdlica, la atencion y obediencia no solo de Israel sino de toda
la humanidad, habiendo restringido de forma explicita la mision de los
Doce a Israel (cf. Mt. 10:5)».” El mensaje es primero para los judios,
quienes serian reunidos y restaurados a su vocacion misional; pero la
mision de los setenta (y dos) indica que esta obra de reunir a un pueblo, en
ultima instancia, abarcaria a todas las naciones.

Segundo, consideremos la metafora de la mies. Jesus dijo a los setenta
(y dos): «Ciertamente, es mucha la mies, pero son pocos los segadores. Por
tanto, pidan al Sefior de la mies que envie segadores a cosechar la mies»
(Lc. 10:2). La mies es un simbolo bien establecido una nueva era™ que
aparece con frecuencia en el Antiguo Testamento y la literatura
intertestamentaria. Por eso, es de esperarse que la imagen de una mies, que
representa al pueblo que ha de ser reunido, también sea comun en el Nuevo
Testamento (ej.: Lc. 3:17). Junto con otras imagenes —el banquete y las
ovejas del rebafio—, la imagen de los frutos que son recogidos en el dia de
la cosecha ilustra la incorporacion del pueblo de Dios a su reino, que
tendria lugar en los Ultimos dias. Jests dijo que esos dias ya han llegado.

Lucien Legrand observa que los usos de la imagen de la mies, en el
Antiguo Testamento y la literatura intertestamentaria, comparten tres
caracteristicas: la cosecha es escatoldgica (es decir, futura); es un tiempo de
juicio y masacre; y (en el periodo intertestamentario) es tarea de los
angeles. Jesis tomo esta imagen y la modifico: la cosecha escatologica
empieza en el presente; es un tiempo de gozo y gracia; y esta a cargo de los
seres humanos como colaboradores de Dios.”” Los ultimos dias han
comenzado, y aquellos a quienes Jesus recoge para si mismo asumen la
tarea de recoger aun mas personas para hacerlos participes de la salvacion
del reino de Dios.

123



Tercero y ultimo, los medios que son dados a los discipulos para que
recojan la cosecha son palabras y hechos. Ellos han de «predicar el reino de
Dios» (Lc. 9:2); Jesus les dijo: «Sanen enfermos, limpien leprosos,
resuciten muertos y expulsen demonios» (Mt. 10:7-8). El reino de Dios no
venia con violencia o poder militar (como esperaban muchos judios) sino en
la debilidad. Los discipulos eran indefensos como ovejas entre lobos. Su
vulnerabilidad queda ilustrada en que podian no tener un bastén (que podria
haberles servido de arma). Venian con buenas nuevas de paz y su
vestimenta debia ilustrar de forma simbolica su mensaje. Solo les era dado
un mensaje y hechos que confirmaran su autenticidad.

A primera vista, estos medios se ven realmente muy deébiles, pero
tienen poder gracias al Espiritu que ahora estd presente para traer el fruto
del reino. Los hechos son sefiales de que el poder de Dios ha irrumpido en
la historia y, por ende, desafian el poder de Satanés y el pecado. El mensaje
mismo tiene el poder de establecer el gobierno de Dios. La parabola del
sembrador es una clara ilustracion de como viene el reino: el sembrador
echa la semilla —que es el mensaje del reino— y cuando ella cae en buena
tierra da un fruto, que es la vida del reino (Mt. 13:1-23). El reino llega
mediante palabras y hechos. jSon el poder de Dios para salvacion! Tales
instrumentos, débiles por si solos, son eficaces solo cuando Dios obra por
medio de ellos. Por esa razon, es esperable que veamos nuevamente la
importancia de la oracion en este contexto.

Antes observamos que uno de los temas centrales del Evangelio de
Lucas es que el reino viene cuando el Espiritu obra en respuesta a la
oracion. En un episodio que tuvo lugar poco después de que Jesls
comisionara a sus seguidores, un hombre llevo a su hijo endemoniado a los
discipulos, pero ellos no fueron capaces de expulsar el demonio. Entonces
Jesus ordend al demonio que saliera del muchacho y el espiritu obedecid.
Mas tarde, los discipulos le preguntaron por qué ellos no pudieron expulsar
al demonio y Jests les respondid: «Estos demonios no salen sino con
oraciony (Mr. 9:29). La oracién es el medio del Espiritu para volver
eficaces las acciones y palabras de Jesus y los discipulos. Es el arma
principal en la batalla que tiene lugar entre el reino de Dios y los poderes
demoniacos y pecaminosos que aun ejercen su dominio sobre la sociedad y
la vida humanas.

Justo antes de ir a la cruz y mientras preparaba a sus discipulos para la
mision que tendrian en el mundo, Jesus les habld de la oracion y les dijo

124



que ahora los llamaria «amigos» y no mas «siervos», como habian sido
llamados antes los miembros del pueblo de Dios. En el Antiguo
Testamento, solo Abraham fue llamado amigo de Dios (Is. 41:8; Stg. 2:23)
porque Dios le dio a conocer «el cuadro completo» de su plan y lo invitd a
participar en ¢l (ej.: Gn. 12:2-3). Algo similar sucede con los discipulos;
Jests les dijo: «Ustedes son mis amigos, si hacen lo que yo les mando. Ya
no los llamaré siervos, porque el siervo no sabe lo que hace su sefior; yo los
he llamado amigos, porque todas las cosas que oi de mi Padre, se las he
dado a conocer a ustedes. Ustedes no me eligieron a mi. Mas bien, yo los
elegi a ustedes, y los he puesto para que vayan y lleven fruto, y su fruto
permanezca» (Jn. 15:14-16). Jesus los eligido para que participaran en su
mision y llevaran fruto. Los hizo sus «amigos» y les reveld lo que Dios
estaba haciendo en el mundo. En ese contexto fue cuando les habld de la
oracidn, sefaldndola como una parte esencial de la mision que llevarian
adelante: «para que todo lo que pidan al Padre en mi nombre, ¢l se lo
conceda» (Jn. 15:16, énfasis mio).

Conclusion

El proposito de Jests era reunir a Israel y restaurarla para que cumpliera su
rol singular en la historia: traer salvacién a las naciones. El anuncio del
reino implicaba que el verdadero destino de Israel estaba alcanzando su
cumplimiento. Quienes respondieran al llamado de Jesis con
arrepentimiento y fe asumirian el rol del pueblo de Dios en la historia. Sin
embargo, antes de poder llevar a cabo ese llamado, el reino del mal y el
poder del pecado tenian que llegar a su fin. Los discipulos necesitarian el
poder del siglo venidero, que les daria una nueva vida y los prepararia para
asumir su vocacion. Todo esto se consumd mediante la muerte y
resurreccion de Jesus.

Notas

1. Joachim Jeremias, New Testament Theology, trad. John Bowden (Nueva York: Scribner, 1971),
170.

2. Gerhard Lohfink, Jesus and Community.: The Social Dimension of the Christian Faith, trad. John
P. Galvin (Filadelfia: Fortress Press, 1982), 123.

3. George Eldon Ladd, Jesus and the Kingdom (Waco: Word, 1964), 135.

4. Ibid., 127-129.

5. Andrew Kirk, A New World Coming: A Fresh Look at the Gospel for Today (Basingstoke, Reino
Unido: Marshall, Morgan, and Scott, 1983), 54.

125



6. E . J. Scheftler, «Suffering in Luke’s Gospel» (disertacion de PhD, University of Pretoria, 1988),
citado en David Bosch, Transforming Mission: Paradigm Shifts in Theology of Mission (Maryknoll,
NY: Orbis Books, 1991), 393.

7. David Bosch, Transforming Mission: Paradigm Shifts in Theology of Mission (Maryknoll, NY:
Orbis Books, 1991), 107.

8.Colin Gunton, Christ and Creation (Eugene, OR: Wipf and Stock, 1992), 18.

9. David Bosch, Transforming Mission: Paradigm Shifts in Theology of Mission (Maryknoll, NY:
Orbis Books, 1991), 32-33.

10. Donald Senior y Carroll Stuhlmueller, The Biblical Foundations for Mission (Maryknoll, NY:
Orbis Books, 1983), 154.

11. Hendrikus Berkhof, Christ and the Powers, trad. John H. Yoder (Scottdale, PA: Herald Press,
1962); Walter Wink, Naming the Powers: The Language of Power in the New Testament, vol. 1 de
The Powers (Filadelfia: Fortress Press, 1984); Wink, Unmasking the Powers: The Invisible Forces
That Determine Human Existence, vol. 2 de The Powers (Filadelfia: Fortress Press, 1986); Wink,
Engaging the Powers: Discernment and Resistance in a World of Domination, vol. 3 de The Powers
(Minneapolis: Augsburg Fortress Press, 1992). Encontrara un breve analisis del tema en Richard J.
Mouw, Politics and the Biblical Drama (Grand Rapids: Eerdmans, 1976; reimpr., Grand Rapids:
Baker Academic, 1983), 85-116.

12. Darrell L. Guder, ed., Missional Church: A Vision for the Sending of the Church in North
America (Grand Rapids: Eerdmans, 1998), 94-95.

13. George Eldon Ladd, Jesus and the Kingdom (Waco: Word, 1964), 198.

14.Joachim Jeremias, Jesus’ Promise to the Nations, trad. S. H. Hooke (Londres: SCM Press, 1948),
71.

15. Johannes Munck, Paul and the Salvation of Mankind, trad. Frank Clarke (Atlanta: John Knox
Press, 1959), 272.

16. Ibid., 271.

17. George Eldon Ladd, Jesus and the Kingdom (Waco: Word, 1964), 243.

18. Joachim Jeremias, New Testament Theology, trad. John Bowden (Nueva York: Scribner, 1971),
171.

19. Ibid., 174.

20.Joachim Jeremias, The Eucharistic Words of Jesus, trad. Norman Perrin (Londres: SCM Press,
1966), 233n8.

21. J. H. Bavinck, An Introduction to the Science of Missions, trad. David Hugh Freeman
(Phillipsburg, NJ: P&R, 1979), 32, 34.

22. Rudolf Schnackenburg, God’s Rule and Kingdom, trad. J. Murray (Nueva York: Herder and
Herder, 1959), 220.

23. David Bosch, Transforming Mission: Paradigm Shifts in the Theology of Mission (Maryknoll,
NY: Orbis Books, 1991), 96.

24. John P. Meier, «Jesus, the Twelve, and the Restoration of Israely, en Restoration: Old Testament,
Jewish, and Christian Perspectives, ed. James M. Scott (Boston: Brill, 2001), 385n39. Ver también,
en el mismo volumen, Richard Bauckham, «The Restoration of Israel in Luke-Actsy», 435-487.

25. N. T. Wright, Jesus and the Victory of God (Londres: SPCK, 1996), 275.

26. Ibid., 300. E. P. Sanders comenta: «La expectativa de Israel fuera reunida nuevamente estaba tan
difundida, y el recuerdo de las doce tribus permanecia tan intacto en su memoria, que el nimero
“doce” necesariamente significaria “restauracion”y (Jesus and Judaism [Filadelfia: Fortress, 1985],
98).

27. Ver Ben Meier, «Jesus, the Twelve, and Restoration», en Scott, Restoration, 404. Ver también
Jacob Jervell, Luke and the People of God: A New Look at Luke-Acts (Minneapolis: Augsburg,
1972), 75-112.

126



28. Gerhard Lohfink, Does God Need the Church? Toward a Theology of the People of God, trad.
Linda M. Maloney (Collegeville, MN: Liturgical Press, 1999), 131.

29. Joachim Jeremias, Jesus’ Promise to the Nations, trad. S. H. Hooke, Studies in Biblical Theology
24 (Londres: SCM Press, 1958), 66-70.

30. Gerhard Lohfink, Jesus and Community: The Social Dimension of the Christian Faith, trad. John
P. Galvin (Filadelfia: Fortress Press, 1984), 65.

31. Por ejemplo: Is. 44:22; 45:22; 55:7.

32. N. T. Wright, Jesus and the Victory of God (Londres: SPCK, 1996), 250-251.

33. Ibid., 262.

34. George Eldon Ladd, Jesus and the Kingdom (Waco: Word, 1964), 294.

35. David Bosch, Transforming Mission: Paradigm Shifts in the Theology of Mission (Maryknoll,
NY: Orbis Books, 1991), 36-39.

36. George Eldon Ladd, The Gospel of the Kingdom.: Popular Expositions on the Kingdom of God
(Grand Rapids: Eerdmans, 1959), 79.

37.N. T. Wright, The Lord and His Prayer (Londres: SPCK, 1996), 14-17.

38. N. T. Wright, Jesus and the Victory of God, 283, que cita a Ben F. Meyer, The Aims of Jesus
(Londres: SCM, 1979), 173.

39. Gerhard Lohfink, Jesus and Community: The Social Dimension of the Christian Faith, trad. John
P. Galvin (Filadelfia: Fortress Press, 1984), 62.

40. Ibid., 72, énfasis mio.

41. Joachim Jeremias, New Testament Theology, trad. John Bowden (Nueva York: Scribner, 1971),
230, énfasis mio.

42. George Eldon Ladd, Jesus and the Kingdom (Waco: Word, 1964), 280n16.

43. N. T. Wright, Jesus and the Victory of God, 288-289.

44. Tbid., 290.

45. Hans Kiing, On Being a Christian, trad. Edward Quinn (Garden City, NY: Doubleday, 1976),
191.

46. Joachim Jeremias, New Testament Theology, trad. John Bowden (Nueva York: Scribner, 1971),
211-214.

47. Mt. 5-7, 10, 13, 18, 24-25.

48. Tales como la justicia, los mandamientos, ser perfecto, ser excelente, observar o guardar los
mandatos y llevar fruto, entre otras. Ver David Bosch, Transforming Mission: Paradigm Shifts in the
Theology of Mission (Maryknoll, NY: Orbis Books, 1991), 65-68.

49. Donald Senior y Carroll Stuhlmueller, The Biblical Foundations for Mission (Maryknoll, NY:
Orbis Books, 1983), 148-149.

50. Cornelius Plantinga Jr., Not the Way Its Supposed to Be: A Breviary of Sin (Grand Rapids:
Eerdmans, 1995), 10; Perry B. Yoder, Shalom: The Bible's Word for Salvation, Justice, and Peace
(Nappanee, IN: Evangel, 1998).

51. Joachim Jeremias, Jesus’ Promise to the Nations, trad. S. H. Hooke, Studies in Biblical Theology
24 (Londres: SCM Press, 1958), 68.

52. Craig G. Bartholomew y Michael W. Goheen, The Drama of Scripture: Finding Our Place in the
Biblical Story (Grand Rapids: Baker Academic, 2004), 143-145.

53. Donald Senior y Carroll Stuhlmueller, The Biblical Foundations for Mission (Maryknoll, NY:
Orbis Books, 1983), 257.

54. David Bosch, The Church as Alternative Community (Potchefstroom, Sudafrica: Institute for
Reformational Studies, 1982), 15.

55. Donald Senior y Carroll Stuhlmueller, The Biblical Foundations for Mission (Maryknoll, NY:
Orbis Books, 1983), 147.

56. Joel Green, The Theology of the Gospel of Luke, New Testament Theology (Cambridge:
Cambridge University Press, 1995), 119.

127



57.1bid., 121.

58. Lesslie Newbigin, 4 South India Diary (Londres: SCM, 1951), 49; edicion norteamericana: That
All May Be One: A South India Diary—The Story of an Experiment in Christian Unity (Nueva York:
Association Press, 1952), 51.

59. Lesslie Newbigin, Trinitarian Faith and Today’s Mission (Richmond: John Knox Press, 1964),
42.

60. Nicholas Wolterstorff, Educating for Shalom: Essays on Christian Higher Education, ed.
Clarence W. Joldersma y Gloria Goris Stronks (Grand Rapids: Eerdmans, 2004), 7.

61. Herman N. Ridderbos, The Coming of the Kingdom, trad. H. de Jongste, ed. Raymond O. Zorn
(Filadelfia: P&R, 1962), 241-259.

62. Stephen S. Smalley, «Spirit, Kingdom and Prayer in Luke-Acts», Novum Testamentum 15, nro. 1
(enero 1973): 59-71.

63. Peter T. O’Brien, «Prayer in Luke-Acts», Tyndale Bulletin 24 (1973): 111-127.

64. Oscar G. Harris, «Prayer in Luke-Acts: A Study in the Theology of Luke» (disertaciéon de PhD,
Vanderbilt University, 1966), 2-3.

65. G. W. H. Lampe, «The Holy Spirit in the Writings of St. Luke», en Studies in the Gospels: Essays
in Memory of R. H. Lightfoot, ed. D. E. Nineham (Oxford: Oxford University Press, 1955), 169.

66. James D. G. Dunn, «Spirit and Kingdom», Expository Times 82 (1970-1971): 38.

67. Stephen S. Smalley, «Spirit, Kingdom and Prayer in Luke-Acts», Novum Testamentum 15, nro. 1
(enero 1973): 68.

68. John Calvin, Institutes of the Christian Religion 20.3, ed. John T. McNeill, trad. Ford Lewis
Battles (Filadelfia: Westminster, 1960), 852. Calvino usa una imagen maravillosa que se refiere a la
oracion como la pala que cava y desentierra los tesoros escondidos de los que habla el evangelio
(850-851).

69. N. T. Wright, The Lord and His Prayer (Londres: SPCK, 1996), 47.

70. Barry G. Webb, The Message of Zechariah: Your Kingdom Come, parte de la serie The Bible
Speaks Today (Downers Grove, IL: InterVarsity, 2003), 19.

71. Rudolf Pesch, «Berufung und Sendung, Nachfolge und Mission: Eine Studie zu Mk 1, 16-20»,
Zeitschrift fur katholische Theologie 91 (1969): 15, citado en David Bosch, Transforming Mission:
Paradigm Shifts in the Theology of Mission (Maryknoll, NY: Orbis Books, 1991), 36.

72. Los manuscritos griegos difieren al respecto: algunos hablan de setenta discipulos y otros de
setenta y dos. Es probable que esta discordancia sea un reflejo de la diferencia que hallamos entre el
Antiguo Testamento hebreo y la Septuaginta, la traduccion griega del Antiguo Testamento, respecto
del numero de naciones que vemos en Génesis 10. La Septuaginta habla de setenta y dos naciones,
mientras que el texto hebreo habla de setenta. Ambas opciones retienen el mismo simbolismo.

73. Karl Heinrich Rengstorf, «&ntdy», en Theological Dictionary of the New Testament, ed. Gerhard
Kittel, trad. Geoffrey Bromiley (Grand Rapids: Eerdmans, 1964), 2:634.

74. Joachim Jeremias, The Parables of Jesus, 2da ed. rev. (Nueva York: Charles Scribner’s Sons,
1972), 118-119.

75. Lucien Legrand, Unity and Plurality: Mission in the Bible, trad. Robert R. Barr (Maryknoll, NY:
Orbis Books, 1990), 60.

128



129



LLA MUERTE Y RESURRECCION
DE JESUS

Y LA IDENTIDAD MISIONAL DE
LA IGLESIA

Todos los domingos, cientos de miles de comunidades cristianas de todo el
mundo parten el pan y beben vino en un acto ritual que conmemora la
muerte de Cristo. Esta simple observacion nos cuenta una historia: las
comunidades que observan este ritual creen que la muerte de un hombre
histérico determina su vida comunitaria y su propia identidad. Lo hacen el
domingo, el primer dia de la semana, cuando Jests se levantd de entre los
muertos, para dar a entender que este acontecimiento marcé nada menos
que el principio de la nueva creacion. Antes de que esta nueva Israel
reunida y renovada pudiera ser enviada a todas las naciones para dar
testimonio del reino con su vida, antes de que pudiera empezar la etapa
escatologica de reunir a las naciones, debian tener lugar la muerte y la
resurreccion de Jesus, que permitirian que el pueblo de Dios fuera participe
del poder del reino de Dios. Estos sucesos no solo estdn en el centro de la
vida de la comunidad cristiana, sino también en el centro de la historia
cosmica.

La cruz y la iglesia: tres problematicas

En el transcurso de los ultimos dos siglos, la transcendencia que han tenido
la muerte y la resurreccion de Jesus para la iglesia muchas veces ha sido
explorada a medias. Para entender mejor qué significaron ambos sucesos
para la comunidad de discipulos a la que Jesus encomendd cumplir su
mision —de hecho, lo que significaron para nosotros como pueblo—,

130



consideraremos tres problematicas que plantea la comprension evangélica
tradicional de la cruz y de su importancia para la iglesia: (1) prestar escasa
atencion a los contextos narrativos del relato de la crucifixion; (2) restar a
la expiacion su importancia comunal y cosmica; y (3) desatender el mensaje
del poder transformador de la cruz. El punto no es que la teologia
evangglica tradicional simplemente ha interpretado mal todos estos temas,
sino que ha dejado a un lado aspectos importantes.

El primer problema de interpretacion surge cuando se trata el
significado de la crucifixion en un contexto teologico tematico, abstraido de
los contextos narrativos (historico-redentor y literario). La disposicion
tematica de las ideas de un sermén o un libro de texto de teologia tiende a
hacer hincapié en la salvacidon del individuo. Por ejemplo, una presentacion
evangelistica podria partir desde la importancia de tener una relacion
personal con Dios, pasar por el pecado individual y la culpa que impiden
tener esa relacion, y terminar con la solucion al pecado, que es la cruz de
Cristo. Entonces el evangelista continuaria su exposicion diciendo que la fe
y el arrepentimiento personales son la forma en que nos apropiamos de la
obra de Cristo. De nuevo, no hay nada falso en esa formulacion del
mensaje, pero cuando hablamos de la cruz unicamente, o incluso
principalmente, en este contexto, el significado que trasciende la vida del
creyente individual queda oculto. Al decir que Jesus cargd con nuestras
culpas al morir y que por medio de la fe podemos recibir perdon y
justificacidn, sin duda dejamos ver los importantes beneficios del evangelio
para el individuo. El problema no radica en la imagen de la expiacion
sustitutiva —que es crucial para tener una compresion biblica de la cruz—
sino en la forma en que se la ha reducido a la relevancia para el individuo.
Detengamonos en las palabras de Juan cuando exclamo: «Este es el Cordero
de Dios, que quita el pecado del mundo» (IJn. 1:29, énfasis mio).

Asimismo, la teologia sistematica adopta un enfoque temadtico y
sistemdtico, que nos muestra un contexto de la cruz distinto del contexto
biblico y narrativo original. Una disposicion tipica de la informacion podria
ser la siguiente: un tratamiento de Dios, la humanidad en relacién con Dios,
la persona y obra de Cristo (donde se explica en detalle la crucifixion), la
aplicacion de la obra redentora (en términos de beneficios para el
individuo), a continuacion la doctrina de la iglesia y, por ultimo, la
escatologia.! Este ordenamiento de las ideas tiene cierta 16gica y puede ser
util, puesto que resalta aspectos importantes de la ensefianza escritural. No

131



obstante, este tipo de presentacion ubica la cruz en el plano de la salvacion
individual, lo que sugiere que la iglesia es una mera comunidad de
individuos que se han apropiado de la obra de Cristo. Este concepto de
iglesia nos puede volver vulnerables ante la trampa del consumismo que
describimos en el primer capitulo. Por el contrario, la iglesia necesita ver la
cruz plantada en el lugar que le corresponde en el relato del ministerio
terrenal de Jesus, en su anuncio del reino y —lo mas importante para los
fines de nuestro estudio— en el aspecto central de su misiéon de reino:
reunir un pueblo. Si prestamos la atencion debida a la crucifixion en el
contexto narrativo de los Evangelios, veremos que Jesus empez6 a edificar
esta comunidad antes de la cruz. La centralidad de la comunidad se remonta
a Abraham, y uno de los aspectos fundamentales que distinguen la mision
de Jesus es la tarea de reunir y restaurar a Israel para que cumpliera el rol
que Dios le habia asignado. La crucifixion, desde una comprension
correcta, es la culminacion de la obra de Cristo de reunir un pueblo; es el
acontecimiento que da inicio a la mision de la comunidad que Jests reunio.

El segundo problema que presentan las interpretaciones evangelicas
tradicionales sobre la crucifixion deriva del primero: hacer un énfasis
excesivo sobre los beneficios de la cruz para el creyente individual ha sido
un error mediante el cual hemos permitido que la relevancia de la cruz para
la comunidad quedara eclipsada. Una y otra vez predicamos que la cruz tan
solo quita la culpa del individuo y la reemplaza con perdon y justificacion.
Si el mensaje tiene una dimension social, lo mencionamos como una
acotacion final: la iglesia no es mas que una asamblea de individuos que
fueron perdonados y justificados. El lider de iglesia argentino René Padilla
sugiere que el cristianismo occidental «se ha concentrado en la salvacion
del alma del individuo pero con frecuencia ha hecho caso omiso del
proposito de Dios de crear una nueva humanidad por medio del amor
sacrificial y la justicia a favor del pobre». Por consiguiente, «en las teorias
clasicas de la expiacion, la obra de Cristo no guarda relacion alguna con el
plan de Dios de crear una nueva humanidad».?

Sin embargo, la individualizacion de la expiacion implica que la cruz
queda despojada no solo de su relevancia comunal, sino también de su
importancia escatologica y del alcance cosmico de sus efectos. El
significado pleno de la crucifixion revela y consuma el fin de la historia
universal y la renovacion del cosmos entero, pero con mucha frecuencia se
la presenta tan solo como un medio por el que los individuos alcanzan la

132



salvacion eterna. Haciendo referencia a una «expiacion personalizada», N.
T. Wright comenta que «gran parte del pensamiento cristiano de los siglos
XIX y XX ha aceptado el marco propuesto por la Ilustracion, dentro del
cual la fe cristiana tiene el rol de rescatar a las personas de un mundo cruel
y asegurarles el perdon presente y en el cielo para siempre».® Padilla nos
insta a ver la importancia cosmica y escatoldgica de la cruz, a pensarla «no
solo como la fuente de la salvacion individual, sino como el lugar donde
comienza la renovacion de la creacion: los nuevos cielos y la nueva tierra
que Dios ha prometido y que la comunidad mesianica anticipax».*

Un tercer problema de interpretacion es que la expiacion muchas veces
ha perdido el énfasis neotestamentario sobre su poder transformador. La
comprension evangélica de la obra de la cruz suele hacer hincapié en que
nos fue quitada la culpa: «Jesus muri6 por mi, estoy perdonado y
justificado». Desde esa perspectiva, el resultado de la crucifixién es un
individuo justificado, y no una comunidad transformada; el significado de
la cruz queda reducido a una mera «transaccion salvifica que permite que
un pueblo pecaminoso y violento, junto con sus estructuras caidas, siga
substancialmente igual, sin cambiar en absoluto».> Segun esta interpretacion
defectuosa, la culpa del pecado es quitada, pero su poder sigue vigente.®

Nuestro entendimiento de la cruz esta condicionado por las preguntas
que hacemos. Si nos preguntamos «;Coémo puede una persona como yo ser
perdonada y obtener la vida eterna a pesar de que es pecadora y merece ser
castigada?», la respuesta sera: «Jesus muri6 en mi lugar». Ahora bien, si
nos preguntamos «;Como puede Dios renovar la creacion entera y toda la
vida humana frente a la corrupcion del pecado humano?», la respuesta sera:
«En la cruz, Jesus tomo el poder y la culpa del pecado y los cargo sobre si;
de ese modo vencio el poder del pecado y la maldad que amenazaban con
destruir la creacion y la humanidad». También podemos preguntarnos
«;Como puede Dios crear una nueva comunidad que desde el presente
anticipe y encarne la vida del reino de Dios que ha de venir?», y la
respuesta sera: «Por medio de la muerte de Jesus, Dios ha vencido la
maldad que tanto ha corrompido la vida humana desde los tiempos de
Adany.

Debemos ser claros en cuanto a que «estas y otras posibles preguntas y
respuestas no son mutuamente excluyentes».” Que uno afirme la victoria de
Dios sobre el poder del pecado no significa que deba desatender el perdon
de la culpa por el pecado. Decir que Dios obtuvo la renovacioén del cosmos

133



no implica contradecir la salvacion del individuo, puesto que el individuo es
parte de esa renovacion. Confesar que en la cruz Cristo triunfé sobre el
pecado no significa que uno deba rechazar la postura de que la expiacion es
sustitutiva. Proclamar que la cruz derrib6é las estructuras de poder del
pecado no equivale a negar que en la cruz Jesus también 1idi6 con el pecado
del individuo. Por consiguiente, para evitar tener una vision reduccionista
de la expiacion, debemos sostener fodas las imagenes biblicas que aluden a
la cruz® y confesar fodas las dimensiones en las que se expresa su
importancia: individual, comunal y cosmica.

La importancia de la cruz: las dimensiones comunal y cosmica

Para comprender la importancia cosmica y comunal de la cruz, debemos
volver al contexto narrativo original de las Escrituras, donde se relata por
primera vez la crucifixion. Los Evangelios nos cuentan de la venida del
reino de Dios y la muerte de Jesus es el climax. Sin embargo, incluso esta
cronica de Jesus y del reino es incompleta: es parte de un relato mucho mas
amplio, el relato de la Biblia, la historia universal que comienza con la
creacion del mundo y termina con la renovacion de toda la creacion,
incluidos los pueblos de todas las naciones. Desde una perspectiva global,
el relato biblico contiene dos grandes temas —la obra de salvacidon cosmica
de Dios y el rol de Israel— que alcanzan su punto culminante en un mismo
acontecimiento de los Evangelios. El contexto original de la crucifixion se
revela por el contexto narrativo de la historia de la redencidén, que se
encuentra en el relato biblico, y por la estructura literaria de los Evangelios.
Ambos elementos son importantes para entender la relacion que hay entre la
cruz y la iglesia.’

El primer tema es la salvacion cosmica: las cronicas de los Evangelios
narran el momento culminante de la batalla de Dios contra el mal para
restaurar la creacidon entera y a toda la humanidad del pecado. El relato de
los Evangelios es parte de un relato mucho mas amplio que trata de lo que
Dios esta haciendo para liberar del poder del mal al mundo que ¢l cred. Nos
relatan la batalla que se desatd entre el poder del reino de Dios, en Jests y
por el Espiritu, y los poderes de la maldad y la oscuridad. Este
enfrentamiento se puso de manifiesto cuando Jesus ataco el dolor, la
enfermedad, la culpa, el pecado personal, los estilos de vida inmorales, la
idolatria a las riquezas, las relaciones rotas, la muerte, las pretensiones de
superioridad moral, la hostilidad de la naturaleza, las préacticas y estructuras

134



religiosas distorsionadas, las estructuras sociales injustas que excluyen y
marginalizan, las estructuras econdmicas injustas que explotan al pobre y
las estructuras politicas injustas que hacen abuso del poder. Jesus confrontod
la maldad, tanto personal como estructural, con sus palabras, sus
maravillosas obras de poder, sus muchos actos proféticos y sus practicas
sociales. El identifico la fuente de toda esta maldad en el corazén humano
(Mr. 7:14-23) y en los poderes satanicos y demoniacos que subyacen a las
estructuras sociales, econdmicas y politicas (Lc. 22:53; Jn. 12:31). La cruz
es el acontecimiento culminante de esa batalla. Todas las estructuras de
poder —politicas, religiosas y sociales— aunaron fuerzas para matar a
Jesus (1 Co. 2:8): los crueles soldados, la multitud parlera, los timidos
discipulos, el renegado Judas, los celosos lideres religiosos y dos sistemas
judiciales corruptos, romano y judio. Al leer el relato en los Evangelios,
vemos que la cruz «fue el precio que Jesus pagd para desafiar a los poderes
del mal y salir victorioso».!°

En la cruz, el reino de Dios conquistd el mal, no por demostrar una
fuerza superior, sino porque Jesus absorbid todo el tormento del pecado y
agoto el poder que tenia para subyugar a la creacion y a la humanidad. «Su
llamado fue a seguir el camino del sufrimiento, el rechazo y la muerte: el
camino de la cruz. El fue testigo del reinado de Dios no por mostrarse
dominante frente a las fuerzas del mal, sino por tomar sobre si toda la carga
del mal. Aun asi, fue en esa aparente derrota donde obtuvo la victoria.»!! Lo
que se impuso y vencid el poder de la maldad y el pecado que corrompe al
mundo fue la fuerza del amor sufrido, por medio del cual el Cordero de
Dios carg6d sobre si el pecado del mundo, la culpa y el poder del pecado
para destruir.

Aqui vemos el climax del relato biblico: la muerte de Jests gana la
victoria decisiva del reino de Dios sobre el mal y el pecado, pone fin a la
era antigua y cumple el objetivo de la historia de la redencién. La cruz tiene
relevancia cosmica y la iglesia es participe de esta salvacion cdsmica.

El segundo tema concierne a Israel: los Evangelios hablan del
momento culminante en que Dios obr6 en su pueblo y a través de €l para
bendecir al mundo. Dentro del plan para rescatar a su creacion, Dios eligid
a Abraham (y al pueblo que conformarian sus descendientes) para traer el
remedio para el pecado. En un capitulo anterior citamos el comentario
rabinico segun el cual Dios dice: «Crearé primero a Adan y, si ¢l se
descarria, enviaré a Abraham para solucionarlo».'? El dilema de los tiempos

135



de Jests era que Abraham e Israel no habian podido «solucionarloy; de
hecho, se habian vuelto parte del problema. El fracaso de Israel en la tarea
de ser luz a las naciones acarreo el juicio de Dios: €l los envi6 al exilio, los
disperso entre las naciones para castigarlos por su pecado. El juicio seguia
vigente e Israel aguardaba que Dios los reuniera y restaurara como habia
prometido mediante los profetas. Sin embargo, el castigo continud bajo la
cruel ocupacion romana. Por consiguiente, antes de que Dios pudiera
empezar a reunirlos y restaurarlos, era necesario lidiar con el propio pecado
de Israel.

En los afios que precedieron el ministerio de Jesus, se habia difundido
entre los judios la creencia de que «el sufrimiento y castigo [de la nacion
israelita] [...] precipitaria el momento en que las tribulaciones de Israel se
completarian y finalmente seria purificada de su pecado para que su exilio
por fin terminara». Asi, el sufrimiento de Israel no seria «un mero estado
del cual seria [...] redimida» sino «parte de los medios mediante los cuales
se efectuaria esa redenciony».”® La nocidn del sufrimiento como pago por el
pecado colectivo de Israel se encuentra en los profetas, mas claramente en
Isaias, y estaba muy presente en el pensamiento judio del primer siglo:

iConsuelen, consuelen a mi pueblo! —dice su Dios—.

Hablen con carifio a Jerusalén,

y anuncienleque ya ha cumplido su tiempo de servicio, que

ya ha pagado por su iniquidad,

que ya ha recibido de la mano del Sefior

el doble por todos sus pecados. Isaias 40:1-2 (NVI)

El juicio cederia ante la redencion, el exilio ante la restauracion, el castigo
ante la salvacion, la muerte ante la resurreccion. Estas «aflicciones
mesianicas» serian como los dolores de parto, puesto que el sufrimiento y el
dolor aumentarian para dar lugar al nacimiento de un nuevo pueblo y una
nueva creacion. Seria un tiempo de gran oscuridad, pero acabaria al fin con
los albores de la salvacion. Otra creencia, que para algunos acompanaba la
primera, era que una persona representaria a Israel y se volveria un
sacrificio que absorberia la ira de Dios y asi libertaria a Israel.'

Mientras reunia al pueblo israelita, Jesus les advirtid que recaerian
sobre ellos aflicciones y juicio por su propio pecado, por no haber sido la
Israel que Dios los habia llamado a ser. El odio y la violencia que los
caracterizaba (y que habia reemplazado el amor por las naciones)

136



inevitablemente derivaria en terribles represalias de las autoridades
romanas. Jesis anhelaba reunir a Israel y restaurarla a su vocacion original
cargando sobre si mismo el castigo que Israel bien merecia.

La imagen que Jestis da de una gallina y sus polluelos es la mejor
ilustracion del sacrificio que €l preveia hacer por Israel: «jJerusalén,
Jerusalén, que matas a los profetas y apedreas a los que son enviados a ti!
iCuantas veces quise juntar a tus hijos, como junta la gallina a sus polluelos
debajo de sus alas, y no quisiste! jMiren cuan desolada se queda la casa de
ustedes!» (Mt. 23:37-38). Como la gallina anhela reunir a sus polluelos bajo
sus alas para protegerlos del peligro, Jesus anhelaba absorber por completo
el juicio de Dios para proteger a Israel, pero muchos rechazaron su
proteccion. La imagen que Jesus toma aqui «es la del incendio de un corral;
la gallina junta a los polluelos bajo sus alas y, cuando el incendio acaba,
podemos ver a la gallina muerta, abrasada y ennegrecida, pero con polluelos
vivos bajo sus alas. Al parecer, Jesus estaba sefialando la esperanza de
tomar sobre si mismo el juicio que se cernia sobre la nacion y la ciudad».'
Por consiguiente, en su muerte, Jesus soportd todo el fuego de la ira de
Dios; quienes se refugian bajo sus alas experimentan restauracion,
salvacion y vida.

Aqui vemos la cruz como el climax de la historia de Israel: Jesus
asume el castigo de Israel y, por ende, Israel es restaurada para reanudar su
llamado. Israel es librada tanto de la culpa como del poder del pecado. La
muerte de Jesus crea una comunidad restaurada, restablecida en su vocacion
de ser un canal de salvacién para las naciones. La crucifixion es el
acontecimiento que crea un pueblo redimido y transformado; tiene
importancia comunal.

Imdgenes de la expiacion
La cruz es la mas poderosa de las obras de Dios; es alli donde ¢l consuma la
salvacion del mundo que se revelard en toda su plenitud en el fin de la
historia universal. No hay imagen que pueda expresar enteramente todo lo
que Dios ha llevado a cabo en la crucifixion de Jesus. La Biblia emplea
muchas imagenes y la iglesia ha empleado muchas méas a lo largo de su
historia, pero ninguna es adecuada para expresar la totalidad de lo que Dios
ha conquistado mediante la muerte de Jess.! Newbigin bien dice:
Estamos hablando de un suceso extraordinario, un
acontecimiento que jamas podremos comprender de forma

137



acabada mediante nuestra capacidad intelectual ni traducir

cabalmente en una teoria o doctrina. Estamos en presencia

de una realidad llena de misterio, que desafia pero también

excede nuestro entendimiento [...]. A lo largo de los siglos,

desde el primer testigo hasta nuestros dias, la iglesia ha

buscado y empleado innumerables simbolos para explicar el

indescriptible misterio de un acontecimiento que es el

centro y la crisis de toda la historia cdsmica, la bisagra que

da un giro a todos los acontecimientos. Cristo, el sacrificio

ofrecido por nuestro pecado; Cristo, el sustituto que toma

nuestro lugar; Cristo, el rescate pagado por nuestra

redencion; Cristo, el conquistador que destierra al principe

de este mundo: estos y otros simbolos han sido empleados

para sefialar cual es la médula del misterio. Ninguno de

ellos puede expresarlo en su totalidad. Es el suceso

extraordinario en el que el reinado de Dios esta presente.!”

La imagen de «conflicto, victoria y liberacién»'® o Christus Victor nos
permite apreciar que la cruz es la victoria de Dios sobre la maldad, por
medio del conflicto y el sufrimiento, cuyo resultado es una creacion y un
pueblo restaurados. Esta imagen llama la atencién hacia el alcance cosmico
de la cruz: la victoria que Dios obtuvo alli es la conquista del pecado y la
maldad que habian corrompido toda la creacion. La imagen del sacrificio es
una rica ilustracion del Antiguo Testamento que nos muestra que Jesus fue
el sustituto que tomo sobre si el pecado del mundo y la justa ira de Dios:
«Este es el Cordero de Dios, que quita el pecado del mundo» (Jn. 1:29).
Estos dos modelos han dominado los estudios recientes sobre la expiacion
y, tristemente, han sido planteados como modelos opuestos. No obstante,
ambos son importantes para que la iglesia misional tenga una comprension
completa de la cruz.

Sin embargo, para los fines de la eclesiologia, quizas sea util explorar
otra imagen biblica. Aquellas imagenes a las que Driver denomina
«arquetipicasy ilustran de forma grafica la relevancia cosmica y comunal de
la muerte de Jesus.!” La imagen del arquetipo que emplea Pablo acarrea la
nocion hebrea de la personalidad colectiva de Israel, donde una persona se
vuelve representante de todos, responsable del destino de toda una nacion.
Pablo se refiere a Jesis como este representante (ej.: Ro. 5:12-21; 2 Co.
5:14-15), pero Jesus cargo sobre si el destino no solo de Israel sino también

138



de toda la humanidad y toda la creacidn. Jests actud en representacion del
mundo y de todos los pueblos, y llevd sobre si mismo el destino de toda la
creacion. En su muerte, puso fin a la era antigua, dominada por el pecado,
la maldad, el poder satanico y la muerte. En su resurreccion, inaugur6 la era
venidera. Estos acontecimientos dieron origen a una nueva humanidad, que
participa en la derrota del pecado (consumada en la muerte de Cristo) y el
comienzo de una nueva creacion (consumado en su resurreccion). Por eso,
Pablo puede escribir que cuando somos bautizados en Cristo, empezamos a
participar, en solidaridad con Jesus, en el destino de la historia universal,
que se ha consumado de forma irreversible en su muerte y resurreccion (Ro.
6:1-14).

En esta imagen podemos apreciar tres dimensiones de la expiacion que
comunmente no reciben mucha atencion. La expiacion es escatologica:
consuma el fin de la era antigua. La expiacion es comunal y cosmica: Jesus
carga con el destino de su pueblo y de toda la creacion en su muerte, que
pone fin a la era antigua. Por ultimo, la expiacion es transformativa: los
poderes de la era venidera fluyen hacia el presente por medio de la muerte
de Jesus.

La cruz y la iglesia misional
La importancia de la cruz para la eclesiologia podria resumirse en tres
afirmaciones. Primero, la cruz es cosmica y escatologica: la renovacion de
toda la creacion, el objetivo final de la historia, ya estd sellada para su
consumacion gracias a la muerte de Cristo, el pago por la restauracion de la
creacion entera. En sus escritos, Newbigin ha destacado la importancia que
tiene para el relato biblico y para la iglesia la trascendencia cosmica de la
cruz. El se refiere a la cruz como «un acontecimiento irrepetible que
creemos que da sentido y direccion a un giro irreversible de la historia».*
Es un «acto de obediencia que cambia el rumbo de las cosas en todo el
cosmos»,’! «el centro y la crisis de toda la historia cOsmica»,?* «la bisagra
que da un giro a todos los acontecimientos»,” «el punto de inflexion de la
historia».?* En resumen, como también sefiala en otro escrito, la cruz es «el
acontecimiento decisivo mediante el cual todas las cosas cambiarony».?
Segundo, la cruz da origen a una comunidad que participa en la
victoria que Jesis obtuvo sobre la culpa y el poder del pecado que
subyugaban a toda la creacion. El pueblo de Dios participa en la muerte de
Cristo y asi es como muere nuestra vieja naturaleza (dominada por el

139



pecado). Las palabras de los profetas, que anunciaban que Dios renovaria a
su pueblo (Ez. 36, 37), se cumplieron en la muerte de Jesus. La Israel del
Antiguo Testamento no pudo cumplir su llamado a causa de su pecado —
puesto que la Tora no podia convertirlos en una comunidad misional fiel—,
pero la muerte de Jesus puso fin al poder del pecado; como escribe Pablo:
«Porque Dios ha hecho lo que para la ley era imposible hacer, debido a que
era débil por su naturaleza pecaminosa: por causa del pecado envid a su
Hijo en una condicion semejante a la del hombre pecador, y de esa manera
condeno al pecado en la carne, para que la justicia de la ley se cumpliera en
nosotros, que no seguimos los pasos de nuestra carne, sino los del Espiritu»
(Ro. 8:3-4). Ahora el pueblo reunido y renovado de Dios podia llevar a
cabo su llamado. La cruz liber6 el poder necesario para convertirlos en un
pueblo que puede vivir como la luz del mundo.

Tercero y ultimo, los miembros individuales del pueblo de Dios pueden
ser parte de esta nueva creacion y de la comunidad que ahora recibe, solo
por el arrepentimiento y la fe, lo que Cristo ha conseguido en la cruz. Si
bien los beneficios de la cruz para el disfrute individual muchas veces han
sido el aspecto preponderante de la teologia de la expiacion, debemos
entenderlos desde contextos mas amplios. Cuando decimos «Jestis murio
por mi» estamos diciendo la verdad, dado que somos miembros de la
comunidad que participa de la victoria césmica de la cruz de Cristo. Las
dimensiones comunal y cdsmica de la crucifixion no tienen por qué estar en
tension con la relevancia de la cruz para el individuo; de hecho, solo gracias
a que esta salvacion —que el pueblo de Dios disfruta— se extiende a toda
la creacidn, cualquier individuo puede unirse al pueblo de Dios para ser
participe de ella. Jestis primero anuncio la venida del reino —el gobierno de
Dios sobre toda la creacion— y después dijo a los oyentes individuales:
«jArrepiéntanse, y crean en el evangelio!» (Mr. 1:15).

La cruz como preparacion para reunir a las naciones

Segun los Evangelios, hay dos condiciones que debian cumplirse antes de
que la salvacion pudiera extenderse a todas las naciones.?® Primero, debia
ofrecerse la salvacion al pueblo de Israel: debian ser restaurados a su rol en
el relato de Dios, para que entonces los gentiles pudiera unirse a ellos. Esta
restauracion es precisamente lo que Jesus llevo a cabo en su ministerio
terrenal. La segunda condicion necesaria era la cruz: era necesario que la
sangre del nuevo pacto fuera derramada «por muchosy» (Mr. 14:24), para

140



pagar el rescate «por muchos» (Mr. 10:45). En este contexto, la frase «por
muchos» debe interpretarse como «por los pueblos del mundo».?” Solo
después de que Jests quitara los pecados no solo de su pueblo sino también
de todo el mundo, las buenas nuevas de la salvacion podrian extenderse a
todas las naciones. La muerte de Jesus debia tener lugar antes de que €l
pudiera preparar la mesa del banquete y el pueblo de Dios pudiera empezar
a ser reunido (Lc. 14:16-24). Respecto de esta parabola, Karl Barth observa
que el pueblo de Dios no podia incluir a todas las naciones hasta que Jesus
muriera: «El todavia no habia entregado su vida en rescate por muchos. No
todo estaba listo aun. La mesa aun no estaba servida. Aun no se podia
invitar a los comensales. Israel aun no estaba totalmente preparada para
cumplir su mision escatologica».”® Después de que Jesus dio su vida en
rescate, los comensales ya podian ser invitados y la comunidad escatologica
podria adoptar una forma multiétnica.

La resurreccion de Jesus y el pueblo de Dios

Pablo explica a la iglesia de Corinto cual es el centro del evangelio que nos
salva: «Les he ensefado lo mismo que yo recibi: Que, conforme a las
Escrituras, Cristo murid por nuestros pecados; que también, conforme a las
Escrituras, fue sepultado y resucito al tercer dia; y que se aparecio a Cefas,
y luego a los doce» (1 Co. 15:3-6). La muerte y la resurreccion de Cristo
son primordiales: la iglesia corintia habia depositado su fe en estos dos
acontecimientos y asi fue salva por ellos. Estos dos sucesos yacen, muy
estrechamente ligados, en el centro de la historia cdésmica. Ambos
consuman aquella salvacion que es el objetivo de la historia. Sin embargo,
los evangélicos en ocasiones se han conformado con solo defender la
historicidad de la resurreccion y afirmar su valor apologeético, sin considerar
la enorme importancia que estos acontecimientos tienen desde una mirada
historico-redentora.?” Sin duda, la resurreccion es un suceso historico y
debemos defenderla como tal (1 Co. 15:14), pero el significado de la
resurreccion para la historia mundial es el asunto mas importante que esta
en juego. ;Cudl es el significado fundamental de la resurreccion de Jesus
dentro del relato biblico? ;Qué relevancia tiene para la eclesiologia?

La resurreccion: el principio del siglo venidero

Debemos situar la resurreccion en los dias de Jesus, en el contexto del
segundo templo judio. Durante este periodo, tal como observa N. T. Wright,

141



la resurreccion «representaba la restauracion de Israel por un lado y la
nueva encarnacion de la vida de todo el pueblo de YHWH por otro lado,
dos 1magenes intimamente relacionadas; se concebia [la resurreccion] como
el gran acontecimiento que YHWH llevaria a cabo al final de “este siglo” y
que daria inicio al “siglo venidero”».>° Por consiguiente, para los judios del
primer siglo, la resurreccion era la senal incontrovertible de que el reino de
Dios habia venido en plenitud. Significa més que ser levantado de entre los
muertos en un nuevo cuerpo (aunque si significa eso): significa nada menos
que la completa renovacion de toda la vida humana (encarnada) en la nueva
tierra.

Era de esperarse entonces que, cuando Jesus dijo a sus discipulos que
el Hijo de Dios se levantaria de entre los muertos (Mr. 9:9), ellos no
entendieran de qué estaba hablando. Mientras descendian del monte donde
habian visto a Jesus transfigurado y glorificado, se debatian qué podria
haber querido decir Jests cuando hablé de «resucitar de los muertos» en
esos términos. Estaban acostumbrados a pensar la resurreccion como un
suceso comunal y cosmico, no a imaginar a un hombre levantarse de entre
los muertos; para ellos, la resurreccion era lo que ocurriria en el final de los
tiempos, no en el medio de la historia. Un Mesias crucificado no tenia
sentido dentro de su cosmovision judia; tampoco tenia sentido un Mesias
resucitado. Por eso, cuando Jests fuera crucificado y se levantara
corporalmente de entre los muertos, todos los que creyeran que ¢l de verdad
era el Mesias deberian buscar una explicacion a estos acontecimientos.

El punto de partida para entender la resurreccion es ver qué significa
en el contexto del relato biblico: la resurreccion marca la restauracion del
pueblo de Dios a una vida nueva, para ser participes de una nueva creacion.
Para la 1glesia primitiva, la resurreccion de Jesus fue el principio de esta
nueva creacion. El Nuevo Testamento nos abre el entendimiento con tres
imagenes: Cristo es el primogénito, las primicias y el precursor o el
principio (arche). Jesus es el «primogénito» de entre los muertos (Ro. 8:29;
Col. 1:18), la primera persona en nacer en el nuevo mundo que ha de venir.
No obstante, la palabra «primogénito» acarrea mas que la mera idea de que
¢l fue el primero en un sentido cronologico. Como «primogenito», Cristo
ocupa un lugar especial: ¢l es Aquel que «abre el camino» para sus
seguidores y «une el futuro de ellos al suyo». Jess también es «las
primicias» de la cosecha escatologica (1 Co. 15:20), el principio, el primer
fruto de la cosecha, que también representa el resto de la cosecha. En los

142



primeros frutos se hace visible toda la cosecha. Por ultimo, Jesus es el
«principio» (arche) de la resurreccion (Col. 1:18). Herman Ridderbos dice
que nuestra palabra «principio» no logra plasmar la importancia de lo que
Pablo tenia en mente. «Porque lo que se intenta expresar no es tan solo que
Cristo fue el Primero o que constituyé el principio en términos
cronologicos; mas bien, ¢l fue el Precursor, el Pionero, el Inaugurador,
quien abrid el camino. En €l la gran Resurreccion se hizo realidad.»’!

Estas tres imagenes destacan dos verdades importantes. Primero, todas
apuntan a que, en la resurreccion de Jesus, el siglo venidero —el reino de
Dios, la vida de la resurreccion— ha comenzado. Este suceso, al igual que
la crucifixion, debe entenderse primero en torno a su relevancia cosmica.
No fue un mero suceso aislado, ni solo un milagro que prueba la verdad de
la fe cristiana. Por el contrario, la resurreccion se sitiia, junto con la cruz, en
el centro de la historia universal y da direccion y sentido a la historia.
Cuando Jesus se levantd de la tumba, comenzd algo nuevo que un dia
cubrird la faz de la tierra. Newbigin hace hincapié en que «nuestra fe
consiste en que este acontecimiento historico es decisivo para toda la
historia. [...] En el centro de la historia, tanto la historia del hombre como la
de la naturaleza, hallamos el suceso crucial, fundamental e irrepetible de la
muerte y resurreccion de Jesus. Por medio de él, la condicidon del ser
humano cambi6 irreversiblemente».*?

Las implicancias para la eclesiologia son importantes. Jesis no solo es
el principio cronologico. Su resurreccion hizo del reino una realidad y ¢l
trajo consigo a un pueblo que participa en su victoria. Pablo habla de
«muchos hermanos y hermanas» que estan unidos a Jests y asi son
participes de su obra (Ro. 8:29). Esa participacion queda explicita en las
palabras de Pablo: «De modo que si alguno esta en Cristo, ya es una nueva
creacion; atras ha quedado lo viejo: jahora ya todo es nuevo!» (2 Co. 5:17).
Ridderbos lo traduce adecuadamente al decir: «Si algun hombre estd en
Cristo, pertenece a la nueva creacion».®® Si bien el pueblo de Dios alin vive
en un mundo donde el pecado y la muerte siguen vigentes, ellos participan
de la vida del Jesus resucitado y «se han vuelto parte de la nueva creacion
de Dios (2 Co. 5:17; Ga. 6:15)».% Markus Barth lo afirma sin rodeos: «La
Iglesia es la viva muestra del poder de la resurreccion y de la fe en ella, o
no es la Iglesia de Dios».*

Las palabras de Pablo acerca del bautismo —el ritual por el cual las
personas son incorporadas a la comunidad del pueblo de Dios— dejan en

143



claro la importancia escatologica de la muerte y la resurreccion de Jesus
(Ro. 6:1-14). La muerte de Jesus es e/ fin de lo antiguo. En la cruz, €l puso
fin al pecado. Los antiguos poderes del pecado, la maldad, Satanés y la
muerte quedaron en el pasado; son enemigos derrotados que ya no tienen
dominio sobre quienes son participes del siglo venidero. La resurreccion es
el comienzo de lo nuevo. En la resurreccidon, Jesus inaugurd el siglo
venidero. Los poderes de esta nueva era hoy estdn obrando en la comunidad
creyente. Cuando una persona se bautiza en la comunidad escatologica de
Dios, se une a Cristo en su muerte y resurreccion: «Porque si nos hemos
unido a Cristo en su muerte, asi también nos uniremos a ¢l en su
resurreccion. Sabemos que nuestro antiguo yo fue crucificado juntamente
con ¢l, para que el cuerpo del pecado sea destruido, a fin de que no
sirvamos mas al pecado. Porque el que ha muerto, ha sido liberado del
pecado» (Ro. 6:5-7). Por lo tanto, la comunidad creyente vive en el siglo
venidero y deberia estar muerta al pecado pero viva para Dios.

La misma relacion que observamos entre las dimensiones cosmica,
comunal e individual de la crucifixion tiene lugar en la resurreccion, el
acontecimiento escatoldgico y cosmico mediante el cual Dios inaugura su
reino. La resurreccion crea una comunidad que participa en la resurreccion
de Cristo y en los poderes del siglo venidero. Los miembros individuales de
la comunidad escatoldgica participan en ella por la fe y el arrepentimiento.

Comisionados por el Seiior resucitado: definicion de la identidad eclesial

Habiéndose consumado la crucifixion y resurreccion, la obra mesidnica de
reunir y purificar a un pueblo para que llevara a cabo el llamado de ser una
luz a las naciones estaba casi completa. Solo faltaba darles una nueva
identidad en una comision final y prepararlos armandolos del poder
prometido del Espiritu Santo. Entonces su tarea escatoldgica podria
empezar. Todos los Evangelios terminan con el Jesis resucitado
comisionando a la comunidad de sus discipulos, enviandolos a llevar las
buenas nuevas a todas las naciones (Mt. 28:16-20; Mr. 16:9-20; Lc. 24:44-
49; cf. Jn. 20:19-23; Hch. 1:8). Lamentablemente, estos mandatos muchas
veces se han interpretado aislandolos tanto del relato biblico global como de
la estructura literaria de los diversos libros en los que se encuentran. En
efecto, Jesus estaba enviando a una comunidad al mundo, pero sus palabras
de la Gran Comision muchas veces tan sido empleadas como el fundamento
para que las iglesias envien individuos a contextos transculturales. Si bien

144



las misiones transculturales son parte de la comision de la iglesia, no es en
eso en lo que Jesus hace hincapi¢ cuando comunica su comision final a su
pueblo, ni de eso se tratan esos pasajes.’® De hecho, los capitulos finales de
todos los Evangelios establecen la mismisima identidad y el rol de la
comunidad del nuevo pacto. Como dice Giinther Bornkamm: «Mateo 28:18
trata el primer lugar de la vida de la iglesia misma, no de la practica de la
misiony».’’

Cada Evangelio lo expresa de una forma distinta, con un vocabulario
unico e 1deas teologicas caracteristicas. En el presente libro no
examinaremos en detalle cada una de las versiones de la comision y sus
diferencias;*® mas bien, bosquejaremos algunos temas en comun, el lugar
que ocupan en la historia de la redencién y su importancia para la
eclesiologia.

En primer lugar, esta comunidad fue enviada a hacer discipulos y
proclamar el perdon a fodas las naciones. Legrand observa que no hay nada
en el relato biblico hasta este punto, ni en el Antiguo Testamento ni en la
practica y las palabras de Jesus, que afirme como una obviedad que esta
comunidad, que acababa de ser reunida, debia ser enviada a los pueblos del
mundo.* Los profetas del Antiguo Testamento habian anunciado que las
naciones irian a Jerusalén y Dios las reuniria alli, por lo que quizés la
iglesia de Jerusalén de los primeros capitulos de Hechos atin creyera que en
eso consistiria su mision. Charles Scobie resume el mensaje profético:

Primero, la asamblea de las naciones reunidas es un suceso

escatologico [...]. Segundo, la asamblea de las naciones

reunidas no es obra de Israel. Con frecuencia, son las

naciones mismas quienes toman la iniciativa. Hay un

numero significativo de pasajes donde es Dios quien las

retne [...]. Tercero, todos estos pasajes proféticos prevén

que las naciones iran a Israel, no Israel a las naciones. El

verbo recurrente es «veniry: «en ese dia vendran a ti» (M.

7:12), «las naciones vendran hacia tu luz» (Is. 60:3), etc.

Este movimiento desde la periferia hacia el centro bien ha

sido denominado «centripeto».*°

Sin embargo, ahora parece que ya no se trataba de un peregrinaje de las

naciones hacia el centro sino de enviar a «Israel» a la periferia (Jn. 20:21).
Aqui vemos un gran punto de inflexion en la historia de la redencion: «En

145



este “ir a todas las naciones” yace el punto de inflexion distintivo, el gran
cambio de direccion del evangelio al que apuntan y para el que nos
preparan las declaraciones previas de Jesus (ej.: Mt. 13:38, 22:1-14, 24:14,
etc.), pero que solo en este punto entra en vigor».*’ El cambio de
movimiento centripeto a centrifugo —la transformacion de la misma forma
del pueblo de Dios— solo se explica a partir de aquellas palabras de Jests.
El reunié su pequefio rebafio y lo envid a las naciones ordenandole que
continde el proceso que €l habia empezado.

El pueblo de Dios ahora era enviado a fodas las naciones (Mt. 28:19;
Lc. 24:47). A lo largo del relato biblico, la incorporacion de las naciones al
pueblo de Dios habia sido una promesa escatoldgica. Jestus habia limitado
su mision al pueblo de Israel; los reunidé y restaurd6 con miras a este
objetivo. Ahora habia llegado el momento de que la salvacion de Dios se
extendiera a las naciones.

En segundo lugar, Jests envid a una comunidad a cumplir una mision
en las naciones. Todo el ministerio de Jesus habia consistido en reunir y
formar un pueblo que encarnara los propdsitos de Dios para el mundo. Jesus
aqui no estaba enviando a once individuos (numero reducido
temporalmente por la pérdida de Judas) por separado, cada uno con su
propia responsabilidad de testificar del evangelio; esta forma de interpretar
las misiones a la luz de la iniciativa misionera occidental nos ha desviado
del proposito original. La Gran Comision no es una tarea asignada a
individuos aislados; es una identidad que le es dada una comunidad. Shenk
observa que «la Gran Comision es una declaracion eclesioldogica, ya que
esta dirigida a una comunidad de discipulos, no a individuos autonomos».**
Jestus le hablo a una comunidad reunida, al nticleo y germen de la iglesia del
Nuevo Testamento, para darle una identidad y un rol en la misioén que Dios
seguia llevando adelante. Newbigin observa que la comision de Jesus para
su comunidad «es la inauguracion de la iglesia. Es el lanzamiento de un
movimiento en la esfera publica del mundo. [La iglesia] no tiene vida sino
porque es enviada [...]. [Es] un cuerpo enviado al mundo para llevar a todos
los pueblos a Cristo. La identidad de la iglesia se halla en el hecho de que
sea enviada».®

En tercer lugar, esta comunidad es la Israel escatologica. Cuando Jesls
se aparecio a los once, hablo con la Israel que él habia vuelto a reunir. Karl
Barth afirma que los once de Galilea «encarnan y representan a la Israel del
fin de los tiempos. Estos “once” —jde acuerdo con la aritmética biblica!—

146



son igual a “doce”, puesto que pesar de que su numero estd incompleto,
ellos representan a la totalidad de Israel».** Aqui encontramos el nacleo de
la «Israel» del fin de los tiempos, una nacion destinada a incluir a todas las
naciones, en la medida en que todas sean incorporadas a la vida e historia
de Israel, reunida y purificada en los ultimos dias. Barth dice:

Por medio de esta mision, en la resurreccion de Cristo, la

comunidad de Jestis se manifiesta como una comunidad

universal: es la Israel escatologica, la Israel que acoge en su

vida e historia a los escogidos de entre los gentiles. De

hecho, nunca ha sido distinta. Incluso durante su vida antes

de morir, Jesus nunca dio ningun otro fundamento mas que

el que ahora se hace evidente: la comunidad que Jesus

formo6 no era una comunidad especial dentro de Israel y, por

ende, tampoco una nueva forma de la Israel que vimos antes

en la historia, sino la Israel del fin de los tiempos, gue

cumple el destino de la Israel historica, a la que Dios llama

«mi pacto con el pueblo y una luz para las naciones» [Is.

42:6; 49:8].%

Por consiguiente, al ser los origenes de la Israel escatologica, este grupo
reanudaria la mision de Israel y cumpliria lo que Dios habia pensado para
su pueblo desde que lo eligid y lo establecid como nacion. Ellos cumplirian
el destino de Israel: ser una luz a las naciones.

En cuarto lugar, dado que la Israel escatologica fue enviada a residir
entre las naciones y que los pueblos del mundo empezarian a tener un lugar
en la vida y la historia de Israel, el pueblo de Dios adoptaria una nueva
forma. Este pueblo de la didspora, cuyos nuevos hogares estarian entre las
naciones y culturas del mundo, ya no estaria definido por un patrimonio
geografico o étnico, ni por la unidad sociopolitica. Basandose en la
resurreccion y esta nueva comision que le confiere una identidad, el pueblo
de Dios es «el pueblo de la Israel renovada, ahora transformada, por medio
de Jesus y el Espiritu, en un pueblo multiétnico que carece de una ubicacioén
geografica definida y tiene una mision orientada al mundo entero».*

En quinto lugar, los propodsitos universales de Dios se llevan a cabo
sobre la base de la resurreccion de Jesus y el don del Espiritu. «Desde todo
punto de vista, es claro que la resurreccion, la corona de la obra de Cristo,
es la primera y mayor presuposicion y condicidon para proclamar el
evangelio entre las naciones. La segunda es el don del Espiritu Santo.»*’ En

147



todos los cuatro Evangelios, la resurreccion es el origen de la mision. Jesus
es el Senor resucitado que posee poder universal y autoridad cosmica.
Frente al escenario que presenta Daniel 7:14, Mateo retrata a Jesis como el
Sefior resucitado que tiene toda autoridad sobre los cielos y la tierra y que,
basandose en su dominio mundial, comisiona a sus discipulos llamandolos a
invitar a la humanidad entera a someterse a su seforio: «La mision es el
llamamiento del Seriorio de Cristo».*® En los Evangelios de Juan y Lucas, €l
Sefior resucitado imparte el Espiritu Santo a sus discipulos. El Espiritu es el
don prometido de los Ultimos tiempos, que los profetas anuncian para la
salvacion de toda la humanidad (J1. 2). La membresia del «pueblo de Dios»
se amplia para incluir a todas las naciones sobre la base de la autoridad
cosmica del Jesus resucitado y la obra universal del Espiritu. La mision del
pueblo de Dios es «poner por obra el poder universal impartido al
Resucitado (Mateo) [e] implementar la energia del Espiritu que emana de la
Resurreccion (Lucas y Juan)».*

Por ultimo, estas comisiones llaman a la comunidad de discipulos a
continuar la mision de Jesus: su «mision tiene todas las dimensiones y todo
el alcance del propio ministerio de Jesus».>® Cada Evangelio lo deja en
claro segiin su propia orientacion teoldgica. El llamado de Mateo a «hacer
discipulos» nos trasporta al resto de la narrativa del libro y nos muestra a
Jesus haciendo discipulos: el discipulo responde al mensaje del reino con fe
y arrepentimiento; el discipulo hace de Jesus el centro de su vida, aprende a
vivir una comunioén de amor con ¢l y moldea su propia vida siguiendo el
ejemplo de Jesus; el discipulo aprende a obedecer cada palabra de Jesus a
pesar del costo y participa en la mision de Jesus dando a conocer el reino
con palabras y hechos; el discipulo aprende a practicar el amor sufrido. Karl
Barth comenta acerca del mandato de Jesus de «hacer discipulos»: «jHagan
que sean lo que ustedes mismos son! jEnséfienles aqui, conmigo, donde
ustedes mismos aprendieron! jLlamenlos a conformar las doce tribus de la
Israel escatologica! jHaganlos participar en el lugar y la tarea que Israel
tiene en el mundo!»>' O como observa Christopher Wright, Jesus
«comisiona a sus propios discipulos para que vayan y creen réplicas de si
mismos estableciendo comunidades de obediencia entre las nacionesy.>

En el Evangelio de Juan, Jesus dice de forma muy explicita: «Asi como
el Padre me envid, también yo los envio a ustedes» (Jn. 20:21). En este
pasaje, la palabra «asi» nos dice que la misién de Jesis en Israel fue
constituir un paradigma de la mision que sus seguidores pudieran

148



reproducir en las naciones. Newbigin comenta: «Estas palabras deben
determinar la forma en que pensamos y llevamos a cabo la mision; debe
estar fundada y moldeada sobre esta base. No estamos autorizados a
cumplirla de ninguna otra formax.*

Legrand hace el util comentario de que entender el rol de la iglesia
como la reanudacion de la misma causa de Jesus nos deja ver el
«significado de los relatos del evangelio desde [su] funcion de [enseniarnos
sobre] la mision».>* A veces los evangélicos no saben bien qué hacer con
los relatos que nos dan los Evangelios sobre la vida y el ministerio de Jesus,
mas que buscar en ellos un ejemplo de santidad personal. Sin embargo, en
ellos encontramos el modelo que debe definir la vida de la iglesia. Si
retrocedemos al capitulo anterior y leemos el resumen de la mision de
Jests, encontraremos alli un llamado arduo para nuestra vida. Jestis formo
una comunidad para que encarnara su propia mision de reino y participara
en ella. El anunci6 las buenas nuevas e invité al pueblo a incorporarse a esa
comunidad mediante el arrepentimiento y la fe, para que también recibiera
las bendiciones y exigencias del reino. El demostro el poder y la naturaleza
del reino con actos poderosos y compasion. Su vida ilustré graficamente la
vida del reino: una relacion con Dios donde ¢l es nuestro Abba; una vida
investida del poder del Espiritu; una rica y profunda vida de oracion
centrada en el clamor por el reino; una completa obediencia al Padre; un
llamado integral a la justicia, el gozo, el amor y el perdon; la identificacion
con el pobre y marginado; y la disposicion a desafiar, con un amor sufrido,
a los idolos y poderes de la cultura. Esta descripcion es un retrato amplio y
profundo de la vida misional que la iglesia es llamada a vivir.

Sin embargo, eso no significa que la iglesia debe conformarse con
hacer una imitacion barata de la mision de Jesus. Hugo Echegaray observa
que «Jesus no dejo a sus discipulos un programa exhaustivo de accion, ni
una cartilla con la cual guiarse ulteriormente en toda circunstancia, ni reglas
muy precisas para su organizacion futura. Jesus los dejé en libertad para dar
responsablemente forma a la mision después de la experiencia pascual,
segin se fueran afrontando nuevas circunstancias, necesidades y
problemas».>> En su vida terrenal, con sus dichos y hechos, Jesus ofrecid
una alternativa frente al orden social y politico injusto de ese entonces. El
no dio normas éticas abstractas ni un sistema de organizacidon comunal
totalmente desarrollado, sino que dio senales y ejemplos de una practica
alternativa que habria de dar forma a una vida en comunidad que mirara con

149



ojo critico los idolos culturales. «Jesus no crea un modelo rigido de accion,
sino que impulsa a sus discipulos a prolongar creativamente la 16gica de su
practica, en las diferentes circunstancias historicas en las que la comunidad
debera proclamar, en hechos y palabras, el evangelio del reino.»*°

Conclusion

El relato biblico es una narrativa del camino de Dios hacia la restauracion
de la creacion y la vida humana, para que ambas vuelvan a vivir bajo su
gobierno misericordioso. El escoge a un pueblo para que lo acompafie en
ese camino y encarne, en su vida en comunidad, la promesa de la
restauracion de Dios. La muerte y la resurreccion de Jesus son los sucesos
centrales y culminantes de este relato. En la cruz, la era antigua —
dominada por el pecado, el poder satanico y la maldad— fue derrotada de
forma decisiva. En la resurreccion, el siglo venidero —caracterizado por su
shalom, justicia y salvacion, y destinado a cubrir la faz de la tierra— se da
por comenzado. El pueblo de Dios empieza a participar en estos
acontecimientos para bendecir al mundo. Sus vidas transformadas por los
poderes del siglo venidero apuntan a estos sucesos definitorios como el
punto de inflexion de la historia mundial. Una vez consumada la obra
culminante, el pueblo escatologico que Jesus habia reunido ahora podia ser
enviado a las naciones. El Nuevo Testamento registra la historia y la
reflexion teologica de este pueblo enviado a las naciones para extender la
logica de la mision de Jests de formas creativas y en contextos culturales
diversos. De eso se trata nuestro proximo capitulo.

Notas

1. Ver, por ejemplo, Louis Berkhof, Systematic Theology, 4ta ed. rev. (Grand Rapids: Eerdmans,
1939). En contraste, es instructivo observar que cuando Lesslie Newbigin escribio una breve teologia
sistematica para preparar a los lideres de India, él revirtio el orden. El dice que en su tradiciéon
reformada, el orden es Cristo, la apropiacion individual de la fe, y luego la iglesia; pero reordena los
temas para ubicar a la iglesia antes de la salvacion personal (Sin and Salvation [Londres: SCM Press,
1956], 8-9). Su explicacion es la siguiente: «Descubri que la experiencia de la obra misionera me
obligaba a hacerlo. Vi que el tipo de protestantismo en el que habia sido instruido pertenecia a un
contexto de “cristiandad”. En un contexto misionero, la Iglesia necesitaba tener un lugar logico
distinto» (Unfinished Agenda: An Updated Autobiography, ed. rev. ampliada [Edinburgh: St.
Andrews Press, 1993], 138).

2. C. René Padilla, prologo de John Driver, Understanding the Atonement for the Mission of the
Church (Scottdale, PA: Herald Press, 1986), 9-10.

3. N. T. Wright, Evil and the Justice of God (Londres: SPCK, 2006), 46.

4. C. René Padilla, prologo de John Driver, Understanding the Atonement for the Mission of the
Church (Scottdale, PA: Herald Press, 1986), 10.

150



5. John Driver, Understanding the Atonement for the Mission of the Church (Scottdale, PA: Herald
Press, 1986), 30.

6. En contraste, el himno «Roca de la eternidad» de Augustus Toplady, escrito en el siglo XVIII,
enfatiza ambos elementos: «S¢ la doble cura para mi pecado; lavame de su culpa y librame de su
poder» [traduccion literal].

7. N. T. Wright, Surprised by Hope: Rethinking Heaven, the Resurrection, and the Mission of the
Church (Nueva York: Harper One, 2008), 199.

8. El libro de John Driver, Understanding the Atonement for the Mission of the Church (Scottdale,
PA: Herald Press, 1986), explora diez grupos de imagenes que sirven para interpretar la importancia
de la cruz en términos de su relevancia para la iglesia.

9. N. T. Wright, Evil and the Justice of God (Londres: SPCK, 2006), 47-54.

10. Lesslie Newbigin, Mission in Christ’s Way: Bible Studies (Geneva: WCC, 1987), 25.

11. Lesslie Newbigin, The Open Secret: An Introduction to the Theology of Mission, ed. rev. (Grand
Rapids: Eerdmans, 1995), 35.

12. Gen. Rab. 14:6, en Midrash Rabbah: Genesis, trad. H. Freedman y Maurice Simon, 2 vols.
(Londres: Soncino Press, 1939).

13. N. T. Wright, Jesus and the Victory of God (Londres: SPCK, 1996), 591.

14. N. T. Wright, The New Testament and the People of God (Londres: SPCK, 1996), 275-278.

15. N. T. Wright, The Challenge of Jesus (Londres: SPCK, 2000), 62.

16. Cf. La «vision caleidoscopica» de la expiacion propuesta por Joel Green. El cree que «ningtin
modelo ni metafora es suficiente cuando nos enfrentamos a la tarea de explicar y proclamar» la
expiacion hoy en dia (Joel Green, «Kaleidoscopic View», The Nature of the Atonement: Four Views,
ed. James Beilby y Paul R. Eddy [Downers Grove, IL: InterVarsity, 2006], 157).

17. Lesslie Newbigin, The Open Secret: An Introduction to the Theology of Mission, ed. rev. (Grand
Rapids: Eerdmans, 1995), 49-50.

18. John Driver, Understanding the Atonement for the Mission of the Church (Scottdale, PA: Herald
Press, 1986), 71-86.

19. Ibid., 101-114. Esta es también una de las imagenes favoritas de Lesslie Newbigin; ver Michael
W. Goheen, “As the Father Has Sent Me, I Am Sending You”: J. E. Lesslie Newbigins Missionary
Ecclesiology (Zoetermeer, Netherlands: 2000), 150-152.

20. Lesslie Newbigin, «The Bible Study Lectures», Digest of the Proceedings of the Ninth Meeting of
the Consultation on Church Union, ed. Paul A. Crow (Princeton, NJ: COCU, 1970), 198.

21. Ibid., 201.

22. Lesslie Newbigin, The Open Secret: An Introduction to the Theology of Mission, ed. rev. (Grand
Rapids: Eerdmans, 1995), 50.

23. Lesslie Newbigin, «Bible Studies on John 17: The Hinge of History», Lutheran Standard: USA (4
de abril de 1967): 11.

24. Lesslie Newbigin, «This Is the Turning Point of History», Reform (abril, 1990): 4.

25. Lesslie Newbigin, The Open Secret: An Introduction to the Theology of Mission, ed. rev. (Grand
Rapids: Eerdmans, 1995), 50, énfasis mio.

26. Joachim Jeremias, Jesus’ Promise to the Nations, trad. S. H. Hooke (Londres: SCM, 1958), 71-
73.

27. Joachim Jeremias, The Eucharistic Words of Jesus (Londres: SCM Press; Filadelfia: Trinity Press
International, 1966), 229; cf. 179-182.

28. Karl Barth, «An Exegetical Study of Matthew 28:16-20», The Theology of the Christian Mission,
ed. Gerald H. Anderson (Londres: SCM Press, 1961), 65.

29. Ej.: Gary R. Habermas, «Resurrection of Christ», Evangelical Dictionary of Theology, ed. Walter
A. Elwell (Grand Rapids: Baker Academic, 1984), 938-941.

30. N. T. Wright, The Resurrection of the Son of God (Minneapolis: Fortress Press, 2003), 205.

151



31. Herman Ridderbos, Paul: An Outline of His Theology, trad. John Richard De Witt (Grand Rapids:
Eerdmans, 1975), 56.

32. Lesslie Newbigin, «Bible Studies Given at the National Christian Council Triennial Assembly,
Shillongy, National Christian Council Review 88 (1968): 9-10.

33. Herman Ridderbos, Paul: An Outline of His Theology, trad. John Richard De Witt (Grand Rapids:
Eerdmans, 1975), 206.

34. David Bosch, Transforming Mission: Paradigm Shifts in the Theology of Mission (Maryknoll,
NY: Orbis Books, 1991), 143.

35. Markus Barth, The Broken Wall: A Study of the Epistle to the Ephesians (1959; reimpr.,
Vancouver, BC: Regent Press, 2002), 120.

36. David Bosch, «The Structure of Mission: An Exposition of Matthew 28:16-20», Exploring
Church Growth, ed. Wilbert R. Shenk (Grand Rapids: Eerdmans, 1983), 218-248; David Bosch,
Transforming Mission: Paradigm Shifts in the Theology of Mission (Maryknoll, NY: Orbis Books,
1991), 65-79.

37. Giinther Bornkamm, «Der Auferstandene und der Irdische», Zeit und Geschichte: Festschrift
Bultmann zum 80 Geburtstag, ed. E. Dinkler (Tiibingen: Mohr, 1964), 185, citado en Lucien
Legrand, Unity and Plurality: Mission in the Bible, trad. Robert R. Barr (Maryknoll, NY: Orbis
Books, 1990), 82. Ver también P. T. O’Brien, «The Great Commission of Matthew 28:18-20: A
Missionary Mandate or Not? », Reformed Theological Review 35 (1976): 66-78.

38. Encontrara un tratamiento mas exhaustivo de cada una de las versiones de la comision en: Donald
Senior y Carroll Stuhlmueller, The Biblical Foundations for Mission (Maryknoll, NY: Orbis, 1983);
Mortimer Arias y Alan Johnson, The Great Commission: Biblical Models for Evangelism (Nashville:
Abingdon, 1992).

39. Lucien Legrand, Unity and Plurality: Mission in the Bible, trad. Robert R. Barr (Maryknoll, NY:
Orbis Books, 1990), 70.

40. Charles Scobie, «Israel and the Nations: An Essay in Biblical Theology», Tyndale Bulletin 43,
nro. 2 (1992): 291-292; ver también H. H. Rowley, The Missionary Message of the Old Testament
(Londres: Carey Press, 1944), 36, 39-41.

41. Johannes Blauw, The Missionary Nature of the Church: A Survey of the Biblical Theology of
Mission (Nueva York: McGraw-Hill, 1962), 85.

42. Wilbert R. Shenk, Write the Vision: The Church Renewed (Valley Forge, PA: Trinity Press
International, 1995), §9.

43. Lesslie Newbigin, Mission in Christ’s Way: Bible Studies (Geneva: WCC, 1987), 22-23, énfasis
mio.

44. Karl Barth, «An Exegetical Study of Matthew 28:16-20», The Theology of the Christian Mission,
ed. Gerald H. Anderson (Londres: SCM Press, 1961), 58.

45. Ibid., 64, énfasis mio.

46. N. T. Wright, The Last Word: Beyond Bible Wars to a New Understanding of the Authority of
Scripture (Nueva York: Harper Collins, 2005), 54.

47. Johannes Blauw, The Missionary Nature of the Church: A Survey of the Biblical Theology of
Mission (Nueva York: McGraw-Hill, 1962), 89.

48. Ibid., 84.

49. Lucien Legrand, Unity and Plurality: Mission in the Bible, trad. Robert R. Barr (Maryknoll, NY:
Orbis Books, 1990), 70.

50. Ibid., 74.

51. Karl Barth, «An Exegetical Study of Matthew 28:16-20», The Theology of the Christian Mission,
ed. Gerald H. Anderson (Londres: SCM Press, 1961), 63.

52. Christopher J. H. Wright, The Mission of God: Unlocking the Bible's Grand Narrative (Downers
Grove: InterVarsity, 2006), 391.

53. Lesslie Newbigin, Mission in Christ’s Way: Bible Studies (Geneva: WCC, 1987), 1.

152



54. Lucien Legrand, Unity and Plurality: Mission in the Bible, trad. Robert R. Barr (Maryknoll, NY:
Orbis Books, 1990), 73.

55. Hugo Echegaray, La practica de Jesus (Salamanca, Espafia: Ediciones Sigueme, 1982), 182.

56. Ibid., 183.

153



LA IGLESIA MISIONAL EN EL
RELATO

DEL NUEVO TESTAMENTO

Lucas es el Unico autor del Nuevo Testamento que continud la crénica de la
mision de Dios después de la resurreccion, y su relato es sumamente
relevante para los fines de la eclesiologia misional. Por un lado, nos
muestra una estrecha continuidad entre la mision del pueblo de Dios del
Antiguo Testamento y la comunidad emergente que describe Lucas, ya que
este pueblo mesianico reunido reanud6 la misidén de Israel de ser una luz
para las naciones. Por otro lado, vemos una diferencia drastica y novedosa:
este pueblo que se reunia en torno a Jesus, el Mesias, fue lleno del Espiritu
Santo y enviado a cumplir la mision escatologica de Jesus, hasta los
confines de la tierra. Ambos elementos del caracter de la iglesia, lo antiguo
y lo nuevo, aportan a la formacion de la identidad profundamente misional
del pueblo de Dios. En este capitulo, exploraremos la historia de la iglesia
misional durante el primer siglo.

La mision en Hechos

Ward Gasque afirma que «la teologia de Hechos es una teologia enfocada
en la mision: la iglesia no existe para si misma sino para el mundo, para dar
un testimonio audaz de lo que Dios ha hecho y estd haciendo en Jests».! Si
bien eso es cierto, cabe preguntarnos: ;qué significa aqui la palabra
«mision»? Wilbert Shenk advierte que «los comentaristas modernos ayudan
a perpetuar una interpretacion de Hechos basada en el pensamiento de la
cristiandad, ya que dividen los contenidos e insertan titulos y comentarios
editoriales influenciados por la practica moderna y los supuestos de
nuestros dias». Aqui Shenk se refiere a la practica y los supuestos del
movimiento misionero moderno (de los siglos XIX y XX), que entendia la

154



misidn como una empresa principalmente transcultural. El mismo autor
continda con la observacion de que, por interpretar el relato de esta manera,
la mayoria de los eruditos biblicos han introducido el término «mision» a
partir del comienzo de la misién con los gentiles (Hch. 13).2 Lucien
Legrand objeta algo similar: «En el relato de Lucas, la primera parte de
Hechos es la que funda la mision. En la prisa por “llegar a Pablo”, a veces
tendemos a pensar que esta primera parte es tan solo una busqueda
desorientada y a tientas de la mision, mientras que el apostolado paulino es
la mision propiamente dichay.?

Si por «mision» nos referimos a una expansion geografica —llevar el
evangelio a nuevos lugares—, entonces la mision de la iglesia empez6 con
los viajes de Pablo (Hch. 13) o quizads un poco antes, cuando Pedro cruzo
las barreras culturales en su visita a Cornelio (Hch. 10). Ahora bien, si
entendemos la mision a la luz del Antiguo Testamento, como Jesus la
entendid, entonces lo que vemos en Hechos es algo muy distinto. La misién
propiamente dicha es el rol de los escogidos de Dios, que deben vivir como
una comunidad contrastante y asi atraer a las naciones circundantes para
que participen del pacto con Dios. En tal caso, la mision no empieza en
Hechos sino mucho antes, en los comienzos del relato biblico. Los
Evangelios narran el principio del cumplimiento escatologico de la mision
de Dios en el ministerio de Jesus; Hechos continua ese relato. En Hechos, el
relato de la misiéon de Dios prosigue con la restauracion de Israel y la
incorporacion de los gentiles al pueblo de Dios.

La mision de Jesus continua

El vinculo entre la mision del pueblo de Dios y la mision de Jesis queda
explicito desde las primeras lineas de Hechos, donde Lucas nos dice que en
su Evangelio escribié «acerca de todo lo que Jesus comenzo a hacer y a
enseriar» (Hch. 1:1, énfasis mio). La inferencia logica es que, en Hechos,
Lucas escribiria acerca de todo lo que Jesus continuo haciendo y enseiiando
(ahora como Sefior exaltado) por el Espiritu y a través de su comunidad
escogida. La mision es una obra de Dios: Jesus esta obrando por el Espiritu.
Su pueblo se ocupa de llevar a cabo esa mision; ellos prolongan la mision
que Jests empezd. Continuar su mision no es tan solo una tarea mas que
Jestus encomendd a la comunidad de sus discipulos. Mas bien, es lo que
define su identidad y rol que ellos tienen en el relato de Dios, que sigue en
curso.

155



Lucas resalta la relacion que hay entre la mision de Jests y la mision
de su pueblo de cuatro maneras. La primera es historico-redentora. En su
influyente estudio de Lucas, Hans Conzelmann muestra que ¢l introduce la
idea de la salvacion histérica en tres etapas:* (1) la era de Israel, que se
extiende hasta Juan el Bautista inclusive; (2) la era del ministerio de Jesus,
que yace en el medio de la historia;’ y (3) la era de la iglesia, que comienza
en Pentecostés. Esta interpretacion teologica de la historia destaca tanto la
centralidad de la obra de Cristo como el rol de la iglesia en la historia de la
redencion, que es continuar lo que ¢l empezo.

Esta estructura historico-redentora esta implicita en los meticulosos
paralelismos literarios que encontramos entre Lucas y Hechos: la mision de
la iglesia primitiva que vemos en los primeros capitulos de Hechos y la
mision de Jesus de la que leemos en los primeros capitulos del Evangelio de
Lucas se desarrollan de forma paralela.® Tanto la mision de Jesus (en Lucas)
como la mision de su pueblo (en Hechos) empiezan con la oracién (Lc.
3:21; Hch. 1:14) y la respuesta a la oracion es la venida del Espiritu (Lc.
3:22; Hch. 2:1-13), seguida en ambos casos por un discurso inaugural que
relaciona al Espiritu con la mision y lo confirma citando las Escrituras (Lc.
4:16-21; Hch. 2:14-39). Ambos discursos proclaman «libertad» (Lc. 4:18;
Hch. 2:38) y pronto vemos como resultado una sanidad (Lc. 5:17-20; Hch.
3:1-10), que suscita la oposicion de los lideres religiosos judios (Lc. 5:21;
Hch. 4:1-22). El proposito teologico del patron literario que vemos en
Hechos es resaltar que la mision de Jests contintia por medio de su pueblo.

La obra del Espiritu es la tercera forma en que Lucas relaciona a Jesus
con su comunidad de seguidores. En Lucas, la mision de Jesus empieza
cuando desciende el Espiritu (Lc. 3:21-22); en Hechos, la mision de la
iglesia empieza con el derramamiento del Espiritu (Hch. 2:11-13). El
discurso inaugural de Jesus en Nazaret vincula la venida del Espiritu con su
mision (Lc. 4:18-19); el primer sermon de Pedro vincula el derramamiento
del Espiritu con la mision de la iglesia (Hch. 2:14-39). El Espiritu cumple el
papel prominente de revestir de poder a la iglesia para la mision, asi como
dio a Jesus el poder para llevar a cabo su mision (cf. Le. 4:18; Hch. 10:38).
El Espiritu es el Espiritu de la mision y, por ende, es lo que une los dos
libros. Si bien la relacion del Espiritu con la mision rara vez ha recibido un
tratamiento adecuado a lo largo de la historia de la iglesia, estudios
recientes sobre Lucas nos permiten ver bajo un nuevo enfoque el «caracter
misionero intrinseco del Espiritu Santoy.”

156



Por ultimo, Lucas se vale de un patrdn geogrdfico para relacionar el
ministerio de Jesus con el rol y la identidad de la iglesia. En Lucas, el
ministerio de Jesus se desenvuelve de forma progresiva en tres etapas hacia
Jerusalén: primero vemos su ministerio en Galilea (Lc. 4:14—9:50), luego
el viaje de Galilea a Jerusalén (Lc. 9:51—19:40) y finalmente los
acontecimientos de Jerusalén (Lc. 19:41—24:53). La importancia de este
patron puede apreciarse al comparar el libro de Lucas con los de Mateo y
Marcos, que distribuyen su relato en dos partes entre Galilea y Jerusalén.
Lucas agrega una larga seccion intermedia que detalla el camino de Jesus a
Jerusalén. Los judios del primer siglo, instruidos en los profetas, concebian
Jerusalén como un simbolo teoldgico que condensaba multiples
significados, puesto que era el centro redentor del mundo, el lugar donde el
Mesias apareceria y las naciones se reunirian (ej.: Is. 2:2; Mi. 4:1).8 Lucas
también tenia esta vision de Jerusalén, de modo que es alli donde tendrian
lugar todos los sucesos cruciales de la historia de la redencién: la pasion, la
muerte, la resurreccidn, las apariciones y la ascension del Mesias.

En Hechos, la mision de la iglesia también se desarrolla en tres etapas,
progresivamente, pero desde Jerusalén (Hch. 1:8): empieza con los
acontecimientos de Jerusalén (Hch. 1-7), prosigue en Samaria y las llanuras
costeras (Hch. 8-9) y, por ultimo, mas alld de Judea, en otras regiones del
Imperio romano y hasta la llegada de Pablo a Roma (Hch. 10-28). Este
patron concuerda con la vision de los profetas: la palabra del Sefior
procederia de Jerusalen (Is. 2:3; Mi. 4:2) hasta llegar a oidos de las
naciones.

Para los fines de la eclesiologia misional, podemos extraer tres puntos
de la relacion que traza Lucas entre la mision de Jesus y la iglesia. Primero,
debemos interpretar el libro de Hechos en términos del concepto de mision
que hallamos en el Antiguo Testamento, que es el mismo que Jesus adopto.
La misién de Jesus —reunir a Israel en una comunidad escatoldgica que
incluiria a todas las naciones— contintia en Hechos. El periodo del «ya pero
todavia noy», durante el cual se retrasa el juicio final a fin de reunir a mas
pueblo, también se extiende en el relato de Hechos. Segundo, el rol y la
identidad de la iglesia en la historia de la redencion se definen por ser una
extension de la mision de Jesus. No se trata simplemente de seguir haciendo
muchas de las obras que Jesus hizo: la mismisima naturaleza y esencia de la
iglesia se define por su llamado a continuar la mision de Jesus.

157



Tercero, la mision es obra de Cristo y debemos llevarla a cabo a la
manera de Cristo. El Sefior exaltado sigue cumpliendo su mision por el
Espiritu en su iglesia y por medio de ella, que es el lugar donde Cristo esta
obrando y también el instrumento a través del cual Cristo obra. Por
consiguiente, la mision de Jesus es el modelo para la mision de la iglesia.
Cumplirla a la manera de Cristo significa que estos mismos elementos
seran parte de la mision de la iglesia, aunque los pondremos en practica de
formas creativas segun los nuevos contextos culturales en que la
desarrollemos. Newbigin comenta: «Jesis envido a sus discipulos en su
mision diciéndoles: “Asi como el Padre me envid, también yo los envio a
ustedes” (Jn. 20:21). Esas palabras deben determinar la forma en que
pensamos y llevamos adelante la mision; la mision de Jesus debe ser el
fundamento y el modelo a seguir para nuestra mision. No estamos
autorizados a cumplirla de ninguna otra manera».’

Una comunidad de testigos

Si realmente queremos entender qué significa ser una iglesia misional, lo
mejor que podemos hacer es prestar atencion y leer con detenimiento las
palabras del Setior resucitado: «No les toca a ustedes saber el tiempo ni el
momento, que son del dominio del Padre. Pero cuando venga sobre ustedes
el Espiritu Santo recibirdn poder, y seran mis testigos en Jerusalén, en
Judea, en Samaria, y hasta lo Ultimo de la tierra» (Hch. 1:7-8).
Considerando las expectativas que Israel tenia respecto de la secuencia de
sucesos de los «ultimos tiemposy, es razonable que los discipulos hicieran
la pregunta a la que Jesus respondid en el pasaje que leimos: «Sefor, ;vas a
devolverle a Israel el reino en este tiempo?» (Hch. 1:6). Hay al menos tres
circunstancias a las que aluden los primeros cinco versiculos de Hechos y
que los motivaron a hacer esa pregunta.

La primera es la resurreccion de Jesus. Para los judios, la resurreccion
era un suceso del fin de los tiempos, una sefial de que «el siglo venidero»
habia llegado. Ademas, durante un periodo de cuarenta dias, Jesus se
encontrdé con sus seguidores y les ensefid acerca del reino de Dios, la
imagen primaria que representaba la esperanza escatologica de Israel en ese
entonces. Finalmente, Jesus les hablo del Espiritu Santo prometido, aquel
cuya venida los profetas habian anticipado como un don del fin de los
tiempos que marcaria el principio de la salvacion del siglo venidero. Estos
tres elementos juntos —Ila resurreccion, el reino y el Espiritu— habrian

158



hecho que cualquier judio del primer siglo creyera que el reino estaba a
punto de llegar y que, por ende, la restauracion de Israel también sucederia
pronto. Por eso, los discipulos hicieron la pregunta obvia: «Sefior, ;vas a
restaurar el reino a Israel en este tiempo?».

Algunos han considerado que la respuesta de Jesus fue un ligero y
gentil regafio ante su curiosidad: debian ocuparse de sus propios asuntos y
no preocuparse por los tiempos finales. Otros han sugerido que Jesus estaba
desafiando su vision limitada del reino, producto del nacionalismo de los
discipulos.!® Sin embargo, estas interpretaciones pierden de vista la
expectativa escatoldgica legitima que todos los judios, incluidos Jesus y los
apostoles, tenian en comun. Si los ultimos dias de verdad habian llegado —
como todas las sefiales parecian indicar—, entonces Israel debia ser
restaurada: era la primera orden del dia para el reino segun lo anunciado por
los profetas. La respuesta de Jesus contesta con precision esa pregunta: asi
es como el reino le serd restaurado a Israel, de modo que (conforme a la
promesa profética) los gentiles pronto empezarian a incorporarse a Israel.
Jesus quita la expectativa de los discipulos del cudndo y la deposita en el
como. Este pequenio nucleo de la Israel restaurada no necesitaba saber
exactamente cuando llegaria el reino en toda su plenitud, sino que debian
ocuparse de cumplir su rol en la venida del reino. Para eso, el Espiritu
prometido por el Padre por boca de los profetas descenderia sobre ellos. El
derramamiento del Espiritu sefiala que las bendiciones del reino estaban a
punto de llegar a Israel, que la restauracion habia comenzado, y que su rol
en esa restauracion era ser testigos de Jesus en Jerusalén, Judea, Samaria y
hasta los confines de la tierra. Asi es precisamente como se consumaria la
restauracion del reino a Israel y para bendicion de las naciones.

Hay tres elementos de la respuesta de Jesus que son importantes para
nuestro analisis. Primero, Jesus dejo en claro que la llegada definitiva del
reino todavia no ocurriria. Los judios esperaban que el reino llegara de
inmediato y esa expectativa habia generado mucha confusion y perplejidad
entre los discipulos (ej.: Lc. 7:18-19; 24:21). Muchas de las parabolas de
Jesus habian dejado en claro que la venida del reino no seria inmediata (Mt.
13:1-43). Si bien el reino ya habia llegado a la historia, aun no estaba
consumado de forma completa. Fue el inicio de un tiempo cuyo proposito
es dar a conocer las buenas nuevas del reino y reunir la cosecha
escatologica. Jesus ya habia empezado esta obra; ahora les estaba diciendo

159



a sus discipulos que este periodo intermedio continuaria y se definiria por el

testimonio de ellos, que llegaria hasta los confines de la tierra:
Por consiguiente, el sentido y el proposito de este tiempo
presente, entre la primera y la segunda venida de Cristo, es que
la Iglesia lleve a cabo la mision apostdlica de dar testimonio al
mundo [...]. Ante la pregunta que ellos [los discipulos]
hicieron acerca de los tiempos y las sazones, acerca de los
limites de la historia mundial, la respuesta de Jesus fue una
comision. Lo que €l ha hecho por el mundo entero debe darse
a conocer al mundo entero, para que todo el mundo se someta
en obediencia al Evangelio y halle sanidad en la salvacion que
Dios le ha provisto. Esa es la razon por la que el final se
posterga. El final ha sido revelado de una vez y para siempre;
ahora debe llegar a oidos de todos los que vayan a creer [...].
Ese es el propdsito del tiempo que atn se nos concede.!!

Newbigin se atreve incluso a afirmar que, si perdemos de vista que la
obediencia misionera es la caracteristica que define esta era, tenemos una
escatologia falsa.!”

Segundo, Jesus dijo que el Espiritu Santo vendria sobre ellos. El
Espiritu es una promesa de los profetas para el siglo venidero. Joel anuncio
que Dios derramaria su Espiritu e Israel seria restaurada (J1. 2:28—3:1).
Isaias y Ezequiel también prometieron que en los Ultimos dias Dios
restauraria a Israel poniendo su Espiritu en ella (Is. 32:15-17; 44:3; 59:21;
Ez. 36:26-27; 37:1-14; 39:29). El Espiritu es un don de los tltimos tiempos.
Su venida es la evidencia de que el reino de Dios ha irrumpido en la
historia.!* Lo que dijo Jesls es que esos dias estaban a punto de comenzar;
sus seguidores estaban a punto de experimentar la salvacion de los Gltimos
tiempos y «los poderes del mundo venidero» (He. 6:5).

Tercero, la venida del Espiritu daria a esta cofradia de creyentes el
poder para que fueran testigos de Jesus, quien marco el inicio de la era de
la salvacion por medio de su muerte y resurreccion. El trasfondo de estas
palabras se encuentra en Isaias 43:1-12. En el contexto de las promesas
cumplidas en el fin de los tiempos, incluidas la restauracion de Israel y la
conversion de los gentiles, Isaias proclama que Israel seria testigo de la gran
salvacion de Dios, quien se impone por sobre los dioses de las naciones (Is.
43:11-12). Ahora esta promesa se habia cumplido. La poderosa obra de
Dios para salvacion, cumplida y revelada en Cristo Jesus, actualmente se

160



hace presente en el Espiritu. Los seguidores de Jests son testigos de esta
poderosa obra de Dios.

Hay tres posibles malentendidos que podrian conducirnos facilmente a
restringir el alcance de estas palabras y a minimizar su impacto
eclesioldgico. Primero, seria un error limitar a los apostoles la tarea de ser
testigos.!* Sin duda alguna, esa es nuestra primera referencia: el testimonio
apostolico de la resurreccion de Cristo es unico, irrepetible y fundacional
para la iglesia. No obstante, los apostoles constituyeron «el comienzo, el
nucleo del pueblo escatologico de Dios que se conforma en torno al
Mesias»;'> son la iglesia misionera in partu (en su parto), es decir, la iglesia
misionera tal como nacid.'® O de nuevo, el grupo de los apostoles es la
iglesia misional pars pro toto (la parte que representa el todo). Por lo tanto,
ellos recibieron la promesa como representantes de la totalidad del pueblo
de Dios. La tarea de dar testimonio de Cristo empezd con este pequefio
grupo apostolico pero se extiende como un llamado a toda la iglesia.

Segundo, seria erréneo pensar que el llamado de Jesus a ser testigos no
es mas que una tarea que se agrega a lo que considerariamos la cargada lista
de quehaceres del pueblo de Dios. Ser testigos de Jesls no es una tarea mas
entre otras: el testimonio de esta comunidad define su rol en esta etapa del
relato de Dios y, por lo tanto, define su identidad misma. En este punto de
la historia, el rol escatoldgico de la iglesia es dar a conocer la salvacion
primero a Israel y luego a los gentiles. Darrell Guder lo afirma claramente:
«Cuando el Espiritu descendié sobre ellos y les dio el don del poder, su
mismisima identidad se transformo en la de testigos».!” Asimismo, Suzanne
De Diétrich dice: «La funcion de la iglesia de dar testimonio de Cristo no es
una tarea secundaria: es su raison d’étre, su vocacion esencial; la tarea
misionera compone la esencia misma de la iglesia».'®

Por lo tanto, este llamado a ser testigos abarca la totalidad de nuestra
vida: «la iglesia y los cristianos deben ser el testimonio, dar testimonio y
anunciar €l testimonio».' De Diétrich reclama que esta tarea muchas veces
se ha visto reducida a las palabras y afirma que la iglesia debe convertirse
en «un cuerpo que exista para dar testimonioy». El testimonio de palabra es
importante, pero «el poder del testimonio depende en gran medida de que la
iglesia sea iglesia, es decir, una comunidad en la que Dios estd obrando,
donde se manifiesta una nueva calidad de vida y, en términos simples,
donde el fruto del Espiritu se ve tanto en las palabras como en los
hechos».?’ Del mismo modo, Guder asevera que esta «identidad de testigos

161



es integral, es decir, define al individuo por completo y a la comunidad en
todo sentido».?! El testimonio del pueblo de Dios define a la comunidad en
cada aspecto de su vida: jtoda su vida da testimonio!*

Tercero y ultimo, erramos cuando restringimos estas palabras al
testimonio personal del cristiano. Si bien es cierto que debemos dar
testimonio como individuos, estas palabras originalmente estuvieron
dirigidas a una comunidad y, por ende, definen la identidad comunal de esa
asamblea de individuos. Newbigin observa que la intencion de Jesus desde
un principio fue crear «una comunidad que continuara aquello que ¢€l,
enviado por el Padre, vino a ser y hacer: encarnar y proclamar la presencia
del reinado de Dios».?® Sin negar la importancia de que el cristiano como
individuo d¢é testimonio, Lohfink destaca que «no se trata principalmente de
la santidad personal del cristiano, sino de que un pueblo entero dé
testimonio del plan de Dios para el mundo [...]. En todo el Nuevo
Testamento vemos a la iglesia como una sociedad contrastante que camina
contra la corriente del mundo».?*

La estructura geografica de Hechos y la iglesia misional

Las palabras de Jests en las primeras lineas de Hechos resumen el
curso geografico que adoptaria la mision apostolica: desde Jerusalén hacia
Judea, Samaria y hasta los confines de la tierra. La primera mision de la
iglesia tuvo lugar en Jerusalén (Hch. 1-7). Después del apedreamiento de
Esteban (Hch. 7), se desat6 una gran persecucion y la iglesia se disperso por
toda Judea y Samaria (Hch. 8). Las conversiones de Saulo (Hch. 9) y
Cornelio (Hch. 10-11), asi como la fundacion de la iglesia de Antioquia
(Hch. 11), abrieron el camino para que la mision se extendiera mas alla de
Israel y entre los pueblos gentiles. Esta mision comenzé cuando el Espiritu
Santo hablo a la iglesia de Antioquia para que enviara a Bernabé y Pablo a
proclamar las buenas nuevas por todo el Imperio romano. Después de este
primer viaje hacia Chipre y Asia Menor (Hch. 13-14), se celebro el
Concilio de Jerusalén, donde se establecio el fundamento teoldgico para la
mision en las naciones (Hch. 15). En su segundo viaje, esta vez
acompafiado de Silas, Pablo viajé hacia otras provincias mas alla de Asia
Menor antes de volver a Jerusalén (Hch. 16-21). Luego quedd bajo arresto
en Jerusalén y viajo como prisionero a Creta y Malta («las islas del mary,
Is. 11:11, LBLA; cf. Is. 41:1; 49:1) y por ultimo a Roma, la capital de

162



imperio (Hch. 22-28). Asi, Lucas traza un boceto verdaderamente magistral
de las primeras décadas de vida misional de la comunidad mesianica.

Esta estructura literaria refleja la teologia de Lucas. La palabra del
Serior es un tema dominante en el libro de Hechos. El movimiento
geografico resumido en Hechos 1:8 marca el progreso de la Palabra, que va
desde Jerusalén hasta Roma. En ocasiones, las sintesis de Lucas dejan en
claro que todo este recorrido se trata de la propagacion de la Palabra: «Y
fue asi como la palabra del Sefior fue extendiéndose y difundiéndose con
mucha fuerza» (Hch. 19:20; cf. Hch. 6:7; 12:24). En otros pasajes, el
énfasis esta puesto en que la iglesia crecia y prosperaba: «Y asi las iglesias
eran confirmadas en la fe, y su nimero aumentaba cada dia» (Hch. 16:5; cf.
Hch. 6:1; 9:31). La trama de Hechos consiste en la expansion geografica de
la Palabra, pero la Palabra no es un mensaje teoldgico abstracto: es un
mensaje de poder que se encarna por completo en la vida, las palabras y los
hechos de la iglesia.®

De nuevo, aqui debemos cuidarnos de no imponer una interpretacion
del texto determinada por el concepto de mision del siglo XIX. Para
algunos, el relato de Hechos parece detenerse en Jerusalén por varios
capitulos y la mision hacia los gentiles no empieza realmente sino hasta el
capitulo 13. Si identificamos la palabra «mision» tan solo con la tarea de
dar testimonio cruzando barreras geograficas, irdnicamente, estaremos
pasando por alto la estructura misional que plantea Lucas. Si aceptamos la
postura de que, en los primeros capitulos de Hechos, el avance misionero
«tuvo un comienzo lento» porque «todo sucedia en Jerusalén y el
movimiento seguia siendo totalmente particularista, en conformidad con el
sistema religioso judio»,?® estaremos dejando pasar la perspectiva
veterotestamentaria que define la teologia misional de Lucas, ignorando que
la identidad misional de la iglesia es evidente desde los primeros capitulos
de Hechos.

Jesus dijo que el mensaje del evangelio «en su nombre se predicara |...]
a todas las naciones, comenzando por Jerusalén» (Lc. 24:47, NVI).
Jerusalén no es tan solo una base de operaciones ni un punto de partida para
las misiones, que bien podria dejarse a un lado cuando la iglesia se
expandiera hacia campos de mayor influencia. En los mensajes proféticos a
Israel, Jerusalén palpita de trascendencia escatoldgica y redentora. Lucas se
cifie a la expectativa escatologica de Israel, segun la cual Jerusalén seria el
centro de la redencion de los ultimos dias; ¢l se mantiene arraigado a la

163



tradicion «centripeta» del Antiguo Testamento. Legrand argumenta que la
mision que tuvo lugar en Jerusalén es importante para la eclesiologia: «No
es tan solo cuestion de tactica empezar por establecer en Jerusalén un
fundamento misionero sélido. Se trata de la identidad misma de la
iglesia».?’ La mision de los ultimos tiempos consiste en reunir primero a las
ovejas perdidas de Israel y luego a las naciones en una comunidad
renovada. Esta comunidad primero debe estar bien establecida en Jerusalén,
de acuerdo con las profecias del Antiguo Testamento.

En este punto, la relevancia simbodlica de «los doce» resurge. En los
Evangelios, Jesus habia designado a doce hombres, que representaban a la
Israel escatologica y restaurada que estaba empezando a constituirse. El
primer suceso que Lucas registra después de la ascension reafirma la
importancia simbdlica de ese grupo de doce discipulos (Hch. 1:12-26): la
tragica partida de Judas significo que, para que el fundamento de la Israel
escatologica permaneciera intacto, debia elegirse a un decimosegundo
apostol que lo reemplazara. La eleccion de Matias indica que los doce
entendieron su propia identidad en términos de la Israel escatologica:
«Reinstituir a los doce era un paso fundamental en la preparacion para dar
testimonio a Israel. La eleccion del decimosegundo miembro de este niicleo
de testigos implica la aceptacion de la comision de Jesus: ser sus testigos en
las nuevas circunstancias que sucedieron a su muerte y resurreccion. Fue un
acto de fe en Jests y el primer paso de obediencia a su nuevo llamado».?

Hay una dimension importante de la eclesiologia misional de Lucas
que se revela aqui: la iglesia nacid6 como la Israel restaurada, una
comunidad transformada, con una mision orientada hacia su propio pueblo.
Antes de que las naciones pudieran incorporarse al pacto de Dios, Israel
debia ser purificada y restaurada a su llamado misional. El plan misionero
que delinearon los profetas para los ultimos tiempos consistia en un
«universalismo centripeto», donde la Israel reconstituida se convertiria en
«el polo de atraccion universal» para las naciones.”” Lucas asienta este
fundamento cuando describe la mision de la iglesia en Jerusalén. Cuando
Israel hubiera sido debidamente restaurada, podria reunir a las naciones
para incorporarlas a la comunidad del pacto de Dios, y solo entonces la
palabra podria viajar desde Jerusalén a las naciones. Por lo tanto, el plan de
mision que traza Lucas es concéntrico: Cristo esta en el centro, los doce
estan reunidos alrededor suyo, la Israel regenerada rodea a los doce y, por
ultimo, las naciones se retinen en torno a Israel para volverse participes de

164



los privilegios del pacto israelita.’® Para Lucas, la mision de Jerusalén no se
trata de ir sino de ser. Israel debe ser restaurada a su rol de ser una
comunidad contrastante y atrayente. El llamado misional de Israel es lo que
define a la iglesia desde sus inicios.

Sin embargo, hay un elemento nuevo que también surge en el plan
misionero que Jesus expresd en Hechos 1:8. Si bien hay una continuidad
entre este pasaje de Hechos y el concepto de mision del Antiguo
Testamento, también hay una discontinuidad; en ambos casos la tarea de dar
testimonio empieza en la ciudad santa de Jerusalén, pero en Hechos sale de
alli para extenderse «hasta lo ultimo de la tierra». Esta tltima frase evoca
Isaias 49:6,%! donde el Sefior dice a su siervo que él restauraria a las tribus
de Jacob y al remanente disperso de Israel: «Te he puesto también como luz
de las naciones, para que seas mi salvacion hasta los confines de la tierrax.
Este siempre ha sido el horizonte de la mision de Dios en Israel y a través
de Israel. Las palabras de Isaias ahora empezaban a cumplirse en la
comunidad apostolica, pero de una forma inesperada. El Antiguo
Testamento habia anticipado que habria un movimiento centripeto desde la
periferia (las naciones) hacia el centro (Jerusalén). Por el contrario, las
palabras de Jesis que leemos en Hechos 1:8 esbozan el trayecto
(centrifugo) del evangelio desde el centro hacia la periferia, desde Jerusalén
hasta los confines de la tierra. En el movimiento Aacia las naciones vemos
un cambio de direccidon en la historia de la redencion. Christopher Wright
observa: «Cuando la dindmica centrifuga del movimiento misionero
cristiano primitivo finalmente empez6 a desplegarse, fue un fendémeno
notablemente nuevo en la practica, cuando no en concepto».®

Debemos movernos con cautela en este punto para asegurarnos de no
entender mal a Lucas: podriamos acabar interpretando el movimiento
geografico de Hechos segun los principios de la empresa misionera
moderna de los siglos XIX y XX, que convierte al Occidente en el centro y
a Africa, Asia y Latinoamérica en la periferia. Para Lucas, la geografia se
define de acuerdo con los parametros de la escatologia y de la historia de la
salvacion: Dios escogio a Israel para que fuera una bendicion para todas las
naciones y el movimiento centrifugo de Hechos marca el principio del
proceso mediante el cual esa bendicion se consumara.

También debemos asegurarnos de no interpretar este movimiento hacia
afuera en términos individuales, sino en términos eclesioldgicos. El
movimiento centrifugo de la mision podria interpretarse tan solo como la

165



tarea de cristianos individuales enviados para volverse evangelistas o
misioneros (ya sea desde una base de operaciones o desde la iglesia como
institucion) a las naciones (cercanas o lejanas). Si bien esas acciones son
legitimas —de hecho, son esenciales—, lo que leemos en Hechos es
distinto: es un registro de como las comunidades eclesiales que encarnaron
el evangelio como cuerpo colectivo (como la comunidad de Jerusalén) se
multiplicaron y esparcieron por el mundo. El movimiento centrifugo del
libro de Hechos concierne a las comunidades enviadas por su Sefor a vivir
en la «periferia», donde también deberian adoptar nuevas formas. Ya no
estaban atadas a un solo lugar geografico ni estaban compuestas de un solo
pueblo o etnia; ya no estaban definidas por una identidad politico-cultural y
ya no acudian a ella miembros de otras naciones para volverse parte de su
comunidad politica y cultural. El pueblo de Dios ahora era enviado hacia
afuera como pueblo para vivir el evangelio en medio de todas las naciones.

Por consiguiente, la mision del pueblo de Dios es tanto centripeta
como centrifuga. Ante todo, es centripeta: el pueblo de Dios debe
«manifestar la presencia de Dios dentro de su propio entorno, en [su] vida
en comunidad y en [su] relacion unos con otros».* La iglesia solo puede
llevar adelante una misidon centripeta cuando se constituye ella misma en
«una manifestacion radiante de la fe cristiana y expone un estilo de vida que
atrac a las personas» que la rodean, para que deseen formar parte de su
comunion.** La mision del pueblo de Dios en esta nueva etapa inaugurada
en Hechos seguia siendo el llamado a ser una sociedad contrastante que
viviera segun los propositos creacionales de Dios y se volviera asi una sefial
del reino venidero, en contraposicion con los idolos de las naciones. No
obstante, estas comunidades ahora eran enviadas a encarnar este estilo de
vida en todas las culturas del mundo: de eso se trata la nueva dimension
centrifuga de la mision escatoldgica de la iglesia.

Pentecostés: una comunidad mesianica y llena del Espiritu

El pueblo de Israel habia fracasado: su vocacion misional quedo
truncada debido al poder del pecado y la idolatria, que estaba activo en sus
corazones. Por eso es que los profetas habian prometido que llegaria el dia
en que Dios daria a Israel un nuevo corazon (Jer. 31:31-33) y un nuevo
espiritu (Ez. 36:26). Esta profecia se cumpliria mediante el regalo supremo
del reino venidero: el Espiritu.

166



Antes de que pudiera empezar a reunirse la comunidad de Israel y los
gentiles, la iglesia necesitaba el don del Espiritu, quien traeria consigo la
mismisima vida del reino de Dios. Asi, el Cristo resucitado y exaltado
derram6 el Espiritu Santo (Hch. 2:1-13). Este acontecimiento dramético
despertd asombro y perplejidad y suscitd la pregunta: «;Y esto qué
significa?» (Hch. 2:12). El sermon de Pedro la responde.

Primero que nada, Pedro dijo que los ultimos tiempos habian llegado.
Joel habia prometido: «Después de esto, derramaré mi espiritu sobre la
humanidad entera» (J1. 2:28). Pedro acentu¢ la relevancia escatologica de la
venida del Espiritu modificando las palabras introductorias de Joel: «Dios
ha dicho: En los ultimos dias derramaré de mi Espiritu sobre toda la
humanidad» (Hch. 2:17, énfasis mio). En segundo lugar, el apostol
relaciono el surgimiento del siglo venidero con Jesus de Nazaret, quien es
tanto el Senor como el Mesias, y relatd la historia de Jesus: su vida, muerte,
resurreccion y exaltacion (Hch. 2:22-36). Por ultimo, cuando la multitud
preguntd qué debian hacer, Pedro les respondio: «Arrepiéntanse, y
bauticense todos ustedes en el nombre de Jesucristo, para que sus pecados
les sean perdonados. Entonces recibiran el don del Espiritu Santo» (Hch.
2:38).

El bautismo es el rito de iniciacién de esta comunidad escatologica.
Entender el bautismo nos abre el entendimiento de su misma esencia. Por
desgracia, afios de controversia y capas de tradicion eclesidstica han
dificultado el camino de regreso al sentido original del bautismo, que es
tanto escatologico como misional hasta la médula.

Necesitamos remontarnos al bautismo de Juan como punto de partida.
Juan anunci6 que el reino estaba cerca (Mt. 3:2) y que traeria consigo juicio
(Lc. 3:9, 17). También dijo que el privilegio de pertenecer a la nacion
israelita desde el nacimiento no salvaria a nadie de la catastrofe que se
avecinaba, por lo cual inst6 a sus oyentes a volverse parte del verdadero
pueblo de Dios preparandose para aquel dia. Su Illamado era al
arrepentimiento y el bautismo (Lc. 3:3). En ese entonces, el bautismo era un
ritual judio de purificacion y, a la vez, un rito de iniciacion para los
prosélitos que querian incorporarse a Israel. Sin embargo, el bautismo de
Juan no puede encerrarse en ninguna de estas categorias: era un rito de
iniciacion para quienes deseaban incorporarse al pueblo escatologico de
Dios.?> Juan estaba reuniendo®® un «remanente», la «verdadera Israel», una
«comunidad escatologica»®’ que estaria preparada para la llegada del

167



Mesias y su reino. El reunié un pueblo en el desierto y volvié al rio Jordan,
el lugar por donde Israel habia entrado a su tierra originalmente; asi, su
bautismo representd un nuevo comienzo. El desierto (por donde Israel habia
vagado) y el rio Jordan (por donde el pueblo habia cruzado hacia la tierra
prometida) tenian un profundo significado simbolico para Israel. Otros
movimientos proféticos de aquella época habian reunido a un grupo de
personas para conducirlos a través del desierto hacia el Jordan.*® Juan tomé
esa practica y su simbolismo para transmitir un mensaje con su bautismo:
esta es la verdadera Israel escatologica que pronto experimentara la
salvacion final de Dios.* Por ende, quienes se habian reunido en el desierto
y se habian bautizado en el Jordan eran participes de un nuevo €xodo y una
nueva conquista: eran parte de un pueblo que se estaba formando en los
ultimos dias por medio de la poderosa obra de Dios y esperaban al Mesias
que habria de venir a marcar el comienzo de una nueva era. El bautismo de
Juan era el anticipo de un bautismo mas grande: el bautismo del Espiritu
que traeria el Mesias (Lc. 3:16) y que la comunidad escatologica
experimentaria en los ultimos dias.

En vistas de estas circunstancias, el bautismo de Pentecostés desborda
de trascendencia. El bautismo seguia siendo el rito de iniciacion de la Israel
restaurada y escatologica, para el perdon de los pecados. No obstante, esta
comunidad ya no estaba a la espera de los ultimos dias: ahora
experimentaban el reino venidero y eran participes de ¢€l. La descripcion
que Pedro hizo del bautismo difiere de la de Juan el Bautista en dos puntos
importantes, que nos permiten comprender mejor la identidad y la
naturaleza misma de la Israel renovada. Primero, Pedro dijo que los
creyentes debian bautizarse «en el nombre de Jesucristo» (Hch. 2:38): este
rito marcaba su incorporacion a una comunidad formada, en ultima
instancia, sobre la base de la lealtad a Jesus de Nazaret, ¢l Mesias. Este
grupo de israelitas declaraba de forma explicita que el Mesias en efecto
habia llegado y que ahora los habia reunido, tal como anunciaron los
profetas del Antiguo Testamento. A ¢l dedicaban la mayor de sus lealtades.
Su muerte habia puesto fin a la era antigua y su resurreccion habia
inaugurado el siglo venidero. El habia tomado su lugar como verdadero Rey
del universo. Por lo tanto, bautizarse en el nombre de Jesus significaba
participar en su obra (Ro. 6:1-14). Esta nueva comunidad estaba definida
por la fe en Jesus. La Israel escatoldgica era una comunidad explicitamente
mesidnica.

168



Segundo, Pedro dijo que quienes fueran bautizados «recibiran el don
del Espiritu Santo» (Hch. 2:38). Dios ahora les concedia el Espiritu de los
ultimos tiempos para renovar esta comunidad con la vida resucitada del
reino. El Espiritu habia sido una promesa para los ultimos dias: primero le
daria poder al Mesias para que llevara adelante su tarea (Is. 11:1-3; 42:1-4;
61:1-3), luego restauraria y renovaria a la Israel reunida para que reanudara
su mision (Is. 32:15-17; 44:3; 59:21; Ez. 36:26-27; 37:1-14; 39:29) vy,
finalmente, traeria salvacion por medio de Israel a todos los pueblos (JI.
2:28—3:1). Segun los profetas, todo esto sucederia en el gran futuro
escatologico de Dios. Pedro dejo en claro que aquellos «Ultimos diasy
habian llegado con el advenimiento del Espiritu (Hch. 2:17).

Hay dos imagenes paulinas que explican con mas detalle la
importancia del derramamiento del Espiritu en Pentecostés. La primera
describe al Espiritu como el pago de un anticipo o depdsito (arrabon).
Pablo dice que Dios «nos sellé6 como propiedad suya y puso su Espiritu en
nuestro corazdén como garantia de sus promesas» (2 Co. 1:22, NVI; cf. 2
Co. 5:5; Ef. 1:14), tomando la palabra «garantia» del vocabulario comercial
del Cercano Oriente: cuando un comprador no puede pagar el precio
completo de un articulo le ofrece al vendedor una sefia, una primera cuota,
una parte del precio completo para garantizar que esta dispuesto a pagar el
resto. Esta suerte de depdsito es tanto un adelanto del pago de la compra
como la promesa de pagar el resto de la suma; es el dinero presente, que el
vendedor bien puede invertir de inmediato, y también la promesa de una
cancelacion futura de la deuda. Del mismo modo, el Espiritu es mas que
una promesa del advenimiento futuro del reino: en el Espiritu, los poderes
del siglo venidero se han derramado en el presente, para garantizar que la
salvacion futura anunciada por los profetas ciertamente llegara.

La segunda imagen paulina que ilustra al Espiritu es la de las
«primicias» (aparche): nosotros «tenemos las primicias del Espiritu» (Ro.
8:23). La misma palabra se usa para referirse a Jesus, al Espiritu y a la
iglesia. La resurreccion de Jesus es la primicia de la vida de la resurreccion
(1 Co. 15:20, 23); el Espiritu que recibe la iglesia es la primicia de la vida
del siglo venidero (Ro. 8:23); la iglesia, que participa en la resurreccion de
Jesus y la obra del Espiritu, es la primicia de la nueva creacion (Stg. 1:18).
Esta imagen halla sus origenes en la vida agricola de aquel entonces y
también en la ley del Antiguo Testamento (cf. Lv. 23:9-14). Las primicias
eran los primeros frutos que se recogian en la cosecha. Era una imagen muy

169



rica para Israel, una parte real de la cosecha que podia probarse, comerse y
disfrutarse en el momento, pero que también traia consigo la promesa de
que en el futuro se recogeria el resto de la cosecha. El vinculo entre Jesus,
el Espiritu y la iglesia, tal como se refleja en esta imagen, tiene un rico
significado eclesial. Jesus se convierte en el primer pago del siglo venidero
al entrar en la vida de la resurreccion; el Espiritu es el don, que trae la vida
futura a la era presente; y la iglesia es participe, hoy en dia, de esa vida que
todavia ha de venir. La imagineria evoca un futuro en el que la vida de la
resurreccion en el Espiritu llenara la tierra.

El autor de Hebreos se vale de un lenguaje evocativo que apunta en la
misma direccion que las imagenes de Pablo. Hablando de quienes habian
sido parte de la comunidad escatologica y cayeron, Hebreos dice que ellos
«saborearon el don celestialy, «tuvieron parte en el Espiritu Santoy», y
«saborearon ademas la buena palabra de Dios y los poderes del mundo
venidero» (He. 6:4-5). Este pasaje ha sido objeto de gran debate: ;como es
que los individuos que disfrutaron de estos beneficios pudieron caer de
forma tal que no pueden volver al arrepentimiento?*® Sin embargo, si
interpretamos estas palabras en un contexto comunal, entenderemos que
este pasaje quiere decir que aquellas personas saborearon y probaron esos
dones y poderes porque formaban parte del cuerpo. Por el solo hecho de ser
parte de la comunidad escatologica saborearon, probaron, compartieron y
disfrutaron el don del Espiritu Santo, que trae consigo los poderes del siglo
venidero al presente, incluso si no se apropiaron del evangelio en su vida
personal.

La venida del Espiritu transformé al pueblo de Dios, cuya mision
comunal es: sefalar hacia atras, a la vida que Dios pensé para la humanidad
al momento de la creacion; sefialar hacia adelante, al tiempo en que Dios
restaurara esa vida en la culminacion de la historia; y oponerse a la idolatria
de las naciones, que atenta contra esa vida. La antigua Israel fracaso en el
cumplimiento de ese llamado porque participod en las obras de la creacion
caida. El advenimiento del Espiritu da a la Israel renovada, la iglesia, un
anticipo y una experiencia presente de la vida que ha de manifestarse en el
futuro. Ahora tiene el poder para cumplir su llamado: la Israel escatoldgica
es una comunidad llena del Espiritu.

El bautismo al que Pedro llama a sus compatriotas judios es lo que
define a esta nueva comunidad: estan reunidos en torno al Mesias para ser
participes de la obra del Espiritu. El bautismo es escatologico: es la entrada

170



a la esfera del siglo venidero, solo por la muerte y resurreccion de Cristo,
que experimentamos en la obra del Espiritu. El bautismo también es
misional: entrar a esta comunidad implica incorporarse a un pueblo reunido
y restaurado por el Mesias y provisto del Espiritu para continuar el llamado
misional de Israel, para ser una sociedad contrastante que siga reuniendo al
pueblo mesianico de los ultimos tiempos durante el periodo intermedio que
precede al juicio final. Newbigin plasma la relevancia escatoldgica y
misional del bautismo y la iglesia cuando escribe: «Bautizarse es unirse a
Jesis en su muerte para asi también unirsele en su vida resucitada y ser
participes de su mision en el mundo, que sigue en curso. Es bautizarse en su
misiony».*!

Aceptacion y rechazo

La mision de los doce era reunir a las ovejas perdidas de Israel
(dispersas en las naciones debido al juicio de Dios) en el pueblo
escatologico de Dios. Pentecostés fue una maravillosa oportunidad para
invitar a Israel a aceptar a Jesis como el Mesias. Richard Bauckham sugiere
que «Pentecostés, mas que el dia del nacimiento de la iglesia, quizas haya
sido el principio de la restauracion del pueblo de la didspora. Mediante la
predicacion de Pedro, los doce apostoles comenzaron su tarea de
reconstituir a la Israel renovada, donde las doce tribus se volverian a
reunir.*?

Lucas relata que en el dia de Pentecostés Jerusalén estaba llena de
«judios piadosos, que venian de todas las naciones conocidas» y «tanto
judios como proselitos» (Hch. 2:5, 10) que habian llegado de todas las
naciones para celebrar la fiesta. Lucas hace una lista (Hch. 2:9-11) muy
detallada que ilustra la didaspora judia en Jerusalén, el centro de reunion
escatologico del pueblo de Dios (cf. Is. 11:12; 43:5-6).* Los judios
dispersos oyeron las maravillas de Dios en todos los idiomas de su
procedencia (Hch. 2:5-11). Tres mil de ellos aceptaron el mensaje de Pedro,
se bautizaron y se sumaron al nimero de los miembros de la Israel
restaurada. La narracion de Lucas presenta los comienzos de la historia de
la mision apostdlica en términos de «una historia de éxito rotundox».*
Despues de que los tres mil aceptaron el mensaje en Pentecostes, el niumero
de personas que creyeron en el Sefor y se incorporaron a la Israel renovada
ascendi6 rapidamente a cinco mil (Hch. 4:4) y sigui6 en aumento (Hch.
5:14). Cerca del final de la mision de Jerusalén, la Palabra de Dios seguia

171



esparciendose, el numero de creyentes judios seguia aumentando
rapidamente e incluso un gran nimero de sacerdotes empez6 a obedecer a
la fe (Hch. 6:1, 7). Mas alla de Jerusalén, en Judea y a lo largo y ancho del
Imperio romano, mas y mas judios seguian volviéndose a la fe (Hch. 9:42;
12:24; 14:1; 17:10-12; 21:20).

Lucas nos muestra también la otra cara de la moneda: si bien muchos
judios creyeron y se incorporaron a la Israel regenerada, muchos otros
rechazaron el mensaje. Algunos lo hicieron con tal frenesi que llegaron a
incitar a la violencia contra los creyentes. Después del sermon de Pedro en
el templo, aunque «muchos de los que habian oido sus palabras creyerony
(Hch. 4:4), los lideres judios empezaron a oponerse a Pedro (Hch. 4:1-22).
Después de leer acerca del crecimiento de la iglesia otra vez (Hch. 5:14),
vemos que los lideres judios, llenos de celos, arrestaron a los apdstoles y los
echaron en la céarcel (Hch. 5:17-18). Leemos que algunos sacerdotes
estaban entre los nuevos creyentes (Hch. 6:7) e inmediatamente después
vemos el relato del apedreamiento de Esteban (Hch. 6:8—7:60). Por
consiguiente, si bien muchos de los judios fueron receptivos al evangelio, la
nacion también esta descrita, de forma colectiva, como un pueblo
contumaz, de corazones y oidos que permanecen incircuncisos (Hch. 7:51).
Asi prosigue todo el libro de Hechos: con conversion y oposicion,
aceptacion y rechazo (ej.: Hch. 13:42-45).

Lucas relata la formacion de la Israel restaurada en términos de filtrar y
dividir. Ya lo habia profetizado Simedn al principio del Evangelio de Lucas
(Lc. 2:34). Mientras Jesus proclamaba las buenas nuevas y reunia a las
ovejas perdidas de Israel, en efecto hubo division; hubo quienes «cayeron»
y quienes «se levantarony». Algunos creyeron y se unieron a la Israel del fin
de los tiempos, pero muchos rechazaron a Jesus. Ahora ¢l enviaba a sus
discipulos a continuar la mision de reunir a su pueblo y el patrén se repetia:
miles y miles abrazaban el mensaje del evangelio, pero muchos mas se
oponian a ellos.

En su discurso de Pentecostés, Pedro dijo a los judios: «Y todo el que
invoque el nombre del Senor serd salvo» (Hch. 2:21). Desde ese momento,
hubo division en la respuesta de Israel. El pueblo escatologico de Dios se
constituyo por la fe en el evangelio, no por la herencia étnica (cf. Lc. 3:8, 9,
17). Pedro hizo una advertencia al pueblo israelita en su siguiente sermon,
que fue en el templo (Hch. 3:12) y que se concentr6 en que Jesus, el Mesias
de Israel, habia sido rechazado y crucificado por los judios. Ahora, todo el

172



pueblo israclita debia arrepentirse y aceptar al Mesias para recibir la
restauracion completa prometida por los profetas: debian escuchar la voz de
Jesus. Pedro advirtio: «Todo aquel que no escuche a ese profeta, sera
eliminado del pueblo» (Hch. 3:23). Todos los judios que negaran que Jesus
es el Mesias perderian su lugar en el pueblo de Dios.*

Ese era el primer paso en la mision de Dios, necesario para que la
salvaciéon procediera de una Israel purificada y se propagara por las
naciones. Bauckham observa que Pedro destacd dos puntos importantes
sobre la respuesta israelita a Jesis tomando dos pasajes del Antiguo
Testamento (en Hch. 3:22-23, 25). Primero citdé Deuteronomio 18:15-20
para recalcar «que todo el que no prestara atencion a este profeta,
identificado como Jesus, dejaria de ser parte de Israel, que aguardaba su
restauracion». Luego citdo Génesis 12:3 y Génesis 22:18, donde Dios dijo a
Abraham: «En tu simiente seran bendecidas todas las naciones de la tierrax»
(Hch. 3:25). El segundo punto que resaltd Pedro es que «serd la Israel
arrepentida, bendecida por Dios, quien cumpla la promesa de que la
simiente de Abraham seria una bendicion para todas las familias de la tierra.
Dios envid a Jesus “en primer lugar” (v. 26) a Israel para bendecirla en su
arrepentimiento y que entonces ese pueblo restaurado fuera una bendicion
para las nacionesy.*

El hecho de que debia haber una mision orientada a los judios seguida
de una mision hacia los gentiles quedé mucho mas claro en el discurso de
Jacobo en el Concilio de Jerusalén. El cit6 Améds 9:11-12 para justificar la
mision entre los gentiles:

«Después de esto volveré, y reedificaré el caido tabernaculo

de David; repararé sus ruinas y lo volveré a levantar, para

que el resto de la humanidad busque al Sefior, y también

todas las naciones que invocan mi nombre» Hechos 15:16-
17

La profecia original de Amos sobre «el caido tabernaculo de David» se
referia a la reconstruccion del templo que acompafiaria la restauracion de
Israel, pero Jacobo interpretd que el cumplimiento de esas palabras era la
restauracion de Israel como templo escatologico.*’” El pueblo reunido de
Dios es el templo en el que se congregaran las naciones.*® El tabernaculo
caido de David debe ser restaurado para que el resto de la humanidad
busque al Sefior.*” Lohfink afirma que «tan pronto como Israel se levantara

173



en medio de todas las demas sociedades del mundo como la sociedad
debidamente construida (esa es la terminologia exacta que se utiliza en el
pasaje [en Hch. 15:17]), la sociedad pagana podria buscar y encontrar a
Dios en Israel, la sociedad modelo establecida por Dios». Jacobo y la
iglesia de Jerusalén sabian «que sus esfuerzos misioneros no cambiarian
nada entre las naciones a menos que el mismisimo pueblo de Dios fuera una
sociedad transformada en el contexto de la misién. La misién ganaba
credibilidad mediante la construccion social concreta del pueblo de Dios
que la llevaba adelantex.>®

Por eso es que el relato de Hechos se demora tanto en Jerusalén. Los
doce no se quedaron alli todo ese tiempo por incredulidad, ni por un
estrecho exclusivismo, ni por una incapacidad de entender la mision
universal de Dios. Su misioén estaba orientada hacia los judios, a fin de
conformar un pueblo fiel; la mision hacia los gentiles debia estar cimentada
en una comunidad que ya encarnara las buenas nuevas y, por ende, las
volviera creibles. Los gentiles podrian afnadirse, en los tiempos de Dios, a
una comunidad como esa.

El libro de Hechos nos cuenta en una narracion historica lo que Pablo
articula en términos teologicos (Ro. 11:17-24). Algunas ramas son
cortadas: hay muchos judios que no creen en el evangelio y se excluyen a si
mismos de la membresia en la Israel restaurada. Algunos renuevos de olivo
silvestre son injertados en su lugar y ahora comparten la rica savia de la
raiz: muchos gentiles creen en el evangelio, se incorporan al pueblo de Dios
y ahora son participes de la salvacion prometida a Israel. «Cuando uno lee
Hechos y Romanos 11 a la par, es increible la cantidad de profundas
similitudes que encuentra entre ellos. Es interesante apreciar que Hechos,
que parece mas primitivo, es la lefia con la que Pablo enciende el fuego de
su extraordinaria teologia sobre el destino de judios y gentiles.»”!

Por lo tanto, podemos observar tres importantes procesos que tienen
lugar en la conformacidon del pueblo escatologico de Dios: (1) la Israel
regenerada se reune en una comunidad para continuar la misioén
escatologica de Jesus; (2) los israelitas que se rehuisan a reconocer que Jesus
es el Mesias se excluyen a si mismos del pueblo de Dios; y (3) muchos
gentiles se afiaden a esta comunidad, que asume tanto la vocacion misional
de Israel como la mision escatologica de Jesus.

La comunidad misional de Jerusalén

174



Después de Pentecostés, vislumbramos a la sociedad trasformada de
Dios en Jerusalén. Alli, la Israel escatologica y mesidnica seguia llevando
adelante su rol misional en el poder del Espiritu. El resumen de los sucesos
que leemos en Hechos 2:42-47 nos ayuda a ver claramente el propdsito de
Dios para su pueblo misional.

En ese pasaje, podemos distinguir tres movimientos. En primer lugar,
la comunidad apostdlica estaba dedicada a la ensefianza apostolica, la
comunion entre hermanos, el partimiento del pan y la oracion. Estas
actividades eran canales por medio de los cuales se alimentaba la vida
escatologica del Espiritu en el cuerpo de creyentes. En segundo lugar, la
descripcion del pueblo de Dios deja en claro que la vida del reino se estaba
manifestando. Estaban cumpliendo lo que Dios pens6 desde el principio
cuando escogi6 a su pueblo. En tercer lugar, como podriamos esperar de un
enfoque veterotestamentario en el tema de como se reuniria el pueblo de
Dios del fin de los tiempos, Dios afiadia a su comunidad a personas ajenas a
ella.

Lucas relata que esta comunidad cristiana primitiva tenia cuatro
practicas que atendia con devocion. Puede que pasemos por alto la palabra
«devociony en el apuro de ver cudles eran las cuatro practicas de la iglesia
primitiva, pero deberiamos detenernos un instante en este punto para
recordarnos a nosotros mismos que esta comunidad llena del Espiritu «se
ocupaba con diligencia» de aplicar estas practicas y «se cefiia firmemente»
a ellas porque eran medios para nutrir su nueva vida en Cristo.’> Con la
determinacion infatigable del atleta que se entrena, la iglesia persistia con
ahinco en el estudio de la Palabra de Dios, la comunién entre hermanos, la
santa cena y la oracion: esos eran los medios por los que Cristo obraba, a
traves del Espiritu, para darle nueva vida a su pueblo.

En primer lugar, los seguidores de Jesus se comprometieron a seguir la
ensefianza de los apostoles, «la historia de Jesus (en particular su muerte y
resurreccion), narrada como el climax del relato de Dios e Israel y, por
ende, como la verdadera historia del mundo y el fundamento y la fuerza que
infunde poder a la mision de la iglesia».”® Nuestra propia mentalidad ha
sido moldeada hasta tal punto por la cosmovision de la Ilustracion que con
mucha frecuencia pensamos que las palabras «ensefianza» y «doctrinay» se
refieren a dos realidades exclusivamente sistematicas. Sin duda, habia una
enseflanza doctrinal, pero en el fondo, la ensefianza apostolica era la
narracion de una historia: la historia de Jesus, el climax del relato biblico.>*

175



Contar la historia del evangelio es invitar a las personas a hallar su lugar en
ella: «Aceptar la autoridad de este relato implica introducirse en €l y habitar
en él. Es vivir en un mundo como el mundo retratado en esa historia».>®

Ademads, la historia que relataban los apostoles tenia una fuerza
poderosa y vigorizante. En la cultura occidental, tenemos la tendencia a
concentrarnos en el aspecto intelectual de la ensenanza, que desde luego es
importante.®® Considerando especialmente que vivimos en una era
antintelectual, es importante que ahondemos en nuestra comprension
intelectual de la fe; «la fe que busca entender» es crucial para una iglesia
misional. Sin embargo, a veces olvidamos que el evangelio tiene poder de
Dios para salvacion porque Cristo mismo estd presente en la Palabra con
todo su poder salvifico. En Hechos 4:33, leemos que «los apdstoles daban
un testimonio poderoso de la resurreccidon del Sefior Jesusy». Mas adelante,
Pablo describiria el evangelio como el «poder de Dios para la salvacion de
todo aquel que cree» y una «demostracion del poder del Espiritu» (Ro.
1:16; 1 Co. 2:4, NVI; ver también 1 Co. 1:18). El poder de la palabra de
Dios transform6 a la comunidad de la iglesia primitiva. No deberia
sorprendernos que, cuando surgieron dificultades practicas en la iglesia, se
designo a siete hombres para que se encargaran del problema a fin de no
descuidar el ministerio de la palabra (Hch. 6:4).7

En segundo lugar, los creyentes se dedicaban a la comunion unos con
otros. La palabra koinonia (que aqui se traduce como «comunién» o
«mutuo compaiierismo») denota el compartir y aparece en todo el Nuevo
Testamento con el sentido de tener parte y comuniéon en la salvacion de
Cristo (1 Co. 1:9), en la obra del Espiritu (2 Co. 13:14) o en los dones y las
obligaciones que conlleva el evangelio (Fil. 1:5). Compartir esta fe implica
compartir una vida en comunidad (1 Jn. 1:3). En Hechos 2:42, esta
comunion parece manifestarse particularmente en la administracion de los
bienes materiales (Hch. 2:44-45). Sin embargo, esta generosidad y
solidaridad social inusitada era, sin duda, la expresion concreta de la nueva
vida que compartian en Cristo y el Espiritu.®® La comunion entre ellos
indica que compartian una vida juntos en Cristo y por el Espiritu.

El resto del Nuevo Testamento revela varios aspectos de esta vida en
comunidad, de los cuales dos son especialmente pertinentes para nuestro
analisis. Primero, la vida en comunidad de la iglesia es el medio por el cual
somos edificados y fortalecidos en nuestra nueva vida en Cristo. En este
punto, pensamos en pasajes que tratan de los dones del Espiritu, que se nos

176



conceden por el bien comun (1 Co. 12:1-11). Puntualmente, Pablo nos
llama la atencion sobre los dones del liderazgo, que hacen que la Palabra de
Dios siga ocupando un lugar central en la vida de la comunidad, para que el
cuerpo sea edificado y todos alcancemos la medida de la estatura de la
plenitud de Cristo (Ef. 4:1-16). Es importante que interpretemos las
palabras de Pablo sobre la vida comunal de la iglesia y sus dones y
liderazgo en el contexto de una iglesia misional. Dios nos da esos dones
precisamente para que la iglesia manifieste la vida del reino ante el mundo.
Al igual que Lucas, Pablo se interesa por las estructuras y el orden en la
vida de la iglesia, para que asi el Espiritu obre dando a la comunidad la
capacidad de ser un cuerpo misional.

Segundo, la comunién de la iglesia se expresa en que los creyentes
viven juntos en una sociedad transformada por el amor fraternal. Quizas la
mejor forma de explorar este aspecto sea observar el pronombre reciproco
«unos a otros» (allelon), que satura el Nuevo Testamento y es «una parte
fundamental de la eclesiologia de los primeros cristianos».”® La siguiente
lista es representativa de los usos de ese término en el Nuevo Testamento;
claramente, si la iglesia viviera en comunidad de esa manera, presentaria
una alternativa atrayente en contraposicion con el estilo de vida de las
culturas circundantes.

Somos [...] miembros los unos de los otros (Ro. 12:5, LBLA).

Ameémonos unos a otros con amor fraternal (Ro. 12:10).

Con honra, dandose preferencia unos a otros (Ro. 12:10, NBLH).

Vivan en armonia los unos con los otros (Ro. 12:16, NVI).
Acéptense los unos a los otros (Ro. 15:7, DHH).

Estan capacitados para instruirse unos a otros (Ro. 15:14, NVI).
Saludense unos a otros (Ro. 16:16).

Sirvanse los unos a los otros por amor (Ga 5:13).

177



Sobrelleven los unos las cargas de los otros (Ga. 6:2).
Animense los unos a los otros (1 Ts. 5:11).
Edifiquense los unos a los otros (1 Ts. 5:11).

Vivan en paz los unos con los otros (1 Ts. 5:13, LBLA).

Procuren siempre lo bueno los unos para los otros (1 Ts. 5:15, RVA-
15).

Sean [...] tolerantes y pacientes unos con otros (Ef. 4:2).
Sean buenos y compasivos unos con otros (Ef. 4:32, DHH).
Sométanse unos a otros (Ef. 5:21, NVI).
Soportense unos a otros (Col. 3:13, DHH).
Perdondndose unos a otros (Col. 3:13, NBLH).

Tengdmonos en cuenta unos a otros, a fin de estimularnos al amor y a
las buenas obras (He. 10:24).

Confiesen sus pecados unos a otros (Stg. 5:16).
Oren unos por otros (Stg. 5:16).
Amense los unos a los otros de todo corazén (1 P. 1:22).
Sed hospitalarios los unos para con los otros (1 P. 4:9, LBLA).

Todos vistanse con humildad en su trato los unos con los otros (1 P.
5:5,NTV).

A la par de la palabra de Dios y la comunién entre hermanos, hay una
tercera practica a la que la comunidad cristiana de Jerusalén se aplicaba con

178



devocion: el partimiento del pan. La santa cena es otro de los medios por
los cuales Cristo da la vida del reino a su pueblo a través de la obra del
Espiritu. Jesus inicio esta practica la noche en que lo traicionaron y ordeno
a sus discipulos que la guardaran en el centro de su vida comunal. La cena
original fue una cena de Pascua (Lc. 22:7), la fiesta que recibio Israel por
mandato para celebrar las maravillas de Dios en su liberacién de Egipto
(Ex. 12). En los tiempos de Jesus, habia adquirido un nuevo significado: la
mayoria de los judios ya no la celebraban mirando hacia atras y recordando
la obra de Dios en Egipto, sino mirando hacia adelante y con ansias por lo
que Dios iba a hacer (ja Roma!) con la venida del reino. En este contexto,
Jesus les dijo (a través del poder de un simbolo): «;El reino de Dios esta
irrumpiendo en la historia ahora mismo!». Sin embargo, con ese mismo
simbolo también les dijo: «El reino no va a venir de la forma que ustedes
esperany. Jesus tomo el pan y el vino de la cena original y los dot6 de un
nuevo sentido: el reino no llegaria mediante la violencia militar contra
Roma sino por su propio cuerpo y el derramamiento de su sangre. Ese
suceso es el que debia perdurar y ser central para la vida del pueblo
restaurado de Dios, puesto que a través de ¢l se conformaria su comunidad.

Si ponemos esta cena historica en el contexto del relato israelita,
vemos que, al igual que el bautismo, la cena de la eucaristia esta cargada de
sentido escatologico y misional. Es la cena que alimentaria a la Israel
restaurada en su vida del reino. Es el medio que Dios usaria para empoderar
a su pueblo y capacitarlo para encarnar la vida de Cristo, a fin de bendecir
al mundo mientras ellos participan de lo que Cristo logr6 en la crucifixion.
La razon es que Cristo mismo esta presente en la cena y da su propia vida
por su pueblo.

En cuarto y ultimo lugar, la iglesia judia del primer siglo persistia en la
oracion. En un capitulo anterior observamos que la vida de oracion de Jesus
ocupa un lugar de prominencia en el Evangelio de Lucas:* es el medio por
el cual el Espiritu obra para traer el reino a la tierra.’! Por eso, Lucas nos
muestra a Jesus constantemente orando (Lc. 5:16; 6:12), ensefiando a sus
discipulos como orar (Lc. 11:1-13) e instruyéndolos sobre la oracion (Lc.
18:1-8). La iglesia primitiva persistid en esta vida de oracion. La primera
descripcion que leemos acerca de la comunidad de discipulos reunidos reza
que «todos ellos oraban y rogaban a Dios continuamente en union» (Hch.
1:14). Cuando enfrentaron la oposicion de los lideres judios,
inmediatamente «todos juntos elevaron sus voces a Dios» (Hch. 4:24).

179



Cuando la disension empez6 a amenazar a la iglesia, designaron a siete
hombres para que los apostoles pudieran seguir dedicandose a la oracion
(Hch. 6:4).%

La vida de oracion de esta comunidad escatologica, conforme a lo que
habian aprendido de Jesus, contrastaba ostensiblemente con el judaismo de
aquel entonces, que tenia horarios predeterminados y férmulas verbales
rigidas para la oracidén. Esta nueva forma de orar estaba basada en una
nueva relacion con Dios: la relacion de los hijos de Dios con su Abba, su
Padre. Esta oracion no era tan solo expresion y disfrute de esta nueva
intimidad con Dios, sino también la forma en que el poder del reino de Dios
intervenia en la historia. Por eso, no es ninguna sorpresa que encontremos
tantos usos de palabras que denotan devocion y dedicacion en pasajes que
tratan de la oracion. Tres veces Lucas habla sobre la iglesia primitiva con
expresiones como: «oraban y rogaban a Dios continuamente» (Hch. 1:14);
«se mantenian fieles [...] en las oraciones» (Hch. 2:42); «asi nosotros
podremos continuar orando» (Hch. 6:4). Dos veces Pablo manda a las
iglesias que habia plantado como comunidades misionales que fueran
constantes en la oracion (Ro. 12:12; Col. 4:2).

De este modo, Lucas describe a la iglesia en Hechos 2:42 como un
«lugar donde Aquel que es exaltado se manifiesta y donde el Espiritu Santo
hace todas las cosas nuevas».®® Mientras la iglesia persiste con constancia,
devocion y diligencia en estas practicas, el Cristo exaltado estd presente en
medio de ella con poder para salvar. El obra a través de estos canales y por
el Espiritu para crear la nueva vida del reino en la iglesia. Guardar este
pasaje en nuestro corazén nos librara del peligro de rechazar a la iglesia
como Institucidon o comunidad. El remedio para una iglesia institucional
inflexible y encerrada en si misma no es abandonarla, sino reformarla para
que sea lo que Dios pensd desde un principio. Precisamente, es a través del
ministerio de la iglesia institucional, por medio de sus dones, estructuras y
liderazgo, como el pueblo de Dios se edifica para convertirse en una
manifestacion radiante del reino de Dios, por su propia presencia en medio
de ellos.

La devocion comunal en la ensefianza, la comunion, la santa cena y la
oracion da el fruto de una vida que manifiesta la nueva vida del reino (Hch.
2:43-47). Los creyentes de Hechos tenian una vida de poder
(experimentaban muchas sefiales, milagros y maravillas), generosidad
desbordante (tenian todas las cosas en comun y quienes mas tenian a veces

180



vendian sus propiedades para sustentar a los necesitados), solidaridad en
comunidad (seguian reuniéndose y congregandose), gozo (vivian con un
corazOn alegre y sincero) y adoracion y accion de gracias a Dios. Una
comunidad asi es realmente contrastante y cumple lo que Dios penso para
su pueblo desde el principio. Hechos describe el resultado: «Y cada dia el
Sefior anadia a la iglesia a los que habian de ser salvos» (Hch. 2:47). Lucas
presenta la mision de la iglesia primitiva como una obra de Dios: es el
Serior quien afadia a los miembros de la iglesia. David Seccombe afirma
que las «dos descripciones de la vida de la comunidad cristiana de Jerusalén
(Hch. 2:42-47; 4:32—5:16) tienen un propdsito en comun: mostrar que
Dios en verdad estaba en medio de su pueblo».** Era Dios obrando en ellos,
por medio de ellos y en medio de Jerusalén.

Cabe preguntarnos entonces si esta comunidad atrayente también
estaba envuelta en una actividad misionera mas intencional. Ernst
Haenchen cree que en Jerusalén no habia un trabajo evangelistico
deliberado y que ese tipo de trabajo no empezo antes de Pablo.®® Hengel lo
refuta argumentando que muchas personas fueron ganadas para la fe en un
periodo corto, lo cual (¢l infiere) no podria haber sucedido sin una
«actividad misionera» real.®® De la vida de la comunidad emanaban
palabras y hechos que sefialaban a Jesus y al Espiritu como la fuente de su
nueva vida.

Newbigin discierne la dindmica misional de la iglesia primitiva de
Jerusalén y hace hincapi¢ en que «el comienzo de la misidon no es una
accion que nosotros llevamos a cabo, sino la presencia de una realidad
nueva, la presencia del Espiritu de Dios obrando con poder». Que esta
realidad y este poder nuevos dieran origen a una comunidad era una senal
del reino que planteaba preguntas entre los incrédulos. Las «grandes
declaraciones misioneras de Hechos no partieron de la iniciativa unilateral
de los apdstoles, sino que son respuestas a las preguntas que hicieron otras
personas, preguntas que surgieron debido a la presencia de algo que
requeria una explicacion [...]. Lo que realmente necesitamos entender es
que cuando la Iglesia es fiel a su Sefior, hay poderes del reino que se hacen
presentes y las personas empiezan a hacerse esa pregunta a la que el
evangelio responde».®’” Hechos 4:32-35 confirma esta lectura: los creyentes
eran de un mismo sentir y pensar, compartian todo lo que tenian (v. 32), y la
gracia de Dios obraba de forma tan poderosa entre ellos y los motivaba a
actuar con una generosidad tan sacrificada que ninguno de ellos atravesaba

181



ninguna necesidad (v. 34). Entremezcladas con estos dos puntos leemos las
palabras: «Y los apostoles daban un testimonio poderoso de la resurreccion
del Senior Jesus» (v. 33). Roland Allen advierte que la «expansion
espontanea de la iglesia» de Hechos estd basada en tres elementos: la
irresistible atraccion que ejercia su vida comunal, la actividad evangelistica
espontanea de la congregacion local, y la plantacion de mas de estas
congregaciones en nuevos lugares.®

Newbigin describe lo que ¢l denomina la «naturaleza doble» que
tendra la iglesia si es fiel a su llamado misional. Por un lado, asi como la
mision de Jesus se caracterizd por las sefiales de poder del reino, en la
iglesia también se manifestara el poder del reino. Por otro lado, también
habra sufrimiento. Asi como Jesus desafio a los poderes que estaban
obrando en una sociedad iddlatra y eso atrajo la hostilidad del mundo,
también «la vida y el testimonio de la iglesia misionera derribaran las
creencias mas fundamentales del mundo».® Alli donde la iglesia sea fiel al
evangelio y, por ende, dé lugar a una presencia del reino, «el cristianismo
estara desafiando con sus palabras y conducta a los poderes dominantes.
Los resultados seran conflictos y sufrimiento para la Iglesia».”’ Podemos
apreciar esto mismo también en el libro de Hechos.

Jests habia advertido a sus discipulos que también sufririan como ¢l
(Lc. 6:22; 9:23; 12:4-12; 21:12-19) y eso mismo es lo que leemos en las
paginas de Hechos: el sufrimiento por la persecucion es un tema
predominante. Empez6 en Jerusalén después de que los apostoles sanaron a
un hombre ciego y predicaron que no hay salvacion en nadie mas que Jesus.
Cuando enfrentaron la encarnizada oposicion de los lideres judios, los
creyentes empezaron a orar de inmediato.”! Citando el Salmo 2,
interpretaron que esta oposicion era prueba de que los «reyes y poderosos»
de la tierra se reunian para confabular contra el Cristo (Hch. 4:26), por lo
cual oraron pidiendo valentia (un tema que encontramos con frecuencia en
Hechos en ¢l contexto de la adversidad)’? y Dios les respondio (Hch. 4:29-
31). Los lideres judios volvieron a mostrar oposicion contra los apodstoles,
que tuvieron que soportar el encarcelamiento y los azotes, pero se fueron
gozosos porque habian sido considerados dignos de sufrir por el Nombre
(Hch. 5:41). En los capitulos siguientes, los judios arrestaron y apedrearon a
Esteban (Hch. 6 y 7) y «se desatd una gran persecucion contra la iglesia»
(Hch. 8:1). Pablo se sumé a los actos de violencia dirigidos contra la
iglesia, pero en el camino se convirtio al cristianismo. Acerca de Pablo, el

182



Sefior le dijo a Ananias: «Yo le voy a mostrar todo lo que tiene que sufrir
por causa de mi nombre» (Hch. 9:16). En efecto, Pablo se enfrent6 una y
otra vez al antagonismo, el encarcelamiento, los golpes y muchos mas actos
de violencia por parte de los incrédulos, todo por la causa de Cristo. Al
llegar de vuelta a Antioquia después de su primer viaje, fortalecio e
infundid aliento a la iglesia diciéndole: «Para entrar en el reino de Dios nos
es necesario pasar por muchas tribulaciones» (Hch. 14:22).

Paul House analiza en detalle el tema del sufrimiento en Hechos y
concluye que la mision y el sufrimiento estan intimamente relacionados. El
sufrimiento siempre conduce a la propagacion del evangelio. «Claramente,
el sufrimiento es una fuerza crucial para la propagacion del evangelio. Es
poco comun que el Camino se expanda sin ¢él. [...] Sin duda alguna, el
evangelio avanza, pero nunca sin dolor.»” Lucas nos muestra que la
persecucion cumple el plan de Dios y que el evangelio logra avanzar y
difundirse debido a que Dios comisiona, da coraje y capacita a la
comunidad de sus testigos para que cumplan con fidelidad su misioén.”

Mas alla de Jerusalén

La mision de la iglesia seguia dentro de los limites de la vision del
Antiguo Testamento: Jerusalén estaba en el centro y la comunidad
apostolica estaba reuniendo a los judios para incorporarlos a la Israel
mesianica. Sin embargo, el plan de Dios era traer a todas las naciones a esta
comunion. Los sucesos descritos en Hechos 10 iniciaron la siguiente etapa.
Pedro, en contra de sus propias convicciones, fue guiado por Dios a la casa
de un gentil llamado Cornelio para compartir las buenas nuevas de Jesus.
En contra de todas las expectativas, la misma experiencia del Espiritu Santo
que recibieron los discipulos en Pentecostés ahora le era concedida a esta
familia de gentiles: claramente, Dios estaba obrando alli. Cornelio y su casa
se bautizaron de inmediato. No obstante, cuando Pedro volvié a Jerusalén
se encontrd con un problema: la iglesia lo reprendidé con severidad por
transgredir los limites religiosos sagrados entrando en la casa de un gentil.
Entonces Pedro les contd que Dios lo habia guiado y que el Espiritu habia
descendido sobre Cornelio y su familia, ante lo cual el asunto quedo
resuelto. Los creyentes «que practicaban la circuncision» respondieron:
«jAsi que Dios también les ha concedido a los no judios la oportunidad de
arrepentirse para que tengan vida!» (Hch. 11:18). Ahora la pregunta era
cuales eran los términos para admitir a los gentiles en la comunidad de

183



Jesus y qué pasaba con la ley. Para los creyentes de Jerusalén era claro: los
creyentes gentiles debian convertirse al judaismo y guardar la ley.

Mientras tanto, a unos quinientos kilometros al norte, en Antioquia,
algo nuevo estaba sucediendo. Algunos de los judios que habian
abandonado Jerusalén durante la persecucién posterior a la muerte de
Esteban habian viajado hacia el norte hasta Antioquia y estaban dando
testimonio de Jesus tanto a judios como a gentiles (Hch. 8:1; 11:19-21). Su
mensaje estaba contextualizado: proclamaban que Jesus es el «Sefior» (en
vez del «Cristo» o el «Mesias»), un término que comunicaba de forma mas
clara a los gentiles la trascendencia del evangelio.” Un gran nimero de
gentiles creyd y esta nueva realidad significd grandes cambios para la
comunidad de creyentes. Ya no se trataba de unos pocos gentiles que se
estaban incorporando de forma gradual en wuna comunidad
mayoritariamente judia: ahora, judios y gentiles parecian estar en igualdad
de condiciones. Aqui es donde entra en juego un elemento completamente
nuevo.”® Cuando la iglesia de Jerusalén escuchd acerca de estos
acontecimientos, inmediatamente se puso en accion para asegurarse de que
este fuera un movimiento mesianico valido. Enviaron a Bernabé para que
investigara el asunto y €l constatd frente al pueblo de Jerusalén que, en
efecto, la gracia de Dios estaba obrando en el norte, tanto en judios como en
gentiles.

En Antioquia, la iglesia dio un paso mas: escogio a Pablo y Bernabé
para que llevaran las buenas nuevas a pueblos de regiones aun mas distantes
(Hch. 13:1-3). Ellos viajaron a Chipre y a Asia Menor y en cada ciudad
dejaron a su paso una comunidad compuesta de judios y gentiles, que se
congregaban en torno a Jesus por medio del Espiritu (Hch. 13-14). El
patron que se habia establecido en Antioquia ahora se estaba volviendo la
norma. Uno no puede imaginar lo horrorizados que habrian estado los
judios en vista de estos acontecimientos y el rumor de «lenguas parloteando
en las calles y en las sinagogas. “Es un escandalo espantoso. jEstan por
todas partes! Judios y gentiles, circuncisos e incircuncisos, limpios e
impuros, todos viviendo juntos, comiendo juntos y orando juntos como si
no hubiera diferencia entre ellos y nosotros, como si la ley ya no
importara”».”” ;Qué pasaba con la ley, que habia sido tan preciada y
formativa para el pueblo de Dios durante tantos cientos de afios? ;Podian
dejarla a un lado tan facilmente? Uno apenas puede imaginar la angustia y
la confusion de los creyentes judios de Jerusalén. ;Quién era este Pablo? Lo

184



llamaban «apdstol», pero los doce discipulos estaban en Jerusalén. ;Queé
habia que hacer con los creyentes gentiles? ;Qué pasaba con estas nuevas
comunidades en las que judios y gentiles adoraban y oraban juntos?

Finalmente, el tema se tratdo en el Concilio de Jerusalén (Hch. 15). El
punto de inflexion de las deliberaciones del concilio fue cuando Jacobo
tomo la palabra. Después de referirse al relato de Pedro, cit6 Amods 9:11-12
y dijo que los profetas aguardaban este dia, en el que primero los judios
serian restaurados y luego los gentiles se afiadirian al pueblo como gentiles.
Asi, Jacobo aconsejo a los presentes que no exigieran que los gentiles se
convirtieran en judios, excepto por unas pocas practicas especificas. Hubo
consenso en este punto y la iglesia design6 a algunos creyentes para que
llevaran este mensaje a las iglesias de Antioquia, Siria y Cilicia. Las
iglesias respondieron con gozo, se fortalecieron en la fe y crecieron en
numero (Hch. 15:30-31; 16:4-5). El resto del libro de Hechos destaca los
esfuerzos de Pablo y otros creyentes por llevar las buenas nuevas del reino a
tierras aun mas lejanas, hasta el final del relato, que termina en Roma.

En esta segunda parte de Hechos, hay dos puntos de inflexion que son
cruciales para elaborar una eclesiologia misional. Primero, vemos coémo era
la iglesia de Antioquia; segundo, vemos a la iglesia liberarse de modelo de
comunidad judia a partir del Concilio de Jerusalén.

LA IGLESIA DE ANTIOQUIA: UN NUEVO TIPO DE COMUNIDAD MISIONAL

La iglesia de Antioquia era un fendmeno nuevo en la mision de Dios.
Estaba establecida en una de las grandes ciudades del Imperio romano, sus
fundadores fueron los creyentes que habian huido de la persecucion de
Jerusalén, y estaba compuesta de creyentes tanto judios como gentiles.
Lucas ofrece una descripcion historica y teologica de esta iglesia en Hechos
11:19-30, basandose en su representacion previa de la iglesia de Jerusalén.”
Aqui no aporta la misma cantidad de detalles; mas bien, da por sabido que
sus lectores relacionarian ambas iglesias e interpretarian por si mismos los
detalles que ¢l deja implicitos. En otras palabras, la iglesia de Antioquia
también se dedicaba con constancia a los medios de la gracia, su vida
encarnaba la vida atrayente del reino y, al igual que en Jerusalén, el Sefior
estaba afiadiendo creyentes a su congregacion (Hch. 2:42-47). Leemos que
la gracia de Dios estaba obrando en Antioquia (Hch. 11:23; cf. Hch. 2:43-
47) y que un gran numero de personas creia y se volvia al Senor (Hch.
11:21; cf. Hch. 2:47). Era una iglesia devota en el estudio de la Palabra de

185



Dios, como apreciamos cuando Bernabé y Pablo ensefiaban y grandes
numeros de personas acudian a escucharlos (Hch. 11:26; cf. Hch. 2:42). Era
una iglesia generosa cuyos miembros se preocupaban por las necesidades el
uno del otro y estaban dispuestos a compartir sus recursos incluso con
personas que no eran de su propio circulo; por ejemplo, enviaron un
presente a los creyentes de Judea que estaban padeciendo una grave
hambruna (Hch. 11:27-30; cf. Hch. 2:44-45; 4:32-34). Asi, el «narrador
retrata a la iglesia de Antioquia con imagenes de la comunidad ideal, que se
habian utilizado antes para describir a los creyentes de Jerusalén».”

No obstante, la iglesia de Antioquia no era igual a la de Jerusalén: «La
descripcion de la iglesia de Antioquia se destaca en la narrativa de Hechos,
puesto que se la compara y a la vez se la contrasta con las imagenes que
ilustran a la iglesia de Jerusalén».*® A diferencia de esta ultima comunidad,
en Antioquia la iglesia estaba compuesta de judios y gentiles que, mediante
la comunion y el liderazgo, franqueaban la barrera que separaba a ambos
pueblos. Es la «primera iglesia multicultural».® Vivian juntos en
comunidad solo por la gracia de Dios y su compromiso con Jesus, el Cristo;
es apropiado que ellos fueran los primeros en recibir el calificativo de
«cristianos» (Hch. 11:26), ya que se distinguian no por su origen €tnico ni
por sus practicas religiosas, sino unicamente por Aquel a quien seguian.®?

Ahora bien, hay otra diferencia importante que surge en Hechos 13:1-
3. Por primera vez, la iglesia elevaba su mirada mas alla de su escenario
local y deseaba llevar el evangelio a pueblos que atn no lo habian oido.
Cuando el Espiritu instd a estos creyentes a apartar a Bernab¢ y Pablo para
llevar adelante esta nueva tarea, la iglesia fue sensible y obediente a la obra
del Espiritu: ayunaron, oraron, impusieron sus manos sobre Pablo y
Bernabé, y los enviaron para que llevaran el evangelio a nuevos lugares. La
mision de los gentiles acababa de empezar y tenia un proposito misionero.
Antioquia ahora se habia vuelto el centro radiante desde el cual el evangelio
se movia y avanzaba. Justo Gonzalez afirma que, empezando en Hechos 13,
«Lucas habla de forma casi exclusiva de la iglesia de Antioquia y su obra
misionera, no porque fuera la iglesia mas antigua, ni la mas rica, ni la mas
poderosa, sino porque era la que estaba respondiendo a los nuevos desafios
de aquella época».® Segun Gonzalez, la iglesia de Antioquia pudo
responder de una forma novedosa a los desafios de esta nueva era porque
Pablo y Bernabé habian pasado un afio entero ensefiando a la iglesia y
sumergiendo a sus miembros en el relato de las Escrituras (Hch. 11:26).

186



«Lo que sucedi6 durante ese afo es que la iglesia de Antioquia alcanz6 una
comprension de si misma y asimilo el evangelio de una forma tal que ahora
tenia la capacidad de compartirlo en nuevos términos, mejor adaptado a la
mision que Dios le habia confiado.»®

De modo que la iglesia de Antioquia aporta algo nuevo y muy
importante a nuestra comprension de qué es una iglesia misional: una
comunidad que mira mas alla de sus limites geograficos y se pregunta como
puede contribuir a llevar el evangelio hasta los confines de la tierra. Este es
un «fendomeno sin precedentes [...]. En Pablo encontramos por primera vez
el proposito especifico de emprender la actividad misionera en todo el
mundo».®> Basandose en la iglesia de Antioquia, Shenk propone una
distincion util entre la «modalidad organica» de la mision (Hch. 11:19-26) y
la «modalidad de envio» (Hch. 13:1-3). En la «modalidad organicay, la
congregacion local «desafiaba la estructura de plausibilidad reinante de su
cultura basandose en las declaraciones del reino de Dios [...]. El testimonio
del reino de Dios, presente y futuro, era el centro de la vida de la
comunidad de discipulos. La iglesia crecia de forma organica». Shenk cree
que «esta modalidad ha sido el principal vehiculo de la expansion de la
iglesia a lo largo de la historia y ha representado un auténtico progreso para
el cumplimiento de la Gran Comision». La modalidad de envio de personas
comisionadas ofrece una comprension complementaria de la vocacion de la
iglesia. Segin esta modalidad, «ciertos individuos eran apartados para
llevar adelante un ministerio itinerante que permitiria que la fe se propagara
en ciudades y regiones clave a lo largo del mundo romano». Ese fue el
comienzo de una mision transcultural y necesaria para guardar a la
congregacion local de la estrechez mental, de confinarse a la mentalidad de
su pueblo, lo cual hubiera amenazado la fe. «La Gran Comision sostiene
esta dimension [de la mision] de forma continua a los ojos de la iglesia.»®®

Durante los ultimos dos siglos, la misiéon se ha definido casi
completamente en términos de la «modalidad de envio»; la consecuencia ha
sido una comprension desequilibrada e incompleta de nuestro llamado. Sin
embargo, no debemos cometer el error reaccionario de excluir esa
modalidad de nuestro concepto de mision. Gonzalez bien observa que la
tendencia a leer la segunda mitad de Hechos como una serie de tres viajes
misioneros de Pablo —interpretacion que no se encuentra en los
comentarios biblicos antiguos ni medievales— no deriva de una lectura
minuciosa de Hechos, sino de imponer sobre el texto el modelo de misién

187



predominante de los siglos XIX y XX.%7 Aun asi, es igual de cierto que
Hechos 13:2-3 aporta el «paradigma central de las misiones
neotestamentarias».®® Es decir, una iglesia como la de Antioquia es una
mision en su ciudad, que crece por expansion espontdnea en la medida en
que sus miembros encarnan y anuncian las buenas nuevas. Una iglesia
misional como esa también considera que los confines de tierra son su
horizonte y, por ende, esta ansiosa por colaborar para llevar el evangelio a
lugares donde ain no ha sido escuchado. A grandes rasgos, la «modalidad
organica» de Shenk es lo que Newbigin llama «mision» y la «modalidad de
envio» es lo que €l llama «misiones».” La iglesia misional se interesa en
ambas. También podriamos decirlo en términos del modelo de Roland
Allen, segun el cual, en Hechos, el evangelio se da a conocer en cada lugar
debido a la vida vibrante y radiante de una congregacion, sumada a un
testimonio evangelistico espontdneo. Sin embargo, es necesario establecer
mas de estas congregaciones en lugares donde no hay presencia de testigos.
La modalidad de envio o lo que Newbigin denomina «misiones» es crucial
para toda congregacion misional. Hengel afirma de forma enfatica que «la
historia y la teologia del cristianismo de los primeros siglos son una
“historia de la mision” y una “teologia de la mision”. Una iglesia o teologia
que olvida o niega la responsabilidad de enviar misioneros como
mensajeros de la salvacion en un mundo amenazado por el caos estd
rindiendo sus propios fundamentos y, por ende, ella misma se estd
rindiendo».”

Si bien no podemos simplemente equiparar a Pablo con las actividades
misioneras actuales, la forma en que llevamos a cabo las misiones podria
enriquecerse mucho si estudiamos meticulosamente la practica paulina.’!
Aunque quizas Hengel exagere al decir que en Pablo hallamos por primera
vez una «estrategia misionera»,”” si vemos en Pablo lo que podriamos
denominar una intencién misionera. El resumi6 su llamado en las siguientes
palabras: «predicar el evangelio, no donde Cristo ya hubiera sido
anunciado, para no edificar sobre fundamento ajeno» (Ro. 15:20). El creia
que su labor en la region que abarcaba desde Jerusalén a Ilirico (la
provincia romana contigua a Roma hacia el oeste) habia terminado y que ya
no le quedaba mas trabajo que hacer en esas regiones (Ro. 15:19, 23).
Queria viajar mas alla de Ilirico hasta Roma y despu€s mas alla, hasta las
provincias mas orientales de Espafia (Ro. 15:23-24). Esa descripcion nos
permite comprender mejor cual consideraba que era su responsabilidad

188



primaria: queria plantar nuevas comunidades misionales, nuevas
manifestaciones del pueblo escatologico de Dios, en todos los puntos clave
del Imperio romano, que luego funcionarian como congregaciones
misionales en esos lugares. Podriamos imaginar a Pablo diciendo a cada
congregacion antes de partir: «Ustedes ahora son la mision en este lugary.

Ademas, Pablo estaba interesado en que cada una de estas
congregaciones emergentes encarnara las buenas nuevas y llevara adelante
la mision de Dios en medio de su propio contexto cultural. Por eso, ¢l
volvia a visitar estas congregaciones para edificarlas, enviaba a otros
creyentes para los mismos fines, y les escribia cartas para alimentar su fe.
En esas cartas, «Pablo elabora sus ideas teoldgicas como un misionero, es
decir, el Sitz im Leben de la teologia paulina es la mision del apostol».”* Por
lo tanto, para entender bien sus cartas debemos posicionarnos en la postura
social o hermenéutica de la mision.**

EL CONCILIO DE JERUSALEN: LA IGLESIA EN MEDIO DE LAS CULTURAS DEL
MUNDO

El crecimiento de estas comunidades jovenes en las afueras de Israel
planted preguntas criticas acerca de la naturaleza misma del pueblo de Dios.
Por siglos, incluso milenios, el pueblo de Dios habia sido definido y
moldeado por la Tord. La ley no era mera legislacion, sino la «guia y
enseflanza amorosa, paternal y constante que Dios habia dado a su
pueblo».” Para Israel, era un gran privilegio haber recibido tan bondadosa
expresion de la voluntad de Dios (Dt. 4:8). Debian entender la ley en
términos de los propositos misionales de Dios: ella definia al pueblo de
Dios en tanto que ellos encarnaban las intenciones creacionales originales
de Dios. «lsrael era el jardin del Sefior, un pequefio oasis de pureza y
belleza en medio de un mundo que era un desierto de idolatria y caos de
maldad; el seto que protegia ese jardin era la Ley.»”® Leer el Salmo 119 nos
permite adentrarnos en el corazén y la mente de la Israel del Antiguo
Testamento, que amaba la ley de Dios y la consideraba el seto que los
guardaba para que fueran un pueblo distinto y santo. Jesus mismo habia
permanecido dentro de los limites de ese seto, al igual que la comunidad
apostolica original de Jerusalén. Sin embargo, el movimiento que estaba
teniendo lugar en Antioquia —y ahora también Pablo mismo— desafiaba
este antiguo consenso.

189



La ley era preciosa para Israel no solo porque expresaba las intenciones
creacionales de Dios, sino especialmente porque le habia sido dada a Israel.
Era una expresion cultural y autorizada por Dios de los designios
creacionales divinos para un pueblo particular, en un tiempo particular, en
un contexto cultural particular, en un punto particular de la historia de la
redencion. Lo que queda claro en Hechos 15 es que «ni siquiera la cultura
original y aprobada por Dios, de la nacidén escogida por €l, tenia derecho a
universalizar su expresion particular del cristianismo».®” En este punto de la
historia, el pueblo de Dios debia despojarse de la unicidad de su identidad
¢tnica y cultural para convertirse en una comunidad de muchos pueblos,
establecida en diversos lugares de todo el mundo, con una mision orientada
a todos los pueblos y culturas. Era doloroso para los judios cambiar algo
que les habia sido revelado por Dios y que habia quedado grabado de forma
permanente en la identidad misma de su pueblo. Aun asi, las decisiones
tomadas en el Concilio de Jerusalén redefinieron la identidad del pueblo de
Dios, puesto que la iglesia se habia vuelto multicultural y se habia
transformado en una comunidad que debia encarnar el evangelio en
numerosos entornos culturales: asi podrian llevar a las culturas que los
hospedaban a la cruz, donde serian juzgadas y afirmadas. Desde este punto
en adelante, concordamos con Seccombe en que «una de las grandes
fortalezas del cristianismo [...] de todos los tiempos ha sido su capacidad de
adaptarse a todas las culturas, cualidad que se forjo en el Concilio de
Jerusalén».”®

Lo que estaba en juego en Jerusalén no era si incluir o no a los gentiles
en el pueblo de Dios. Eso ya estaba decidido. Mas bien, la pregunta era si
debian exigir a los gentiles que se circuncidaran y guardaran la ley de
Moisés (Hch. 15:1, 5). En términos mas simples, «;debian convertirse al
judaismo para pertenecer al pueblo escatologico de Dios?».”” En el concilio,
los primeros dos argumentos que se presentaron en contra de imponer la ley
a los gentiles partian de la experiencia. Primero Pedro, y después Pablo y
Bernabé, relataron sucesos que demostraban que Dios habia aceptado a los
gentiles como gentiles (Hch. 15:7-12). Sin embargo, el discurso que
determind qué direccion seguiria la iglesia fue el de Jacobo. Su argumento
no se baso en la experiencia sino en las Escrituras: aludié a Amos 9:11-12,
no haciendo una cita textual sino una interpretacion de las palabras del
profeta. Bauckham sostiene que la frase crucial aqui es «los gentiles, sobre
los cuales es invocado mi nombre» (Hch. 15:17, RVR60; énfasis mio).!”° En

190



el Antiguo Testamento, esa frase solia expresar que Dios reclamaba a su
pueblo como su propiedad particular (ej.: Dt. 28:10; 2 Cr. 7:14): solo el
pueblo de Israel era «llamado por su nombre». En contraste, leemos
respecto de los gentiles: «[son] aquellos sobre los cuales nunca fue
invocado tu nombre» (Is. 63:19). Hablar de las naciones que invocan el
nombre de Dios llamaba la atencidn; precisamente por eso Jacobo escogid
este pasaje. Muchos pasajes del Antiguo Testamento hablan de un tiempo
en que los gentiles se incorporarian al pueblo de Dios (Is. 2:2-3; 25:6; 56:6-
7; 66:23; Jer. 3:17; etc.), pero de casi todos ellos se podia interpretar que
esos gentiles se volverian parte de la nacion judia como prosélitos. Por el
contrario, el pasaje citado de Amos sostiene que los gentiles si pueden ser
parte del pueblo de Dios de los ltimos tiempos sin renunciar a su identidad
cultural gentil.!®! Jacobo concluyd su exégesis pidiendo que se aceptara a
los gentiles como gentiles. Asi, la disputa se resolvio.

La trascendencia de esta decisidon es enorme para comprender la
naturaleza del pueblo escatologico de Dios. En el Antiguo Testamento, el
pueblo de Dios estuvo compuesto principalmente de una sola etnia que
vivia en un solo lugar. La ley los unié en una entidad politica, cultural y
religiosa, en un contexto en particular. En términos culturales, Israel tenia
mucho en comun con las naciones de aquel entonces, se relaciond con sus
culturas y se apropi6 de dones culturales que Dios habia puesto en otras
naciones —la evidencia de estos «préstamos culturales» permea el Antiguo
Testamento—, pero también se relaciond con ellas, de una forma mas
relevante, al confrontar su idolatria. Las culturas paganas eran una amenaza
religiosa a Israel, dado que el pueblo de Dios estaba en constante peligro de
corromperse con la idolatria y el politeismo paganos. Sin embargo, en el
Antiguo Testamento, esta amenaza provenia desde afuera de la propia
cultura israelita.

Tras el Concilio de Jerusalén, hubo tanto similitudes como cambios en
la forma en que el pueblo de Dios se relaciono con las culturas del mundo.
El pueblo escatologico de Dios sigui6 siendo una comunidad que encarnaba
las intenciones creacionales de Dios para la humanidad, una ilustraciéon del
proposito redentor de Dios. Asi, al igual que Israel, la iglesia es llamada a
VIVIr en un intercambio misionero con otras culturas, abrazando sus ideas
creacionales acertadas al tiempo que rechaza su idolatria. Sin embargo, a
diferencia de Israel, la nueva comunidad mesianica de la iglesia es enviada
a vivir en medio de las culturas del mundo. La ley que antes unia a Israel

191



como nacion perdio vigencia: los miembros del pueblo de Dios ahora viven
como ciudadanos no solo del reino de Dios sino también de las numerosas
culturas del mundo. La iglesia se ha convertido un solo pueblo escatologico
con muchas expresiones culturales. Las relaciones entre el evangelio, la
iglesia y la(s) cultura(s) se han vuelto mucho mas complejas, puesto que
ahora el pueblo de Dios es llamado a involucrarse y dialogar con las
diversas culturas a las que es enviado para ser una luz a las naciones.

Conclusion

El relato de Hechos nos muestra una comunidad que llevo adelante la
mision del pueblo de Dios del Antiguo Testamento, pero ahora trasformada
en un pueblo mesidnico que estaba investido del poder del Espiritu y que
participaba en los dones del siglo venidero. Ellos continuaron la mision de
Jesus, saliendo de Israel y hacia los confines de la tierra. Pasando de la
narrativa de Hechos a las imagenes de las epistolas neotestamentarias,
veremos esta misma identidad misional en las nuevas iglesias.

Notas

1. Ward W. Gasque, «A Fruitful Field: Recent Study of the Acts of the Apostles», Interpretation 42
(1988): 127.

2. Wilbert R. Shenk, Write the Vision: The Church Renewed (Valley Forge, PA: Trinity International
Press, 1995), 109-112.

3. Lucien Legrand, Unity and Plurality: Mission in the Bible, trad. Robert R. Barr (Maryknoll, NY:
Orbis Books, 1990), 103.

4. Hans Conzelmann, The Theology of St. Luke, trad. Geoffrey Buswell (Nueva York: Harper and
Brothers, 1960), 16-17.

5. Consideremos el titulo aleman del libro de Conzelmann sobre Lucas: Die Mitte der Zeit [El medio
de la historia].

6. Charles H. Talbert, Literary Patterns, Theological Themes, and the Genre of Luke-Acts, Society of
Biblical Literature Monograph Series 20 (Missoula, MT: Scholars Press, 1974), 15-23; Robert C.
Tannehill, The Narrative Unity of Luke-Acts: A Literary Interpretation, vol. 2: The Acts of the
Apostles (Minneapolis: Fortress Press, 1990), 50-51. Talbert observa que esta era una convencion
literaria generalizada en los dias de Lucas (Literary Patterns, 67-88).

7. David Bosch, Transforming Mission: Paradigm Shifts in Theology of Mission (Maryknoll, NY:
Orbis Books, 1991), 115. Ver también John Michael Penney, The Missionary Emphasis of Lukan
Pneumatology (Sheftield, UK: Sheffield Academic Press, 1997).

8. Lucien Legrand, Unity and Plurality: Mission in the Bible, trad. Robert R. Barr (Maryknoll, NY:
Orbis Books, 1990), 96-98.

9. Lesslie Newbigin, Mission in Christ’s Way. Bible Studies (Geneva: World Council of Churches,
1987), 1.

10. Ambas criticas estdn plasmadas por David Hill en «The Spirit and the Church’s Witness:
Observations on Acts 1:6-8», Irish Biblical Studies 6 (enero 1984): 16-17.

11. Lesslie Newbigin, The Household of God: Lectures on the Nature of the Church (Nueva York:
Friendship Press, 1953), 157-158.

192



12. Ibid., 153.

13. James D. G. Dunn, «Spirit and Kingdom», Expository Times 82 (1970-1971): 38.

14. Cf. Peter Bolt, «Mission and Witness», en Witness to the Gospel: The Theology of Acts, ed. 1.
Howard Marshall y David Peterson (Grand Rapids: Eerdmans, 1998), 211. Ver el contraste con
Suzanne De Diétrich, «“You Are My Witnesses”: A Study of the Church’s Witness», Interpretation 8
(1954): 274.

15. Johannes Blauw, The Missionary Nature of the Church: A Survey of the Biblical Theology f
Mission (Nueva York: McGraw-Hill, 1962), 78.

16. Richard J. Dillon, From Eye-Witnesses to Ministers of the Word: Tradition and Composition in
Luke 24 (Roma: Biblical Institute Press, 1978), 292.

17. Darrell Guder, Be My Witnesses (Grand Rapids: Eerdmans, 1985), 40, énfasis mio.

18. Suzanne De Diétrich, «“You Are My Witnesses”: A Study of the Church’s Witnessy,
Interpretation 8 (1954): 278.

19. Darrell Guder, Be My Witnesses (Grand Rapids: Eerdmans, 1985), 91.

20. Suzanne De Diétrich, «“You Are My Witnesses”: A Study of the Church’s Witness»,
Interpretation 8 (1954): 279.

21. Darrell Guder, Be My Witnesses (Grand Rapids: Eerdmans, 1985), 43.

22. Richard Bauckham, Bible and Mission: Christian Witness in a Postmodern World (Grand Rapids:
Baker Academic, 2003), 99.

23. Lesslie Newbigin, The Gospel in a Pluralist Society (Grand Rapids: Eerdmans, 1989), 133-134.
24. Gerhard Lohfink, Jesus and Community: The Social Dimension of the Christian Faith, trad. John
P. Galvin (Filadelfia: Fortress Press, 1982), 131-132.

25. Brian S. Rosner, «The Progress of the Word», en Marshall y Peterson, Witness to the Gospel, 221.
26. Ibid., 225.

27. Lucien Legrand, Unity and Plurality: Mission in the Bible, trad. Robert R. Barr (Maryknoll, NY:
Orbis Books, 1990), 98, énfasis mio.

28. Robert C. Tannehill, The Narrative Unity of Luke-Acts: A Literary Interpretation, vol. 2: The Acts
of the Apostles (Minneapolis: Fortress Press, 1990), 21.

29. Lucien Legrand, Unity and Plurality: Mission in the Bible, trad. Robert R. Barr (Maryknoll, NY:
Orbis Books, 1990), 105.

30. Ibid., 101.

31. Richard Bauckham, «The Restoration of Israel in Luke-Acts», en Restoration: Old Testament,
Jewish, and Christian Perspectives, ed. James M. Scott (Leiden: Brill, 2001), 475.

32. Christopher J. H. Wright, The Mission of God.: Unlocking the Bible's Grand Narrative (Downers
Grove, IL: InterVarsity, 2006), 501-502.

33. Richard Bauckham, Bible and Mission: Christian Witness in a Postmodern World (Grand Rapids:
Baker Academic, 2003), 77.

34. David Bosch, Transforming Mission: Paradigm Shifts in the Theology of Mission (Maryknoll,
NY: Orbis Books, 1991), 414.

35. Robert L. Webb sostiene que el bautismo de Juan cumplia la funcion de «una iniciacion a la
“verdadera Israel”»; ver su ensayo del mismo titulo en John the Baptizer and Prophet: A Socio-
Historical Study (Sheffield, UK: JSOT Press, 1991), 197-202.

36. Josefo describe el ministerio de Juan en términos de «reunir un pueblo por medio del bautismo»
(Ant. 18.117). Ver Robert L. Webb, John the Baptizer and Prophet: A Socio-Historical Study
(Sheffield, UK: JSOT Press, 1991), 199-201.

37. Robert L. Webb, John the Baptizer and Prophet: A Socio-Historical Study (Sheffield, UK: JSOT
Press, 1991), 202.

38. Ibid., 360-363.

39. N. T. Wright, Jesus and the Victory of God (Londres: SPCK, 1996), 160.

193



40. Por desgracia, gran parte de este debate tiene un punto de partida mas individualista que
eclesiologico o comunal. La pregunta que se plantea es: «;Puede el creyente individual perder la
salvacion?». Verlyn D. Verbrugge estd en lo correcto cuando afirma que la interpretacion de la
advertencia de Hebreos 6 debe ponerse «completamente en el contexto de la relacion de Dios con su
pueblo como una comunidad del pacto». El problema es que el debate se ha llevado adelante «en
relacion con la cuestion de la apostasia irreversible del creyente individual y no en relacion con la
comunidad del pacto» («Towards a New Interpretation of Hebrews 6:4—6», Calvin Theological
Journal 15 [abril 1980]: 61-73; aqui citado 65, 62).

41. Lesslie Newbigin, The Gospel in a Pluralist Society (Grand Rapids: Eerdmans, 1989), 117.

42. Richard Bauckham, «The Restoration of Israel in Luke-Acts», en Restoration: Old Testament,
Jewish, and Christian Perspectives, ed. James M. Scott (Leiden: Brill, 2001), 473.

43. Richard Bauckham, «James and the Jerusalem Church», en The Church in Its Palestinian Setting,
ed. Richard Bauckham, The Book of Acts in Its First Century Setting vol. 4 (Grand Rapids:
Eerdmans, 1995), 419; ver también 425-426.

44, Richard Bauckham, «The Restoration of Israel in Luke-Acts», en Restoration: Old Testament,
Jewish, and Christian Perspectives, ed. James M. Scott (Leiden: Brill, 2001), 482.

45. Jacob Jervell, Luke and the People of God: A New Look at Luke-Acts (Minneapolis: Augsburg,
1972), 43.

46. Richard Bauckham, «The Restoration of Israel in Luke-Acts», en Restoration: Old Testament,
Jewish, and Christian Perspectives, ed. James M. Scott (Leiden: Brill, 2001), 480-481.

47. Jacob Jervell, Luke and the People of God: A New Look at Luke-Acts (Minneapolis: Augsburg,
1972), 51-53; Gerhard Lohfink, Jesus and Community: The Social Dimension of the Christian Faith,
trad. John P. Galvin (Filadelfia: Fortress Press, 1984), 139-140; Johannes Munck, Paul and the
Salvation of Mankind, trad. Frank Clarke (Richmond: John Knox Press, 1959), 234-235.

48. Richard Bauckham, «James and the Jerusalem Churchy», en The Church in Its Palestinian Setting,
ed. Richard Bauckham, The Book of Acts in Its First Century Setting vol. 4 (Grand Rapids:
Eerdmans, 1995), 453-455.

49. Johannes Munck, Paul and the Salvation of Mankind, trad. Frank Clarke (Richmond: John Knox
Press, 1959), 234-235.

50. Gerhard Lohfink, Jesus and Community: The Social Dimension of the Christian Faith, trad. John
P. Galvin (Filadelfia: Fortress Press, 1984), 140.

51. David Seccombe, «The New People of God», en Marshall y Peterson, Witness to the Gospel, 371.
52. Asi es como Walter Grundmann describe el significado de la palabra traducida como «mantenerse
fieles» o «dedicarse» en Hechos 2:42. Ver «npookaptepém», en Theological Dictionary of the New
Testament, ed. Gerhard Kittel, trad. Geoffrey W. Bromiley (Grand Rapids: Eerdmans, 1965), 3:618.
53. N. T. Wright, The Last Word: Beyond Bible Wars to a New Understanding of the Authority of
Scripture (Nueva York: HarperCollins, 2005), 48. Wright ofrece una articulacion util de la autoridad
escritural que es especialmente sensible a la forma en que la Palabra alentaba a la iglesia a llevar
adelante la mision (35-59).

54. Ver Craig G. Bartholomew y Michael W. Goheen, The Drama of Scripture: Finding Our Place in
the Story of the Bible (Grand Rapids: Baker Academic, 2004).

55. Richard Bauckham, God and the Crisis of Freedom: Biblical and Contemporary Perspectives
(Louisville: Westminster John Knox, 2002), 64.

56. John Stott toma la analogia de un salon de clases en este contexto y habla de que la iglesia
rechazaba el antintelectualismo (The Spirit, the Church, and the World [Downers Grove, IL:
InterVarsity, 1990], 82).

57. Este vinculo entre la iglesia y la Palabra es sin dudas la razon por la que las iglesias reformadas
han determinado que una de las sefiales de la iglesia verdadera es «la predicacion pura del evangelio»
(Confesion Belga, articulo 29). Estas son buenas palabras, pero requieren de un contexto mas
misional.

194



58. David Peterson, «The Worship of the New Community», en Marshall y Peterson, Witness to the
Gospel, 390-391.

59. Gerhard Lohfink, Jesus and Community: The Social Dimension of the Christian Faith, trad. John
P. Galvin (Filadelfia: Fortress Press, 1984), 99. Las expresiones «comunion» y «unos con otros» se
encuentran juntas en 1 Juan 1:7.

60. Peter T. O’Brien, «Prayer in Luke-Acts», Tyndale Bulletin 24 (1973): 111-127; Oscar G. Harris,
«Prayer in Luke-Acts: A Study in the Theology of Luke» (disertacion de PhD, Vanderbilt University,
1966).

61. Stephen S. Smalley, «Spirit, Kingdom and Prayer in Luke-Acts», Novum Testamentum 15, nro. 1
(enero 1973), 59-71.

62. Walter Grundmann, «mpookaptepém», en Theological Dictionary of the New Testament, ed.
Gerhard Kittel, trad. Geoffrey W. Bromiley (Grand Rapids: Eerdmans, 1965), 3:618-619.

63. Helmut Flender, St. Luke—Theologian of Redemptive History, trad. Reginald H. Fuller y Ilse
Fuller (Londres: SPCK, 1967), 166. Aqui cito a Flender, quien habla de la iglesia como un «place».
Richard De Ridder y David Bosch critican la concepcion de la iglesia como «lugar». De Ridder
desafia la perspectiva reformada que considera que una de las marcas de la iglesia es la predicacion
de la sana doctrina, la administracion pura de los sacramentos y la practica de la disciplina. El dice:
«Desde este punto de vista, la Iglesia se convierte tan solo en un lugar donde se han ciertas cosas, [...]
y dejamos de verla como un grupo al que Dios ha creado y llamado a hacer algo» (Discipling the
Nations [Grand Rapids: Baker Academic, 1971], 213). Bosch critica a las iglesias reformadas un par
de décadas maés tarde en términos similares (David Bosch, Transforming Mission: Paradigm Shifts in
the Theology of Mission [Maryknoll, NY: Orbis Books, 1991], 249). Hay mucha verdad en esta
critica. Sin embargo, hay un sentido real en el que la iglesia es un lugar donde se hace algo.

64. David Seccombe, «The New People of God», en Marshall y Peterson, Witness to the Gospel, 355.
65. Ernst Haenchen, The Acts of the Apostles: A Commentary, trad. Bernard Noble, Gerald Shinn,
Hugh Anderson y Robert Wilson (Filadelfia: Westminster, 1971), 144.

66. Martin Hengel, Between Jesus and Paul, trad. John Bowden (Filadelfia: Fortress Press, 1983), 58.
67. Lesslie Newbigin, The Gospel in a Pluralist Society (Grand Rapids: Eerdmans, 1989), 119; ver
también 136-137.

68. Roland Allen, The Spontaneous Expansion of the Church (Grand Rapids: Eerdmans, 1962), 7.

69. Lesslie Newbigin, The Gospel in a Pluralist Society (Grand Rapids: Eerdmans, 1989), 107.

70. Ibid., 136.

71. Walter Wink, Engaging the Powers: Discernment and Resistance in a World of Domination
(Minneapolis: Fortress Press, 1992), cap. 16, «Prayer and Powers», 297-317.

72. Beverly Roberts Gaventa, «“You Will Be My Witnesses”: Aspects of Mission in the Acts of the
Apostlesy, Missiology 10 (1982): 417-420.

73. Paul House, «Suffering and the Purpose of Actsy», Journal of the Evangelical Theological Society
33, nro. 3 (septiembre 1990): 326.

74. Brian Rapske, «Opposition to the Plan of God and Persecution», en Marshall y Peterson, Witness
to the Gospel, 245-254.

75. Ben Witherington 111, The Acts of the Apostles: A Socio-Rhetorical Commentary (Grand Rapids:
Eerdmans, 1998), 369; Dean Flemming, Contextualization in the New Testament: Patterns for
Theology and Mission (Downers Grove, IL: InterVarsity, 2005), 44.

76. Richard P. Thompson, Keeping the Church in Its Place: The Church as Narrative Character in
Acts (Nueva York: T&T Clark, 2006), 149.

77. Lesslie Newbigin, Set Free to Be a Servant: Studies in Paul's Letter to the Galatians (Madras,
India: Christian Literature Society, 1969), 5.

78. Robert C. Tannehill, The Narrative Unity of Luke-Acts: A Literary Interpretation, vol. 2: The Acts
of the Apostles (Minneapolis: Fortress Press, 1990), 147-149.

195



79. Richard P. Thompson, Keeping the Church in Its Place: The Church as Narrative Character in
Acts (Nueva York: T&T Clark, 2006), 153.

80. Ibid.

81. Flemming observa que es probable que haya habido entre ellos al menos dos africanos, uno de los
cuales era de raza negra (de Niger), ademds de una persona que tenia contactos en la corte de
Herodes (Dean Flemming, Contextualization in the New Testament: Patterns for Theology and
Mission [Downers Grove, IL: InterVarsity, 2005], 43).

82. Philip H. Towner, «Mission Practice and Theology under Construction (Acts 18-20)», en
Marshall y Peterson, Witness to the Gospel, 422.

83. Justo Gonzalez, Acts: The Gospel of the Spirit (Maryknoll, NY: Orbis Books, 2001), 141.

84. Ibid., 142.

85. Martin Hengel, Between Jesus and Paul, trad. John Bowden (Filadelfia: Fortress Press, 1983), 49.
86. Wilbert R. Shenk, Write the Vision: The Church Renewed (Valley Forge, PA: Trinity Press
International, 1995), 92-93.

87. Justo Gonzalez, Acts: The Gospel of the Spirit (Maryknoll, NY: Orbis Books, 2001), 152.

88. Lesslie Newbigin, «Crosscurrents in Ecumenical and Evangelical Understandings of Missiony,
International Bulletin of Missionary Research 6, nro. 4 (1982): 150.

89. Ver Michael Goheen, As the Father Has Sent Me, I Am Sending You: J. E. Lesslie Newbigin's
Missionary Ecclesiology (Zoetermeer, Netherlands: 2000), 275-276, 317-323.

90. Martin Hengel, Between Jesus and Paul, trad. John Bowden (Filadelfia: Fortress Press, 1983), 64.
91. Roland Allen, Missionary Methods: St. Paul’s or Ours? (Grand Rapids: Eerdmans, 1962);
Eckhard J. Schnabel, Paul the Missionary: Realities, Strategies and Methods (Downers Grove, IL:
InterVarsity, 2008).

92. Martin Hengel, Between Jesus and Paul, trad. John Bowden (Filadelfia: Fortress Press, 1983), 49.
93. Ibid., 50.

94. Michael Barram, «The Bible, Mission, and Social Location: Toward a Missional Hermeneuticy,
Interpretation: A Journal of Bible and Theology 61 (2007): 42-58; Michael Barram, Mission and
Moral Reflection in Paul (Nueva York: Peter Lang, 2005). He ahondado en este tema en Michael
Goheen, «Continuing Steps toward a Missional Hermeneutic», Fideles 3 (2008): 49-56.

95. Lesslie Newbigin, Set Free to Be a Servant: Studies in Paul's Letter to the Galatians (Madras,
India: Christian Literature Society, 1969), 2.

96. Ibid., 2.

97. Dean Flemming, Contextualization in the New Testament: Patterns for Theology and Mission
(Downers Grove, IL: InterVarsity, 2005), 52.

98. David Seccombe, «The New People of God», en Marshall y Peterson, Witness to the Gospel, 366.
99. Richard Bauckham, «James and the Jerusalem Churchy, en The Church in Its Palestinian Setting,
ed. Richard Bauckham, The Book of Acts in Its First Century Setting vol. 4 (Grand Rapids:
Eerdmans, 1995), 452.

100. Ibid., 457-458. Ver también Bauckham, «James and the Gentiles (Acts 15:13-21)», en History,
Literature, and Society in the Book of Acts, ed. Ben Witherington III (Cambridge: Cambridge
University Press, 1996), 154-184.

101. Richard Bauckham, «James and the Jerusalem Church», en The Church in Its Palestinian
Setting, ed. Richard Bauckham, The Book of Acts in Its First Century Setting vol. 4 (Grand Rapids:
Eerdmans, 1995), 458.

196



IMAGENES DE LA IGLESIA
MISIONAL

EN EL NUEVO TESTAMENTO

La Biblia revela la naturaleza e identidad misional de la iglesia, tanto
por el rol que cumple en el relato biblico como por las numerosas imagenes
y metaforas que nacen de ese relato.! Paul Minear, cuyo libro Images of the
Church in the New Testament [Imagenes de la iglesia en el Nuevo
Testamento] sigue siendo el estudio de mayor autoridad sobre el tema,
afirma que «el Nuevo Testamento contiene una extensa galeria de imagenes
de este tipo», noventa y seis segun sus calculos.? Ya hemos hablado de
muchas de ellas en nuestro recorrido por el relato biblico. En este capitulo,
examinaremos explicitamente algunas de esas imagenes en mas detalle para
mostrar como expresan la identidad misional de la iglesia.

La Biblia se vale de imagenes, metaforas, ilustraciones y analogias
vividas para estimular nuestra imaginacién, nuestro corazéon y también
nuestra mente. Ellas «comunican a través de su poder evocador» y pueden
moldearnos de formas «que sobrepasan por mucho el poder del
pensamiento conceptual abstracto».® Las imagenes tienen el poder de
«comunicar una vision, llamarnos a la reflexion, despertar nuestra
imaginacién e inspirarnos a actuar». Ellas «comunican con un poder
extraordinario; la mera prosa, que depende en gran medida de la
explicacion racional y la ldgica, muchas veces carece del vigor para inspirar
y transformar».* Si lo permitimos, esas metiforas pueden arraigarse a
nuestro imaginario colectivo y transformar nuestra comprension de nosotros
mismos. Como iglesia, necesitamos un 1imaginario eclesial robusto,
moldeado por las imagenes biblicas que representan a la iglesia.

197



Es mas facil decirlo que hacerlo. Minear nos recuerda que las imagenes
y metaforas biblicas surgen en periodos y lugares particulares, de pueblos
particulares, cuya imaginacion ha sido moldeada dentro de su propio
entorno social y cultural. Esas imagenes los han conmovido de una forma
tan profunda porque estaban familiarizados con ellas en sus situaciones de
vida; estaban arraigadas a su propia experiencia y eran parte del tesoro de
narrativas y simbolos de la comunidad. Sin embargo, cuando se «transmiten
a otra comunidad donde los procesos de la imaginacién son muy distintos,
[esas imAgenes] dejan de hablar con su claridad y fuerza iniciales».® Dos
mil afios despué€s de cuando se escribid el Nuevo Testamento, vivimos en
un contexto cultural muy distinto y nuestro imaginario colectivo es muy
distinto del de la iglesia primitiva. Para que estas imagenes biblicas
cumplan su funcion en la iglesia del siglo XXI con su claridad y poder
originales, nuestra propia imaginacion debe ser renovada y vivificada: «Lo
que hace que la recuperacion genuina de las imagenes biblicas sea tan
dificil es que el poder de la iglesia para crear y usar tales imagenes debe ser
restaurado antes de que el lenguaje visual de otro siglo empiece a cobrar
sentido».® Necesitaremos hacer al menos tres cosas para recuperar el poder
y la belleza de esas imagenes biblicas: (1) reflexionar sobre la imagen del
mundo que tenian las culturas originales donde nacieron esas imagenes; (2)
sumirnos en la larga narrativa de las Escrituras, que se alimenta del
imaginario comunal del pueblo de Dios de los primeros siglos; y (3)
redescubrir el poder del lenguaje figurado y metaforico en general, en
contra de la corriente de nuestra propia cultura, que muestra una preferencia
por un lenguaje mas abstracto y cientifico.

También necesitamos recuperar la resonancia misional de estas
imagenes eclesiales. Las imagenes de la iglesia del Nuevo Testamento
rebosan de trascendencia misional y pasar por alto esa realidad equivale a
perder de vista aquello que las dota de verdadera vida y poder. Newbigin no
se equivoca al decir: «Debemos afirmar sin rodeos que, cuando la Iglesia
deja de ser una mision, deja de tener derecho a atribuirse todos los titulos
que la adornan en el Nuevo Testamento».” Lo que veremos a continuacion
servira para demostrar la verdad de la afirmacion de Newbigin. A lo largo
de este capitulo, haremos un estudio representativo de las imagenes de la
iglesia que encontramos en el Nuevo Testamento, organizadas bajo cinco
titulos: (1) las imagenes que relacionan a la iglesia con la larga historia del
pueblo de Dios dentro del relato biblico; (2) las imagenes que indican que el

198



pueblo de Dios pertenece al nuevo orden escatologico; (3) las imagenes
cristologicas que muestran la relacion del pueblo de Dios con el Mesias; (4)
las imagenes que nos dejan ver la vida del Espiritu en la comunidad; y (5)
las imagenes que tratan del lugar de la iglesia en el mundo. Todas estas
imagenes nos ayudaran a ahondar en nuestra comprension de la naturaleza
misional de la iglesia.

La iglesia como «el pueblo de Dios»

La eclesiologia de Pablo es mas elaborada y completa que la de ninglin
otro autor del Nuevo Testamento y esta basada en dos grandes principios:
(1) «la iglesia es la continuacion y consumacion del pueblo de Dios
historico que, en Abraham, Dios escogid para si mismo de entre todos los
pueblos y al que €l unid a si mismo por medio del pacto y las promesas»;® y
(2) la iglesia es el cuerpo de Cristo. Mientras que el primer punto revela la
dimension histérico-redentora de la iglesia y su continuidad respecto de
capitulos anteriores del relato biblico, el segundo punto revela la naturaleza
cristologica y escatologica de la iglesia y, por ende, su discontinuidad
respecto de la Israel del Antiguo Testamento. Rudolf Schnackenburg lo
expresa muy bien:

Por un lado, [la iglesia] es la heredera legitima, la

continuacion de la historia sagrada, la verdadera

consumacion del pueblo de Dios del Antiguo Testamento, y

constituye una parte integral de la accidon divina continua

que empezo con la eleccion de Israel. Por otro lado, es una

nueva creacion escatologica, un nuevo fundamento

edificado sobre la obra salvifica de Jesucristo, que opone al

Espiritu y la letra de la Ley [..], y presenta una

discontinuidad en tanto que la antigua Israel, en gran parte,

ya no pertenece a este nuevo pueblo de Dios debido a su

incredulidad.’

Las imagenes neotestamentarias del «pueblo de Dios» sostienen esta
tension entre continuidad y discontinuidad: la iglesia (como observa Nils
Dahl) es «la tinica Israel de la nueva era escatologica».'® Estas imagenes
invaden todo el Nuevo Testamento; su funcion basica «es relacionar la
generacion cristiana contemporanea con la comunidad historica cuyo origen
yace en las promesas del pacto de Dios».!! De hecho, «los titulos mas
caracteristicos que reciben los creyentes en Cristo [son] los antiguos titulos

199



que recibio Israel. [...] La idea del pueblo de Dios es el concepto mas
antiguo y fundamental que subyace a la interpretacion que la ekklesia hace
de si mismay.'?

Sin embargo, la misma palabra «pueblo» quizéds requiera una breve
explicacion para los lectores modernos. Comunmente, cuando usamos la
palabra «pueblo», lo que tenemos en mente es una multitud de individuos,
como cuando decimos «habia unas sesenta mil personas en el partido de
fatbol». Vivimos en una cultura individualista y, por ende, a la mayoria de
nosotros le es facil trasladar esta comprension occidental y moderna de la
palabra «pueblo» a su lectura de expresiones neotestamentarias como «el
pueblo de Dios»: la imagen mental que tenemos es la de la iglesia como un
conjunto de individuos cristianos. De hecho, hay un término que expresa
ese sentido en el griego koiné: la palabra laos se usa ocasionalmente en
textos no biblicos de los primeros siglos después de Cristo y denota un
grupo de individuos reunidos. Ahora bien, esa misma palabra (/aos), cuando
aparece en la Septuaginta, la traduccién griega del Antiguo Testamento
hebreo, denota una comunidad nacional unificada que comparte una misma
historia, una misma religion, una misma cultura, un mismo idioma y un
mismo estilo de vida. Con esta acepcion, el término aparece alrededor de
dos mil veces en la Septuaginta. Mas especificamente, salvando unas pocas
excepciones, esta palabra describe a Israel en su unidad nacional y
espiritual, arraigada a la historia especial de las maravillas de Dios; por
ende, el término sirve «para resaltar la posicion religiosa, especial y
privilegiada que tenia este pueblo por su condicion de pueblo de Dios».'?
Por lo tanto, la palabra indica que el pueblo de Israel tiene una historia
Unica en comun que los ha unido, haciendo de ellos una etnia particular que
tiene un estilo de vida compartido y un llamado en comun.

Ya hemos trazado el recorrido de los momentos decisivos de esa
historia que han determinado la comprensién de si mismo que tuvo el
pueblo de Dios del Antiguo Testamento. El relato biblico revela que hay un
Dios que es el Creador de todas las cosas, el Soberano que gobierna la
historia y Dios sobre todas las naciones. Su accionar redentor en la historia
es lo que define al pueblo de Israel. Segun el misterio de su amor, Dios
eligié solo a Abraham vy a Israel para que fueran su pueblo especial. El los
redimio de la idolatria de Egipto para que lo sirvieran solo a él. Establecio
un pacto con ellos en Sinai y les confi6 la responsabilidad de cumplir un rol
en la historia de la redencion. Les dio la /ey para moldearlos con un estilo

200



de vida santo y descendi6 a habitar en medio de ellos. Israel es un pueblo
fundado y unido gracias al amor con que Dios los escogio, la redencion, el
pacto, la Tord y su presencia. No obstante, todos estos elementos no son
sino un medio para alcanzar un fin aun mas grande: Israel seria socio e
instrumento de Dios en su mision de restaurar toda la creacion y a todos los
pueblos para alabanza de su gloria. Seria «una luz a las naciones» y el
medio por el cual la salvacion de Dios llegaria «hasta los confines de la
tierra» (Is. 42:6; 49:6). Israel tenia una historia unica, una identidad tnica y
un llamado tnico.

En el centro de la relacion de pacto entre Yahweh e Israel se halla la
promesa: «yo ser¢ su Dios, y ustedes serdn mi pueblo» (Lv. 26:12; Dt.
29:12-13). Cuando Israel fall6 y no vivié a la altura de su llamado, Dios
juzgo a la nacidn y les dijo: «ustedes no son mi pueblo, ni yo soy el Dios de
ustedes» (Os. 1:9); pero por medio de los profetas, ¢l prometid que llegaria
el dia en que, una vez mas, serian reunidos y perdonados: la ley seria escrita
en sus corazones, ¢l volveria a ser su Dios y ellos volverian a ser su pueblo
(Jer. 31:33; Os. 1:10; 2:1, 23). Dios mismo regresaria y volveria a vivir en
medio de ellos. En aquel dia, como escribe el profeta Zacarias, dice el
Sefior: «muchas naciones se uniran a mi, y ellas me seran por pueblo» (Zac.
2:11). Por consiguiente, cerca del tiempo del exilio, el «énfasis del mensaje
profético se desplazd cada vez mas desde el tiempo presente hacia el futuro,
donde se esperaba que tuviera lugar una nueva accion escatologica de Dios
[...]. Lo que solia valorarse como una posesion presente se convirtid,
después de los numerosos fracasos del pueblo del pacto, en algo prometido
y anhelado que aguardaba en el futuro. Israel, el pueblo de Dios, se
convirtio en un concepto escatologico: Yahweh volveria a ser el Dios de
Israel e Israel volveria a ser €l pueblo de Yahweh».'* Por lo tanto, la idea
del «pueblo de Dios» cobr6 un nuevo sentido en los escritos de los profetas,
de modo que en los albores del periodo neotestamentario «solo la Israel del
futuro escatologico es el “pueblo de Dios” en todo el sentido de la
palabrax».'® Este pueblo, segun se entendia, estaria compuesto del remanente
restaurado de Israel, junto con los gentiles de muchas naciones, que
entrarian en el pacto para convertirse en un solo pueblo con ellos.

La i1glesia del Nuevo Testamento creia que ella misma era
precisamente esta comunidad escatologica, este «pueblo de Dios». En los
escritos neotestamentarios, los cristianos se aplican a si mismos de forma
constante todos los titulos de la antigua Israel: ellos son la «Israel de Dios»

201



(G4. 6:16), «la circuncision»!® (Fil. 3:3), «las doce tribus» (Stg. 1:1), «el
remanente» (Ro. 9:27), la «descendencia de Abraham» (Ro. 4:16; Ga.
3:29), «los elegidos por Dios» (1 P. 1:1, NTV), «la grey de Dios» (1 P. 5:2),
«los pampanos» o tallos de una vid!” (Jn. 15:1-8), «hijos de Dios» (Ga.
3:26) y la esposa de Dios (Ef. 5:22-23). Ellos son los «santos»!® (Ro. 1:7),
los «amados» (Ro. 1:7), los «escogidos» (Ro. 8:33) y los «llamados» (Ro.
1:6).1 Los miembros de la iglesia primitiva se veian como participes del
nuevo pacto —Ilo cual le habia sido prometido a Jeremias— y consideraban
que tenian el derecho a aplicar a si mismos la formula del pacto: «yo seré su
Dios y ellos seran mi pueblo» (cf. 2 Co. 6:16). Se veian a si mismos como
el cumplimiento de las profecias del Antiguo Testamento sobre el pueblo
escatologico de Dios (ej.: Jer. 31:31-34/He. 8:10-12; Is. 10:22-23; Os. 1:10;
2:23/Ro. 9:22-29). Todo esto pone de manifiesto «que la conviccidon de que
ellos eran el pueblo escatologico de Dios estaba profundamente arraigada
en la iglesia primitivay.?

De especial interés en este sentido son las palabras de Pedro en su
primera epistola: «Pero ustedes son linaje escogido, real sacerdocio, nacion
santa, pueblo adquirido por Dios, para que anuncien los hechos
maravillosos de aquel que los llamo6 de las tinieblas a su luz admirable.
Antes, ustedes no eran un pueblo; jpero ahora son el pueblo de Dios!; antes
no habian sido compadecidos, pero ahora ya han sido compadecidos» (1 P.
2:9-10). En este pasaje, Pedro echa mano de tres pasajes del Antiguo
Testamento para describir el estatus Unico y la vocacién misional de la
iglesia.?! Uno de estos pasajes es el de Oseas, donde Dios dijo a Israel:
«ustedes no son mi pueblo» (Os. 1:9-10), pero prometié que «en aquel diax
¢l llamaria «al que no era mi pueblo: Tu eres mi pueblo» (Os. 2:23, LBLA;
cf. Os. 1:6, 9; 2:1). Como pueblo de Dios, la iglesia puede atribuirse
justamente los antiguos titulos de Israel. Pedro toma dos pasajes mas para
definir a la iglesia: los términos «real sacerdocio» y «nacion santa», que
surgen hacia el principio de la historia de Israel, cuando Dios se dirigio a la
nacion en Sinai (Ex. 19:3-6). Esas son las palabras que Dios hablo a Israel
justo después del éxodo y de la liberacion de Egipto, y con ellas definid el
rol que tendrian en la historia de la redencion; estas palabras son
fundacionales y constitutivas para la identidad y la mismisima existencia de
Israel como el pueblo de Dios. Pedro ahora estaba diciendo a la iglesia que
este mismo rol misional les pertenece a ellos: la iglesia es un «real
sacerdocio» y una «nacion santa.

202



Los términos «linaje escogido» y «pueblo adquirido por Dios»
provienen de un periodo posterior de la historia israelita (Is. 43:20-21).
Israel habia fracasado, no habia vivido conforme a su rol y eso la condujo al
exilio de Babilonia. Isaias prometié que habria un segundo éxodo desde la
cautividad babilonica, mediante el cual Dios jurd hacer algo nuevo: llevaria
a su pueblo —al que llama «mi pueblo escogido» y del que dice: «a este
pueblo lo he creado para mi»— fuera del cautiverio una vez mas porque
«este pueblo proclamara mis alabanzas». Pedro dice a la iglesia: ustedes son
ese pueblo escogido, el pueblo adquirido por Dios, libertado por €l para que
ustedes canten las alabanzas de Dios, quien los llamo6 de las tinieblas a la
luz.

Lo que es especialmente notable en las palabras de Pedro es su impulso
misional. Exodo 19:3-6 habia sido absolutamente crucial al momento de
definir la identidad misional de Israel. Ahora, la iglesia asumia esa vocacion
de ser un pueblo santo y un reino de sacerdotes en medio de las naciones y
para bendecir a las naciones. En los versiculos subsiguientes, Pedro explica
en mas detalle esta orientacion de la iglesia hacia las naciones. Los
miembros de la iglesia deben llevar vidas santas para que los incrédulos que
los rodean se vuelvan participes de la salvacion de Dios: «Amados
hermanos, como si ustedes fueran extranjeros y peregrinos, les ruego que se
aparten de los deseos pecaminosos que batallan contra el alma. Mantengan
una buena conducta entre los no creyentes para que, aunque los acusen de
malhechores, al ver las buenas obras de ustedes glorifiquen a Dios el dia
que €l nos visite» (1 P. 2:11-12). Por lo tanto, aplicando este nombre a la
iglesia, «el pueblo de Dios» debe concebirse en términos del relato del
Antiguo Testamento: es un pueblo escogido, redimido, santo, unido a Dios
por un pacto, y con el que Dios habita a fin de bendecir a las naciones.

El término ekklesia, que suele traducirse simplemente con la palabra
«iglesia», quizéas sea la designacidon méas comun para la iglesia del Nuevo
Testamento, a la vez que indica que ella asume de una forma similar la
vocacion del Antiguo Testamento. En la cultura griega, la ekklesia era una
asamblea publica donde los ciudadanos se reunian al llamado de un
funcionario de gobierno o de la trompeta del heraldo para resolver asuntos
civiles.?? Sin embargo, hacia los tiempos en que se lo empled en el Nuevo
Testamento, este término habia adquirido un rico significado teologico por
su uso en la Septuaginta. Alli, ekklesia se usa para describir al pueblo de
Israel en términos de una asamblea sagrada cuando se reunié como el

203



pueblo del pacto con Dios: este uso evoca de forma explicita la asamblea
fundacional de Sinai, cuando Israel se reunidé por primera vez delante de
Dios para ser constituida el pueblo de su pacto. Deuteronomio se refiere a
este importante momento como «el dia que ustedes estuvieron ante el Sefor
su Dios» y llama a Israel «toda su congregacién»: en ambos versiculos, la
Septuaginta usa el término ekklesia con el sentido de «asamblea» (Dt. 4:10;
5:22; 9:10; 10:4; 18:16). Ser parte de esta ekklesia es ser parte del pueblo
del pacto con Dios, llamado a ser una nacidn santa y un reino de sacerdotes
para bendecir a las naciones. La asamblea de la Israel de Sinai «debia
reflejar la gloria de Dios y personificar su gracia y verdad, no solo para
preservarlas como testigo, sino para perpetuarlas también en medio de las
naciones».?® Por consiguiente, para el momento en que se escribié el Nuevo
Testamento, la ekklesia se habia convertido en una nocion teoldgica
cimentada en el mismisimo pacto sinaitico y, en esencia, misional.

En el resto del relato del Antiguo Testamento, Dios retine a su pueblo
en ocasiones especiales para renovar el pacto (Lv. 23:2; Jos. 24:1; Esd.
10:8, 12; JI. 2:16) y los restaura al llamamiento que habian recibido en
Sinai. «Estas asambleas hacen eco de la gran asamblea de Israel en Sinai. Si
bien en estos pasajes la palabra ekklesia suele referirse a una asamblea real
delante del Senor en el lugar central de adoracion, el pensamiento
subyacente es que Israel estd congregada como el pueblo de Dios.»** La
ekklesia del Antiguo Testamento es un pueblo constituido y reunido por
Dios, llamado ser participe de su obra salvifica. Sin embargo, puesto que
Israel fracasdé en el cumplimiento de este llamado, «ekklesia cobrd el
sentido de la comunidad escatoldgica de Dios».?* Esta terminologia se usa
en la literatura judaica, los rollos del Qumran y los escritos apocalipticos
del periodo intertestamentario «para mostrar que se esperaba que en la era
mesianica el pueblo de Dios se reuniera en Jerusalén en una gran asamblea,
donde la congregacion del Senor seria reconstituida y la ley de Dios seria
promulgada».?® Aun habria otra gran renovacién final del pacto cuando el
pueblo de Dios estuviera reunido (ekklesia) una vez mas. El «pueblo de
Dios» escatoldgico reunido en los ultimos tiempos cumpliria el llamado que
Dios dio a la gran asamblea de Sinai.

Por eso, la iglesia primitiva se referia a si misma con el titulo de
ekklesia, 1dentificAindose asi a si misma como el pueblo escatologico de
Dios. «Al adoptar el concepto de ekklesia, la nueva comunidad de Jerusalén
mostro que se entendia a si misma como el cumplimiento escatoldgico de

204



aquella asamblea de Sinai».?” Ahora era la asamblea sagrada, reunida por
Dios para ser su pueblo y participar en su obra como una nacidn santa.

El término ekklesia claramente expresa una continuidad entre la
asamblea del Antiguo Testamento y la iglesia. No obstante, Pablo lo emplea
de tal manera que también expone una discontinuidad escatologica, como lo
vemos, por ejemplo, en las palabras que €l escribe a los tesalonicenses: «a
la iglesia [ekklesia] de los tesalonicenses en Dios el Padre y en el Sefior
Jesucristo». Hay dos elementos nuevos y significativos que aparecen en esta
forma de dirigirse a los destinatarios de las cartas. La ekklesia ahora se
concibe como una comunidad constituida por la accion salvifica y decisiva
de Jesucristo: no es simplemente la asamblea de Dios, sino que también es
en el Serior Jesucristo. Ademas, este pueblo ya no es exclusivamente judio
o nacional: es una ekklesia ubicada en Tesaloénica y conformada por
tesalonicenses judios y gentiles?® Como comunidad escatologica, la
ekklesia es tanto cristologica como multinacional.

Las imégenes del pueblo de Dios son copiosas en el Nuevo Testamento
y se encuentran especialmente en el lenguaje del /aos (pueblo) y la ekklesia
(asamblea). Sin embargo, la totalidad del mundo simbolico de la iglesia
primitiva esta impregnado de los titulos, las metaforas y las profecias del
Antiguo Testamento. La iglesia vive en una continuidad consciente respecto
de la comunidad constituida en el Antiguo Testamento, llamada a cumplir
un rol misional en Sinai. Ahora bien, estos cristianos también creen que
ellos son la consumaciéon escatologica del pueblo de Sinai, conformado de
nuevo por medio de la obra decisiva de Jesucristo y el Espiritu. Este
concepto de si mismos los define como un pueblo misional, heredero del
llamado de Israel a ser una luz en medio de las naciones, asi como de la
mision de Jesus en la era del «ya pero todavia no» del reino. Por lo tanto, la
mision es esencial para la imagineria neotestamentaria del «pueblo de
Dios».

La nueva creacion: una imagen misional

La comprension que Pablo tenia del evangelio, al igual que la de otros
autores del Nuevo Testamento, es fundamentalmente escatologica. El ve
que la salvacion de los ultimos dias ya empezo6 a derramarse en la historia.
Para Pablo, la iglesia es un pueblo que pertenece al siglo venidero y ha
probado los poderes del reino de Dios. Esta comprension escatologica de la

205



iglesia debe entenderse en el contexto de la estructura mas amplia de su
teologia.

Hay una continuidad profunda y fundamental entre el mensaje que
Jesus da en los Evangelios y la forma en que Pablo articula ese mensaje
para ensefiarlo a las distintas iglesias que ¢l establece. Los Evangelios
llegan a nosotros en la forma de un testimonio historico (maturia) y una
proclamacion (kerygma) de las buenas nuevas del reino que Jestis anunci.
La ensefianza de Pablo (didache) explica la importancia de este mensaje
para la vida misional de las iglesias que €l plantd.” El mensaje, tanto de
Jesis como Pablo, se caracteriza por la misma estructura escatologica. La
buena noticia es que en Jesucristo el reino de Dios, el siglo venidero, ha
despuntado.

La clave para entender la teologia paulina en general, y su eclesiologia
en particular, es entender qué sucedio tras recibir su llamado en el camino
hacia Damasco.?® Pablo era un judio con una buena educacion, cuya
comprension de la historia de la redencion habia sido instruida por la
teologia rabinica de aquel entonces. Cuando se vio confrontado por el Jesls
resucitado, tuvo que reacomodar su vision de la historia de la redencion y
del reino venidero. Esta revelacion de Jesus lo «llamaba [a Pablo] a realizar
una reconstruccion tan fundacional y abarcadora de sus aprendizajes que
pudiera proveerle un contexto total inteligible para entender la salvacion
por medio de un Mesias crucificado».’’ Asimismo, en un contexto judio,
donde la resurreccion de un hombre a la mitad de la historia no tenia
explicacion, la «reconstruccion» de Pablo también tenia que dar cuenta de
la resurreccion de Jesus. La estructura del pensamiento paulino sobre el
evangelio es una respuesta a esos desafios.

El pensamiento escatologico rabinico, arraigado a los profetas del
Antiguo Testamento, se concentraba en una division de la historia que
distinguia «este siglo» (dominado por el pecado, la muerte y el poder de la
maldad) y el «siglo venidero» (un mundo transformado y caracterizado por
el conocimiento de Dios, la paz, la justicia, el gozo y el amor). Los judios
anticipaban el dia en que Dios irrumpiria en la historia y marcaria el inicio
del siglo venidero (vea fig. 7.1). Dentro de esta estructura basica, J.
Christiaan Beker identifica cuatro componentes de la esperanza
escatologica (o apocaliptica) judia que cobran enorme relevancia en los
escritos de Pablo: (1) la vindicacion: Dios sera fiel a las promesas que ha
hecho y abrira paso al siglo venidero; ¢l derrotara a las fuerzas hostiles que

206



se oponen a ¢l y asi reivindicard su nombre; (2) el universalismo: la
restauracion de Dios tendra un alcance césmico, es decir, €l restaurara toda
su creacion y toda vida humana a su bienestar original en el siglo venidero;
(3) el dualismo: en el presente siglo malo, se esta librando una batalla entre
el Espiritu de Dios y los poderes del mal, que se disputan toda la creacion; y
(4) la inminencia: el siglo venidero esté cerca; estd a punto de llegar en toda
su plenitud.?

pecado

,// \‘_‘,// conocimiento de Dios \
{ \

) paz
muerte |

|
usticia
maidad [ !
\/ 020
Satanas A B
\ amor

*-\\\ | / \ //,,,

GwmmA  scouermo

El problema para Pablo era como relacionar la muerte y la resurreccion
de Jests con esta vision de la historia de la redencion. De acuerdo con su
reconstruccion cristologica, las buenas nuevas son «la proclamacion y
explicacion del tiempo escatologico de salvacion inaugurado con la venida,
muerte y resurreccion de Cristo».*> En la muerte de Jesus, Dios triunfo
sobre los poderes de maldad de la era antigua. En la resurreccion de Jesus,
el siglo venidero ha comenzado. Jesus obré a favor de la creacidén entera en
su muerte y ha derrotado de forma decisiva a los poderes del mal que
dominaban la era antigua. El obrd a favor de toda la creaciéon por medio de
su resurreccion, que inauguro la nueva creacion. La muerte de Cristo marca
el fin de lo antiguo; su resurreccion es el principio de lo nuevo. Jesus es el
primogenito de la nueva creacion y el Espiritu es ahora el poder de Dios
para conceder esta salvacion escatologica. No obstante, eso no significa que
los poderes de la era antigua ya no estan presentes. Mas bien, hay una
«fusion de las dos eras» (Schweitzer), una «entrada de la era futura en el
presente» (Schlier), donde «las dos eras estin presentes de forma
simultanea» (Wendland; vea fig. 7.2).3*

207



Las cartas de Pablo estan plagadas de un lenguaje que apunta a esta
comprension basica. Por lo tanto, Pablo escribe que el primer hombre —
Adan— inaugur6 la era antigua con su acto de desobediencia, pero el
«segundo Adan» —Jesiis— trajo consigo el siglo venidero por medio de su
acto de obediencia. Para Pablo, la «carne» es el mundo dominado por el
pecado, mientras que el «Espiritu» representa que el mundo ahora esta
siendo restaurado por el Espiritu de Dios. El «viejo hombre» de sus escritos
simboliza la vida humana bajo el poder de la era antigua; el «nuevo
hombre» es una vida humana transformada por el poder del Espiritu.

La iglesia es el pueblo que ha empezado a ser participe de los poderes
del siglo venidero: «la iglesia como el amanecer de una nueva eray», diria
Beker. Como tal, esta comunidad «tiene un horizonte escatologico y es la
manifestacion proléptica del reino de Dios en la historia; es la cabeza de
puente de la nueva creacién y la sefial de la nueva era en el mundo
antiguo».®> Son muchas las imagenes del Nuevo Testamento que describen
a la iglesia como participe de la nueva creacion. Estas ilustraciones nos
permiten entender que la iglesia es una comunidad que participa en la obra
del «postrer Adan» (1 Co. 15:45; cf. Ro. 5:12-21) y asi se ha convertido en
«los primeros frutos» (Stg. 1:18) de la «nueva creacion» (2 Co. 5:17). La
iglesia es la «nueva humanidad» (Ef. 2:15; cf. Col. 3:9-11) cuyos miembros
viven ahora mismo como ciudadanos del reino de Dios (Col. 1:13), que
experimentan en el presente los poderes del «mundo venidero» (He. 6:5) y
ya han empezado a disfrutar del «reposo especial para el pueblo de Dios»
(He. 4:9, NVI).

Estas 1magenes no deben pensarse desde un punto de vista
individualista. Ridderbos observa que «no debemos orientarnos en primer
lugar hacia una interpretacion individual y personal, sino hacia los puntos
de vista historico-redentor y colectivo».*® Cuando Pablo habla de nuestra
participacion en la nueva creacion, no se refiere a «algo que les sucede a
individuos aislados. La incorporacion a la encarnacion de Cristo traslada al

208



creyente individual a una comunidad de creyentes».’” Pablo piensa en
términos cdsmicos y comunitarios. La salvacion tiene un alcance cosmico;
es una nueva creacion que ha nacido en la resurreccion de Jesus. La
salvacion se extiende lo suficiente para abarcar toda vida humana y abrazar
a un pueblo, una nueva humanidad que unida es participe de la nueva
creacion.

Nuestra perspectiva individualista a veces nubla esta vision de la
salvaciéon coésmica y comunal. Un buen ejemplo de esta tendencia es la
forma en que interpretamos 2 Corintios 5:17, que la version NVI traduce de
la siguiente manera: «De modo que si alguno esta en Cristo, ya es una
nueva creacion; atras ha quedado lo viejo: jahora ya todo es nuevo!». Otras
traducciones enfatizan el tono individualista aun més con traducciones
como: «se ha convertido en una persona nuevay. El original griego no dice
lo mismo, sino que afirma simplemente: «Si alguno esta en Cristo... jnueva
creacion!». Ridderbos observa que la referencia que Pablo hace a una
«nueva creacion» «no tiene un sentido meramente individual (“una nueva
criatura”), sino que nos lleva a pensar en el mundo nuevo de la re-creacion
que Dios ha hecho llegar en Cristo y en la cual esta incluido todo aquel que
estd en Cristo».®® Es el surgimiento de un nuevo orden mundial.
Pertenecemos a aquella nueva creaciéon no como individuos aislados, sino
como miembros de una nueva humanidad que habita en el nuevo orden.

Esto ultimo queda especialmente claro en el argumento que Pablo
expone en Romanos 5 y 6, donde ¢l habla de Adan y Cristo: encontramos a
Adan en el principio del mundo antiguo, mientras que Jesiis marca el
comienzo del nuevo. El pecado de Adan inaugura la era antigua, mientras
que la obra de Jesus abre paso al siglo venidero. Si estamos en Adan, somos
parte de la era antigua y estamos bajo su poder, pero si estamos «en Cristoy,
somos parte del siglo venidero (Ro. 5:12-21). Inmediatamente después de
mostrar este contraste, Pablo habla de nuestra participacion en lo que Jesus
ha logrado mediante su muerte y resurreccion, al incorporarnos a la
comunidad nueva por medio del bautismo (Ro. 6:1-14). Desde luego, esto
no minimiza la responsabilidad individual de cada miembro de esa
comunidad, sino que destaca la naturaleza comunitaria de la vida humana y
la estructura cosmica y comunal de la escatologia paulina. Para Pablo hay
dos mundos —el antiguo y el nuevo— y dos pueblos que habitan esos
mundos.

209



Esta imagineria tiene ricas implicancias misionales. La iglesia, al
encarnar la vida de la nueva creacion, es una luz que atrae a las naciones.
Como bien advierte Bosch:

Segun la comprension de Pablo, la iglesia es «el mundo en

obediencia a Dios», la «creacion [...] redimida». [...] Su

funcion primaria en el mundo es ser esta nueva creacion. Su

mismisima existencia deberia ser para la gloria de Dios.

Precisamente asi es como ella influye a los «extrafios». Por

medio de su conducta, los creyentes atraen a los incrédulos

o provocan su rechazo. [...] Su comportamiento es atrayente

u ofensivo. Cuando es atrayente, las personas se ven

atraidas a la iglesia, incluso cuando la iglesia no «sale» de

forma activa a evangelizarlos.®

Asi, Pablo recordaba a las iglesias jovenes que debian estar orientadas
al mundo. Su vida nueva debia consistir en «hacer lo bueno a los ojos de
todo el mundo» (Ro. 12:17), lo cual debia ser «evidente a todos» (Fil. 4:5,
NVIL* cf. Col. 4:5-6) para que asi «se ganen el respeto de los que no son
creyentes» (1 Ts. 4:12, NVI). El desafi6 a la iglesia de Filipos a actuar en
consecuencia con su salvacion para que brillaran como luminares en medio
de la cultura torcida y corrupta del Imperio romano (Fil. 2:12-15). El hablé
del impacto de la vida de la iglesia sobre los incrédulos cuando escribi6 a la
iglesia de Tesalonica que «la palabra del Sefior ha sido divulgada, y no solo
en Macedonia y Acaya, sino también en muchos otros lugares donde se
sabe de la fe que ustedes tienen en Dios» (1 Ts. 1:8). El dijo que la iglesia
de los corintios era como una carta de recomendacion para Pablo,
«conocida y leida por todos» (2 Co. 3:2). Sobre la iglesia de Roma, escribio
que su fe «se difunde por todo el mundo» (Ro. 1:8) y agreg6: «la obediencia
de ustedes ha llegado a ser bien conocida por todos» (Ro. 16:19). A partir
de estos pasajes, Bosch concluye que «probablemente estos comentarios no
sugieran que las iglesias de Tesalonica, Corinto y Roma estaban
involucradas de forma activa en un trabajo misionero directo, sino que, mas
bien, eran “misioneras por su misma esencia’, por medio de su unidad, su
amor mutuo, su conducta ejemplar y su gozo radiante».*!

Puesto que la salvacion del siglo venidero tiene un alcance cosmico, la
mision del pueblo de Dios también alcanzara a toda la creacion y se
derramara sobre la vida publica de la cultura, en tanto que los creyentes
buscaran el bienestar del mundo. «Entonces, el alcance universal futuro del

210



reino de Dios que ha de venir da cuenta de un concepto radical de la iglesia
para el mundo. Los cristianos se ven obligados a volverse socios de Dios en
su plan césmico de redencion.»*?* Dios esta restaurando su reino, por lo cual
«uno esperaria que la iglesia, dado que es el plano y la cabeza de puente del
reino de Dios, se esfuerce en todas sus actividades para preparar al mundo
para el destino que se avecina y que tendrda en el reino de Dios. La
consecuencia hermenéutica [...] sugiere que hay una vocacioén y una misioén
activas para el orden creado y sus instituciones».* Por ende, Pablo insiste
en la «obligacion de los cristianos de “vivir como ciudadanos” [...] en el
mundo de la politeia [la vida publica del estado] de un modo que sea digno
del evangelio».*

Dado que hay una fusion entre las dos eras, un encuentro entre los
poderes del siglo venidero y los poderes de maldad de la era antigua,
involucrarse de una manera misional en la vida publica implicaré tanto la
participacion como el rechazo, a favor y en contra del mundo al mismo
tiempo. La iglesia vive para el mundo en el sentido de que afirma que Dios
esta renovando su contexto cultural y busca manifestar el sefiorio de Cristo
sobre toda la vida para el bien del mundo. Al mismo tiempo, la iglesia vive
en contra del mundo en el sentido de que rechaza los poderes idolatricos de
la era antigua y su dominio continuo sobre la sociedad humana. «Asi, la
iglesia vive en una tension constante entre estar en contra del mundo y a
favor del mundo. Si hace demasiado hincapié en la postura dualista de una
separacion del mundo, amenaza con convertirse en un movimiento
apocaliptico puramente sectario que niega la muerte y resurreccion de
Cristo como el plan de redencion de Dios para el mundo; pero si enfatiza de
forma exclusiva la participacion en el mundo, amenaza con volverse otro
fendmeno “mundano”, que se adapta a lo que sea que el mundo compre v,
de ese modo, se vuelve parte del mundo.»*

La fidelidad al evangelio «en medio de esta batallay significard un
«sufrimiento necesario». La iglesia estd envuelta en la batalla cdsmica.
Ponerse del lado del reino de Dios implicara sufrir en un encuentro
misionero con los poderes de la era antigua. Este sufrimiento es «no solo un
sufrimiento que deba soportarse de forma pasiva debido a las arremetidas
de los poderes de este mundo, sino que también es un resultado del
involucramiento activo en el mundo, debido a que la iglesia tiene una
mision redentora en el mundo y para el mundo en conformidad con el plan
de redencion de Dios».*

211



La imagen misional del cuerpo de Cristo

En medio de la vasta galeria de imagenes eclesiales del Nuevo
Testamento, «el cuerpo de Cristo» debe considerarse una de las mas
importantes. En ella vemos «el resultado mas maduro del pensamiento
neotestamentario acerca de la Iglesia»:*’ nos muestra qué significa que la
iglesia sea el pueblo de Dios y nos ofrece una definicion rica y precisa de su
naturaleza escatologica. Muchas veces, las referencias a esta imagen
destacan, mediante la ilustracion del cuerpo humano, la unidad y diversidad
de los miembros de la iglesia en su vida en comunidad. De hecho, Pablo
emplea la analogia de esa manera. Sin embargo, la importancia del «cuerpo
de Cristo» va mucho mas alld de una descripcion del «funcionamiento del
cuerpo».*® El término se usa principalmente para ilustrar la «relacion y
comunion estrecha y especial que hay entre Cristo y la iglesia».* En efecto,
la imagen refleja la unidad y comunion que hay entre los miembros del
cuerpo, pero es la relacion de la iglesia con Cristo 1o que queda en primer
plano.>® La metafora tiene el fin de «expresar el vinculo intimo del pueblo
de Dios del Nuevo Testamento con Cristo, su relacion con Dios por medio
de Cristo, la unién de sus miembros por medio de Cristo, y su lucha y
peregrinaje en direccion a Cristo como su objetivo. La Iglesia del Nuevo
Testamento sigue siendo el pueblo de Dios, pero es un pueblo de Dios
constituido nuevamente en Cristo y en relacion con Cristoy.”!

Dado que esta terminologia se halla inicamente en los escritos de
Pablo, ha suscitado un gran debate en torno al origen de la imagen.>? En la
cultura de los tiempos de Pablo, el término «cuerpo» cominmente se usaba
para referirse al estado (polis) como una entidad social andloga al cuerpo
humano.> La polis estaba compuesta de miembros diversos reunidos en
unidad sociopolitica. Por lo tanto, el término ya estaba listo para que Pablo
lo tomara para aludir a otra comunidad: la iglesia como cuerpo de
creyentes. No obstante, debemos dejar atras el mundo griego y volver a las
raices judias para entender como se relaciona este cuerpo con Cristo.

Hay dos formas significativas en las que la imagen del «cuerpo de
Cristo» nos muestra la relacion de la iglesia con Cristo. La primera es que
estamos en Cristo: «nosotros, aunque somos muchos, formamos un solo
cuerpo en Cristo» (Ro. 12:5). El lenguaje referente a estar en Cristo (o a
veces, a modo de sindnimo, con Cristo) impregna las cartas de Pablo. En el
pensamiento escatologico judio de los dias de Pablo, encontramos varias

212



nociones que hablan de un individuo que actiia en nombre de muchos, un
individuo que es fundador de un nuevo pueblo escatologico, y un pueblo
entero que halla su identidad y nombre en un fundador.>* Pablo toma esos
conceptos especialmente en relacién con la muerte y resurreccion de Jesus.
En esos acontecimientos hubo una transicion decisiva del mundo antiguo al
nuevo, en el que su pueblo participa. Pablo puede hablar de Jesus
llamandolo el postrer Adan, cuya obra por muchos crea una nueva
comunidad (Ro. 5:12-21; 1 Co. 15:21-23); ¢l es el principio o el
inaugurador (arche) del mundo de la resurreccion del que su pueblo
participa (Col. 1:18); €l es el primogénito y las primicias de una comunidad
que comparte la vida de su resurreccion (1 Co. 15:20; Col. 1:18). En todos
esos roles, Jesus no es tan solo «el primero» en términos cronologicos, ni
tan solo en dignidad en comparacion con su pueblo; mas bien, «¢l abre el
camino para ellos y une el futuro de ellos al suyo propio».> Lo que él logra
lo hace en nombre de su pueblo. El uno representa a los muchos y los
muchos son participes de lo que el uno ha hecho. Estar «en Cristo» es
participar en lo que ¢l ha logrado: «De modo que si alguno esta en Cristo,
ya es una nueva creacion; atras ha quedado lo viejo: jahora ya todo es
nuevo!» (2 Co. 5:17).

Pablo también dice que en Cristo formamos un solo cuerpo (Ro. 12:5).
Esta es una declaracion eclesiologica: se ha establecido una comunidad a
través de los sucesos de la pasion, la muerte y la resurreccion de Jestus. Con
mucha frecuencia, la interpretacion primaria (cuando no exclusiva) de la
frase «en Cristo» es en términos de salvacion individual. Sin embargo, la
«nueva vida del individuo “en Cristo” [...] es al mismo tiempo una vida en
una sociedad nueva fundada “en Jesucristo”. Es imposible separar los
aspectos individual y social; la union personal con Cristo también conlleva
la incorporacion a la sociedad cristiana colectiva».® Estar «en Cristo» no se
trata en primera instancia de individuos aislados que disfrutan los
beneficios de la obra de Cristo: se trata de ser parte de una nueva
humanidad que ahora es participe de su obra:

En un principio, el lector actual de las cartas paulinas se ve

inclinado a leer la recurrente frase «en Cristo» e

interpretarla en un sentido individual, por lo que habla de

una «relacion personal con Cristo». [...] Esta referencia es

eclesiologica: aquellos que estan «en Cristo» viven en el

reinado del Espiritu de Cristo —derramado desde la Pascua

213



—, donde el pecado y la muerte ya no son los poderes

dominantes. Asi, «estar en Cristo» no significa que hay una

relacion puramente individual entre Cristo y el creyente;

significa que el creyente pertenece a un reinado en el que

Cristo gobierna y que ese reinado es su cuerpo, la

comunidad. Ese es el fundamento sobre el que todo

individuo esta completamente unido a Cristo y a sus

hermanos cristianos.”’

Nuestro bautismo es el ritual por medio del cual nos volvemos
miembros de este cuerpo escatologico Unico y participes de lo que Jesus ha
hecho (Ro. 6:1-11; 1 Co. 12:13; Ga. 3:26-28). Pablo dice: «Por un solo
Espiritu todos fuimos bautizados en un solo cuerpo, tanto los judios como
los no judios, lo mismo los esclavos que los libres, y a todos se nos dio a
beber de un mismo Espiritu» (1 Co. 12:13). Los creyentes nos bautizamos
en un solo cuerpo que comparte el don del Espiritu, quien nos permite
disfrutar de los frutos de la obra de Cristo.

Si bien «el cuerpo de Cristo» se refiere primeramente a nuestra
relacion colectiva con Cristo y no a ser una comunidad, sin duda es cierto
que esta imagen deja implicitas muchas implicancias sobre la comunion
entre cristianos, en especial en 1 Corintios y Romanos. Por ejemplo, dado
que la iglesia es un cuerpo en Cristo, necesita vivir esta unidad; esta unidad
se halla en la diversidad; los muchos miembros son dependientes el uno del
otro; todos recibimos dones con humildad para servirnos y edificarnos
mutuamente en amor; debemos honrar a cada miembro, en especial a los
mas débiles; debemos tratar al pobre con honra para poder discernir el
cuerpo de Cristo; estamos unidos en solidaridad, de modo que cuando uno
sufre todos sufren y cuando uno se regocija todos se gozan; nuestra vida
debe estar moldeada por los pasajes del «unos a otros» del Nuevo
Testamento. Aun asi, el punto de mayor importancia se halla en la relacion
de este cuerpo con Jesucristo. La iglesia es una comunidad que comparte la
vida de los ultimos dias en virtud de estar unida a Jests en su muerte y
resurreccion.

Hay una segunda forma en la que nosotros como «el cuerpo» estamos
relacionados con Cristo: €l es la cabeza de su cuerpo. Este modo de
referirse a la iglesia es predominante a lo largo de Efesios y Colosenses.
Mientras que en estas cartas la iglesia esta relacionada en un sentido
histérico-redentor a la muerte y resurreccion de Jesucristo (ej.: Ef. 2:11-16),

214



también estd relacionada al Cristo vivo, el Senor exaltado, «la cabeza del
cuerpo, que es la iglesia» (Col. 1:18).

La imagen de Jesus como cabeza de la iglesia indica que €l esta en una
posicion soberana de autoridad sobre la iglesia; la iglesia debe vivir en
sumision, servicio y obediencia al dominio total de Cristo. Es relevante
considerar que, tanto en Efesios como en Colosenses, la autoridad de Cristo
sobre todas las cosas nos da el contexto de su autoridad sobre la iglesia.
«Todas las cosas» fueron creadas por Cristo y para Cristo, todas las cosas
por ¢l subsisten en unidad, y todo sera reconciliado con Dios por medio de
¢l (Col. 1:15-20). Es en este contexto de su dominio cosmico y supremo que
debemos entender que €l es la cabeza del cuerpo, la iglesia (Col. 1:18).

El mismo vinculo entre la autoridad de Cristo sobre todas las cosas y
su autoridad sobre la iglesia se refleja también en Efesios (Ef. 1:20-23).
Con este énfasis sobre la autoridad césmica de Cristo, Pablo respondi6 a la
amenaza de los diversos «poderes» espirituales que dominaban la vida
econdmica, cultural, social y politica de Efeso y Colosas. Los miembros de
la iglesia se veian tentados a vivir en sujecion a esos poderes, al igual que
sus conciudadanos. De acuerdo con la cosmovision de aquel entonces, la
sociedad estaba dominada por estos principados y potestades (Ef. 2:1-3;
Col. 2). A modo de respuesta, Pablo dice que estas potestades fueron
creadas en Cristo y para Cristo (Col. 1:16) y son poderes buenos dentro de
la creacién; no obstante, «estdn corrompidas y se vuelven demoniacas
cuando se absolutizan [y toman] el lugar que le pertenece a Dios».’® De
modo que las «potestades» buenas y creacionales de, por ejemplo, la
sexualidad, el dinero, el parentesco, la tradicion y la autoridad politica
pueden convertirse en idolos y asi determinar las estructuras de la sociedad.
El mensaje del evangelio es que esos poderes han sido derrotados en la cruz
(Col. 2:15) y reconciliados con Cristo (Col. 1:20). Han sido despojados de
sus demandas espurias de ultimidad y han sido restaurados al lugar que les
corresponde en la creacion. Pablo habla de la autoridad cdésmica de Cristo:
¢l ha creado a los principados y potestades, ha echado por tierra la
absolutizacion idolatrica de ellos y estd reconciliandolos consigo mismo.
Por lo tanto, las iglesias de Colosas y Efeso ya no tenian que someterse a
los poderes de su cultura. Habian sido libertadas: eran libres para servir solo
a Cristo.

Para la iglesia, Cristo es la cabeza sobre todas las cosas. Como cuerpo
de Cristo, somos la plenitud (pleroma) de aquel que «llena» todo (o sea, que

215



gobierna todas las cosas con su autoridad total y cosmica; cf. Jer. 23:24). Es
decir, su cuerpo también es parte de la victoria de Cristo, quien es la cabeza
sobre las potestades. Asi, la iglesia ofrece la liberacion de los poderes
idolatricos que definen la cultura pagana; la iglesia reconoce y expresa la
vasta autoridad de Dios. De ese modo, los cristianos constituyen una
sociedad contrastante frente a sus contemporaneos, que permanecen bajo el
yugo de esos poderes. La sujecion y la obediencia de la iglesia a Cristo debe
ser tan exhaustiva como la autoridad de Cristo.

Sorprendentemente, la autoridad soberana de Cristo como cabeza sobre
todas las cosas y sobre la iglesia se revela en el amor sacrificial de un siervo
(Ef. 5:22-33). Como ejemplo para el esposo, que es la cabeza de la esposa,
Pablo dice que Cristo hizo uso de su autoridad para amar a la iglesia de una
forma sacrificial y para darse a si mismo por ella. Cristo lava a la iglesia y
la presenta vestida de radiante santidad. El alimenta y cuida a los miembros
de su cuerpo. Este alimento y cuidado se evidencian en la forma en que el
Cristo exaltado da dones a la iglesia para que su cuerpo sea edificado y
alcance la medida de la estatura de la plenitud de Cristo (Ef. 4:7-16). Alli
vemos una ilustracion de la presencia del Cristo exaltado en la iglesia,
haciendo uso de su autoridad soberana para preparar a su pueblo para que
crezca y sea transformado cada vez mas a su semejanza. El se asegura de
que la iglesia reciba un buen servicio de lideres que guardan el poder de la
Palabra de Dios en el centro de sus vidas. El obra en ellos y a través de
ellos, y también mediante todos los demdas dones que sirven a la obra de la
iglesia, para que en todas las cosas la iglesia crezca en Cristo, la cabeza. En
la medida en que la iglesia es edificada, también es libertada de los poderes
1dolatricos de su entorno cultural, se vuelve cada vez mas madura, se acerca
a la medida de la plenitud de Cristo, y asi demuestra que Dios obra su
redencion en los «principados y poderes» (Ef. 3:10). Por eso, Pablo exhort6
a los efesios que no vivieran (como los gentiles) bajo el dominio de los
poderes idolatricos de la sociedad, sino solo bajo la autoridad de Cristo (Ef.
4:17—6:20). Lohfink escribe:

Por lo tanto, la tarea decisiva de la iglesia es edificarse a si

misma como una sociedad que contrasta con el mundo,

como el reinado en donde Cristo gobierna y el amor

fraternal es la ley de la vida. Precisamente, es por medio de

este proceder de la iglesia como la sociedad pagana podra

entender el plan de Dios para el mundo. [...] Efesios nos

216



ofrece algo muy similar al modelo del peregrinaje de las

naciones, aunque lo hace valiéndose de una terminologia

completamente distinta y con la mirada puesta en un

horizonte de pensamiento totalmente distinto. [...] La iglesia

entonces es simplemente la serial efectiva de que la

salvacion de Dios esta presente en el mundo.>

La imagineria del «cuerpo de Cristo» nos muestra que la iglesia esta
relacionada con Jesus de dos maneras: en un sentido histérico-redentor, la
iglesia participa en los sucesos de la cruz y la resurreccion; en un sentido
escatologico, la iglesia vive en un vinculo vital y constante con su cabeza,
el Senor vivo y resucitado. La iglesia vive por medio de una apropiacion
continua de la nueva vida en Cristo, lo cual es posible gracias a un
reconocimiento permanente de su inclusion en la muerte y resurreccion de
Jests. Esta vida nueva es dada a la iglesia por la obra continua del Sefior
resucitado y ascendido, quien obra en medio de ella por el Espiritu y a
través de la comunion de la iglesia. Este vinculo vital, historico y
escatologico a Jesus es lo que hace a la iglesia el cuerpo de Cristo.

Antes me he referido a una tendencia a restringir la aplicacion de las
imagenes del «cuerpo de Cristo» a la dindmica de la vida comunitaria
interna de la iglesia. Esa aplicacidn, si bien no hay duda de que en si misma
es valida, no va tan lejos como deberia: la imagen del cuerpo de Cristo debe
entenderse en términos de la relacion vital que hay entre la iglesia y
Jesucristo. Sin embargo, incluso este punto se malentiende si no lo
comprendemos en términos misionales. Para entender esta ilustracion por
completo, debemos verla en el contexto del relato biblico: solo asi
podremos ver la totalidad de las implicancias misionales para la iglesia.

Pablo nos dice que el proposito de Cristo es «crear en si mismo [...]
una nueva humanidad» que se convirtiera en «un solo cuerpo» (Ef. 2:15-
16). Para comprender este proposito, debemos volver a la mision del reino
de Jesus en los Evangelios. Alli vemos que, en efecto, la intencidon de crear
un nuevo pueblo ocupaba un lugar central en su obra. Esta intencion debe
entenderse en el contexto del relato biblico: los profetas vieron que la obra
del Mesias seria reunir y restaurar a un pueblo que habia fracasado en su
llamado de ser una luz para las naciones; a esta Israel verdadera y
escatologica se incorporarian los gentiles. Jests realizo precisamente esa
tarea. Por medio de su obra, en especial su muerte y resurreccion, cumplio
su proposito de crear una nueva humanidad y reconciliar judios y gentiles

217



en un solo cuerpo. Ahora €l estd vivo para darles su propia vida por el
Espiritu, de modo que ellos contintien llevando adelante la mision de Jesus
en medio del mundo. Esta narrativa escritural provee el contexto dentro del
cual podemos apropiarnos de la verdadera trascendencia del «cuerpo de
Cristo»: el propdsito de Cristo de crear un pueblo misional que encarnara la
vida de Jests para bendecir al mundo. «Por lo tanto, este es el significado
basico de la ecuacion “la Iglesia es el cuerpo de Cristo”: la Iglesia es la
manifestacion del Cristo resucitado en la tierra.»®°

La iglesia como el templo del Espiritu Santo

La 1dentidad y naturaleza del pueblo escatologico de Dios se ven en su
relacion no solo con Cristo sino también con el Espiritu. Hendrikus Berkhof
afirma con audacia que no podemos entender las ensefianzas diversas de las
Escrituras acerca del Espiritu a menos que entendamos su obra en el
contexto de la mision.®! En las cronicas de la resurreccion (Mt. 28:19-20;
Lc. 24:49; Jn. 20:21-22; Hch. 1:8), la promesa del Espiritu se encuentra en
el contexto de la mision. Puesto que Cristo ha consumado el poderoso acto
de salvacion de Dios, las noticias deben difundirse desde el Uno (Jesus) a
los muchos (toda la humanidad), desde el centro (Jerusalén) hasta los
confines de la tierra, y desde la mitad de la historia (en los sucesos de la
cruz y la resurreccion) hasta la consumacion de la historia (la segunda
venida de Jesus). Ahora bien, la mision no es simplemente el proceso
mediante el cual las obras de Dios se dan a conocer; mas bien, la mision en
si misma es una de las poderosas obras de Dios, la actividad divina
culminante por medio de la cual todas las demas maravillas de Dios son
reveladas y las personas se hacen participes de ellas. Precisamente, en eso
consiste la obra del Espiritu; todas las demas intervenciones del Espiritu
que registra el Nuevo Testamento estan comprendidas en esta obra.

Aqui vemos dos aspectos importantes de la relacion entre el Espiritu y
la iglesia: la iglesia es tanto un instrumento de la mision del Espiritu como
el resultado provisional de esa mision. La iglesia es el lugar o centro donde
el Espiritu esta obrando la salvacion alcanzada por Jesus, a la vez que es el
medio o canal por el cual esa salvacion alcanza a los demas. Ambos
aspectos de esta relacion son esenciales. Si pensamos que la iglesia es
unicamente el lugar donde el Espiritu obra, corremos el riesgo de caer en el
narcisismo y la introversion eclesiasticas.®” Si prestamos atencion
exclusivamente a la iglesia como instrumento de la obra del Espiritu,

218



corremos ¢l riesgo de acoger un activismo que esta separado del evangelio
mismo.%

A lo largo de la historia de la iglesia, el problema principal es que la
iglesia se ha considerado a si misma solo el lugar donde el Espiritu de Dios
esta obrando para dar la salvacion como un don en Cristo. Este concepto se
ha enfatizado de dos maneras en las diversas tradiciones eclesidsticas. La
primera es el énfasis sobre la obra del Espiritu en la institucion. Iglesias
como la catdlica romana, la anglicana y las ortodoxas orientales han
destacado que el Espiritu obra por medio de las estructuras, el orden y el
ministerio de la iglesia para nutrir la salvacion. En las iglesias reformadas,
evange¢licas y pentecostales, se ha hecho especial hincapi€ sobre la obra del
Espiritu para cultivar y crear una comunidad, es decir, una vida de amor
donde los miembros del cuerpo se sirven «los unos a los otros» a través del
ejercicio mutuo de los dones. Estos ¢énfasis distintos han creado
eclesiologias que estan en tension entre si.

Sin duda, es cierto que, en las Escrituras, la obra del Espiritu suele
estar relacionada con la institucion de la iglesia. El Espiritu obra por medio
de la proclamacion de la Palabra (1 Co. 2), la santa cena (1 Co. 12:13), el
bautismo (Hch. 2:38), el liderazgo y el ministerio (Ef. 4:11-12), la
imposicion de manos (Hch. 8:17) y la disciplina eclesiastica (Jn. 20:22-23).
A través de todos estos medios, el Espiritu nos permite encontrar al Dios
vivo y experimentar su salvacion. El espiritu antinstitucional y el
individualismo de gran parte del evangelicalismo norteamericano (incluidos
algunos libros sobre la iglesia «misional») pasan por alto este importante
hilo que recorre la ensefanza de las Escrituras, cuando piensan que «el
Espiritu no tiene una relacion genuina con las formas e instituciones, [sino
que es] un poder inmaterial e invisible que emana del corazén de Dios y
llega al corazén del individuo». Las Escrituras nos muestran que «el
Espiritu también necesita formas y acciones visibles».** Ademas, la forma
de obrar del Espiritu también esta vinculada a la vida comunitaria de la
iglesia. El Espiritu estd obrando generando amor, compafierismo, paz, gozo
y justicia (Ro. 8; 14:17; Ga. 5:22). El obra para hacer que las variadas
partes verdaderamente se conviertan en miembros los unos de los otros (Ro.
12:3-8). El distribuye los dones a cada uno, para que ellos los usen para
nutrir a todos (1 Co. 12-14). Asi, el Espiritu obra en la iglesia como pueblo
reunido.

219



No obstante, (como Berkhof nos recuerda) para entender correctamente
estas dimensiones institucionales y comunales de la iglesia, debemos mirar
hacia atrds y hacia adelante. Primero debemos mirar hacia atrds, al punto
de partida cristologico-escatologico: el Espiritu fluye como un don
escatologico del Jesus crucificado y resucitado, y da a las personas la
capacidad de compartir la vida del reino. También debemos mirar hacia
adelante, a quienes ain no comparten con nosotros esta salvacion: la vida
de la iglesia debe estar orientada hacia el mundo incrédulo, que todavia
tiene que conocer la salvacion alcanzada en Jesucristo. El Espiritu es Aquel
que viene de Cristo hacia todos nosotros, pero ese recorrido incluye a la
iglesia como 1nstitucion y comunidad. Berkhof propone la ilustracion de
una cadena de cuatro eslabones.®® El primer eslabon es Jesucristo y la
salvacion del reino que €l obtuvo en su muerte y resurreccion. El segundo
es la institucion de la iglesia, que da a conocer a Cristo en los diversos
ministerios de la iglesia y hace posible que el pueblo de Dios se incorpore a
estas tareas y experimente la salvacion escatologica. El tercero es la vida
vibrante de la comunidad, que pone de manifiesto esta salvacion mediante
la obra del Espiritu. El cuarto eslabon es el mundo incrédulo, que entonces
ve y oye las buenas nuevas en la iglesia. Asi, la cadena une (1) la salvacion
cristologica-escatologica a (2) la iglesia como institucion, que a su vez se
une a (3) la iglesia como comunidad, que traba lazos con (4) el mundo
incrédulo. «En Palabra, sacramentos y ministerio, Cristo se hace presente a
la comunidad de su iglesia. A su vez, esta comunidad es llamada a ser el
medio por el cual Cristo se hace presente para el mundo».%® De este modo,
la iglesia se convierte en el vinculo entre las buenas nuevas de Jesucristo y
el mundo incrédulo; pero es la obra del Espiritu en y a través de la
institucion y comunidad de la iglesia (como lugar y como instrumento) lo
que trae las buenas nuevas al mundo.

Cabe preguntarnos si existe una imagen que dé vida a esta reflexion
sistematica sobre la ensefianza escritural acerca del Espiritu, la iglesia y la
mision, o si debemos atender a la advertencia de Berkhof, quien dice que no
debemos «ponerle un titulo Gnico a la obra del Espiritu en la iglesia» ni
categorizarla con una sola imagen.®’ Sin duda, corremos un riesgo. Aun asi,
entre las distintas iméagenes eclesiales del Nuevo Testamento que destacan
la obra del Espiritu, la imagen del «templo del Espiritu Santo» logra
relacionar estas dimensiones de una eclesiologia misional.

220



Cuando los autores del Nuevo Testamento hacen uso de la ilustracion
del templo para describir a la iglesia, adoptan una imagen que goza de una
rica historia. La iglesia primitiva no era la inica comunidad que creia ser la
verdadera Israel y se referia a si misma como el verdadero templo
escatologico que prometieron los profetas. El templo era un simbolo forjado
por el relato del Antiguo Testamento; para entender qué significaba que la
iglesia fuera el templo del Espiritu Santo, debemos considerar brevemente
los puntos mas importantes de ese relato. En este punto, la interesante y
exhaustiva obra de Gregory Beale sobre el templo y la mision de la iglesia
nos sera 1til.%®

El templo israelita del Antiguo Testamento dirige nuestra atencion
hacia atrés, al jardin del Edén de los primeros capitulos del relato biblico
(Gn. 1-2), y hacia adelante, a la nueva creacion de los ultimos capitulos
(Ap. 21-22). El templo de Israel se construyd para reflejar la importancia y
el significado del jardin del Edén, el unico lugar donde habit6 la presencia
de Dios, Adan y Eva disfrutaron una comunién intima con ¢€l, y vemos en
Adan al primer rey-sacerdote encargado de servir y guardar el santuario de
Dios. El recibe el mandato de expandir las fronteras del santuario de la
presencia de Dios hacia regiones mas alla. Por lo tanto, desde el principio,
el jardin-templo tuvo el proposito de expandirse para que una parte cada
vez mayor de la creacion fuera llena de la presencia y el conocimiento de
Dios. El fracaso de Adan en la tarea asignada le vali6 su expulsion del
jardin. No obstante, Dios emprendio el largo camino de la redencion para
restaurar la creacion y, en los ultimos capitulos de la Biblia, vemos un
templo nuevo que literalmente abarca la tierra entera. El cuadro de este
templo del fin de los tiempos esta pintado con los colores de los primeros
capitulos de Génesis. Claramente, la intencién de Dios es concretar su
intencion original de llenar la tierra con su presencia: «Entonces oi que
desde el trono salia una potente voz, la cual decia: “Aqui esta el tabernaculo
de Dios con los hombres. El vivira con ellos, y ellos seran su pueblo, y Dios
mismo estara con ellos y sera su Dios”» (Ap. 21:3).

El relato que leemos entre Génesis 1-2 (la creacidon del «temploy) y
Apocalipsis 21-22 (la recuperacion del templo) es la historia de una mision.
Dios establecid su templo en medio de un pueblo en particular e invit6 a
Israel a disfrutar una vez mas de su presencia salvadora —de hecho, eso es
precisamente lo que los distingue como pueblo (Ex. 33:16)—; pero la
restauracion de la presencia bondadosa y poderosa de Dios, junto con el

221



disfrute de su bendicion creacional original, no es algo que Israel debiera
guardarse para si sola, sino que debia mediar esta bendicion a lo largo y
ancho de la tierra. Israel debia ser la humanidad renovada, un nuevo Adan
colectivo, «los instrumentos de Dios mediante los que €l [hard que] la luz
de su presencia brille en los corazones entenebrecidos de las personas para
que ellos también se vuelvan parte de la creciente expansion del espacio del
templo sagrado y del reino. No es mas ni menos que llevar a cabo el rol de
ser “testigos” de Dios en toda la tierra».® El simbolo del templo hablaba no
solo de la presencia de Dios en medio del pueblo sino también de «un
mandato divino de ensanchar los limites del templo hasta alcanzar la tierra
entera».”’ No es de extrafiarse la ira de Jesus frente al templo de su propia
época, que se habia convertido en un simbolo de privilegio etnocéntrico que
dejaba afuera a las naciones, justamente lo opuesto a lo que debia ser (Mr.
11:17). La mision de Israel seguia siendo centripeta: en tanto ella encarnara
la vida de la nueva humanidad, las naciones verian que Dios vivia en medio
de ellos (Dt. 4:5-8). Podriamos graficarlo con circulos concéntricos
alrededor del templo, que crecen para abarcar Jerusalén, luego Israel y
despu¢s las naciones, en la medida en que los limites del conocimiento de
Dios se ensanchan de forma progresiva.

Ahora bien, al igual que Adan, Israel fracas6 en su mision de
ensanchar los limites y «expandir la gloriosa presencia de Dios en medio
del resto de la humanidad entenebrecidax».”! Por eso, los profetas anunciaron
un dia en que el propdsito de Dios se concretaria: el conocimiento de Dios
cubrird toda la tierra como las aguas cubren el mar (Is. 11:9; Hab. 2:14).
Cuando Dios comience su restauracion, establecera un templo, en los
tltimos dias y en medio de Israel. El dice a Ezequiel que pondra su
santuario y morada en medio de ellos y que €l sera su Dios y ellos su
pueblo. Un hijo de David gobernara sobre ellos y sus vidas seran moldeadas
conforme a la ley de Dios (Ez. 37:24-27). Dios dice: «Y cuando mi
santuario esté para siempre en medio de ellos, las naciones sabran que yo, el
Senor, santifico a Israel» (Ez. 37:28). Del mismo modo, Zacarias dice que,
en los ultimos dias, cuando el Senor vuelva a Jerusalén, reconstruira su
templo (Zac. 1:16). Dios llama al pueblo de Israel a cantar y alegrarse,
porque el Sefior vendra a vivir en medio de ellos. De nuevo, el vinculo
queda trazado entre la presencia de Dios y la incorporacion de las naciones:
«“Cuando llegue ese dia, muchas naciones se unirdn a mi, y ellas me seran
por pueblo, y en medio de ti habitaré.” Asi sabras que el Sefior de los

222



ejércitos me ha enviado a ti» (Zac. 2:11). Mas adelante, Zacarias dice que el
Sefor volvera a Sion y habitard en Jerusalén. Entonces muchos pueblos y
naciones poderosas iran a Jerusalén para buscar al Senor (Zac. 8:3, 20-22).
«Cuando lleguen esos dias, diez hombres de diferentes naciones y lenguas
se aferrardn al manto de un judio y le dirdn: “jPermitannos acompaiarlos,
pues sabemos que Dios estd con ustedes!”» (Zac. 8:23). Especialmente
relevante es la elaborada descripcion del templo escatologico que detalla
Ezequiel, anunciando que sera edificado en los ultimos dias (Ez. 40-48).
Por eso, Israel aguarda los ltimos dias, cuando la presencia de Dios morara
en medio de su pueblo de tal manera que las naciones se veran atraidas a €l.

Incluso antes de la venida de Cristo hubo indicios de que este templo
del fin de los tiempos quizds no sea una estructura arquitectonica.”” Los
esenios, que vivieron en los tiempos de Jests y rechazaron el templo
corrupto de Israel, se refirieron a su propia comunidad como el templo
escatologico.” Los actos simbolicos de Jesus en los Evangelios anuncian el
juicio de Dios sobre el templo presente de ese entonces, y cuando
cuestionaron su autoridad para actuar asi, €l respondio: «Destruyan este
templo, y en tres dias lo levantaré» (Jn. 2:19; cf. Mr. 14:58). Mas adelante,
los discipulos entendieron que el templo del que hablaba no era un edificio
sino su propio cuerpo. Jesus es el templo escatologico, el complimiento de
la vision del profeta. El revela la plenitud de la presencia de Dios en medio
de su pueblo de los ultimos dias. Juan nos dice que €l habito (literalmente,
«acampdé» como en un taberniculo) entre su pueblo (Jn. 1:14). Su
resurreccion de entre los muertos marca el principio de los ultimos dias: asi
es como ha llegado el tiempo de que la presencia y el conocimiento de Dios
llenen la tierra, al tiempo en que las naciones se ven atraidas a un pueblo
que ha experimentado la presencia salvifica de Dios.

En la resurreccion comienza la edificacion del templo escatologico. La
poderosa presencia de Dios se manifiesta en medio de su pueblo. Dios los
reine —primero a Israel y después a las naciones— para conformar su
pueblo del fin de los tiempos, incorpordndolos a la vida de su resurreccién
por medio del Espiritu. Por eso, Jacobo pudo afirmar que la reconstruccion
del templo prometida por Amods consistiria en la restauracion de Israel y
después de los gentiles (Hch. 15:16-17; cf. Am. 9:11-12).7* El nuevo templo
de la presencia de Dios, establecido en medio de las naciones, no es un
edificio: es un pueblo que recibe la nueva vida de la resurreccion de Cristo
al ser lleno del Espiritu Santo. Por otra parte, no debemos pasar por alto la

223



relevancia misional del significativo cambio geografico que tiene lugar
después de la resurreccion. Alli vemos otra vez la vision centripeta del
Antiguo Testamento, cumplida y transformada. Ya no hay un templo donde
la presencia de Dios se manifiesta en medio de una nacién, en una
ubicacion geografica especifica. Ahora estos templos se establecen en todo
el mundo, en muchas comunidades multiculturales, que cumplen la
intencion original de Dios de manifestar su presencia a través de las vidas
santas de sus habitantes.”” En conformidad con el significado original del
templo y su proposito de expansion, los nuevos templos escatologicos ahora
estan establecidos en todas las naciones, a fin de que la fragancia del
conocimiento de Dios llene toda la tierra.

Es un llamado bastante misional. En esta imagen vemos la relacion
entre la obra de Jesucristo y «las naciones». Volviendo a la ilustracion que
propone Berkhof —Ila cadena de cuatro eslabones—, la iglesia es un pueblo
que vincula lo que Cristo ha conquistado con las naciones y las incorpora a
ellas también en la salvacion de Cristo. Al considerar la imagen de la iglesia
como templo del Espiritu Santo, nuestro entendimiento debe estar
determinado por este contexto biblico: el templo es una imagen misional.

El templo del Espiritu Santo es, primero que nada, una imagen
comunal o colectiva. Nuestra lamentable tendencia a limitar esta imagen a
nuestros cuerpos fisicos (otra manifestacion de nuestro individualismo)
tiene el efecto de restarle importancia a la comunidad cristiana. Solo una
vez la palabra «templo» se refiere a (la morada del Espiritu en) el individuo
(1 Co. 6:19); en el resto de los casos es una imagen comunal. La imagen de
la iglesia como templo del Espiritu estd esparcida por el Nuevo Testamento
(1 Co. 3:16-17; 2 Co. 6:16; Ef. 2:20-22; 1 P. 2:5; 4:17; Ap. 3:12; 11:1-2).
Ademas, la metafora arquitectonica de «edificar» la comunidad cristiana,
frecuente en el Nuevo Testamento, da por sentado que la iglesia es un
edificio (ej.: Ro. 14:19; Jud. 20).7® Precisamente en la metafora de edificar
«el templo del Espiritu» vemos la verdadera importancia que adquiere esta
imagen en el Nuevo Testamento.

Edificar su templo es la obra de Dios Espiritu Santo. Esta obra
escatologica de Dios es bipartita: primero, €l incorpora a aquellos que no
pertenecian, agregando «piedras» al edificio (Ro. 15:20-21, 1 P. 2:5);
despu¢s sigue edificando y fortaleciendo la comunidad cristiana para que
pueda vivir cada vez mas encarnando la salvacion que €l ha obtenido (Ef.
4:11-16; 1 Ts. 5:11). Ese edificio se construye sobre Cristo, cuyo evangelio

224



es el fundamento que asentaron los apostoles y los profetas (1 Co. 3:10-15;
Ef. 2:19-22). La construccion solo puede llevarse a cabo sobre el
fundamento absoluto del evangelio de Jesucristo: cualquier estructura
edificada sobre algin otro fundamento al final se quemaréd. Dios lleva
adelante esta edificacion por medio de los diversos miembros de la iglesia.
El los prepara con una variedad de dones y poderes para que puedan
servirse los unos a los otros (Ro. 12:3-8; 1 Co. 12-14). Un punto
especialmente relevante es que Dios da a algunas personas el don de dar a
conocer la Palabra de Dios para que la comunidad entera sea edificada y
est¢ preparada para una vida de servicio (Ef. 4:11-12). Por lo tanto, la
edificacion puede concretarse solo cuando el pueblo de Dios se retne y
hace ejercicio de sus dones en comunidad (1 Co. 14:12; He. 10:24-25).

Ridderbos observa cual es la orientacion misional apropiada de esta
imagen cuando dice que la edificacion «estd orientada hacia la
manifestacion comunitaria correcta de la iglesia en el mundo».”” El templo
y la imagineria de la edificacion no debe tomarse para justificar la
introversion de una iglesia que se ocupa unicamente de disfrutar el don de
la salvacion. Nuestra edificacion en la forma de un templo para el Espiritu
Santo tiene por finalidad bendecir al mundo. La imagineria del templo
conlleva la expansion y la difusion del conocimiento de la presencia de
Dios en todo el mundo. Cuando indagamos en los numerosos pasajes del
Nuevo Testamento sobre el templo del Espiritu Santo que hablan de la vida
institucional y comunitaria de la iglesia, debemos concebirlos como
eslabones de una cadena que va desde Cristo hasta el mundo. Quizas la
iglesia hoy en dia necesita que Cristo la limpie y reoriente su vision una vez
mas hacia las naciones: «;Acaso no esta escrito: “Mi casa sera llamada casa
de oracion para todas las naciones”?» (Mr. 11:17). Beale concluye su
articulo con la siguiente exhortacion: «Nuestra tarea como Iglesia es ser el
templo de Dios, tan llenos de su presencia que nos expandamos y llenemos
la tierra de su gloriosa presencia hasta que él finalmente cumpla por
completo su objetivo en el fin de los tiempos. Esa es nuestra mision
unificada y comun. Dios permita que nos unamos en torno a este
objetivo».”

La imagen misional de la diaspora

Cuando Pablo se dirige a la iglesia de Corinto con las palabras «a la
iglesia [ekklesia] de Dios que esta en Corinto [...]» (1 Co. 1:2), esta

225



diciendo algo importante sobre su identidad. Para entender la palabra
ekklesia, debemos considerarla no solo en el contexto de la comunidad del
Antiguo Testamento sino también en términos del significado que tenia en
el Imperio romano. El significado original de ekklesia es el de una asamblea
publica que convocaba a todos los ciudadanos al llamado de un funcionario
de gobierno para resolver asuntos publicos de la ciudad. Pablo modifica el
sentido de ekklesia de dos maneras: refiriéndose a Dios y al lugar en el que
se celebra la asamblea. La relevancia del primer modificador radica en que
es Dios (y no un funcionario publico) quien convoca al pueblo a la
asamblea publica: esta es la asamblea de Dios. La ekklesia también esta
caracterizada por la mencion del lugar donde se reune: en este caso,
Corinto. Dios llama a su puedo a ser una comunidad distinguible asentada
en todas las ciudades del mundo: Efeso, Roma, Corinto, y un largo etcétera.
Dado que son el pueblo escatologico de Dios, son las primicias de la nueva
humanidad, en todo lugar y para bendicion de todo lugar.

Hay dos aspectos significativos de esta identidad que debemos
observar. Primero, la iglesia es una comunidad publica. Ekklesia es el
nombre que eligieron los primeros cristianos para identificarse a si mismos,
pero sus oponentes los llamaban thiasos y heranos, términos que
estigmatizaban a la iglesia y la definian como una comunidad religiosa
cerrada que ofrecia a sus miembros una salvacion futura y etérea (este tipo
de comunidad religiosa contaba con la proteccion de la ley romana porque
no amenazaba la doctrina publica del imperio). La iglesia se rehuso a
aceptar esas designaciones y su significado, es decir, que eran una
fraternidad religiosa privada. Por el contrario, ellos se consideraban la
vanguardia de la nueva humanidad que un dia llenaria la tierra entera. Su
evangelio era una verdad publica, por lo que desafiaba toda lealtad
alternativa, incluida la lealtad a la doctrina publica del Imperio romano. Por
lo tanto, «la iglesia primitiva no se considerd a si misma una sociedad
religiosa privada que se disputara con las demés la posibilidad de ofrecer
salvacion personal a sus miembros; se veia a si misma como un movimiento
introducido en la esfera publica del mundo que desafiaba el cultus publicus
del imperio y exigia la lealtad de todos sin excepcion».” Como comunidad,
estos cristianos rechazaron las afirmaciones idolatricas de su cultura y
vivieron su vida entera —incluida su vida publica— bajo la autoridad de
otro Sefior. A proposito, vale la pena mencionar la triste observacion de
Newbigin de que la iglesia occidental actual muchas veces ha convertido en

226



lo que la iglesia primitiva se rehus6 a ser: una thiasos o heranos. La fe
cristina ha sido «desterrada de la esfera publica» y «relegada al ambito
privado». Asi, el evangelio «se ha vuelto una opcion personal. La Iglesia ya
no era la ekklesia tou Theou sino una fraternidad religiosa para quienes
desearan hacer uso de sus servicios».

El segundo aspecto que debemos observar es que ahora la iglesia esta
establecida en un contexto ajeno y a veces hostil, donde las personas basan
su vida en otros compromisos incompatibles con el evangelio. Por ejemplo,
la ekklesia corintia estaba establecida en la ciudad griega de Corinto, en
contraste con el pueblo de Dios del Antiguo Testamento, que habia sido una
unidad sociopolitica. Toda su vida —personal, familiar, politica, econdmica,
judicial, social y aun mas— habia sido cambiada por la revelacion de Dios.
Para el pueblo de Dios del Antiguo Testamento, el peligro de la idolatria
venia principalmente desde afuera, desde las naciones vecinas. Ahora, el
pueblo de Dios del Nuevo Testamento estaba establecido justo en medio de
esas naciones y debia vivir en ese contexto cultural como una minoria
apatrida y multiétnica. Esta nueva ubicacion misional plantea a la iglesia la
pregunta de como debe relacionarse con su prdjimo en este nuevo contexto
cultural. ;Cuales son para la iglesia las implicancias de tener un encuentro
misionero con la cultura?

La forma en que los autores neotestamentarios describen la cultura
humana y la sociedad fuera de Cristo pone muy de relieve el problema de
vivir en el mundo. En el Nuevo Testamento, las dos palabras griegas que en
espafiol se traducen con la palabra «mundo» (cosmos en un sentido espacial
y aeon en un sentido temporal) muchas veces se usan para hacer referencia
a la cultura humana, «la totalidad de la vida que no ha sido redimida y esta
bajo el dominio del pecado fuera de Cristo».?! El siglo presente recibe el
calificativo de «malo» (G4. 1:4) y «la corriente de este mundo» estd bajo el
gobierno de los poderes de las tinieblas (Ef. 2:2). Pablo contrasta este
«poder de la oscuridad» con el reino del Hijo de Dios (Col. 1:13). Satanas y
sus poderes diabolicos ejercen una influencia tan poderosa sobre la vida
humana que Satanas puede ser llamado «el dios de este siglo» (2 Co. 4:4) y
«el principe de este mundo» (Jn. 12:31); «el mundo entero esta bajo el
maligno» (1 Jn. 5:19). El Nuevo Testamento ve el mundo como «un reino
que ya esta en tinieblas y ocupado por los poderes de la maldad, que ejercen
su influencia destructiva sobre el hombre».’> Los creyentes deben ser

227



rescatados de este poder de la oscuridad (Col. 1:13) y del presente siglo
malo (Ga. 1:4).

Después de ese rescate, no deben amar al mundo ni ninguna cosa del
mundo (1 Jn. 2:15), ni deben adoptar las costumbres de este mundo (Ro.
12:2). Cuando Pablo exhorta a la iglesia que no adopte las costumbres de
este mundo, se refiere a la cultura, «lo cual no atafie tan solo al arte, la
literatura y la musica, sino a toda la forma en que nuestro mundo esta
organizado. Se refiere a nuestro lenguaje, nuestra forma de pensar, nuestras
costumbres y tradiciones, nuestros sistemas publicos de orden politico,
econdmico, judicial y administrativo, es decir, todas esas cosas que
simplemente damos por sentadas y nunca cuestionamos, [...] un mundo que
gira en torno a un centro que no es el creador».®* La pregunta de como
vivir en el «mundo» requiere una respuesta urgente: si el mundo esta
organizado en torno a otro centro —uno o mas idolos— vy, por ende, esta
bajo el dominio del maligno, ;cémo puede vivir en €l el pueblo de Dios?
No podemos aislarnos del lenguaje, la forma de pensar, las costumbres y
tradiciones, y los sistemas politicos y econdomicos de la cultura en la que
vivimos. Aun asi, Dios nos llama a ser un pueblo contrastante en medio de
este mundo, un templo santo en medio de la idolatria y una luz en la
oscuridad de una generacion corrompida y torcida (2 Co. 6:14-18; Fil.
2:15). Esa es la situacion en la que se encuentra el pueblo de Dios del
Nuevo Testamento.

(Hay alguna imagen de la iglesia que nos permita entender nuestra
identidad misional en un contexto social tan peligroso? Pedro toma del
Antiguo Testamento la imagineria del exilio y la dispersion, de ser
inmigrantes y extrafios en un dominio extranjero, para ayudar a la iglesia a
entender su identidad en esta nueva situacion. El tema principal de la
epistola de Pedro es como puede la iglesia cristiana vivir con fidelidad en
un entorno que no es cristiano.’* La experiencia del pueblo de Dios del
Antiguo Testamento, que vivid extranjero en el exilio, nos presenta una
imagen de lo que podria significar para el pueblo de Dios del Nuevo
Testamento vivir en un entorno social extranjero y muchas veces hostil.
Quizas esta imagen sea la «metafora dominante»® o la «metafora clave»®®
de la epistola. En cualquier caso, es una ilustracion importante que ayuda a
la iglesia a entender su responsabilidad misional frente a la sociedad.

Los judios creian que ellos eran un pueblo unificado y una comunidad
distinta no solo en términos étnicos sino también porque estaban unidos por

228



la eleccion, el pacto y su relacion con Dios. Sin embargo, estando en el
exilio y siendo «una minoria apatrida dispersa en el contexto de un imperio
inmenso»,®” experimentaron la vida como extranjeros y desconocidos. La
cultura que los acogia, a pesar de ser su nuevo hogar, les presentaba la
peligrosa tentacion de renunciar a su identidad unica y adaptarse a las
costumbres extranjeras de sus conquistadores. Su interrogante era cOmo
estar en esa cultura sin ser de esa cultura, precisamente el mismo
interrogante al que se enfrenta el pueblo escatoldgico de Dios. La iglesia
primitiva también era un pueblo unido por un fundamento religioso en
comun y ellos también estaban dispersos por el mundo conocido de ese
entonces. Asi, la imagineria de la dispersion, el exilio y los extranjeros les
ofrecia un modelo para saber como vivir en el Imperio romano.

Pedro se dirige a la iglesia llamando a sus miembros «los que se hallan
expatriados y dispersos en [las provincias del Imperio Romano]» (1 P. 1:1)
o, como lo traduce Leonhard Goppelt, «los exiliados escogidos de la
dispersion».®® Mas adelante, Pedro los llama extranjeros y peregrinos (1 P.
1:17; 2:11). Esta imagen destaca la distancia que el pueblo de Dios debia
mantener respecto de la cosmovision y el estilo de vida de sus
contemporaneos. Pedro describe el estilo de vida de los «paganos» en
términos poco halagadores e insta a la iglesia a vivir «conforme a la
voluntad de Dios» (1 P. 4:1-3). El estilo de vida de un extranjero debe ser
distinguible, una alternativa en contraste con aquellos que ain viven en
«este sigloy. La distancia cultural entre la iglesia y su projimo incrédulo es
el resultado inevitable de que la iglesia esté «en Cristo» (1 P. 3:16; 5:10, 14)
y se le haya concedido nacer a una esperanza viva por medio de la
resurreccion de Jesus (1 P. 1:3). La alienacion y el distanciamiento de la
iglesia respecto de la cultura circundante es consecuencia del nuevo
nacimiento de los cristianos en el nuevo mundo escatologico, que se
inaugura con la cruz y la resurreccion (1 P. 1:3, 18-19). Ellos viven por una
nueva fe y con una nueva serie de compromisos: «Las comunidades de
aquellos que nacen de nuevo y siguen a Cristo viven un estilo de vida
alternativo en medio de las instituciones politicas, étnicas, religiosas y
culturales de la sociedad en su conjunto».*

Esta distancia es eclesial. El nuevo nacimiento no es un proceso
individual; por el contrario, marca la incorporacion de un nuevo miembro a
una comunidad, lo cual se ve muy claramente en 1 Pedro por las numerosas
designaciones colectivas que recibe el pueblo de Dios, asi como en el hecho

229



de que 1 Pedro relacione el nuevo nacimiento con el bautismo. «FEl
bautismo es una incorporacion al cuerpo de Cristo, una entrada a la
comunidad cristiana. El bautismo no hara que una persona se distancie, pero
si nos muestra que el distanciamiento cristiano genuino tiene forma eclesial.
Tiene lugar en una comunidad que vive como “extranjeros” en medio de un
entorno social mas amplio. [...] La distancia que nos muestra 1 Pedro
respecto del entorno social no es simplemente escatologica; es
esencialmente escatologica.»”

Si bien la iglesia esta en desacuerdo con su contexto cultural, también
es llamada a vivir en él como en casa, a involucrarse en las instituciones
culturales de su sociedad.”® El intercambio cultural siempre tiene dos partes:
es negativo, en el sentido de que la iglesia se opone a la cultura, y es
positivo, en el sentido de que la iglesia muestra solidaridad como parte de
su cultura. Siendo extranjeros, los cristianos no deben aislarse de la
sociedad como en un gueto; por el contrario, como extranjeros que han
dejado sus antiguas costumbres, estan «obligados a involucrarse en las
instituciones existentes». Pedro dice: «Enrdlense en toda institucion
humana» (1 P. 2:13, traduccion de Goppelt). Luego procede a ensenarles
como vivir en el matrimonio, la familia, sus ocupaciones y el orden
politico.”? Los cristianos pueden adoptar esta posicion positiva porque esas
instituciones son parte del buen orden creado. Albert Wolters comenta: «El
apostol Pedro se hace eco de la ensefianza de Pablo con palabras aun mas
claras: “Por causa del Sefior, muéstrense respetuosos de toda institucion
[autoridad instituida] humana” (1 P. 2:13); las palabras en cursiva traducen
el término griego ktisis, la palabra que la Biblia suele usar para hablar de
“creacion” o “criatura”. Por lo tanto, parece muy claro que la autoridad civil
pertenece al orden creado; el estado esta fundado en un decreto de Dios».”
Por consiguiente, la iglesia debe involucrarse en la cultura humana, porque
la cultura refleja el mismisimo orden creacional de Dios. No obstante, la
iglesia también debe mantener una distancia critica de la cultura humana,
porque toda institucion humana ha sido distorsionada por el pecado.

Esta concepcion de la participacidn cristiana en la esfera publica de la
cultura se opone a la creencia popular de que la iglesia primitiva era una
comunidad que mantenia un bajo perfil e incluso se mantenia alejada de la
vida publica de un mundo hostil, es decir, la creencia de que su relacion con
la esfera publica estaba caracterizada por la marginalidad social y el
separatismo.” Sin embargo, como bien nos recuerda Bruce Winter, el

230



paradigma del rol cristiano en la vida publica debe basarse en Jeremias
29:7, donde se insta la comunidad exiliada a «procur[ar] la paz de la
ciudad».” «En su primera epistola, Pedro define la ética social como “hacer
buenas obras” en todas las esferas de la vida, como el llamado de todo
cristiano y como un tema central (2:11ss.).»"

Por consiguiente, tenemos el deber de buscar el bienestar de nuestro
contexto cultural, participando en las diversas instituciones culturales y
sociales del lugar donde estamos en la medida en que cumplimos el
mandato cultural. Lo que eso significa es que el testimonio de la iglesia ira
mas alld de la iglesia como reunion de la comunidad. Newbigin argumenta
que la iglesia debe dar testimonio del sefiorio de Cristo indiferentemente de
si sus miembros estan dispersos o juntos: «La verdad, desde luego, es que la
Iglesia vive en su realidad primaria de lunes a sidbado, en todos sus
miembros, dispersos en campos, hogares, oficinas y fabricas, llevando el
sacerdocio real de Cristo a cada rincon de su mundo. En el dia del Sefior, la
iglesia se retrae para renovarse en el Sefior».””

No obstante, la iglesia del Nuevo Testamento no debia participar en su
cultura adaptandose y amoldandose a las normas de las instituciones
sociales idolatricas del imperio. Los cristianos debian vivir en su entorno
como participantes criticos. Es cierto que «la vida cristiana necesariamente
tendra lugar dentro del marco de la cultura», pero, debido a que el nuevo
mundo que Dios ha creado en Cristo ha irrumpido en la historia, la vida
cristiana «busca la reforma y transformacion de sus estructuras, y jamas las
acepta sin una mirada critica».”® Puesto que las instituciones sociales, en el
fondo, son creacionales, Pedro puede instar a la iglesia a involucrarse en
ellas; sin embargo, dado que las instituciones sociales también estan bajo el
poder del maligno, la comunidad cristiana «también se ve obligada [...] [a
mantener| una conducta critica y responsable en ellas. [...] El “hacer buenas
obras” de 1 Pedro significa no solo enrolarse en las instituciones existentes,
sino también conducirse en ellas con responsabilidad y una mirada
critica».”

La forma en que Pedro y Pablo usan los cddigos domésticos que eran
comunes para el mundo romano de aquel entonces es un modelo util de
como estd llamada a vivir la iglesia en las instituciones sociales: de una
forma critica y transformadora.!® Si comparamos los codigos domésticos
del Imperio romano con los del Nuevo Testamento, veremos que ambos
tienen mucho en comun en lo que refiere a las normas de conducta social.

231



Aun asi, en manos de Pablo y Pedro, el evangelio transforma y revierte
estos codigos.'” Dean Flemming habla de una «participacion
transformadora»: «los cristianos debian vivir su llamado dentro de las
estructuras existentes de la sociedad grecorromana mientras mostraban una
diferencia interna visible.!%?

Este tipo de vida, dentro de las instituciones de la sociedad y para el
bien de la ciudad, tiene una clara orientaciéon misional en 1 Pedro,
especialmente evidente por como toda la primera mitad de la epistola retine
premisas hasta alcanzar la declaracion de 1 Pedro 2:9-10 y por como la
segunda mitad se deriva de esas ideas.'® En este mismo capitulo hemos
visto la naturaleza decisiva de las palabras de Pedro: ¢l hace memoria de la
identidad misional fundamental de Israel declarada en Exodo 19:3-6 y
transfiere esos titulos a la iglesia. Ellos también son un pueblo escogido, un
sacerdocio real y una nacion santa. Enseguida, Pedro comienza a elaborar
su estrategia para que este pueblo misional lleve a cabo su llamado. Deben
vivir como extranjeros y peregrinos. Deben llevar adelante una vida tan
correcta en su entorno pagano que sus contemporaneos incrédulos vean sus
buenas obras y glorifiquen a Dios. Pedro continua su exposicion con una
serie de exhortaciones sobre como cumplir este llamado en los distintos
senderos de la vida. La orientacién misional sigue siendo un aspecto central
en todo. Pedro siempre estd interesado en el potencial impacto que la
conducta cristiana en la vida publica puede tener sobre el mundo incrédulo.
Goppelt bien dice: «Los cristianos tenian la responsabilidad de dar
testimonio del evangelio que buscaba salvar a todos los pueblos por medio
de la conducta cristiana en las instituciones de la sociedad. [...] Se suponia
que los cristianos residirian en medio de estos pueblos, tal como el Sefior lo
habia hecho, y que, por medio de su conducta en los ambitos de la politica,
la economia y el matrimonio, dieran a conocer que Dios deseaba llevar a
todos a una existencia humana integral. La responsabilidad social y ética,
motivada por el amor de Dios, estaba comprendida en el marco de la
comision misionera».'® Por eso, cuando Pedro exhorta a la iglesia que sea
fiel en las distintas esferas de la vida, ¢l mantiene un claro énfasis puesto en
la mision, es decir, en la «estrategia moral y el impacto potencial».'?

Si la iglesia atiende con fidelidad al llamado de Pedro, tendrda que
atravesar sufrimientos (1 P. 9:19-25; 3:14-18). Este es un tema que
impregna la carta. «Los conflictos surgieron debido a que, en las
instituciones [sociales], los cristianos siempre se desenvolvian basdndose en

232



otras motivaciones y siguiendo otros criterios y, por ende, siempre actuaban
de una forma distinta de lo que sus compafieros no cristianos esperabany.!%
En la cultura helénica, vivir juntos en paz y armonia tenia un valor
primordial. La sociedad podia acoger a los judios porque sus diferencias
eran producto de su identidad étnica. Por el contrario, los cristianos no eran
miembros de un pueblo extranjero, sino conciudadanos, vecinos y
parientes.!%” Por eso, Pedro dice: «Para ellos resulta extrafio que ustedes ya
no los acompaiien en ese mismo desenfreno y libertinaje, y por eso los
ultrajan» (1 P. 4:4). Por lo tanto, el sufrimiento es consecuencia de que la
iglesia se rehusa a vivir en conformidad con la fe publica predominante de
su cultura.'® En sus estudios sobre 1 Pedro, Newbigin observa lo siguiente:
«S1 nos tomamos en serio nuestras responsabilidades como siervos de Dios
en las instituciones de la sociedad humana, encontraremos un sinfin de
oportunidades para aprender qué significa sufrir por la justicia y
entenderemos que sufrir por la justicia realmente es una bendicion».!%

Goppelt llama la atencion sobre dos modelos de sufrimiento que vemos
en el Antiguo Testamento: Job y Daniel. El dice que «la teologia del
sufrimiento que vemos en 1 Pedro hace bastante hincapié en la clase de
sufrimiento que, en el Antiguo Testamento, vemos expresado en Daniel y
no en Job».''” En los escritos judios de la época, el sufrimiento del pueblo
de Dios a manos de paganos era un tema comun, enraizado al muy popular
capitulo siete de Daniel, que dice que el cuarto reino, la bestia (asociada a
Roma), «blasfemard contra el Altisimo, y quebrantara a sus santos» (Dn.
7:25). Mientras que la historia de Job habla con elocuencia del dolor que
resulta de vivir en un mundo caido, lo que experimenta Daniel es otro tipo
de sufrimiento: el de quien vive en una cultura pagana y hostil, participa en
sus instituciones, pero se niega a servir a sus dioses. Es el sufrimiento por la
justicia que atravesoé el pueblo de Dios en la didspora.

Muchos estudiosos del Nuevo Testamento han destacado que el libro
de Apocalipsis habla de la responsabilidad de la iglesia en la esfera publica
de su cultura de formas muy distintas de las que nos muestra Pedro, debido
a que la situacion también es muy distinta.!'! E1 contexto cultural y politico
que percibimos en Apocalipsis es mucho mas hostil hacia la fe cristiana vy,
por lo tanto, la postura ante la cultura dominante es mas contracultural.
Poco o nada se dice sobre la participacion cristiana en las estructuras de la
sociedad, lo cual recalca la importancia de reconocer que los distintos
contextos sociales exigen respuestas distintas. Flemming comenta que las

233



iglesias de las que hablan 1 Pedro y Apocalipsis en ambos casos «se
relacionan con el mundo publico con un objetivo misional, pero desde
distintos angulos».!'? Un libro hace énfasis sobre el lado mas positivo de la
participacion cultural; el otro recalca el valor de la critica contracultural.
Aun asi, ambos dejan en claro que la iglesia no se encierra en la esfera
privada para volverse una thiasos o heranos. Cristo es Sefior sobre toda la
vida cultural y creacional; por lo tanto, nuestra mision sigue abarcando la
esfera publica de la cultura. Sin embargo, la forma en que la iglesia se
relaciona con su cultura dependera de la situacion que esté atravesando.!!
Deberiamos al menos mencionar al final de esta seccion una
apreciacion reciente sobre esta imagen para la iglesia de la cultura
occidental.'" La nocién del extranjero residente es la imagen con la que
mas se identifico la iglesia en sus primeras tres décadas, pero es entendible
que haya desaparecido cuando el cristianismo se convirtidé en la religion
oficial del Imperio romano. Hoy en dia, muchos reconocen un paralelismo
entre la iglesia primitiva, marginada en la periferia de la cultura, y lo que
esta sucediendo en el presente, en la medida en que la iglesia se separa del
estado. Bauckham dice que «puede ser que esta imagen [del pueblo de la
didspora] vuelva a tener vigencia por si sola en tanto que la iglesia del
occidente posmoderno reconceptualiza su relacion misionera con una
sociedad poscristiana».'’> Sin duda, esta es una imagen importante en
cualquier punto de la historia de la iglesia y la iglesia empobrece cuando la
pierde. Sin embargo, debemos ser cautelosos para no caer en una
apropiacion simplista de esta imagen en la actualidad. Hace medio siglo, en
su perspicaz estudio sobre 1 Pedro, Newbigin advirti6 que hay tres
«grandes diferencias» entre los tiempos de Pedro y nuestra época que hacen
que aplicar las palabras de Pedro a nuestra situacion sea complejo: (1) la
iglesia de los tiempos de Pedro era una pequefia minoria sin responsabilidad
sobre el orden politico, mientras que hoy en dia la iglesia tiene poder e
influencia sobre la vida publica; (2) entre sus tiempos y el nuestro, toda la
historia del surgimiento y la caida de la cristiandad ha cambiado la situacion
drasticamente; y (3) la cultura actual da lugar al elemento de la eleccion en
estas instituciones, por ejemplo, en cuanto a con quién casarnos, para quién
trabajar, y a quién elegir para los cargos de autoridad politica.!'® Las
palabras de Newbigin siguen siendo relevantes hoy en dia. Richard Mouw
agrega la advertencia de que no deberiamos apropiarnos de la imagen de la
diaspora como justificacion teoldgica conveniente para evadir las

234



dificultades que entraia la participacion misional en la vida publica de la
cultura.'!’

Sin duda alguna, deberiamos acoger la recuperacion de esta imagen y
la luz que ella puede echar sobre nuestro llamamiento en la cultura, pero
quizas sea precipitado decir que la iglesia occidental vive en la periferia de
la cultura de la misma forma en que estuvo marginada la iglesia primitiva.
En la actualidad, la iglesia es una minoria y ha perdido poder cultural en las
ultimas décadas; la cultura occidental actual es mas hostil hacia la fe
cristiana de lo que fue en el pasado. No obstante, la iglesia sigue teniendo
una buena medida de poder financiero, politico y cultural, y debemos
aprender a hacer uso de esa influencia precisamente como participes
criticos en la cultura.

Conclusion

Al bosquejar la identidad misional de la iglesia, es importante siempre
tener en claro tanto su continuidad como su discontinuidad respecto de la
Israel del Antiguo Testamento. Por un lado, la iglesia recibe su llamado
misional de Israel y, por consiguiente, muchas de las imagenes del Nuevo
Testamento invisten a la iglesia de los mismos titulos que se atribuyen al
pueblo de Dios en el relato del Antiguo Testamento. Por otro lado, la iglesia
es una nueva comunidad escatologica y, por ende, muchas de las imagenes
de la iglesia llaman la atencion sobre la participacion de este nuevo pueblo
en una nueva creacion, la vida que ellos viven centrados en Cristo Jesus y
llenos del Espiritu, y su nuevo lugar de residencia, en medio del mundo. Si
hay algo que es cierto respecto de todas estas imagenes es que ninguna de
ellas puede comprenderse bien si la disociamos de la identidad misional de
la iglesia.

Notas

1. Wilbert R. Shenk, prologo del libro Images of the Church in Mission, por John Driver (Scottdale,
PA: Herald Press, 1997), 9.

2. Paul Minear, Images of the Church in the New Testament (Filadelfia: Westminster, 1960), 13.

3. Avery Dulles, Models of the Church, ed. exp. (Garden City, NY: Image Books, 1987), 20.

4. John Driver, Images of the Church in Mission (Scottdale, PA: Herald Press, 1997), 9.

5. Paul Minear, Images of the Church in the New Testament (Filadelfia: Westminster, 1960), 17.

6. Ibid.

7. Lesslie Newbigin, The Household of God: Lectures on the Nature of the Church (Nueva York:
Friendship Press, 1953), 163.

8. Herman Ridderbos, Paul: An Outline of His Theology, trad. John Richard De Witt (Grand Rapids:
Eerdmans, 1975), 327 [énfasis mio].

235



9. Rudolf Schnackenburg, The Church in the New Testament, trad. W. J. O’Hara (Nueva York:
Seabury Press, 1965), 155.

10. Nils A. Dahl, Das Volk Gottes: Eine Untersuchung zum Kirchenbewusstsein des Urchristentums
(Oslo: J. Dybwad, 1941), 243, citado en Rudolf Schnackenburg, The Church in the New Testament,
trad. W. J. O’Hara (Nueva York: Seabury Press, 1965), 155.

11. Paul Minear, Images of the Church in the New Testament (Filadelfia: Westminster, 1960), 67.

12. Hans Kiing, The Church (Garden City, NY: Image Books, 1967), 162.

13. H. Strathmann, «xa6g», en Theological Dictionary of the New Testament, ed. Gerhard Kittel, trad.
Geoffrey W. Bromiley (Grand Rapids: Eerdmans 1967), 4:32.

14. Hans Kiing, The Church (Garden City, NY: Image Books, 1967), 161 [primer énfasis mio].

15. Nils A. Dahl, Das Volk Gottes: Eine Untersuchung zum Kirchenbewusstsein des Urchristentums
(Oslo: J. Dybwad, 1941), 83, citado en Rudolf Schnackenburg, The Church in the New Testament,
trad. W. J. O’Hara (Nueva York: Seabury Press, 1965), 150.

16. Vea Hch. 10:45; 11:2; y Ro. 3:30, donde «la circuncision» se refiere no a un ritual sino al pueblo
judio.

17. La importancia de esta imagen tomada del Antiguo Testamento (Sal. 80:8-11; Is. 5:1-7; Jer. 2:21;
Ez. 19:10; Os. 10:1) puede apreciarse en que «las monedas acufiadas durante el breve periodo de la
rebelion judia contra Roma (d. C. 68-70) llevaban grabada la imagen de una vid». Esto se debe a que
la vid era «el mas difundido de todos los simbolos de Israel» (Lesslie Newbigin, The Light Has
Come: An Exposition of the Fourth Gospel [Grand Rapids: Eerdmans, 1982], 196).

18. Gerhard Lohfink, Jesus and Community: The Social Dimension of Christian Faith, trad. John P,
Galvin (Filadelfia: Fortress Press, 1984), 130-132.

19. Herman Ridderbos, Paul: An Outline of His Theology, trad. John Richard De Witt (Grand Rapids:
Eerdmans, 1975), 330-333; J. Christiaan Beker, Paul the Apostle: The Triumph of God in Life and
Thought (Filadelfia: Fortress Press, 1980), 317.

20. Rudolf Schnackenburg, The Church in the New Testament, trad. W. J. O’Hara (Nueva York:
Seabury Press, 1965), 152.

21. Jo Bailey Wells, God’s Holy People: A Theme in Biblical Theology (Sheffield, Reino Unido:
Sheffield Academic Press, 2000), 222,

22. Roy Bowen Ward, «Ekklesia: A Word Study», Restoration Quarterly 2, nro. 4 (1958): 164-166.
23. Raymond O. Zorn, Church and Kingdom (Filadelfia: P&R, 1962), 15.

24. W. J. Roberts, «The Meaning of Ekklesia in the New Testament», Restoration Quarterly 15, nro.
1 (1972): 33.

25. Hans Kiing, The Church (Garden City, NY: Image Books, 1967), 118.

26. W. J. Roberts, «The Meaning of Ekklesia in the New Testament», Restoration Quarterly 15, nro.
1 (1972): 34.

27. Gerhard Lohfink, Does God Need the Church: Toward a Theology of the People of God, trad.
Linda M. Maloney (Collegeville, MN: Liturgical Press, 1999), 219.

28. Rudolf Schnackenburg, The Church in the New Testament, trad. W. J. O’Hara (Nueva York:
Seabury Press, 1965), 153-154.

29. Herman Ridderbos, Redemptive History and the New Testament Scripture, trad. H. De Jongste;
rev. Richard B. Gaffin Jr., 2da ed. rev. (Phillipsburg, NJ: P&R, 1988), 49-76. En esta muy ttil seccién
de su libro, Ridderbos explica la autoridad del Nuevo Testamento en términos de marturia
(testimonio), kerygma (proclamacion), y didache (enseianza).

30. Joachim Jeremias, «The Key to Pauline Theology», Expository Times 76 (1964): 27-30; Ben F.
Meyer, The Early Christians: Their World Mission and Self-Discovery (Wilmington, DE: Michael
Glazier, 1986), 160-171.

31. Ben F. Meyer, The Early Christians: Their World Mission and Self-Discovery (Wilmington, DE:
Michael Glazier, 1986), 161.

236



32.J. Christiaan Beker, Paul'’s Apocalyptic Gospel: The Coming Triumph of God (Filadelfia: Fortress
Press, 1982), 29-53.

33. Herman Ridderbos, Paul: An Outline of His Theology, trad. John Richard De Witt (Grand Rapids:
Eerdmans, 1975), 44.

34. Ibid., 53.

35. J. Christiaan Beker, Paul the Apostle: The Triumph of God in Life and Thought (Filadelfia:
Fortress Press, 1980), 313; vea también David Bosch, Transforming Mission: Paradigm Shifts in
Theology of Mission (Maryknoll, NY: Orbis Books, 1991), 144.

36. Herman Ridderbos, Paul: An Outline of His Theology, trad. John Richard De Witt (Grand Rapids:
Eerdmans, 1975), 91.

37. David Bosch, Transforming Mission: Paradigm Shifts in Theology of Mission (Maryknoll, NY:
Orbis Books, 1991), 144.

38. Herman Ridderbos, Paul: An Outline of His Theology, trad. John Richard De Witt (Grand Rapids:
Eerdmans, 1975), 45. La version TNIV de la Biblia logra plasmar este sentido: «Por lo tanto, si
alguno esté en Cristo, la nueva creacion ha venido: jlas cosas viejas pasaron, lo nuevo esta aqui!».

39. David Bosch, Transforming Mission: Paradigm Shifts in Theology of Mission (Maryknoll, NY:
Orbis Books, 1991), 168.

40. Ralph P. Martin dice que Fil. 4:5 es «un recordatorio de que el lugar que la iglesia ocupa en el
mundo deberia llamarla a llevar adelante una vida de atrayente influencia sobre sus vecinos paganos»
(Philippians: The New Century Bible Commentary [Grand Rapids: Eerdmans, 1976], 154).

41. David Bosch, Transforming Mission: Paradigm Shifts in Theology of Mission (Maryknoll, NY:
Orbis Books, 1991), 168.

42. J. Christiaan Beker, Paul’s Apocalyptic Gospel: The Coming Triumph of God (Filadelfia: Fortress
Press, 1982), 37.

43. J. Christiaan Beker, Paul the Apostle: The Triumph of God in Life and Thought (Filadelfia:
Fortress Press, 1980), 326-327.

44. Bruce Winter, Seek the Welfare of the City: Christians as Benefactors and Citizens (Grand
Rapids: Eerdmans, 1994), 82.

45. ]J. Christiaan Beker, Paul s Apocalyptic Gospel: The Coming Triumph of God (Filadelfia: Fortress
Press, 1982), 41.

46. Ibid.

47. Rudolf Schnackenburg, The Church in the New Testament, trad. W. J. O’Hara (Nueva York:
Seabury Press, 1965), 165.

48. Vea, por ejemplo, el clasico libro de Ray C. Stedman, Body Life: The Church Comes Alive
(Glendale, CA: GL Regal Books, 1972).

49. Herman Ridderbos, Paul: An Outline of His Theology, trad. John Richard De Witt (Grand Rapids:
Eerdmans, 1975), 362.

50. Markus Barth, The Broken Wall: A Study of the Epistle to the Ephesians (1959; reimpr.,
Vancouver, BC: Regent Press, 2002), 115.

51. Lesslie Newbigin, Truth to Tell: The Gospel as Public Truth (Grand Rapids: Eerdmans, 1991),
75.

52. Gerhard Lohfink, Jesus and Community: The Social Dimension of Christian Faith, trad. John P.
Galvin (Filadelfia: Fortress Press, 1984), 145-146.

53. Markus Barth, The Broken Wall: A Study of the Epistle to the Ephesians (1959; reimpr.,
Vancouver, BC: Regent Press, 2002), 116.

54. Hendrikus Berkhof, The Doctrine of the Holy Spirit (Atlanta: John Knox Press, 1964), 30-41. En
la siguiente seccion, estoy en deuda con ese libro.

55. Bosch advierte de este peligro en las eclesiologias luteranas y calvinistas de la Reforma
(Transforming Mission: Paradigm Shifts in Theology of Mission [Maryknoll, NY: Orbis Books,
1991], 248-249).

237



56. Este es el peligro que encontramos en Johannes Hoekendijk, The Church Inside Out, trad. Isaac
C. Rottenberg (Filadelfia: Westminster, 1964); Konrad Raiser, Ecumenism in Transition: A Paradigm
Shift in the Ecumenical Movement (Geneva: World Council of Churches Publications, 1991). Vea
Michael W. Goheen, «The Future of Mission in the World Council of Churches: The Dialogue
between Lesslie Newbigin and Konrad Raiser», Mission Studies 21, nro. 1 (2004): 97-111.

57. Hendrikus Berkhof, The Doctrine of the Holy Spirit (Atlanta: John Knox Press, 1964), 61.

58. Ibid., 63.

59. Ibid., 64.

66. Ibid., 51.

67. Gregory K. Beale, The Temple and the Church'’s Mission: A Biblical Theology of the Dwelling
Place of God (Downers Grove, IL: InterVarsity, 2004); Beale, «Eden, the Temple, and the Church’s
Mission in the New Creation», Journal of Evangelical Theological Studies 48, nro. 1 (marzo, 2005):
5-31.

68. Gregory K. Beale, The Temple and the Church'’s Mission: A Biblical Theology of the Dwelling
Place of God (Downers Grove, IL: InterVarsity, 2004), 117 [énfasis mio].

69. Ibid., 123.

70. Ibid., 118.

72. Beale argumenta que Ez. 40-48 no deberia entenderse literalmente (ibid., 335-364).

73. Bertil Gértner, The Temple and the Community in the Qumran Scrolls and the New Testament: A
Comparative Study in the Temple Symbolism of the Qumran Texts and the New Testament, Society for
New Testament Studies Monograph Series 1 (Cambridge: Cambridge University Press, 1965).

74. La estrecha relacion entre la resurreccion de Jestis como el nuevo templo y la reunién de su
pueblo restaurado como el nuevo templo puede verse en el desacuerdo respecto de a qué se esta
refiriendo Jacobo en este pasaje. Por ejemplo, Beale cree que la reconstruccion de la tienda caida de
David es la resurreccion de Jesus, mientras que muchos otros (ej.: Richard Bauckham, «James and
the Gentiles [Acts 15:13-21]», en History, Literature, and Society in the Book of Acts, ed. Ben
Witherington III [Cambridge: Cambridge University Press, 1996], 154-184) creen que esta
reconstruccion se refiere a la restauracion de Israel y la incorporacion de los gentiles.

75. La relacion entre un templo escatologico de los ultimos dias y una comunidad santa era solida en
los escritos judios (Bertil Gértner, The Temple and the Community in the Qumran Scrolls and the
New Testament: A Comparative Study in the Temple Symbolism of the Qumran Texts and the New
Testament, Society for New Testament Studies Monograph Series 1 [Cambridge: Cambridge
University Press, 1965], 1).

76. Richard Bauckham, «James and the Gentiles (Acts 15:13-21)», en History, Literature, and
Society in the Book of Acts, 166n33; Herman Ridderbos, Paul: An Outline of His Theology, trad.
John Richard De Witt (Grand Rapids: Eerdmans, 1975), 429-432.

77. Herman Ridderbos, Paul: An Outline of His Theology, trad. John Richard De Witt (Grand Rapids:
Eerdmans, 1975), 432.

78. Gregory K. Beale, «Eden, the Temple, and the Church’s Mission in the New Creation», Journal
of Evangelical Theological Studies 48, nro. 1 (marzo, 2005): 31.

79. Lesslie Newbigin, Sign of the Kingdom (Grand Rapids: Eerdmans, 1980), 46.

80. Lesslie Newbigin, «The Basis and Forms of Unity», Mid-Stream 23 (1984): 8.

81. Herman Ridderbos, Paul: An Outline of His Theology, trad. John Richard De Witt (Grand Rapids:
Eerdmans, 1975), 91.

82. Rudolf Schnackenburg, The Church in the New Testament, trad. W. J. O’Hara (Nueva York:
Seabury Press, 1965), 177.

83. Lesslie Newbigin, «Renewal in Mind», GEAR 29 (1983): 4 [énfasis mio].

84. Leonhard Goppelt, Theology of the New Testament, vol. 2: The Variety and Unity of the Apostolic
Witness to Christ, trad. John Alsup (Grand Rapids: Eerdmans, 1982), 164; Miroslav Volf, «Soft
Difference: Theological Reflections on the Relation between Church and Culture in 1 Peter», Ex

238



Auditu 10 (1994): 16; Johannes Nissen, New Testament and Mission: Historical and Hermeneutical
Perspectives, 3ra ed. (Nueva York: Peter Lang, 2004), 144.

85. Troy W. Martin, Metaphor and Composition in I Peter (Atlanta: Scholars Press, 1990). Joel
Green considera que la afirmacion de Martin es «exagerada» («Living as Exiles: The Church in
Diaspora in 1 Peter», en Holiness and Ecclesiology in the New Testament, ed. Kent E. Brower y
Andy Johnson [Grand Rapids: Eerdmans, 2007], 314).

86. Reinhard Feldmeier, «Die Christen als Fremde», en su libro Die Metapher der Fremde in der
Antiken Welt, in Urchristentum und im 1. Petrusbrief (Tilibingen: Mohr, 1992), citado en Miroslav
Volf, «Soft Difference: Theological Reflections on the Relation between Church and Culture in 1
Peter», Ex Auditu 10 (1994), 16.

87. Daniel L. Smith-Christopher, 4 Biblical Theology of Exile (Minneapolis: Fortress Press, 2002),
144.

88. Leonhard Goppelt, Theology of the New Testament: The Variety and Unity of the Apostolic
Witness to Christ, trad. John Alsup (Grand Rapids: Eerdmans, 1982), 2:165.

89. Miroslav Volf, «Soft Difference: Theological Reflections on the Relation between Church and
Culture in 1 Peter», Ex Auditu 10 (1994), 20.

90. Ibid., 19.

91. Si desea leer un andlisis perceptivo de estos pasajes de 1 Pedro con una mirada a la situacion
contemporanea, vea Lesslie Newbigin, «Bible Studies: Four Talks on 1 Peter by Bishop Newbiginy,
en We Were Brought Together, ed. David M. Taylor (Sydney: Australian Council for World Council
of Churches, 1960), 93-123.

92. Leonhard Goppelt, Theology of the New Testament: The Variety and Unity of the Apostolic
Witness to Christ, trad. John Alsup (Grand Rapids: Eerdmans, 1982), 2:168.

93. Albert M. Wolters, Creation Regained: Biblical Basics for a Reformational Worldview, 2da ed.,
que incluye un apéndice escrito en colaboracion con Michael W. Goheen (Grand Rapids: Eerdmans,
2005), 25-26.

94. Bruce Winter, Seek the Welfare of the City: Christians Benefactors and Citizens (Grand Rapids:
Eerdmans, 1994), 13-14.

95. Ibid., 15-17.

96. Ibid., 13.

97. Lesslie Newbigin, «Bible Studies: Four Talks on 1 Peter by Bishop Newbigin», en We Were
Brought Together, ed. David M. Taylor (Sydney: Australian Council for World Council of Churches,
1960), 96-97.

98. Philip H. Towner, «Romans 13:1-7 and Paul’s Missiological Perspective: A Call to Political
Quietism or Transformation?» en Romans and the People of God: Essays in Honor of Gordon D. Fee
on the Occasion of His 65th Birthday, ed. S. K. Soderlund y N. T. Wright (Grand Rapids: Eerdmans,
1999), 159.

99. Leonhard Goppelt, Theology of the New Testament: The Variety and Unity of the Apostolic
Witness to Christ, trad. John Alsup (Grand Rapids: Eerdmans, 1982), 2:171.

100. Dean Flemming, Contextualization in the New Testament: Patterns for Theology and Mission
(Downers Grove, IL: InterVarsity, 2005), 146-150. Vea también lo escrito por Wolters y Goheen en
Albert M. Wolters, Creation Regained: Biblical Basics for a Reformational Worldview, 2da ed.
(Grand Rapids: Eerdmans, 2005), 137-139.

101. Richard Hays dice que «las estructuras de autoridad convencionales de los antiguos codigos
domésticos estan [...] subvertidas incluso cuando quedan en su lugar» (The Moral Vision of the New
Testament: Community, Cross, New Creation: A Contemporary Introduction to New Testament Ethics
[San Francisco: HarperCollins, 1996], 64).

102. Dean Flemming, Contextualization in the New Testament: Patterns for Theology and Mission
(Downers Grove, IL: InterVarsity, 2005), 148-149.

239



103. Jo Bailey Wells, God's Holy People: A Theme in Biblical Theology (Sheffield, Reino Unido:
Sheffield Academic Press, 2000), 211-213.

104. Leonhard Goppelt, Theology of the New Testament: The Variety and Unity of the Apostolic
Witness to Christ, trad. John Alsup (Grand Rapids: Eerdmans, 1982), 2:167.

105. Scot McKnight, «Aliens and Exiles: Social Location and Christian Vocation», Word & World 24,
nro. 4 (otofio 2004): 384.

106. Leonhard Goppelt, Theology of the New Testament: The Variety and Unity of the Apostolic
Witness to Christ, trad. John Alsup (Grand Rapids: Eerdmans, 1982), 2:174.

107. Ibid., 2:163.

108. Vea Michael W. Goheen y Craig G. Bartholomew, Living at the Crossroads: An Introduction to
Christian Worldview (Grand Rapids: Baker Academic, 2008), 130-132, 142-143.

109. Lesslie Newbigin, «Bible Studies: Four Talks on 1 Peter by Bishop Newbigin», en We Were
Brought Together, ed. David M. Taylor (Sydney: Australian Council for World Council of Churches,
1960), 112.

110. Leonhard Goppelt, Theology of the New Testament: The Variety and Unity of the Apostolic
Witness to Christ, trad. John Alsup (Grand Rapids: Eerdmans, 1982), 2:174.

111. Vea, por ejemplo, ibid., 2:196-197; Dean Flemming, Contextualization in the New Testament:
Patterns for Theology and Mission (Downers Grove, IL: InterVarsity, 2005), 288-291; Johannes
Nissen, New Testament and Mission: Historical and Hermeneutical Perspectives, 3ra ed. (Nueva
York: Peter Lang, 2004), 143-156.

112. Dean Flemming, Contextualization in the New Testament: Patterns for Theology and Mission
(Downers Grove, IL: InterVarsity, 2005), 290.

113. En un articulo sobre la mision de la iglesia en la Unién Soviética, argumento que la iglesia de
Europa Oriental tuvo que llevar adelante su mision en al menos tres entornos culturales distintos: (1)
donde la cultura es hostil hacia la fe cristiana; (2) donde la cultura era favorable a la fe cristiana; (3)
donde la cultura encasilla la fe cristiana en el ambito privado («Building for the Future: Worldview
Foundations of Sand and Rock», Religion in Eastern Europe 20, nro. 5 [octubre, 2000]: 30-41).

114. Ademas de algunos de los textos mencionados en las notas al pie de este capitulo, vea Stanley
Hauerwas y William H. Willimon, Resident Aliens: Life in a Christian Colony (Nashville: Abingdon
Press, 1989); Walter Brueggemann, Cadences of Home: Preaching among Exiles (Louisville:
Westminster John Knox, 1997); Erskine Clarke, ed., Exilic Preaching: Testimony for Christian Exiles
in an Increasingly Hostile Culture (Harrisburg, PA: Trinity International Press, 1998); Martin B.
Copenhover, Anthony B. Robinson y William H. Willimon, Good News in Exile: Three Pastors Offer
a Hopeful Vision for the Church (Grand Rapids: Eerdmans, 1999); Michael Frost, Exiles: Living
Missionally in a Post-Christian Culture (Peabody, MA: Hendrickson, 2006).

115. Richard Bauckham, Bible and Mission: Christian Witness in a Postmodern World (Grand
Rapids: Baker Academic, 2003), 81.

116. Lesslie Newbigin, «Bible Studies: Four Talks on 1 Peter by Bishop Newbigin», en We Were
Brought Together, ed. David M. Taylor (Sydney: Australian Council for World Council of Churches,
1960), 101-104.

117. Richard Mouw, «This World Is Not My Home: What Some Mainline Protestants Are
Rediscovering about Living as Exiles in a Foreign Culture», Christianity Today (24 de abril de 2000):
86-90.

240



241



LA IGLESIA MISIONAL EN EL
RELATO BIBLICO:

UN RESUMEN

Este capitulo resume las conclusiones sobre la iglesia misional a las
que hemos arribado en nuestro recorrido por el relato biblico. Hoy en dia,
describir a la iglesia con el calificativo de «misional» significa: (1) que
participa en la mision de Dios; (2) que continta la mision de la Israel del
Antiguo Testamento; (3) que continta la mision de reino de Jesus; (4) que
perpetaa el testimonio de la iglesia primitiva.

La iglesia participa en la mision de Dios

La Biblia dice contar la verdadera historia del mundo. Frente al
escenario de una creacion buena que se ha corrompido por el pecado, Dios
emprende una larga cruzada a fin de restaurar toda la creacion y la totalidad
de la vida humana, devastadas por los estragos del pecado. La mision de
Dios es su intencidn a largo plazo de establecer cielos y tierra renovados y
restaurados. Por consiguiente, la Biblia provee un gran relato que
comprende a todas las naciones y todos los pueblos de toda la historia de la
tierra. La 1dentidad misional de la iglesia esta fundada en el rol que Dios le
asigna a su pueblo en este relato.

Este rol puede describirse en términos de una orientacion doble: hacia
Dios y hacia el mundo. El «pueblo de Dios» fue escogido por ¢l para
bendecir al mundo. Sus vidas adquieren sentido y direccion en el llamado
de Dios: ¢l los manda a vivir para su gloria y a ser participes de su obra
redentora. Les da una tarea como aliados de su pacto: ser mediadores de su
bendicidn para las naciones. Por lo tanto, la vida del pueblo de Dios desde

242



un principio esta orientada hacia afuera para bendecir al mundo. Dios obra
en su pueblo y a través de ¢l para restaurar las bendiciones de su buena
creacion a los pueblos de todas las naciones y, finalmente, a toda la
creacion. La iglesia es el nacleo de la obra renovadora de Dios y su pueblo
es el primero en experimentar la salvacion de Dios, pero no solo para si
mismo. Dios llama a la iglesia a ser un agente o instrumento de redencion
en medio del mundo y para el mundo; es escogida para invitar a otros a
disfrutar de las bendiciones del pacto que ella ya experimenta. Los
cristianos son un pueblo llamado a invitar a los demas pueblos a «venir y
unirse» a ellos; son una comunidad cuya vida apunta a la culminacion de la
historia.

La iglesia continua la mision comunal de Israel

Por desgracia, son pocos los libros sobre la iglesia misional que se
detienen mucho tiempo en el Antiguo Testamento. No obstante, hay una
extraordinaria continuidad entre el pueblo de Dios del Antiguo Testamento
y el del Nuevo. El vinculo entre el pueblo de Dios y las naciones, una
relacion fundamental establecida en el relato veterotestamentario, sigue
vigente para la iglesia despu€s de la venida de Jesus; nosotros también
somos escogidos para bendecir al mundo. Los autores del Nuevo
Testamento describen a la iglesia no como una especie de comunidad
religiosa totalmente nueva establecida en Pentecostés, sino como la Israel
restaurada y purificada a la que estan siendo incorporados los gentiles. El
relato de Hechos y las imagenes de la iglesia que vemos en las epistolas del
Nuevo Testamento dan por hecho que hay una larga historia de las obras de
Dios que ha moldeado el rol y la identidad del pueblo de Dios, y el Nuevo
Testamento continla esa historia a la espera de alcanzar su climax. En
cierto sentido, podemos incluso decir que no hay interrupcion en la historia
de la salvacion. Esta continuidad significa que el rol y la identidad
misionales del pueblo de Dios del Antiguo Testamento deben entenderse
como el fundamento apropiado de todo debate en torno a la naturaleza de la
iglesia. La relacion de Israel con los demas pueblos, tal como la vemos en
el Antiguo Testamento, establece para siempre el rol del pueblo de Dios en
medio de las naciones y para bendecirlas. La iglesia misional continta la
mision de Israel hacia las naciones.

Hay dos pasajes especialmente relevantes para definir la relacién de
Israel con las naciones: Génesis 12:1-3 y Exodo 19:3-6. Dios le hizo a

243



Abraham una promesa doble: primero, €l haria de Abraham una gran nacién
y restauraria a esa nacion la bendicion de la buena creacion de Dios;
segundo, por medio de esa nacion bendita, Dios bendeciria a todas las
naciones de la tierra. Los horizontes de Dios son universales: ¢l estd
interesado en bendecir a todos los pueblos y toda la creacion. Sin embargo,
su método es particular. El escogié a un pueblo para que fuera el canal de su
misericordia para toda la creacion; su voluntad es que las bendiciones
redentoras que ¢l ha derramado sobre Israel fluyan desde ellos hacia afuera,
hasta alcanzar a cada nacion.

La formacion del pueblo de Dios para cumplir este llamado empezo
cuando Dios los redimi6 de la esclavitud y la idolatria de Egipto. El los uni6
a si mismo en un pacto y en Sinai les asignd su rol en la historia de la
redencidn; aqui descubrimos como iba a bendecir Dios a todas las naciones.
Israel debia ser una comunidad que expusiera su vida comunal ante las
naciones y les demostrara a todos lo que significa vivir la vida que Dios
penso para la humanidad. No obstante, esta sigue siendo la mision de Dios;
¢l no le pasa la batuta a su pueblo y simplemente se va a esperar el
resultado final de su comision. Mas bien, ¢l vino a vivir en medio de Israel,
donde sigui6 obrando en gracia y juicio.

Después de llamar a Israel, Dios les dio su ley, lo que indica que Israel
debia vivir toda su vida bajo la autoridad de Dios. Las vidas del pueblo
israelita miraban hacia atras a la creacion, puesto que ellos encarnaron el
designio creacional original de Dios para toda la humanidad. También
miraban hacia adelante a la espera de la consumacion; eran una sefial que
apuntaba al objetivo hacia el que Dios esta llevando la historia de la
redencion: la restauracion de toda la vida humana a su bendicion original en
el contexto de una creacion restaurada. Sus vidas debian mirar también
hacia afuera, a las naciones; debian ser una comunidad contrastante que, en
su estilo de vida, difiriera de los pueblos que la rodeaban. Israel debia
desafiar la idolatria cultural de las naciones circundantes y abrazar los
dones culturales que Dios le habia dado, sabiendo que de vivir asi brillaria
como una luz para las naciones y cumpliria su rol misional.

Asi, vemos en ellos lo que significa ser pueblo de Dios. Israel es un
pueblo escogido; de entre todos los pueblos de la tierra, Dios eligid a
Abraham e Israel para que fueran su posesion preciada. El pueblo israelita
es un pueblo redimido, libertado del servicio al faradn y los dioses egipcios
para servir al Dios vivo con su vida entera. Es un pueblo de pacto, que Dios

244



unio a si mismo en una relacion de pacto; ¢l prometid ser su Dios y ellos
prometieron ser su pueblo. Israel debia ser una nacion santa, andar en los
caminos de Dios y en su justicia, amoldando su vida, por medio de la Tora,
a los propositos creacionales de Dios. Buena parte de la historia de Israel
esta ligada a la obra de Dios en medio de ellos, en su batalla contra la
idolatria. Israel es un pueblo que conoce la presencia de Dios y goza de una
relacion constante con él, una relacion que exige de ellos responder con
fidelidad y en obediencia, amor, fe y adoracion al Sefior de su pacto.

Es importante reconocer claramente el entramado misional en el que
esta entretejido cada uno de estos temas. De hecho, si sacaramos cualquiera
de estos temas del contexto misional en el que esta inserto en la narrativa
biblica, estariamos cambiando su significado. Israel fue escogido para
mediar la bendicion salvifica de Dios para las naciones. El pueblo israelita
fue redimido de los idolos para servir solo al Sefior, de modo que su vida
santa expusiera ante las naciones qué sucede con una naciéon cuando Dios
habita en medio de ella. La presencia de Dios y la sabiduria de la Tora
apartarian a Israel y la volverian un modelo atrayente ante los ojos de las
naciones. El pacto que Dios establecio con Abraham e Israel tiene por tnico
objetivo la salvacion de las naciones. Por lo tanto, el rol y la identidad de
Israel son misionales hasta la médula y desde el principio.

Claramente, el rol misional de Israel conlleva su visibilidad ante las
naciones. Dios queria que las vidas de su pueblo estuvieran expuestas a la
vista de quienes estaban fuera de Israel. Solo asi podrian mostrar una vida
atrayente y ser una luz a las naciones. Sin embargo, esta visibilidad
misional se materializd en diferentes contextos: Israel primero fue una
confederacion de tribus independientes, luego un reino unido y, por ultimo,
un pueblo exiliado y disperso entre otros pueblos. Aun asi, en todos estos
contextos, Israel debid forjar nuevas formas de llevar en si misma la
promesa de la renovacion de Dios para bendicion de las naciones.

Cada una de las formas que adopto el pueblo de Dios a lo largo de la
historia aporta valiosas ensefianzas y advertencias al pueblo misional de
Dios de nuestros dias, a nosotros que también somos llamados a ser un
pueblo contrastante y una comunidad alternativa. El periodo tribal nos
ofrece instruccion respecto de como vivir con cierta medida de libertad en
un entorno religioso sumamente peligroso. Los israelitas, forasteros en su
tierra, «tomaron prestadasy costumbres de sus vecinos cananeos al
establecerse en su territorio y olvidaron que, siendo un pueblo contrastante

245



comprometido con un llamado en comun, necesitaban por el contrario hallar
maneras de poner su narrativa de la redencion en el centro de su vida
comunal. Tristemente, se vieron seducidos por la tentacion de la idolatria.
El periodo de la monarquia nos instruye respecto de aquellas ocasiones
historicas en las que la iglesia tiene control sobre el poder cultural (como
aun es el caso, hasta cierto punto, en el Occidente hoy en dia). En el periodo
de los reyes, Israel gozd de oportunidades unicas de moldear todas las
facetas de la vida —economica, social, politica, legal, religiosa o de culto,
internacional— de acuerdo con la ley de Dios. Sin embargo, por desgracia,
Israel imit6 a los reinos que la rodeaban y permitio que las fuerzas
religiosas paganas influyeran sobre su propia vida como nacion. El periodo
del exilio israelita nos permite ver a un pueblo débil y minoritario, con poca
influencia sobre el ambito publico, luchando para preservar su identidad en
medio de un imperio hostil, imagen a la que se asemeja cada vez mas la
iglesia de Occidente. En esta situacidon, el pueblo debio hallar nuevas
formas de encarnar y nutrir su identidad en el nuevo contexto cultural en el
que estaba inserto, sin permitirse privatizar su fe y sin aislarse de su entorno
cultural.

La iglesia continua la mision de Jesus

El fracaso de Israel en el cumplimiento de su llamado motivé a los
profetas a poner la mirada en el futuro y anticipar la formacion de una Israel
escatologica, un pueblo de Dios del fin de los tiempos, que llevaria a cabo
el mandato misional de Dios con fidelidad. Cuando vino Jesus, ¢l anuncio
que el reino se ha acercado: habia llegado el dia de reunir a este pueblo. El
rebafio que reunid Jesus es el nucleo o germen de la iglesia. En los primeros
dias después de la resurreccion, Jesus reunid nuevamente a esta pequeia
comunidad y les mand6: «Asi como el Padre me envid, también yo los
envio a ustedes a continuar mi mision». La iglesia misional contintia la
mision de Jesus.

Lo hace, primero que nada, como una comunidad de reino. Los
cristianos mismos no son el reino de Dios, puesto que el reino es mucho
mas grande tanto en términos espaciales como temporales: es el gobierno de
Dios sobre toda la creacion, que esta presente ahora pero que también se
extiende al siglo venidero. Este es el mensaje del reino que da vida a la
iglesia. Las buenas nuevas son el poder de Dios para dar la salvacion a
quienes responden en arrepentimiento y fe. Por lo tanto, la comunidad de

246



discipulos consta del pueblo que ahora experimenta parte de la salvacion de
Dios pero que también aguarda la salvacion final que serd revelada en los
ultimos dias. Ellos también son el pueblo que ha tomado partido en la
batalla césmica entre Dios y los poderes que se despliegan en contra de su
reinado. Sus discipulos se incorporan a la mision de Dios de dar a conocer
el reino. Estan instruidos en un estilo de vida comunal que ilustra como sera
la vida en el fin de los tiempos. Son instrumentos en la obra del reino de
Dios y ¢l usa las palabras y hechos de ellos para dar el fruto de su reino
venidero.

Ellos continlian la mision de Jesus como una comunidad contrastante.
El reino de Dios es poder de Dios para restaurar la vida humana a lo que ¢l
quiso que fuera en un principio. Por ende, la vida del pueblo de Dios
personifica la intencion original que €l tuvo para la humanidad en la
creacion, lo cual también significa que sus vidas ahora visibilizan la
restauracion que tendra lugar en el siglo venidero. Sin embargo, no se trata
de una vida de aislamiento y separacion de las culturas circundantes; el
pequeiio rebafio que reunio Jesus se formd en medio de las sociedades judia
y romana, donde sus miembros se encontraron con poderosos idolos
sociales que se oponian al reinado venidero de Dios. Sus vidas debian
mostrar solidaridad hacia los reinos terrenales, debian contrastar con ellos,
y desafiar y juzgar a los gobiernos de este mundo que un dia se convertira
en el reino de Cristo. Todo esto se traduce en sufrimiento, dado que el amor
sufrido confronta los estilos de vida que no reconocen el sefiorio de Jesus.

La comunidad de Jests continta la mision que ¢l empezd como una
comunidad que sigue reuniendo miembros. Reunirse es mas que tan solo
una de las tareas que le fue asignada; es lo que le da significado a «el
tiempo entre los tiempos». Solo en este periodo intermedio —entre la
venida del reino y su consumaciéon final— puede reunirse al pueblo de
Dios. Hay tres imagenes que aparecen con frecuencia en los Evangelios y
muestran claramente la centralidad de esta tarea en la etapa histérico-
redentora: el reunir a las ovejas en el rebafio, al pueblo para el banquete y la
cosecha en el granero. Jesus es quien recoge y reune, pero lo hace
empleando a una comunidad de obreros que participan en la labor. Por
medio de la luz de sus vidas, por medio de sus palabras y hechos saturados
de oracion y del poder del Espiritu Santo, por medio de un encuentro de
amor sufrido con el mundo, estos colaboradores de Cristo invitan a otras

247



personas a volverse parte del pueblo de Dios y a reunirse con la comunidad
que un dia heredar el reino.

La iglesia sigue dando el testimonio de la iglesia primitiva

Dios lleva adelante su misién por medio de Israel, Jesus y la iglesia
primitiva. El Nuevo Testamento se escribio en el primer siglo después de
Jesus y en los escritos vemos, en la imagineria teologica y la narrativa, una
comunidad fundada como un pueblo escatologico para reanudar la misioén
de Dios. La iglesia misional de nuestros dias es una comunidad que sigue
dando el testimonio de la iglesia primitiva.
Continuidad y discontinuidad

Entre la iglesia del Nuevo Testamento y la Israel del Antiguo
Testamento hay tanto continuidades como discontinuidades. Israel debia ser
una luz para el mundo, una luminaria que encarnara los propositos
creacionales de Dios para la humanidad, viviera como una sefal del
objetivo final del plan de redencion divino y confrontara las costumbres
idolatricas de los demdas pueblos. Debia vivir siendo una sociedad
contrastante, una manifestacion radiante y atrayente del misericordioso
proposito de Dios, un ejemplo que atrajera a los demas a Dios. Con la
llegada de Jestis y el Espiritu, la comunidad escatolégica de Dios fue
transformada de modo que, en tanto permaneciera arraigada al evangelio,
pudiera cumplir ahora el rol misional que Dios siempre quiso que tuviera.
La mision es constante, pero los medios para llevarla a cabo cambiaron para
siempre a partir de la muerte y resurreccion de Jesus y la venida de su
Espiritu en Pentecostés. También hay una importante discontinuidad entre
el pueblo de Dios del Antiguo Testamento y el del Nuevo Testamento. En
Jesus y el Espiritu, el reino del fin de los tiempos —el siglo venidero, la
nueva creacion, la vida de la resurreccion— ha llegado: cada caracteristica
del pueblo de Dios del Antiguo Testamento ha sido transformada en la
iglesia. Al igual que Israel, la iglesia es un pueblo escogido para ser un
canal de salvacion para el mundo. Ahora, esta comunidad es escogida en
Cristo (Ef. 1:4); participa en su obra redentora y en su mision. Ella también
es un pueblo redimido, pero ahora no por las maravillas del éxodo sino por
la obra aun mas maravillosa de la cruz (1 P. 1:18-19). La iglesia ha sido
libertada del yugo de la idolatria para dar testimonio de la salvacion de
Dios. En la obra de Cristo y del Espiritu, la redencion y la liberacion son
mas ricas de lo que Moisés mismo podria haber imaginado. El pueblo de

248



Dios siempre fue llamado a ser un pueblo sanfo para asi exponer ante las
naciones lo que sucede con una nacion cuando Dios habita en medio de
ella; ahora el Espiritu vive y obra en medio de su pueblo y en cada
miembro, dandole a cada uno de ellos la capacidad de vivir en obediencia a
la Tora de Dios (Ro. 8:3-4). Los escogidos de Dios estan unidos a €l: son un
pueblo del pacto. Desde el principio, el objetivo misional del pacto ha sido
que, a través de la descendencia de Abraham, Dios bendijera a todas las
naciones. La antigua Israel fue incapaz de cumplir el llamado de su pacto,
razon por la cual Dios hizo un nuevo pacto (Jer. 31:31-34); ahora el
proposito redentor de Dios para todos los pueblos se consuma en este pacto
por la sangre de Cristo (Lc. 22:20; He. 8). El pueblo de Dios esta
compuesto de quienes conocen la presencia de Dios, cada vez mas intima
desde que Cristo habita en medio de su pueblo (Jn. 1:14) y el Espiritu Santo
vino a morar en su templo escatoldgico (Jn. 16:7; 1 Co. 3:16). El poder y el
amor de la presencia de Dios en el Espiritu obra en la iglesia y a través de
ella para atraer a las naciones. Cada cualidad del pueblo de Dios se cumple
en Cristo y, aun asi —y esto es esencial—, las implicancias misionales de
cada cualidad permanecen con la iglesia hoy en dia.
Un pueblo escatologico

Lo que es nuevo en la historia de la redencién es el comienzo de los
ultimos dias, una nueva era escatoldgica para el pueblo de Dios que se
caracteriza por cinco elementos. Primero, el pueblo de Dios es un pueblo
mesianico. La fe en Jests es lo que, en ultima instancia, separa a esta
comunidad de las demas. El pueblo de Dios esta definido por su lealtad a
Jesus, ejemplificada en la voluntad de seguirlo, amarlo y obedecerlo. Ellos
participan en la salvacion de los Ultimos tiempos, puesto que también
participan en la muerte y resurreccion de Jesus, mediante las cuales la era
antigua se da por finalizada y comienza una era nueva. Ellos contintian la
mision que empezd Jests. Segundo, son un pueblo lleno del Espiritu. El
Espiritu es un don de los ultimos dias que les da un anticipo del poder del
reino de Dios para puedan ser fieles como pueblo. La mision es la presencia
del pueblo de Dios en medio del mundo y la poderosa presencia del Espiritu
de Dios en medio de su pueblo para bendecir al mundo. Tercero, la obra de
Cristo y la venida del Espiritu significan que la iglesia es un pueblo que
experimenta la salvacion del reino, anticipo del fin de los tiempos. Puesto
que la muerte de Jesus ha terminado con la era antigua, puesto que su
resurreccion ha inaugurado el siglo venidero y puesto que el Espiritu ha

249



sido dado a la iglesia, el pueblo de Dios ha recibido un adelanto y una
garantia de la renovacion de la vida humana y la creacion, que tendra lugar
en el final de la historia. La vocacion del pueblo de Dios siempre ha sido
mostrar la obra redentora de Dios en su vida comunal. Ahora ese objetivo
ha sido revelado y consumado en Cristo y entregado a la iglesia como un
don. Por lo tanto, la iglesia vive como un adelanto y una sefial del reino
venidero de Dios.

La cuarta implicancia escatoldgica se relaciona con nuestro lugar en la
narrativa. El presente es el tiempo de reunir al pueblo de Dios —primero a
Israel y luego a las naciones— alcanzando hasta los confines de la tierra. El
acto de reunir una comunidad para compartir con ella la salvacidon del reino
es un suceso escatologico: «Y este evangelio del reino sera predicado en
todo el mundo para testimonio a todas las naciones, y entonces vendra el
finy (Mt. 24:14). La era del «ya pero todavia no» del reino se caracteriza
por la misidn, y especificamente por la convocatoria extendida a todas las
naciones, invitadas a integrar la comunidad del reino. El movimiento
centripeto que ha definido la mision de la antigua Israel sigue vigente, dado
que la iglesia también debe ser una comunidad que atraiga a las naciones a
Dios mediante el ejemplo radiante de su propia vida. Sin embargo, en esta
era entra en juego un nuevo elemento centrifugo: el pueblo de Dios ahora es
enviado a vivir en medio de las naciones.

En quinto lugar, la forma del pueblo de Dios del nuevo pacto es nueva.
Esta comunidad ya no esta definida por el factor geografico o la etnicidad,
sino que es llamada de entre todas las naciones a vivir como una luz en
medio de ellas. Sin embargo, esto significa que los miembros de la iglesia
también deben vivir como miembros activos de las culturas que los rodean.
Un encuentro misionero en el que el pueblo de Dios viva de una forma
alternativa, en contra de la corriente idolatrica de sus vecinos, es una
posibilidad dificil y compleja. En la actualidad, la iglesia vive en constante
tension, en tanto que personifica la vida del reino en medio de naciones
donde reina la idolatria.

Cada una de estas caracteristicas magnifica e intensifica la naturaleza
misional del pueblo de Dios. El fin y el proposito del plan de Dios ha sido
revelado y consumado por Jesus; por lo tanto, la iglesia, en el poder del
Espiritu, esta preparada para darlos a conocer de formas en que la Israel del
Antiguo Testamento no pudo hacerlo.

Una comunidad distinguible con un llamado en el mundo

250



El libro de Hechos nos ofrece una galeria de fotos de esta comunidad
misional y escatologica en sus primeros dias de accion, y las imagenes
eclesiales de las epistolas amplian ese registro. Estas cronicas de la iglesia
primitiva reflejan al menos tres aspectos de enorme relevancia y en los que
debemos imitar a los primeros cristianos.

Primero, la vida institucional del pueblo de Dios es esencial para la
iglesia misional. En la medida en que la iglesia persevera en la Palabra de
Dios, la comunion, la santa cena y la oracion, es edificada en la vida
escatologica del Espiritu. Los miembros de la iglesia nutren esta nueva vida
al compartir entre ellos ejerciendo los dones del cuerpo en comunidad. El
liderazgo y las estructuras eclesiasticas apuntan a alimentar la nueva vida de
Cristo y asi la iglesia puede ser un cuerpo misional en medio del mundo. La
iglesia necesita tener una «orientacion bipolary», una expresion interna y una
externa. La interna fortalece la vida del reino y, por ende, mantiene una
relacion vital con su manifestacion externa. Toda eclesiologia que minimiza
la importancia de la naturaleza institucional de la iglesia corre el riesgo de
cortarse a si misma de la mismisima raiz que la alimenta y le da vida.

Segundo, la vida de la iglesia en comunidad manifiesta la venida del
reino. La iglesia misma debe ser un cuerpo transformado, una ilustracion
del orden social que Dios pensé para la vida humana. La mision es, primero
que nada, la vida de un pueblo que contrasta, la demostracion radiante del
disefo creacional de Dios para la vida humana y el objetivo del propdsito
redentor de Dios, ya que su pueblo se opone a la idolatria cultural. La
iglesia es una comunidad alternativa, una sociedad contrastante en medio de
las naciones. Hechos nos ofrece vistas panoramicas de una iglesia que
encarna esta vida nueva. Las cartas paulinas nos muestran a un pastor
misionero que alienta a la iglesia para que lleve adelante una vida radical de
devocidn «el uno por el otro» en el Sefior.

Tercero, esta comunidad tiene una tarea que realizar en el mundo. De
su vida en comunidad emanan palabras y hechos que apuntan a Cristo, la
fuente de esta vida nueva. La iglesia misional es una entidad evangelizadora
que predica las buenas nuevas sefialando a Cristo. También recrea las
buenas nuevas con obras de misericordia y justicia. En todo esto, la
comunidad mesidnica sigue a Jesus, quien dio a conocer las buenas noticias
del reino en sus propias palabras y sus propios hechos. Sin embargo, la
iglesia también lo sigue en su sufrimiento, a través de las tribulaciones que
conlleva el intercambio misionero. Las buenas nuevas seguiran generando

251



oposicion, puesto que la iglesia desafia las convicciones mas profundas de
las culturas que la rodean. En particular, cuanto mas se involucra el pueblo
de Dios en las instituciones de su cultura, mas se profundiza el conflicto. La
iglesia tiene el mandato de cumplir una mision en la esfera publica de su
cultura. Su pueblo participa de forma activa en el desarrollo cultural
continuo del mundo, todo por el bien de su projimo.

Por ultimo, esta comunidad escatoldgica tiene una misioén que llevar a
cabo «hasta los confines de la tierra». La misidén de Dios es dar a conocer
las buenas nuevas a todos los pueblos y, para eso, las congregaciones
locales deben asumir su propia responsabilidad en la tarea. Desde luego, la
mision local de la iglesia es esencial, pero una iglesia saludable también
debe mantener una vision de la mision que vaya mds alld del contexto local.
Esta vision mas amplia provee el horizonte maximo de la mision local de la
iglesia y la mantiene diligente, libre del provincialismo y fiel al llamado de
Aquel a quien los cielos y la tierra no pueden contener, cuya mision no tiene
limites.

252



LA IGLESIA MISIONAL HOY

El trecho entre el texto biblico antiguo y nuestra condicion actual
representa una complejidad hermenéutica en la medida que se quiera ser
fidedigno tanto al contexto original como a la situacion presente. Nos
encontramos aqui en un punto que suele generar desacuerdos entre los
eruditos biblicos y los pastores. El problema, claro esta, surge debido al
condicionamiento histérico del texto biblico. En la Biblia, los interrogantes
y temas en cuestion muchas veces son bastante distintos de los que nos
planteamos hoy. Los eruditos biblicos, en su afdn de guardar fidelidad al
contexto historico original del texto, enfatizan la brecha que hay entre el
texto y nuestras circunstancias actuales, razon por la cual suelen evitar
llegar a conclusiones acerca de la relevancia del texto biblico para la
situacion contemporanea. En contraste, los pastores, debido a sus
inclinaciones pastorales y misioneras, buscan por sobre todo extraer la
relevancia para los tiempos actuales y, en ocasiones, acaban siendo
irrespetuosos de la brecha cultural que hay entre el texto y el contexto. Yo,
como erudito y pastor, me siento en una encrucijada.

A lo largo de mi anélisis de la iglesia misional en el relato biblico, he
intentado mantenerme dentro del marco del contexto historico y cultural
original del relato, aun con sus problemas y enigmas, a fin de mantenerme
fiel al relato de la Biblia. Por ello, algunos pastores y lideres de iglesias se
habran vuelto impacientes —un mal comun en este mundo de gratificacion
inmediata— y se habran preguntado: ;y como se aplica todo esto a la
iglesia actual?

Eso fue lo que me sucedid hace més de una década mientras dictaba un
curso de posgrado a seminaristas bajo el titulo de «La iglesia misional en
Occidente». Habiamos trazado los origenes de la iglesia misional a lo largo
del relato biblico y habiamos hecho una reflexion teologica acerca de la

253



vida interna de la iglesia, su llamado en el mundo y su relacién con el
contexto cultural. Algunos estudiantes se me acercaron cuando quedaban
unas seis horas de cursada y me preguntaron como aplicar estos principios
de forma concreta, es decir, cudles serian las implicaciones practicas de una
eclesiologia misional. Madas especificamente, querian saber qué cosas
cambiaria yo si fuera a pastorear de nuevo. Acepté el desafio y, al estilo de
Dave Letterman, inverti las ultimas horas del curso en exponer mi propia
reflexion sobre esta pregunta en el formato de una lista de diez cosas que
cambiaria si volviera a ser pastor. Poco a poco, la lista se fue expandiendo
hasta llegar a los trece puntos, que mas adelante se convirtieron en el punto
de partida de nuestro trabajo en Hamilton, Ontario. Méas recientemente, he
retomado esta reflexion cuando nos mudamos a Burnaby, Columbia
Britanica. En este proceso, no me concentré tanto en pensar nuevas ideas
para reinventar las estructuras eclesidsticas; mas bien, me concentré en el
tipo de cosas que hemos estado haciendo como congregaciones y que
debemos seguir haciendo, pero desde una perspectiva especificamente
misional. No se trata de trece pasos sencillos e infalibles para el crecimiento
de la iglesia; no son un santo remedio, ni soluciones milagrosas, ni atajos
que permitan saltear las complejidades, sortear las dificultades, ahorrar
tiempo y escatimar esfuerzos. De hecho, destacaré justamente estos ultimos
elementos. Pese a ello, he tenido numerosas ocasiones de compartir estas
ideas con pastores y lideres, y la respuesta ha sido alentadora. Por eso, en
este ultimo capitulo compartiré mi lista.

Es importante advertirle al lector desde un principio que se trata de una
lista de reflexiones breves, sugerentes y evocativas. Algunas son reflexiones
teologicas. Otras son anecdoticas. Se basan en mi propia experiencia
pastoral y en mis intentos, junto con otros lideres y pastores, de
implementar en iglesias tradicionales las ideas que estan plasmadas en este
libro. Obviamente, al presentar estas trece ideas sobre grandes temas en
rapida sucesion, no pretendo hacer un examen sistematico o exhaustivo. Por
el contrario, mi objetivo principal es el de incentivar el pensamiento
animandolos a reflexionar sobre como puede la iglesia vivir como una
comunidad misional fiel en la actualidad. ;Coémo se expresarian estos
principios en las congregaciones locales de Occidente?

Una iglesia cuya adoracion nutre nuestra identidad misional

254



Coincido con Newbigin en que «la reunion semanal de adoracién es,
por mucho, lo mas importante que hacemos».! La adoracion es el llamado
principal de la iglesia, en parte porque muestra al pueblo de Dios en qué
concentrarse y lo orienta en la totalidad de su vida. De la adoracién fluye
toda la vida de la iglesia y en la adoracion es donde toda la vida de la iglesia
encuentra su verdadera finalidad. Por lo tanto, adorar de la forma correcta
ha de ser la mayor de nuestras prioridades.

Paul Jones bien argumenta que la adoracion forja nuestra identidad
eclesial: «Somos como adoramos».? ;[Cémo podemos nutrir nuestra
identidad misional con la adoracion publica? Para dar una respuesta parcial
a esta pregunta, bastara con dos comentarios breves, ahondando en lo que
dije anteriormente acerca de los Salmos.

Primero, la adoracidn actual tiene que contar la historia verdadera del
mundo, tal y como ha sido revelada en las portentosas obras de Dios, que
hallan su punto culminante en Cristo. Las palabras de Jones nos ayudan a
entender mejor este punto: «La Iglesia es una “comunidad forjada por una
historia”, arraigada en la crucifixion y resurreccion de Jesus el Cristo [...].
Para que la comunidad de fe pueda sobrevivir a través de los siglos y pueda
mantenerse firme ante la amenaza de la enculturacion, el relato de lo que
Dios ha hecho por el pueblo hebreo y por la comunidad cristiana tiene que
relatarse constantemente, una y otra vez, en medio de la adoracion
congregacional».’> La Biblia tiene que ser verdaderamente el relato sobre el
mundo que guie a la comunidad cristiana: la adoracién en medio de la
comunidad de creyentes es el primer lugar donde esto sucede. La estructura
de la adoracion, los himnos escogidos, la forma en que se introducen varios
elementos y la relacion que guardan entre si, y la forma en que se predica el
evangelio son puntos que dirigen nuestra atencion hacia la historia de las
poderosas obras de Dios —pasadas, presentes y futuras— y en esas obras es
donde encontramos nuestro lugar.

El libro de Apocalipsis nos da un ejemplo candnico de como la
adoracion puede llamar al pueblo de Dios a vivir segun el relato biblico en
vez de sucumbir ante cualquier otro relato alternativo.* La vision de Juan —
el contenido del libro de Apocalipsis— viene en el dia del Sefor, es decir, el
dia de la adoracion (Ap. 1:10). La iglesia de Asia Menor estaba siendo
amenazada por el invencible poderio de Roma y corria el riesgo de ser
domesticada por la vision romana del mundo. No obstante, el libro de
Apocalipsis desafia el orden establecido y el poderio de Roma con audacia.

255



Juan proclama que la verdadera historia del mundo se revela en un hombre
que fue colgado en un madero a manos del Imperio romano pero que ahora
reina sobre todas las cosas y esta dirigiendo la historia universal a su
destino final. El autor biblico ofrece esta vision como un «mundo
alternativo»® y asi «construye un contrarrelato que opone resistencia al
relato imperial y que devela asi una nueva forma de ver el mundo».® Tal es
el relato que se celebra en la liturgia, en los himnos y los cantos, y en las
oraciones del pueblo de Dios en Apocalipsis.

Una segunda leccion que se desprende de los Salmos es que debemos
reorientarnos constantemente hacia el mundo incrédulo, viendo en ¢l el
horizonte final de nuestro llamado. Los mismos elementos liturgicos bien
conducir nuestra mirada hacia dentro de nosotros mismos o bien hacia
afuera, a las naciones. Por ejemplo, necesitamos rescatar la santa cena y el
bautismo de una orientacion introvertida, que confina su significado
exclusivamente a los beneficios para los creyentes individuales y, méas bien,
utilizar estos sacramentos para dirigir a la iglesia a cumplir su llamado en el
mundo. Ambos deben ser escatologicos y misionales; nuestra celebracion
litargica debe fomentar esta perspectiva. Nuestra confesion del pecado —tal
vez uno de los elementos mas importantes de la adoracion— nos permite
vivir el evangelio y encontrar en ¢l la fuente de la vida. Sin embargo, al
igual que los sacramentos, este elemento litlrgico suele enmarcarse
simplemente en los beneficios individuales del perdon y de la restauracion.
Por el contrario, la alternativa seria que la confesion de los pecados fuera un
acto que nos diera la capacidad de apropiarnos una vez mas de aquel
evangelio que nos permite llevar adelante una vida conforme a la voluntad
divina a fin de bendecir al mundo. La bendicion final que se hace al
finalizar el culto de adoracidon puede enviarnos al mundo con una
consolaciéon personal o bien darnos el poder para encarnar las buenas
nuevas en un mundo que necesita verlas. La reorientacion constante hacia el
horizonte de nuestro llamado —el mundo que Dios ama— a través de la
repeticion y el redireccionamiento continuo en todos los elementos
comunes de la adoracion dominical, semana tras semana, seguramente hara
que crezca en nosotros, paulatinamente, un pueblo misional.

Una iglesia investida del poder de la predicacion del evangelio

La predicacion es un elemento de la adoracion que merece especial
atencion. En el libro de los Hechos, los apdstoles nombraron siete didconos

256



para que se encargaran de las necesidades desatendidas de las viudas, de
modo que ellos pudieran dedicarse a la Palabra de Dios y la oracion
(Hch. 6:4; cf. Hch. 2:42). Pablo subraya los dones del ministerio de la
Palabra que permiten que el pueblo de Dios crezca a la medida de la
estatura de la plenitud de Cristo (Ef. 4:1-16). La predicacién es un medio
poderoso por el cual el pueblo de Dios se nutre y es investido de poder para
llevar a cabo el llamado misional, pero gran parte de la predicacion se ve
opacada por varias corrientes idolatricas de la cultura occidental y asi,
tristemente, este canal de la poderosa gracia de Dios muchas veces queda
obstruido.

La predicacion que alimenta la identidad misional es narrativa,
cristocéntrica y misional: todos estos rasgos estan presentes en cada
sermoén. La predicacion narrativa reconoce que la Biblia relata una historia
que se despliega progresivamente y que constituye la verdadera historia del
mundo, el marco en el que el pueblo de Dios debe vivir cada vez mas.
Newbigin bien dice: «No creo que podamos, efectivamente, tratar el
evangelio como una palabra dirigida a nuestra cultura a menos que
recobremos la comprension de que las Escrituras son una totalidad
canonica, la historia que nos dota del verdadero contexto necesario para
entender el significado de nuestra vida, tanto personal como putblica».” Por
eso, ¢l dice acerca de la predicacion: «La predicacion es la proclamacion de
una noticia, la narracion de un relato. En una sociedad que tiene un relato
distinto sobre si misma, la predicacion tiene que arraigarse con firmeza, sin
culpa ni excusas, en la historia verdadera».® La predicacion que no anima al
pueblo de Dios a encarnar una cosmovision diferente a la que ofrece la
cultura dominante dejara al pueblo en una posicion de vulnerabilidad frente
a la historia iddlatra que propone la cultura.

Nuestra predicacion también ha de ser cristocéntrica y misional.
N. T. Wright propone un modelo util de la autoridad escritural en el que se
subrayan ambas caracteristicas.” De manera provocativa, él sugiere que la
autoridad biblica es una «rama [...] de la mision de la iglesia». Para
entender la autoridad biblica es menester preguntar: «;Qué papel juega la
Biblia dentro del cumplimiento del plan de Dios de [renovar la
creacion]?».!” Frente a esta pregunta, Wright desenvuelve una respuesta de
cuatro partes. Primero, las Escrituras del Antiguo Testamento fueron
escritas con el fin de «preparar» al pueblo de Dios para su llamado
misional: ser un pueblo distinto. «Preparar» es una forma abreviada de

257



referirnos a las multiples tareas que los diversos géneros de las Escrituras
realizan para forjar un pueblo misional.

Segundo, Jesiis cumple el proposito de las Escrituras del Antiguo
Testamento, que por si solas no pudieron forjar un pueblo misional debido a
que el pueblo se vio debilitado por el poder del pecado (Ro. 8:3-4). Wright
agrega al respecto: «Asi, Jesucristo hace, de un modo culminante y
decisivo, lo que las Escrituras [del Antiguo Testamento], en cierto sentido,
intentaban hacer: traer el nuevo orden del Reino de Dios primero a su
pueblo y, en consecuencia, al mundo»."!

Tercero, la proclamacion apostdlica de las buenas nuevas de que Cristo
ha consumado la historia de Israel hace que ahora Cristo y su poder
salvifico sean asequibles a sus oyentes. El mensaje apostdlico «es la historia
de Jesus (en particular de su muerte y su resurreccion), relatada como el
climax de la historia de Dios e Israel y presentandose asi como la verdadera
historia del mundo y como el fundamento y la fuerza que dan vigor a la
iglesia en su mision».!? Al proclamarse y ensefiarse, el evangelio apostolico
constituye la poderosa Palabra de Dios que da existencia a la comunidad
misional, que convierte esa misma comunidad en un pueblo fiel y que obra
por medio de este pueblo para atraer a otros a la fe.

Cuarto, esta proclamaciéon y ensefianza de los apostoles adopta forma
literaria en el canon del Nuevo Testamento. Asi, la palabra escrita de Dios
sigue obrando de la misma manera en que obrd la palabra viva de los
apostoles. Los autores del Nuevo Testamento se consideraban a si mismos
maestros, autorizados e investidos del poder del Espiritu Santo, que
abrieron el evangelio a iglesias particulares con el fin de sostenerlas,
vitalizarlas, moldearlas, juzgarlas y renovarlas en su llamado misional. Por
consiguiente, la misma autoridad y el mismo poder para instruir a la iglesia
que caracterizan los libros que ellos nos dejaron también definian la
predicacion oral de la Palabra.

Este breve resumen subraya lo que significa predicar a Cristo. Cabe
destacar tres puntos. Primero, no importa de qué pasaje del canon
prediquemos, nuestra predicacién siempre partira de Cristo y apuntard a
Cristo. El objetivo de la predicacion es mostrar a Cristo. Segundo, Cristo
mismo se reviste del evangelio, de modo que el mensaje siempre es mas
que palabras: es el poder de Dios para salvacion. No se trata simplemente
de una nueva doctrina religiosa que debamos entender y afirmar. Es un
anuncio de lo que Dios esta haciendo en Jesucristo por medio del Espiritu.

258



Asi, el mensaje en si se convierte en el poder de Dios para transformar
vidas (Ro. 1:16; 1 Co. 1:18, 24; 2:4).

Una tercera implicancia de predicar a Cristo es que nos lleva a
reconocer el alcance vasto e integral del evangelio. «El proposito del
sermoOn es llevar al oyente a la presencia de Cristo, cara a cara frente a ¢él,
tal y como él es realmente.»' Algunos sermones se concentran en la
persona de Cristo, pero no lo retratan «tal y como ¢l es realmente». Jestus no
es tan solo un salvador personal. Es el Creador, el Sefor de la historia, el
Redentor de todas las cosas y el Juez final. En su ministerio terrenal, Jesus
proclam6 un evangelio del reino. El evangelio no es un mensaje que se
pueda encastrar en un pequeio rincon privado, religioso, ético o teoldgico
de nuestra vida. Tampoco trata inicamente de la esperanza futura de una
salvacion etérea. Si la predicacion del evangelio minimiza a la persona de
Jesucristo o las afirmaciones de alcance absoluto que proclama el evangelio
del reino, esta cortando la raiz que nutre el encuentro misionero entre las
verdades integrales del evangelio y el relato cultural dominante.

Por lo tanto, el propdsito de la predicacion es llevar al oyente a un
encuentro cara a cara con Jesucristo y con todo su poder salvifico, que nos
prepara para nuestra extensa mision en el mundo. Por esa razon, los
pastores mismos deben ser personas que estén cautivadas por este mensaje.
C. John Miller lo dice de forma impactante. En la novela de John Updike
Corre, conejo, un pastor luterano enfadado reprende a un sacerdote
episcopal entrometido que se ha extraviado de su llamado pastoral:
«Entonces, el domingo por la mafiana, cuando nos presentemos ante ellos,
debemos hacerlo no fatigados por el peso del sufrimiento, sino llenos de
Cristo, ardiendo —cierra con fuerza los puiios peludos— por Cristo,
ardientes: hemos de quemarlos con la fuerza de nuestra fe. Por eso es que
vienen a la iglesia. ;Para qué mas nos pagarian?». Miller agrega al respecto
que «nada debe nutrir al pastor sino aquello que sirva para edificar su fe en
Cristo. Cuando un hombre “arde por Cristo”, entonces esta listo para
predicar por fe. Nada menos sera suficiente».'*

El modelo de N. T. Wright también exige que nuestra predicacion sea
misional. Los diversos libros de la Biblia fueron escritos para conformar un
pueblo misional. Si no nos percatamos de esta intencion original de las
Escrituras, estamos perdiendo de vista el objetivo del texto. El mensaje
principal de la Biblia no se trata de proveer beneficios salvificos al
individuo (aunque ese sea un aspecto importante del mensaje), sino que mas

259



bien se trata de formar un pueblo que encarne las buenas nuevas del reino
para bendecir al mundo. Por eso, la predicacion siempre ha de orientarnos
hacia afuera. La predicacion fiel siempre nos llevara desde Cristo a la
mision porque «no podemos ser participes de Cristo sin ser participes de su
mision».!> Gracias a Dios, existe en la actualidad un movimiento creciente
que busca desarrollar una hermenéutica misional que perciba la centralidad
de la mision en el relato biblico.'®

Una iglesia comprometida con la oracion en comunidad

Sencillamente, la iglesia que no aprenda a orar fervientemente y en
comunidad nunca llegara a ser una iglesia verdaderamente misional. Al
igual que Miller, estoy convencido de «la importancia suprema de la
oracion comunal para que la comunién inherente a la iglesia recobre la
normalidad neotestamentaria».!” Podemos formar una enorme multitud de
cristianos entusiastas con ingeniosas técnicas de marketing y programas
atractivos, pero eso no necesariamente nos volvera una comunidad que
encarna el poder del evangelio. No hay nada de novedoso ni de sofisticado
en esto; la oracion es esencial a la mision de la iglesia porque estamos
hablando de la mision de Dios. Lo sabemos bien, pero nuestra tendencia
humanista siempre es apoyarnos en nuestros propios recursos y planes antes
que en la oracidén. De alguna forma, tenemos que terminar con el poder de
esta idolatria y creer que realmente esta es la mision de Dios.

Hay tres imagenes que me han ayudado a comprender la importancia
de la oracion para la mision de la iglesia. La primera es la que propone Juan
Calvino: la oracion es como una pala que desentierra los tesoros escondidos
en el evangelio.'”® Todas las facetas y los beneficios de la salvacion en
Cristo nos son dados —en lo individual y como comunidad— por la obra
del Espiritu en la medida en que los desenterramos por medio de la oracion.
En consonancia con Calvino, el Catecismo de Heidelberg dice que la
oracion es «la expresion maxima de la gratitud que Dios requiere de
nosotros», a lo que afiade la asombrosa declaracion de que «Dios da su
gracia y su Espiritu Santo unicamente a aquellos que oran continuamente y
gimen en su interior, pidiéndole a Dios estos dones y dandole gracias por
ellos»."

La segunda imagen, propuesta por Andrew Murray, es la de una
posicion estratégica.’’ En el 1éxico militar, la posicion estratégica se refiere
al lugar del campo de batalla que debe conquistarse y mantenerse a toda

260



costa si lo que se quiere es ganar la batalla. Por ejemplo, Wellington
reconocid en Napoleon un enemigo formidable y creyd que tomar y
mantener una pequeiia granja ubicada estratégicamente en medio del campo
de batalla era la clave de su éxito. Dirigi6 a sus soldados hacia ese objetivo,
tomo la granja y acabd prevaleciendo en la batalla. Lo mismo sucede en
nuestra batalla espiritual: debemos tomar y mantener la posicion estratégica
de la oracion (Ef. 6:18-20) para no caer presos de los espiritus de nuestra
cultura.

Por ultimo, Miller recurre a la imagen de la vanguardia militar y la
aplica a la oracion, en contraste con la oracion de mantenimiento. La
oracion de mantenimiento se dedica simplemente a mantener en existencia
la vida de la iglesia. En contraste, la oracion de vanguardia es la que anhela
que Dios obre de formas que cambien las vidas, cree que €l puede hacerlo y
espera con confianza en que ¢l lo hard y orando con fervor por su obra
poderosa.

Estos tiempos de oracion deben forjarse con enorme paciencia y
humildad, pero también con mucha intencionalidad. El ingrediente mas
importante es el lider que ha aprendido a orar asi por cuenta propia y que
lidera con el ejemplo. Muchas de nuestras oraciones giran alrededor de
nosotros mismos y nuestras propias necesidades, pero incluso carecen de la
expectativa de que Dios obrard de todos modos. Por eso, la oracion se
vuelve rutinaria y mecéanica. A menudo le damos poca centralidad y le
dedicamos poco tiempo en la adoracion congregacional, en las reuniones de
grupos pequetios y en las reuniones del liderazgo. Los lideres que quieran
sentar las bases para su congregacion pueden hacerlo priorizando la
oracion, separando un buen tiempo para ella y dando el ejemplo de una
oracion que espera una respuesta y que estd orientada mas alld de las
necesidades personales en los tiempos de adoracién congregacional y en el
contexto de grupos pequenos.

Seria facil catalogar nuestra falta de vida de oracion simplemente como
una debilidad. Murray subraya este peligro cuando dice que la falta de
oracion «suele considerarse tan solo una debilidad. Se habla tanto de la falta
de tiempo y de todo tipo de distracciones que no reconocemos la sensacion
de profundo remordimiento que genera esta situacién».?! Una vida de
oracion saludable en la iglesia comienza con la confesion y el
reconocimiento de que nuestra falta es mas que una debilidad —es un
pecado— y con una busqueda de perdén y restauracion.

261



Una iglesia que se esfuerza por vivir como una comunidad de contraste

De una vida comunal arraigada en el evangelio, que conoce el poder
salvifico de Dios a través de la adoracion, de la predicacion y de la oracion,
emana una comunidad que encarna la vida nueva del reino de Dios en
medio de la cultura particular que la rodea. Vivimos como parte de una
cultura, pero a la vez somos una comunidad que contrasta con ella y desafia
a los espiritus religiosos que son incompatibles con el reino de Dios. ;Cual
seria el retrato de una comunidad de contraste en el siglo XXI?

La siguiente lista se destila de lo que yo creo que son las corrientes
espirituales culturales que la iglesia necesita enfrentar con mas urgencia y
satisfacer en su propia vida. En otras palabras, esta lista es sumamente
contextual: es la imagen de una iglesia que es fiel al evangelio en este
contexto en particular y que se presenta como una comunidad alternativa
atrayente, definida en contraste con las corrientes religiosas de la cultura
occidental y como consumacion y cumplimiento de las aspiraciones de las
propuestas religiosas de Occidente. ;Cudles son las corrientes espirituales
de nuestra cultura con las que debemos luchar en la vida diaria? ;Qué
revelan esas corrientes acerca del hambre religioso del projimo, al que
nuestra vida puede llevarle buenas nuevas? A modo ilustrativo, mencionaré
brevemente siete caracteristicas.

Una comunidad de contraste seria una comunidad de justicia en un
mundo de injusticia economica y ecologica. Las estadisticas de la injusticia
mundial en términos econdmicos y ecologicos son alarmantes. El pueblo de
Dios, que vive en el mundo nuevo de justicia y shalom creado por Dios, no
puede ser un pueblo que pase por alto estos problemas. Por el contrario, el
pueblo de Dios siempre tiene que buscar formas de encarnar y encontrar la
justicia segun los preceptos del evangelio.

Una comunidad de contraste seria una comunidad de generosidad y
sencillez (en la que con poco basta) en medio de una sociedad consumista.
Steven Miles afirma que podria decirse que «el consumismo [...] es la
religion de los tltimos afios del siglo XX».?> En este contexto global, los
miembros de la comunidad cristiana deben desarrollar un sistema de valores
regido por una generosidad irrestricta con sus recursos financieros, con su
tiempo y en la hospitalidad. Una vida de sencillez y contentamiento va a
contracorriente frente al estilo de vida consumista que impera en la cultura

262



occidental. ;Pueden los cristianos ofrecer las buenas nuevas de un Dios
generoso si su vida no se distingue de la de sus contemporaneos?

Una comunidad de contraste seria una comunidad de generosidad
abnegada en un mundo de egoismo y autolegitimacion. La cultura
occidental gira alrededor del ntcleo del yo. La politica se fundamenta en los
derechos individuales y la economia se forja a partir de los intereses
econdémicos del individuo. Hoy por hoy, vemos el fruto podrido de este
nucleo cultural: un egoismo que es indiferente ante la necesidad humana, un
narcicismo ensimismado, un profundo sentido de autolegitimacion, una
victimizacion que se rehusa a aceptar la responsabilidad personal, y una
obsesion con los derechos, la autoestima y la realizacion personal. La
sociedad consumista nos ensefia a pensar primera y principalmente en
nuestras propias necesidades. En una cultura que gira en torno de si misma,
la comunidad cristiana debe seguir a Jesus, quien dio toda su vida en
servicio abnegado por los demds. Una vida de entrega y sacrificio por
satisfacer las necesidades de los demads seria un testimonio poderoso para el
mundo.

Una comunidad de contraste seria una comunidad que da testimonio
humilde y audaz de la verdad en un mundo de incertidumbres. El mundo
certero y confiado de la Ilustracion se ha desmoronado. La incertidumbre, el
relativismo, el pluralismo y la suspicacia definen los 4nimos de la cultura
actual. En tal contexto, ;como puede ser luz la comunidad cristiana? El
punto de partida tiene que ser el testimonio audaz de la verdad de las
buenas nuevas de Cristo Jests. Debe haber una plena confianza en que esta
es la verdadera historia del mundo para todos y de que esta historia es
liberadora. En un sistema de valores donde impera la sospecha y toda
proclamacion de una verdad es inherentemente opresiva y convenenciera,
es importante que la iglesia tenga una comprension profundamente humilde
de la verdad. No hay lugar para la incertidumbre ni la especulacion cuando
se trata de la verdad de Jesucristo, pero si hay mucho lugar para la humildad
en nuestro entendimiento de esa verdad. En el mundo en el que vivimos,
serd indispensable tener una postura anclada tanto en la humildad como en
la audacia.

Por otro lado, no debemos remitirnos a la idea griega de la verdad
como una serie de ideas inmutables, y del evangelio como una de esas
proposiciones teoldgicas que estin por encima de la historia. Por el
contrario, el evangelio es un anuncio de lo que Dios ha hecho en una

263



persona y de los acontecimientos de la historia que dan forma a nuestro
entendimiento de la historia cosmica. Ese tipo de aproximacidon narrativa
nos provee de una forma eficaz de dialogar con otros credos sin negociar la
validez universal del evangelio.

Una comunidad de contraste seria una comunidad de esperanza en un
mundo de desilusion y de saciedad consumista. La cultura occidental se esta
volviendo, cada vez mads, una cultura sin esperanza. Tememos al futuro
debido a los peligros militares, ecologicos y econdmicos que amenazan
nuestra existencia. Sospechamos de cualquiera que diga saber cudl es el
rumbo y el destino de la historia universal. Nuestras riquezas y nuestra
cultura consumista nos han brindado una variedad de bienes y experiencias
que sirven para ahogar nuestra desilusion. Asi, hemos colapsado nuestras
vidas en el presente. Nos apartamos con el entretenimiento, intentamos
distraernos con nuevas experiencias y nuevas tecnologias para saciar el
vacio cada vez mas grande que hay en nuestras vidas. Perdemos el sentido
de la historia y del futuro, y esto hace que la esperanza decaiga. La
esperanza genera un sentido de propodsito por el cual vale la pena vivir y
morir, razon por la cual la esperanza es un tema tan importante en el Nuevo
Testamento. Una comunidad de esperanza y de propodsito serd una luz para
un mundo que dice, de muchas maneras distintas: «no hay un futuro por el
cual valga la pena viviry.

Una comunidad de contraste seria una comunidad de gozo y gratitud
en medio de un mundo hedonista que busca frenéticamente su propio
placer. El testimonio contemporaneo de Nuestro mundo es de Dios plasma
una idea importante al describir el fruto del hedonismo en nuestra cultura
actual: «al buscar los placeres, perdemos el don de la alegrian.”® No
podemos vivir en gratitud por los numerosos dones que recibimos dia a dia
de la mano de Dios. Nuestra cultura ejerce, cada vez mas, una demanda de
consumo tanto (o mas) de experiencias como de bienes. Es una cultura
hedonista que busca frenéticamente el placer en viajes, en nuevas formas de
tecnologia, en vacaciones, en jubilaciones, en entretenimiento y en mas
cosas. Sin embargo, en esta busqueda frenética, el verdadero gozo y
contentamiento es tan escurridizo como el viento. El verdadero gozo
proviene de vivir de acuerdo con la forma en que nuestro Creador nos creo.

Por ultimo, una comunidad de contraste seria una comunidad que
experimenta la presencia de Dios en medio de un mundo secular. Puede
que la palabra «secular» sea el mejor adjetivo para describir la cosmovision

264



humanista que yace en el centro de la cultura occidental. Cualquiera sea la
acepcion que se refiera, este adjetivo describe una cultura ajena a la
presencia de Dios. La cultura occidental ha elaborado su cosmovision
basandose en un mundo al que se considera un nexo cerrado de relaciones
de causa y efecto, que a su vez pueden conocerse a través de la ciencia y la
razon y explotarse a través de la tecnologia. Si Dios existe, existe por fuera
de esta caja cerrada; tristemente, la comunidad cristiana a menudo ha
adaptado su teologia a este modelo deista.

Pablo que dice que, si verdaderamente estamos viviendo en el relato
biblico, es en Dios en quien vivimos, nos movemos y somos (Hch. 17:28).
Los salmistas veian la mano de Dios en cada parte de la naturaleza y en
cada etapa de la historia. El cardenal Newman ha dicho acertadamente que
Dios «se ha involucrado [en la creacion] y la ha tomado en su propio pecho
a través de su presencia en ella, su providencia en ella, sus impresiones
sobre ella y su influencia en ella, hasta el punto de que no podemos
contemplarla de forma real o plena sin, de alguna manera, contemplarlo
también a él».*

Una iglesia que puede entrenarse para ver la obra de Dios en la
creacion, su providencia en el cuidado de ella y en su gobierno sobre la
historia, y su obra renovadora en el Espiritu ofrecerd a la humanidad la
clase de mundo «sagrado» que tanto anhela la espiritualidad posmoderna,
que se ha cansado del desencanto cientifico del mundo secular pero que aun
no ha encontrado con qué saciar su anhelo.

Si deseamos que nuestros contemporaneos crean en el evangelio, como
iglesia tendremos que manifestar la salvacion del reino de una forma mas
atractiva. Friedrich Nietzsche bien conden¢ a la iglesia por su falta de gozo,
de vitalidad y de deleite en la vida creacional: «Tendrian que cantar mejores
himnos para que yo aprendiera a tener fe en su Redentor; jy sus discipulos
tendrian que lucir mas como redimidos!».?

Una iglesia que entiende su contexto cultural

Vivir como una comunidad de contraste siempre implicara entablar un
encuentro misionero con nuestra cultura. En un encuentro misionero, el
evangelio desafia el relato cultural y no permite que ese relato lo absorba.
Por eso, para ser misioneros fieles, es menester entender bien el contexto
cultural particular en el que vivimos.

265



Hay cuatro aspectos del andlisis cultural que es importante destacar. En
primer lugar, la cultura es un todo cohesivo, una red unificada de
instituciones, sistemas, simbolos y costumbres que dan orden a la vida
humana en comunidad. En segundo lugar, las creencias fundamentales que
subyacen a la cultura occidental y le dan forma son religiosas. Detras de
esta red unificada de costumbres e instituciones que conforman la cultura
occidental, hay una serie de compromisos y supuestos fundacionales que
son de corte religioso. Johann Bavinck lo expresa en términos simples: «La
cultura es la expresion visible de la religion».?® Por su parte, Harvie Conn
enfatiza que la religion «no es simplemente un aspecto de la vida entre
muchos otros, sino principalmente una direccion que adopta la vida».?’
Desafortunadamente, la iglesia en Occidente no siempre lo ha entendido y
esto se debe a dos mitos: el mito de la cultura cristiana y el mito de la
neutralidad secular o pluralista. La cultura occidental no es ni cristiana ni
neutral. En la medida en que la iglesia cristiana ha creido alguno de estos
engafos, estd desprovista de los elementos necesarios para entablar un
dialogo misionero con la creencias idolatricas de nuestra cultura.

En tercer lugar, estas creencias religiosas idolatricas también son
creencias integrales. La religion no es simplemente un componente de
nuestra vida entre muchos otros; es la fuerza directriz que da forma a toda
nuestra vida cultural. Cuarto y ultimo, estas creencias religiosas estan
plasmadas en la sociedad. O sea, la creencia idolatrica obtiene su expresion
cultural en estructuras, instituciones, costumbres, practicas, sistemas y
simbolos de la sociedad. Las personas aprenden a vivir en conformidad con
un relato determinado al participar en estructuras que acarrean las creencias
de ese relato.

Si nos detuviéramos aqui, nuestra vision de la cultura resultaria algo
pesimista, pero aun cabe hacer dos observaciones mas. Primero, la
revelacion creacional de Dios, también Ilamada gracia comun, sigue
sosteniendo su creacion —incluso el desarrollo cultural— e impide que la
idolatria humana alcance su maxima expresion. Una segunda observacion
sobre la cultura occidental en particular es que esta cultura ha sido sazonada
y forjada por el evangelio hasta cierto punto y por mucho tiempo. A lo largo
de los mil afios de la era de la cristiandad y aun mas alla, el evangelio ha
permeado muchos aspectos de la vida social, intelectual, politica, moral y
econdémica en Europa, y el Occidente continia nutriéndose, hasta cierto
punto, del capital de aquella época. No obstante, eso no nos debe llevar a

266



concluir que la cultura occidental es cristiana, ni ahora ni en aquel entonces.
Hay elementos idolatricos potentes que estan y siempre han estado activos
en la cultura occidental.

Nuestra cultura ha sido moldeada desde su mismo centro por creencias
que son incompatibles con el evangelio. Esto produce a una tension
insostenible entre dos historias religiosas de alcance igualmente integral:
(Coémo puede el creyente participar en un sistema econdmico o politico,
hablar un idioma, o pensar dentro de una tradicion definida por creencias
distintas a las del evangelio? Hendrik Kraemer bien dice que cuanto mas
fuerte sea la tension entre el evangelio y el relato de la cultura idolatra, mas
fiel serd la iglesia: «Entre mas aguda sea la consciencia de la tension y mas
fuerte sea el impulso a tomar sobre si misma este yugo, mas saludable sera
la iglesia. Entre mas inconsciente sea la iglesia de esta tension, mas
establecida y a gusto se sentirda en este mundo, y mayor sera el peligro de
que la sal pierda su sabor».?8

Normalmente, la iglesia de Occidente no siente la tension de la que
habla Kraemer. Newbigin, quien fue influenciado profundamente por
Kraemer, comenta que la iglesia de Occidente «en general no se ha dado
cuenta de lo drastica que es la contradiccion entre la vision cristiana y los
supuestos que se respiran en cada parte de los espacios que compartimos
con nuestra cultura».?’ Cuanto mas honda sea la percepcion de esta tension,
mas fiel y saludable serd la iglesia y mejor preparada estard para el
encuentro misionero.

En la medida en que la iglesia siente de una forma mas palpable la
incompatibilidad entre dos relatos religiosos igual de abarcadores de la
realidad, la pregunta que surge es: ;Como resuelve la iglesia esta tension
insoportable? En primer lugar, la iglesia tiene que asumir una postura de
solidaridad con su cultura. La iglesia siempre encarnara el evangelio en los
términos de algin contexto cultural. Por lo tanto, tiene que moverse en ese
contexto como en casa, pero a la vez y con las mismas fuerzas tiene que
manifestar una separacion. Puesto que las ideas idolatricas dan forma a
cada aspecto de la cultura occidental, la iglesia no puede simplemente
asentir y seguir la corriente cultural: tiene que oponerse al desarrollo
cultural distorsionado y rechazarlo. La iglesia también tiene que mostrarse
en desacuerdo con su entorno cultural. Cuando se sienta comoda en su
entorno cultural y a la vez sepa oponerse a su cultura, se convertira, en
primera instancia, en una comunidad contracultural que opone firme

267



resistencia ante las corrientes espirituales de muerte que acechan a toda la
cultura. A la vez, serd una comunidad relevante que se afirme en las
corrientes creacionales de la vida, que las acepte y las celebre. No obstante,
parece dificil estar comodos y al mismo tiempo en desacuerdo con nuestro
entorno cultural.

Este breve andlisis resalta la dificultad que entrafia la tarea que nos
espera si nuestras congregaciones se disponen a ahondar en esta tension.
Sin embargo, es esencial hacerlo y se puede lograr. Buena parte del analisis
cultural que hago en mi libro Living at the Crossroads (Vivir en la
encrucijada)®® y en las diapositivas compiladas en el sitio web que lo
acompafia surge de la experiencia de ensefiar estos temas en entornos no
académicos, para un publico laico, con el fin de capacitar a la iglesia. Mi
propio camino con el estudio de las cosmovisiones y de la relacidon entre el
evangelio y la cultura desde la misiologia comenzd cuando fui designado
pastor de una iglesia local.*! Cuando empecé a predicar un evangelio del
reino que abarca toda la vida, la congregacion empezd a hacerse preguntas:
Como se vive el evangelio en el mundo de los negocios, en el mundo
académico y en el resto de los ambitos? ;Cudles son las corrientes
culturales que actualmente definen esas esferas de la vida? Estas preguntas
me llevaron a preparar mas clases y sermones sobre el tema, incluidos los
estudios sobre la cultura occidental.

Esta tarea requiere que los lideres de la iglesia agudicen su
entendimiento de la cultura y, asi, que se vuelvan capaces de instruir a sus
congregaciones sobre como se vive fielmente en medio de las corrientes
idolatricas de la cultura que nos rodea. También requiere que la
congregacion asuma un compromiso con el evangelio y lo aborde con tal
seriedad que esté dispuesta a transitar el largo camino del analisis cultural.
No es un camino facil, pero si no lo hacemos, como bien advierte Kraemer,
«mayor sera el peligro de que la sal pierda su sabor».*?

Una iglesia preparada para el encuentro misionero en sus llamados en
el mundo

«El poder salvifico de Dios, vivido y experimentado por la comunidad
redimida, tiene que redundar en testimonios y toda clase de servicio en el
mundox».*> Cumplir con este propdsito involucra al menos cuatro aspectos:
la fidelidad en nuestros llamamientos semanales; palabras evangelisticas
que apunten a Cristo; obras de misericordia y justicia a favor de nuestro

268



projimo; y una vision por los confines de la tierra. Newbigin critica «el
persistente fracaso que se ha instalado en las iglesias, que no logran
reconocer que el ambito primario en el que tienen que proclamar el
testimonio de la soberania de Cristo es la esfera de la labor secular ordinaria
de hombres y mujeres laicos: en los negocios, en la politica, en el trabajo
profesional, en las granjas, en las fabricas, y mas».** Su conviccidn es que
«la enorme preponderancia del testimonio de la iglesia es el testimonio de
sus millares de miembros, que trabajan en el campo, la oficina, las fabricas
y los tribunales».’> Newbigin no se refiere principalmente a las
oportunidades para hacer evangelismo que se les presentan en sus lugares
de trabajo. El evangelismo es importante —volveremos sobre este punto—,
pero €l se refiere mas bien a las formas en que los laicos personifican el
sefiorio de Jesucristo en su trabajo, en los negocios, en el mundo
académico, en el trabajo social, en las legislaturas y los tribunales, es decir,
en ambientes seculares construidos sobre un relato distinto. En este punto es
donde empezamos a ver la insoportable o dolorosa tension que implica la
fidelidad. ;Como puede el empresario vivir fielmente dentro de un mundo
motivado por las ganancias? ;Como es posible que el trabajador social se
desempeiie en su cargo en un ambiente constituido desde una comprension
humanista de la persona? ;Cémo puede el académico ser fiel en una
universidad que se define por creencias cientificistas o relativistas?

Cuando una congregacién se esmera en entender mejor coOmo se
expresaria la fidelidad en los diversos sectores de la vida cultural, hay tres
temas del Nuevo Testamento que se vuelven mas evidentes. El primero es el
sufrimiento: si el pueblo de Dios toma en serio su llamado al encuentro
misionero en todos los orbes de su vida, el sufrimiento sera inevitable. El
segundo es la oracion: si en su intento de transformar la cultura la iglesia no
quiere caer en las garras de una arrogancia triunfalista y desea ser, mas bien,
un testigo fiel y eficaz, tendra que aprender a orar pidiendo a Dios que ¢l
utilice sus esfuerzos fragiles e imperfectos. El tercer tema es la importancia
de la comunidad. El papel de la congregacion local es importante por al
menos tres razones.¢

Primero, la congregacion local debe ser fiel en su tarea de alimentar la
nueva vida en Cristo por medio del evangelio, la santa cena, la comunion y
la oracion, con la mirada puesta en el llamado general y mas amplio que el
pueblo de Dios tiene por delante. Segundo, la congregacion local tiene que
ser un cuerpo que secunde a los creyentes en la concrecion de su llamado

269



alentandolos y apoyandolos en la oracion, con consejos, con la oportunidad
de dialogar y, a veces, también con una ayuda econdmica. Tercero, la iglesia
precisa estructuras y grupos que instruyan al pueblo de Dios con la vision
que necesitan para cumplir su llamado. Podriamos estar hablando aqui de
algo tan simple como grupos pequefios, congregacionales o ecumeénicos,
dispuestos a compartir sus luchas y comprometidos a orar unos por otros.
Podrian ser grupos formados por un llamado en comuin, que ahonden en qué
significa ser cristiano en determinado sector de la esfera publica. También
podrian ser grupos bien organizados y financiados para preparar a la iglesia
para la mision en la esfera publica.’’

Una iglesia instruida en el evangelismo organico

Una iglesia que sale al encuentro misionero con su cultura es una
iglesia que evangeliza. El evangelismo es la comunicacidén verbal de las
buenas nuevas acerca de Cristo Jesis —su vida, muerte y resurreccion—,
que a la vez invita a otras personas a seguirlo con su vida entera. En el siglo
XX, la iglesia se ha convertido en el escenario de un escandaloso dualismo
que separa las palabras y los hechos, lo cual ha debilitado profundamente su
testimonio. Newbigin se dirige con severidad a quienes sostienen este
dualismo: si las obras de misericordia y justicia estan divorciadas de las
palabras, no son mas que una fraicion; si las palabras del evangelio carecen
de hechos que las sostengan, sencillamente son falsas.*®

Esto no significa que cada hecho tiene que estar respaldado con una
palabra, ni que cada palabra tenga que respaldarse con un hecho. Mas bien,
quiere decir que la sinergia entre palabras y hechos, plasmada en la
totalidad del testimonio de la iglesia, es lo que vuelve creible el evangelio.
Segiin algunas estimaciones, la mayoria de las personas se vuelven
creyentes después de haber tenido al menos ocho encuentros con alguna
clase de testimonio cristiano. Las palabras y los hechos, en conjunto y
respaldadas por la vida de la iglesia, pueden llegar a tener el efecto
acumulativo de hacer que el mensaje de Jesus sea una buena noticia. Con
esto enfatizamos no solo la importancia de palabras y hechos pequefios pero
oportunos que den un testimonio fiel, sino también que, en ultima instancia,
la conversion es obra del Espiritu Santo. El Espiritu orquesta
soberanamente el testimonio de Cristo, utilizando aun las palabras y los
hechos mas débiles e insignificantes.

270



Muchos cristianos tiemblan cuando escuchan la  palabra
«evangelismo». Creen que por evangelismo se hace referencia a la
abrumadora responsabilidad de hacer una presentacion pulida y persuasiva
del evangelio, junto con la habilidad de guiar al oyente arrepentido a
realizar una oracion triunfal donde la persona infaliblemente caiga a los pies
de Cristo. Esta nocion proviene, en gran medida, de la forma en que
solemos entrenar a los creyentes para el evangelismo. Ensefiamos varios
métodos y técnicas que hacen que nuestro discurso parezca mas una
propaganda o la venta de un producto que una buena noticia. Nos sentimos
presionados a llevar a las personas a Cristo. Asi, es de esperarse que los
creyentes se sientan incomodos. No todos somos vendedores natos,
apologetas persuasivos u oradores elocuentes. Me pregunto si este modelo
tecnicista del evangelismo no surgira de una situacién en la que los
incrédulos raramente se preguntan qué hay de distinto en nosotros, lo cual
crearia oportunidades para que verbalicemos nuestro testimonio de Cristo.

El modelo de evangelismo que debemos fomentar es algo mas
organico en la vida diaria. En este sentido, es util escuchar a Kraemer: «Una
de las leyes fundamentales para toda presentacion de la verdad cristiana, en
cualquier lugar del mundo, es que esta verdad tiene una conexion vital con
todas las esferas y todos los problemas de la vida, desde lo maés trivial hasta
lo més elevado».* El modelo de evangelismo que propone Kraemer es una
«charla sobre el evangelio» que se da de forma espontanea en medio de la
vida. Esto quiere decir, en primer lugar, que entendemos y vivimos el
evangelio de una forma holistica que abarca todos los aspectos de la vida.
El evangelio no se trata de un futuro mistico que tiene poca relevancia para
la mayor parte de la vida mas alla de la ética personal. Por el contrario, si
logramos entender las buenas nuevas en relacion con nuestra vida, con los
grandes temas de la agenda publica y con preocupaciones personales
menores, el evangelio dejard de ser una intrusion incémoda: lo veremos
entretejerse en el mismisimo entramado de nuestro caminar cotidiano y
fluira de nuestra boca de manera natural. El punto de contacto con nuestro
projimo sera la vida que compartimos, con sus alegrias y tristezas.

Si entendemos, por ejemplo, la crisis economica mundial como un
problema de avaricia colectiva e idolatria corporativa que hace que el
desarrollo econdmico sea el objetivo principal de la cultura, no podremos
ocultar el evangelio en nuestras conversaciones sobre la situacion
econdémica actual. Si percibimos en el deterioro del sistema educativo la

271



falta de un relato convincente que le dé significado y creemos que solo la
Biblia ofrece ese tipo de relato, nuestra participacion en el sistema
educativo necesariamente sera una participacion evanggélica. Si nuestras
luchas con la muerte, las enfermedades y las pérdidas se sostienen en la
esperanza y el consuelo de las buenas nuevas de la obra de Cristo, es poco
probable que hagamos silencio cuando nuestros vecinos y amigos
atraviesen circunstancias similares. Si vivimos en la experiencia de la gracia
y el perdon de Dios frente a nuestro pecado y nuestra rebeldia, entonces
nuestras palabras para quienes estan atrapados en adicciones y conductas
autodestructivas apuntaran, con humildad y empatia, a nuestra fuente de
perdon y renovacion. No necesitamos ser tedlogos para hacer ninguna de
estas cosas; no necesitamos la destreza de relacionar el evangelio con la
economia, la educacidn, el dolor y el pecado. Mas bien, en estos casos
podemos simplemente «charlar sobre el evangelio», sefialando naturalmente
la buena noticia que representan Cristo y el evangelio. Dios es quien usa
nuestro testimonio, incluso cuando tartamudeamos.

El evangelismo organico —conectado de forma vital a nuestra
cotidianeidad— también comunica el evangelio de tal manera que cala
hasta los anhelos religiosos mas profundos del corazén. Eso es lo que hace
que el Evangelio de Juan sea una comunicacién misionera brillante. El
apostol demuestra un entendimiento de los anhelos més profundos de la
cultura griega de sus contemporaneos y los sacia con el evangelio; pero al
hacerlo también se enfrenta con la idolatria que hay en su expresion
cultural. Por eso, su mensaje responde a los anhelos de sus contemporaneos
y a la vez los llama a arrepentirse por haber asumido otros compromisos
ajenos al evangelio.

Para poder escuchar a nuestro projimo, tenemos que dedicar tiempo
para escucharlo con empatia. ;Cuales son los deseos mas profundos que
guardan las personas de nuestro mundo consumista actual y como los sacia
el evangelio? Puede que en cierto modo los Rolling Stones hayan expresado
parte de ese deseo: «No puedo obtener satisfaccion [...] y lo intenté, lo
intenté y lo intenté».** La vida en Cristo ofrece la clase de vida abundante
que nuestra sociedad consumista anhela, pero también demanda
arrepentimiento por las formas en que buscamos esa vida abundante. Un
buen evangelismo ama y escucha al projimo para conocer sus anhelos y le
ofrece el evangelio con humildad, pero sin comprometer ni torcer su
veracidad.

272



Una iglesia profundamente involucrada en las necesidades de su
vecindario y del mundo

Quien legitima la actividad evangelistica es, primero y sobre todo, una
comunidad que experimenta el poder del evangelio para cambiar vidas
(Hch. 4:32-35). Nuestras palabras también seran creibles si son respaldadas
por obras de misericordia y justicia. Por ende, el encuentro misionero exige
que seamos «una comunidad que no vive para si misma, sino que esta
sumamente involucrada en los asuntos que preocupan a su vecindario».*!
Cuando se le pregunta a los vecinos incrédulos de una iglesia local para qué
creen que existe la iglesia, su respuesta cominmente es: «existe para si
mismay. Es precisamente lo opuesto a lo que querriamos escuchar. Miller
cuenta la historia de una iglesia calvinista holandesa que tenia una relacion
distante, cuando no algo aspera, con sus vecinos. Un dia, sobrevino una
gran tormenta que volo el techo de la casa de una viuda del vecindario, y la
iglesia se movilizd junto a sus didconos para reparar la casa. Desde ese
momento, la actitud de la comunidad local cambid drasticamente. La
distancia y la desconfianza se convirtieron en respeto y aprecio.* Este
relato subraya varios asuntos importantes.

Primero, los vecindarios suelen tener muchas necesidades, pero las
iglesias no siempre las perciben. Miller llama a esto una «ceguera ante las
oportunidades».* La iglesia que pastoreé en Hamilton es un buen ejemplo
de este punto. Contratamos a un pastor encargado de la participacion en la
comunidad y ¢l se encargd, por un tiempo, de realizar un estudio
demografico detallado de nuestra ciudad. Cuando presentd los resultados,
todos nos sorprendimos al descubrir que habia dos grandes grupos de
personas con necesidades significativas insatisfechas que vivian a tan solo
unas cuadras de nuestro edificio. Teniendo en vista estas necesidades, la
iglesia se organizo para saciar esas necesidades en lo que acabo siendo un
momento importante para la vida de la iglesia.

Segundo, tal como lo ilustra el relato de Miller, cuando una iglesia se
involucra en las necesidades de su comunidad, se produce un cambio de
actitud tanto en el vecindario como en la iglesia. La comunidad ya no ve a
la iglesia como una invasion de personas extrafias e indeseables que se
reunen para satisfacer sus propios propositos egoistas, sino que la percibe
como una grata presencia que esta en el vecindario para bendecirlo. Por su

273



parte, la iglesia desarrolla un sentido de pertenencia en el lugar y asume la
responsabilidad de encarnar las buenas nuevas en ese espacio.

Tercero, hace falta un liderazgo, pioneros que marquen el ritmo para el
trabajo de la iglesia, personas cuyo llamado principal sea guiar a la
congregacion en el camino de la misericordia y la justicia en su relacion con
la comunidad que los rodea. Generalmente, este es el rol del didcono.** La
iglesia necesita didconos que estén imbuidos del poder del evangelio, que
tengan la capacidad de ver las necesidades de la iglesia y la comunidad —
junto con la creatividad necesaria para suplir esas necesidades—, dotados
de amor y misericordia contagiosos por los necesitados: estos diaconos
pueden convertirse en una parte invaluable de una congregacion que quiere
ser una buena nueva para su comunidad.

Por ultimo, las obras de misericordia y de justicia, al ser expresiones de
un amor sacrificial, pueden ser un testimonio poderoso de la verdad del
evangelio. La iglesia primitiva es un ejemplo brillante en este sentido. Las
obras de amor por los necesitados fueron una de las principales razones por
las que la iglesia primitiva crecio en sus primeros tres siglos, dado que tanto
cristianos como enemigos daban el mismo testimonio de ellos. A causa de
este poderoso testimonio, muchos de los martires de la iglesia primitiva
fueron antes didconos. También a causa de este poderoso testimonio,
cuando el emperador Juliano (331-363) intent6 revivir la religion pagana en
el Imperio romano después de haberse «convertido» al cristianismo,
reconocid que el amor y la caridad de la iglesia cristiana eran el principal
motivo de su popularidad e intenté imitarlos. Como lo explica brevemente
el papa Benedicto XVI en su primera enciclica: «Escribia [Juliano] en una
de sus cartas que el inico aspecto que le impresionaba del cristianismo era
la actividad caritativa de la Iglesia. Asi pues, un punto determinante para su
nuevo paganismo fue dotar a la nueva religion de un sistema paralelo al de
la caridad de la Iglesia. Los «galileos» —asi los llamaba— habian logrado
con ello su popularidad. Se les debia emular y superar».* Benedicto
prosigue diciendo lo que toda tradicion cristiana deberia afirmar: «Para la
Iglesia, la caridad no es una especie de actividad de asistencia social que
también se podria dejar a otros, sino que pertenece a su naturaleza y es
manifestacion irrenunciable de su propia esenciax».*

Una iglesia comprometida con las misiones

274



Newbigin hace una importante distinciéon entre la mision y las
misiones. Uno se preguntara que diferencia podrian hacer un par de letras y
una tilde. Para el caso, cabe recordar que, en el Credo de Nicea (325 d. C.),
solo una letra evitaba que se comprometiera profundamente el evangelio.
La palabra homoousion expresaba que Jesus es Dios, mientras que la
alternativa homoiousion significaba que JesUs es bastante parecido a Dios.
El historiador inglés Edward Gibbon (1737-1794), autor de Historia de la
decadencia y caida del Imperio romano, se burl6 del espectaculo que monto
la iglesia al pelearse por un diptongo. No obstante, esta letra guardaba un
elemento esencial para el evangelio. Del mismo modo, Newbigin cree que
estas dos letras preservan algo indispensable para la mision de la iglesia. A
juzgar por la ausencia de este aspecto de la mision de la iglesia en gran
parte de los escritos actuales sobre la iglesia misional, estas dos letras son
realmente muy necesarias: la mision muchas veces ha eclipsado las
misiones.

La mision consiste en la tarea completa que Jesus asignoé a la iglesia al
enviarla al mundo a dar testimonio de las buenas nuevas. Como tal, la
mision es literalmente una perspectiva que abarca toda la vida: toda la vida
del pueblo de Dios, como comunidad tanto reunida como dispersa que da
testimonio del sefiorio de Jesucristo sobre la totalidad de los asuntos
humanos. Las misiones son una parte de este papel mas abarcador que la
iglesia cumple en la narrativa de Dios. Su tarea es establecer un testimonio
en lugares donde no hay ninguno. Las misiones suelen ser transculturales.
No obstante, las misiones no solo son una parte esencial de la mision de la
iglesia: son también su horizonte final. La mision del pueblo de Dios es dar
a conocer las buenas nuevas hasta los confines de la tierra, y ese es su
horizonte final.

Un problema que continua debilitando el compromiso misionero de la
iglesia es la separacion entre las asociaciones misioneras y las
congregaciones. Esta separacion ha dado como resultados una mision que
no se identifica con la iglesia y una iglesia que no tiene una misioén
orientada al mundo. Por el contrario, en el Nuevo Testamento la iglesia es el
Unico cuerpo misionero establecido por Dios. Por lo tanto, es esencial que
cada congregacion empiece a asumir su rol en las misiones, la tarea de
levantar un testimonio de Cristo en lugares y regiones donde aun no hay
ninguno.

275



Sin embargo, esta participacion en las misiones debe contrarrestar un
malentendido generalizado. El uso de recursos transculturales sigue estando
definido por la mentalidad colonialista del pasado. Durante aquel tiempo, la
mision de la iglesia se reducia a las misiones: la mision era una expansion
geografica que llevaba el evangelio desde el Occidente cristiano hasta el
resto del mundo no occidental y no cristiano. La mision era cualquier
actividad que se realizara en una region foranea. Hoy en dia, la respuesta a
veces es seguir haciendo lo mismo: las misiones siguen estando definidas
por la geografia y, por lo tanto, siguen siendo cualquier actividad que cruce
barreras culturales, ya sea que eso implique establecer un testimonio del
evangelio donde aun no hay ninguno o brindar apoyo a otras iglesias de
distintas culturas. Esta situacion ha motivado a Bryant Myers a decir que la
distribucion desproporcionada de los recursos misioneros es un escandalo.’
Apenas mas del 1 % de los recursos financieros y solo el 10 % de los
recursos humanos que se destinan a la obra transcultural realmente sirven al
proposito de las misiones: instalar un testimonio cristiano en regiones no
evangelizadas. El resto de los recursos se usa para levantar iglesias en
lugares del mundo donde la iglesia ya esta bien establecida, iglesias que a
veces acaban siendo mas fuertes que la iglesia que envia. Este tipo de
asistencia intereclesial no es poco relevante: de hecho, es una expresion de
la naturaleza ecuménica de la iglesia. El escandalo radica en que hay una
distribucion desproporcionada de los recursos y un abandono relativo de las
misiones en regiones no alcanzadas por el evangelio.

En la medida en que la iglesia asuma la tarea de involucrarse en las
misiones, habrad un efecto reflexivo. En la medida en que la iglesia
desarrolle una vision por las misiones hasta los confines de la tierra y
empiece a involucrarse en ellas, es mas probable que también empiece a ser
misional para su propia localidad. Las misiones tienen el potencial de
revitalizar una visién misional para todo el mundo, incluido el vecindario.

Una iglesia con lideres bien preparados

Para concretar este desafiante encuentro misionero con el mundo, las
congregaciones locales necesitaran al menos tres cosas: lideres que
transmitan y encarnen una vision misional y preparen a otras personas para
seguirlos, familias que instruyan a la siguiente generacion en lo que
significa ser fiel, y grupos pequeiios que puedan prestar asistencia en las
diversas dimensiones del trabajo de la iglesia.

276



Es imposible que un pastor logre implementar la vision de una iglesia
misional solo. Identificar e instruir lideres con los que puedan actuar juntos
como agentes de cambio y caminar en pos de esa vision es esencial. Ahora
bien, la forma en que concebimos el liderazgo determinara la instruccion
que reciban los lideres. Newbigin sugiere que una gran parte de nuestro
entendimiento sobre el liderazgo eclesiastico se ha definido en un contexto
que no es misional. Su propia experiencia misionera lo llevo a replantearse
como deberia ser el liderazgo en la congregacion local. En el Nuevo
Testamento, el liderazgo estaba abocado principalmente a la mision,
mientras que el ministerio en el contexto de la cristiandad consistia
principalmente en el cuidado pastoral de comunidades prestablecidas: «En
un caso, el ministerio estd mirando a las personas —reuniéndolas,
ensefidndoles, alimentandolas y reconfortdndolas—; en el otro caso, esta
guiando a las personas, caminando por delante de ellas en el camino hacia
la cruz para desafiar a los poderes de este mundo de tinieblas».*

El liderazgo del Nuevo Testamento se define mejor en palabras de
Pablo: «Imitenme a mi, asi como yo imito a Cristo» (1 Co. 11:1). Los
lideres son aquellas personas que se esfuerzan por seguir a Jesus y ayudan a
otros a hacer lo mismo. Son aquellos que encabezan con su propio ejemplo
el intercambio misional y luego preparan a otras personas para que también
participen en la mision de Dios. Hay dos imagenes que ilustran este tipo de
liderazgo, que es necesario para toda congregacion misionera. La primera
es la de la vanguardia en la batalla. Los lideres son la vanguardia, los que
van delante de los demads, quienes marcan el ritmo para el resto de la
congregacion e invitan y animan a otras personas a seguirlos.*” La segunda
imagen es la de un pionero. El pionero es el primero que se aventura a lo
desconocido y al territorio que atin no ha sido explorado, de modo que los
demas puedan seguirlo o seguirla hacia alli. Jesus fue un pionero: trazd un
camino en su vida e invitd a otras personas a unirse a ¢l en su misioén. Los
lideres de la iglesia hacen lo mismo.*

Para que la congregacién asuma una identidad misional, los lideres
deben manifestar esa vision y trabajar para formar estructuras que
despierten ese llamado. Si lo que deseamos es que la congregacion viva el
evangelio como el poder de Dios para salvar, los lideres deben encarnar ese
compromiso en su propia vida. Para que la congregacion aprenda a orar “en
la vanguardia”, los lideres deben guiar sus pasos. Si queremos que la
congregacion asuma un papel mas radical en la formacién de la siguiente

277



generacion para que siga a Cristo, los lideres tienen que mostrar lo que eso
significa en su propio hogar. Para que la congregacion entable un
intercambio con los poderes de la esfera publica, los lideres ya deben estar
de antemano sumamente involucrados en esa esfera por si mismos. En
efecto, la clave para que una congregacion sea misional es que cuente con
lideres que ya estan siguiendo a Cristo en su mision y buscando formas de
capacitar e instruir al resto de la congregacion para que ella también siga a
Cristo con mayor fidelidad.

Una iglesia con padres preparados para asumir la responsabilidad de
criar a sus hijos instruyéndolos en el camino de la fe

En un capitulo anterior, observamos que Deuteronomio advierte de dos
amenazas que impedirian al pueblo de Dios convertirse en una luz para las
naciones: la idolatria y no haber transmitido su fe a la siguiente generacion.
Las alarmantes estadisticas, que apuntan al rdpido éxodo de la generacioén
mas joven de la iglesia occidental, subrayan estas advertencias. El poco
tiempo que los jovenes dedican al crecimiento cristiano parece
insignificante frente al extraordinario poder de la tecnologia para moldear
su cosmovision y, a la par, la enorme cantidad de tiempo que los jovenes
pasan frente a las multiples formas de avances tecnoldgicos. La mejor
predicacion, adoracion y educacion que una iglesia pueda dar simplemente
no compite con la television, las peliculas, Internet, el teléfono celular,
Facebook, Twitter y la lista siempre creciente de tecnologias que
determinan nuestra vision del mundo. Si no ensefiamos a las familias a
comprometerse de forma mas radical con la crianza de sus hijos, sin reparar
en los costos y dedicandoles mas tiempo, el futuro de la iglesia como
comunidad misional en Occidente sera lagubre.

En este punto prosigo con un testimonio personal. Recuerdo haberme
estremecido en el bautismo de mis dos hijos mayores ante el enorme peso
de la responsabilidad que recaia sobre mi: instruirlos en el conocimiento de
las promesas, los mandatos y las advertencias del pacto. En aquel momento,
mi esposa y yo nos comprometimos a dar los pasos necesarios, por drasticos
que fuesen, para ser fieles a este llamado. Quiero comentar brevemente
algunas de esas medidas que con el tiempo se materializaron.

La primera es la adoracion familiar>' Empezamos a aplicarla pronto y
ninguno de nuestros hijos recuerda algin momento en que esta practica no
haya sido una parte central de nuestras noches. Separamos entre una hora y

278



una hora y media para la adoracion familiar, cinco veces a la semana (de
lunes a jueves y los sabados). Era importante separar un tiempo y
mantenernos constantes en nuestro compromiso a preservar €sos momentos
a toda costa frente a cualquier otra intrusioén. Eso significO empezar otros
encuentros mas tarde o no planificar ninguna otra actividad para la noche.
Durante este tiempo, ensefiamos a nuestros hijos la verdadera historia del
mundo conforme a las Escrituras, valiéndonos de libros y métodos
apropiados para su edad. Pasamos tiempos significativos cantando y orando
juntos. Memorizamos y conversamos secciones de Nuestro mundo es de
Dios: un testimonio contemporaneo.”> También usamos el libro Operacion
mundo para hablar sobre la iglesia de todo el mundo y orar por ella.”® A
menudo tomaba a cada uno de mis hijos sobre mi regazo y oraba por €l o
ella. Todo esto hizo que la adoracion familiar fuera uno de nuestros
momentos preferidos del dia.

Lo segundo es la educacion. No pas6 mucho tiempo hasta que como
familia nos dimos cuenta de que el evangelio del reino tenia el propdsito de
moldear toda la vida. Queriamos que nuestros hijos tuvieran una educacion
cristiana, pero no sabiamos lo que eso significaba. Entonces dimos con un
libro titulado No Icing on the Cake (Sin la frutilla del postre) y leimos lo
siguiente: «Relacionar el evangelio con la educacion no se trata
simplemente de tomar una torta educativa secular y espolvorearle algo de
religion como si se tratase Unicamente de la frutilla del postre. Quienes
confiesan el Nombre de Cristo son llamados a crecer en la clase de
aprendizaje y ensefianza que estan basados en la Palabra de Dios. Al
reconocer que la redencion de Cristo es tan grande como la creacion misma,
los cristianos podran generar enfoques nuevos y originales sobre la
educacion: mas que la frutilla del postre, jtoda una torta nueva!».>* Nuestra
comprension del significado de la educacidon cristiana se volvid mas
profunda y nos comprometimos a educar a nuestros hijos mediante la
modalidad de homeschooling o educacion en casa. Desde luego, esta no es
la inica forma de asumir la responsabilidad por la educacién de los hijos.
Tampoco es la tnica forma de lograr que el evangelio tenga relevancia en la
educacion. Es el camino que nosotros elegimos. En la lista de las
principales formas en que la siguiente generacion se nutrira de un relato, de
una forma de pensar el mundo y de una forma de vivir en el mundo,
probablemente en segundo lugar después de la tecnologia encontremos la
educacion. Por esa razdn, las decisiones que tomemos tendran

279



implicaciones sumamente trascendentes. La educacion actual —sea publica,
cristiana o en casa— muchas veces estd consagrada a los dioses de la
utilidad econdémica, el consumismo, el multiculturalismo y la tecnologia.*
Comprometernos a buscar maneras de educar a nuestros hijos de un modo
que contemple a Jesus como el Sefor de toda la vida no es una opcion, sino
mas bien una profunda responsabilidad. Exige intencionalidad y sacrificio,
esfuerzos que pueden sostenerse solo cuando entendemos la importancia de
esta tarea.

Un tercer punto es un uso consciente de la tecnologia. No hay dudas de
que las poderosas formas de tecnologia con las que nos encontramos a
principios del siglo XXI estan definiendo, mas que ninguna otra cosa, la
mirada que la siguiente generacion tendrd del mundo. Pasar por alto esta
potente fuerza, que ya se ha abierto paso en nuestros hogares, es lisa y
llanamente algo ridiculo. En nuestro hogar leimos Technopoly (Tecnopolis),
de Neal Postman, y cuando alguna nueva tecnologia entraba a la casa,
habldbamos de ella entre todos y nos preguntidbamos: ;Qué nos dara esta
tecnologia y qué nos quitara? ;Cuales son los beneficios y los peligros que
conlleva? Tuvimos algunos €xitos y, tristemente, también algunos fracasos.
No obstante, es necesario que haya un plan intencional de charlar sobre
estos temas para ayudar a nuestros hijos a aprender a usar la tecnologia con
sabiduria.

Un cuarto punto que tuvimos en cuenta es la importancia de entender
nuestro contexto cultural. Como ya vimos antes, es esencial entender las
corrientes espirituales que dan forma a nuestra cultura. Con los nifios
pequetios, esto solo puede lograrse ensefidndoles a desconfiar de la
publicidad, que quizds sea la profetiza mas poderosa de la religion
consumista. Hace mucho tiempo, cuando todavia veiamos television en
casa, permitiamos a nuestros hijos ver parte de la programacion infantil en
tanto que cumplieran con una regla simple después de cada comercial.
Tenian que preguntar (bien alto para que pudiéramos escucharlos): «;Y a
quién creen que estan engafiando?». Descubrimos también que la mejor
manera de reflexionar sobre nuestra cultura es conversar sobre la
tecnologia, las peliculas, la musica y los temas de actualidad. Las
oportunidades abundan, solo hace falta que los padres sean sensibles a ellas
cuando se presenten y estén dispuestos a crecer ellos mismos y a dialogar
con sus hijos.

280



Una quinta medida que adoptamos es ayudar a nuestros hijos a
convertirse en miembros del cuerpo de Cristo. Los nifios estan excluidos en
muchos sentidos de la adoracion y la vida de las congregaciones locales.
Los lideres de iglesia deben encontrar maneras de integrarlos, pero la
responsabilidad primaria es de los padres. En nuestro hogar, destinamos la
noche de los sabados para tratar los diversos elementos del servicio de
adoracion y ensefarles a nuestros hijos como adorar. Mi esposa lo llama
«criar a los nifos en el banco de la iglesia», es decir, hacer un trabajo
intencional destinado a preparar a nuestros hijos para que puedan participar
de la adoracion comunal.’® Podriamos mencionar muchas cosas, pero llevar
un cuaderno para tomar notas en las prédicas es una muy buena forma de
alentar a nuestros hijos a escuchar los sermones. Antes de que sepan
escribir, ya estaran haciendo dibujos sobre lo que escucharon.

Estas son solo algunas de las formas en que las familias deben asumir
la responsabilidad de educar a sus hijos en el relato de la Biblia. Requieren
oracion, tiempo, compromiso y sacrificio, pero ;/qué ganancia tendrian los
padres si ganaran el mundo entero y perdieran a sus hijos? La congregacion
necesita hallas formas de preparar a los padres para encarar esta dificil
tarea.

Una iglesia con grupos pequefos que instruyen a sus miembros con
miras a la mision en el mundo

Si tomamos un tiempo para reflexionar en los pasajes del Nuevo
Testamento que hablan de realizar una accién «unos por otros» y pensamos
en lo profundo del compromiso que esos pasajes exigen que tengamos hacia
los demas miembros del cuerpo —la importancia de la oracion en
comunidad, la dificil tarea de entender nuestro contexto cultural, la
necesidad de prepararnos para cumplir nuestros llamados misionales en el
mundo o educar a nuestros hijos, o las formas en que podemos
involucrarnos en las necesidades de nuestro vecindarios—, de inmediato se
volvera evidente que estas cosas pueden lograrse solo si desarrollamos mas
formas de reunirnos en grupos pequenios como cristianos.

El desafio para estos grupos pequefios es convertirse en instrumentos
de la misiéon de Dios, orientados hacia el mundo.’” A menudo, los grupos
pequenios se vuelven reuniones cerradas donde los miembros disfrutan de
las bendiciones de la salvacion de forma egoista o concentrandose en una
actividad social desarraigada del evangelio. Hay dos practicas que pueden

281



ayudar a estos grupos a cambiar su enfoque y orientarse en torno a su
llamado misional. La primera es mantener la presencia continua de cuatro
elementos: la oracion, el estudio biblico, la comunion y el compromiso con
el mundo o una mirada orientada hacia el mundo. Concentrarse solo en los
primeros tres elementos nos dejara expuestos al peligro del egocentrismo;
de haber un énfasis exclusivo en este ultimo elemento, corremos el riesgo
de caer en el activismo. La segunda practica es esforzarse por lograr una
unidad ecuménica que trascienda congregaciones diversas. Si estos grupos
pequetios se definen por estar compuestos de creyentes de una localidad en
particular y no solo por quienes pertenecen a una determinada congregacion
local, se reduce el riesgo de que los grupos caigan en la comodidad de
encerrarse en si mismos.

Hay wvarios tipos de grupos que pueden facilitar a la iglesia el
cumplimento fiel de su llamado misional. El primero es el grupo del
vecindario, que puede reunir a creyentes del mismo vecindario para estudiar
las Escrituras, orar juntos, tener un momento de comunion y buscar formas
de alcanzar a la comunidad juntos. Es esencial que el horizonte o la
orientacion hacia el mundo empape el sistema de valores del grupo. Por
ejemplo, el grupo podria encuestar al vecindario para preguntarles a los
vecinos si tienen motivos de oraciéon o necesidades en las que podamos
ayudarlos. Una medida mas radical seria empezar a compartir muchas mas
actividades de la vida de sus miembros juntos —comidas, compras,
entretenimiento, etc.— con el objetivo de invitar a los incrédulos del
vecindario a participar de esta vida comunal que comparten en Cristo.

Un segundo tipo de grupo pequeinio es el grupo de accion, que se
organiza en torno a un ambito de participacion particular, ya sea
evangelistico o de caridad y justicia. Estos grupos estdn organizados de
forma mucho maés intencional para realizar la mision, pero no deben pasar
por alto la oracion y las Escrituras. El tercer tipo de grupo es uno al que ya
hemos aludido antes: el grupo de profesionales. Estos grupos retinen a
personas de campos y profesiones diversos para estudiar las Escrituras, orar
juntos y dialogar sobre qué significa ser fieles en el llamado de cada uno a
vivir el evangelio en este aspecto de la vida. Un cuarto tipo de grupo es el
grupo de interés, formado en torno a un proposito especifico. En este tipo
de grupo, los miembros pueden pasar un afio juntos, con un enfoque
especifico, concentrados en cémo ser mejores padres, como entender la
propia cultura, como orar, etc. Un ultimo tipo de grupo es el grupo de

282



trabajo. Este grupo pequefio se compone de creyentes que trabajan en un
lugar en particular, por ejemplo, en un estudio juridico, en una fabrica
determinada o en un banco en particular. Estos creyentes se reinen en su
lugar de trabajo para orar por sus colegas y por el ambiente de trabajo, y
para conversar formas de ser luz en ese contexto. Deben tener el cuidado de
mostrarse como células que bendicen el lugar de trabajo y no como
reuniones sectarias que perturban el orden laboral.

Una iglesia que busca y expresa la unidad del cuerpo de Cristo

Pablo dice que Dios nos ha dado a conocer su voluntad, que se propuso
consumar en Cristo, «para que cuando llegara el tiempo sefialado reuniera
todas las cosas en Cristo, tanto las que estan en los cielos, como las que
estan en la tierra» (Ef. 1:10). Si la iglesia ha de ser un anticipo del destino al
que Dios estd conduciendo la historia, tiene que exponer ese tipo de
reconciliacion y unidad. Este énfasis sobre la unidad armoniza con la
oracion en que Jesus pide que sus seguidores sean uno explicitando el
proposito: «para que el mundo crea que tu me enviaste» (Jn. 17:21). Por
ende, la desunion es un escandalo, no porque es desafortunada sino porque
contradice el mismisimo evangelio que proclamamos. Una iglesia misional
no puede mas que preocuparse por expresar la unidad de la iglesia. Ahora
bien, ;por donde comenzar en este punto de la historia, cuando hay cerca de
treinta mil denominaciones cristianas?

Nuestro mundo es de Dios: un testimonio contemporaneo expresa de
una forma hermosa como seria una respuesta fiel a nuestra falta de unidad.

Nos duele que la iglesia,

la cual comparte un Espiritu, una fe, una esperanza

y abarca todo tiempo, lugar, raza e idioma,

se haya vuelto una comunion dividida en un mundo fracturado.

Cuando luchamos por cumplir con la verdad del evangelio

y la justicia que Dios demanda,

oramos por sabiduria y valentia.

Cuando nuestro orgullo o ceguera

dificultan la unidad de la familia de Dios,

pedimos perdon.

Maravillados, contemplamos como el Sefor agrupa

las piezas rotas para realizar su obra

y aun nos bendice

283



con gozo, con nuevos creyentes

y con una sorprendente evidencia de unidad.

Nos comprometemos a buscar y expresar

la unidad de todos los que siguen a Jesus [...].*8

El extracto empieza con lamento por una iglesia quebrada a la par del
sobrio reconocimiento de que a veces la desunion proviene de la valentia de
defender la verdad del evangelio. Aun asi, asume una actitud de
arrepentimiento por las numerosas divisiones que hay dentro de la iglesia y
que emanan del orgullo y la ceguera. Expresa asombro de que Dios use
piezas rotas para llevar adelante su mision y aun nos bendiga con el don de
la vida nueva y sorprendentes pruebas de unidad. Concluye con un
compromiso a buscar y expresar la unidad de la iglesia.

(Por donde podria una congregacion local siquiera empezar tan grande
tarea? Paginas atras describi la forma en que el ministerio de participacion
en la comunidad de nuestra iglesia de Hamilton identificé dos areas del
ministerio a pocos metros de la iglesia: la salud mental y los refugiados.
Esta participacion en la comunidad del vecindario con el tiempo se
convirtid en una obra ecumeénica que reunio a iglesias que compartian el
mismo interés en las necesidades de la ciudad. Seis iglesias de distintas
denominaciones fueron pioneras en los esfuerzos ecuménicos y la
participacion de nuevas congregaciones ha ido en aumento.

Asi es como se describe este movimiento en su sitio web: «TrueCity es
un movimiento de iglesias de la region de Hamilton comprometidas a
materializar las buenas nuevas de la paz, la justicia, la misericordia y la
reconciliacion que tenemos en Jesus. Creemos que, en la medida en que lo
hagamos, veremos cOmo nuestros vecindarios y nuestra ciudad seran
transformados». Este ministerio esta comprometido con una vision
tripartita:  congregaciones que abrazan su identidad misional;
congregaciones que se entienden a si mismas en un vinculo integral y
esencial unas con otras como parte de la mision de Dios; y un numero
creciente de congregaciones comprometidas con el bien comuin de la
ciudad. En su trabajo juntas, se han concentrado en seis areas: la
participacion en los vecindarios, los refugiados y recién llegados a la
comunidad, la salud mental, las artes, la plantacion de iglesias y el cuidado
del medio ambiente. Esta iniciativa muestra una de las formas en que una
vision misional y ecuménica se ha fusionado mientras que el pueblo de

284



Dios de este lugar se compromete a buscar y expresar la unidad que buscan
en Cristo.”

Conclusion

Esta lista sugiere qué podria significar hoy en dia ser un pueblo que
llama a las personas a acercarse y unirse a €l y a todos los invita a unirse en
el camino y la materializacion de la shalom de Dios en el climax de la
historia. También apunta a lo que significaria ser un pueblo que vive y es
para un proposito: ser bendecido para a su vez ser una bendicion para el
mundo. Sin embargo, avanzar siquiera de a pequefios pasos en esta
direccion implicard que nuestras vidas echen raices mas profundas en la
cruz y la resurreccion y clamen por la obra del Espiritu, que nos da el poder
para cumplir esta tarea. En la medida en que lo hagamos asi, tal vez
podamos recitar con humildad las palabras del antiguo himno: «medita de
nuevo en lo que el Todopoderoso puede hacer mientras con amor te ofrece
su amistady.®°

Notas

1. Lesslie Newbigin, The Good Shepherd: Meditations on Christian Ministry in Today s World
(Grand Rapids: Eerdmans, 1977), 37.

2. Paul H. Jones, «We Are How We Worship: Corporate Worship as a Matrix for Christian Identity
Formation», Worship 69, nro. 4 (julio de 1995): 346-360.

3. Ibid., 353.

4. Rodney Clapp, «The Church as Worshiping Community: Welcome to the (Real) World», en 4
Peculiar People: The Church as Culture in a Post-Christian Society (Downers Grove, IL:
InterVarsity, 1996), 95-96.

5. Johannes Nissen, New Testament and Mission: Historical and Hermeneutical Perspectives, 3ra ed.
(Frankfurt am Main: Peter Lang, 2004), 147.

6. Richard Bauckham, Bible and Mission: Christian Witness in a Postmodern World (Grand Rapids:
Baker Academic, 2003), 104.

7. Lesslie Newbigin, «Response to “Word of God?’ John Coventry, SI», Gospel and Our Culture
Newsletter 10, nro. 3 (1991).

8. Lesslie Newbigin, «Missions», en Concise Encyclopedia of Preaching, ed. William Willimon y
Richard Lischer (Louisville: Westminster John Knox, 1995), 336.

9. N. T. Wright, The Last Word: Beyond Bible Wars to a New Understanding of the Authority of
Scripture (San Francisco: Harper Collins, 2005), 35-59.

10. Ibid., 30.

11. Ibid., 43 (énfasis mio).

12. Ibid., 48.

13. Lesslie Newbigin, The Good Shepherd: Meditations on Christian Ministry in Today'’s World
(Grand Rapids: Eerdmans, 1977), 24 (énfasis mio).

14. C. John Miller, Outgrowing the Ingrown Church (Grand Rapids: Zondervan, 1986), 127.

15. Norman Goodall, ed., Missions under the Cross: Addresses Delivered at the Enlarged Meeting of
the Committee of the International Missionary Council at Willingen, in Germany, 1952; with

285



Statements Issued by the Meeting (Londres: Edinburgh House Press, 1953), 190.

16. George Hunsberger, «Proposals for a Missional Hermeneutic: Mapping the Conversationy,
consultado en
<http://www.gocn.org/resources/articles/proposals-missional-hermeneutic-mapping-conversation> (4
de noviembre de 2009); Michael W. Goheen, «Continuing Steps toward a Missional Hermeneutic»,
Fideles 3 (2008): 49-99.

17. C. John Miller, Outgrowing the Ingrown Church (Grand Rapids: Zondervan, 1986), 100.

18. John Calvin, Institutes of the Christian Religion 20.3, ed. John T. McNeill, trad. Ford Lewis
Battles (Filadelfia: Westminster), 850-851.

19. Catecismo de Heidelberg, «El dia del Sefior» 45, pregunta y respuesta 116.

20. Andrew Murray, The Prayer Life: The Inner Chamber and the Deepest Secret of Pentecost
(Grand Rapids: Zondervan, n.d.), 27.

21. Ibid., 17.

22. Steven Miles, Consumerism as a Way of Life (Thousand Oaks, CA: Sage, 1998), 1.

23. Nuestro mundo es de Dios (2008), parrafos 14 y 15, en
<https://www.crcna.org/welcome/beliefs/contemporary-testimony/our-world-belongs-god/nuestro-
mundo-es-de-dios>.

24. John Henry Newman, The Idea of a University (Londres: Longmans, Green, 1923), 50-51.

25. Friedrich Nietzsche, Thus Spoke Zarathustra: A Book for None and All, trad. Walter Kaufman
(Nueva York: Penguin Books, 1978), 92. En espafiol: Friedrich Nietzsche, Asi hablo Zaratustra
(Madrid: Valdemar).

26. Johann H. Bavinck, The Impact of Christianity on the Non-Christian World (Grand Rapids:
Eerdmans, 1949), 57.

27. Harvie Conn, «Conversion and Culture: A Theological Perspective with Reference to Korea», en
Down to Earth: Studies in Christianity and Culture, ed. John Stott y Robert Coote (Grand Rapids:
Eerdmans, 1980), 149-150.

28. Hendrik Kraemer, The Communication of the Christian Faith (Filadelfia: Westminster, 1956), 36.
29. Lesslie Newbigin, «The Pastor’s Opportunities 6: Evangelism in the City», Expository Times 98
(septiembre de 1987), 4.

30. Michael W. Goheen y Craig G. Bartholomew, Living at the Crossroads: An Introduction to
Christian Worldview (Grand Rapids: Baker Academic, 2008).

31. Cuando se publico Living at the Crossroads, di una conferencia publica en Regent College,
Vancouver, BC, y mas adelante en Trinity College, Bristol, RU, titulada «Is Worldview Important for
the Local Congregation?» (;Es importante la cosmovision para la congregacion local?). Las
diapositivas que acompafiaron esa presentacion estan disponibles en inglés en
<http://www.biblicaltheology.ca/Regent Talk.ppt>.

32. Hendrik Kraemer, The Communication of the Christian Faith (Filadelfia: Westminster, 1956), 36.
33. Lesslie Newbigin, «Our Task Today» (presentacion del cuarto encuentro del concilio diocesano
en Tirumangalam, India, 18 al 20 de diciembre de 1951).

34. Lesslie Newbigin, «The Work of the Holy Spirit in the Life of the Asian Churches», en 4
Decisive Hour for the Christian World Mission, ed. Norman Goodall et al. (Londres: SCM, 1960),
28.

35. Lesslie Newbigin, «Our Task Today» (presentacion del cuarto encuentro del concilio diocesano
en Tirumangalam, India, 18 al 20 de diciembre de 1951).

36. Michael W. Goheen, “As the Father Has Sent Me, I Am Sending You”: J. E. Lesslie Newbigin s
Missionary Ecclesiology (Zoetermeer, Holanda: Boekencentrum, 2000), 311-314.

37. Vea los siguientes sitios web (disponibles en inglés), que pertenecen a dos organizaciones de este
tipo, una de Canadda y la otra de Nueva Zelanda: <http://www.cardus.ca>;
<http://www.maxim.org.nz>.

286



38. Lesslie Newbigin, «Crosscurrents in Ecumenical and Evangelical Understandings of Missiony,
International Bulletin of Missionary Research 6, nro. 4 (1982): 148.

39. Hendrik Kraemer, The Christian Message in a Non-Christian World (Edinburgo: Edinburgh
House Press, 1938), 304.

40. Nota de la traductora: traduccion de la cancion «(I Can’t Get No) Satisfaction» de los Rolling
Stones.

41. Lesslie Newbigin, The Gospel in a Pluralist Society (Grand Rapids: Eerdmans, 1989), 229.

42. C. John Miller, Outgrowing the Ingrown Church (Grand Rapids: Zondervan, 1986), 151-152.

43. Ibid., 152.

44. Dos lecturas excelentes para introducirse a este tema son: Timothy Keller, Resources for
Deacons: Love Expressed through Mercy Ministries (Decatur, GA: Presbyterian Church in America,
1985); Timothy Keller, Ministries of Mercy: The Call of the Jericho Road, 2nd ed. (Phillipsburg, NJ:
P&R, 1997).

45. Papa Benedicto XVI, Deus Caritas Est (primera enciclica, fechada el 25 de diciembre de 2005 y
publicada el 25 de enero de 2006), 25. En espaiiol, se encuentra disponible en el siguiente enlace:
<http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf ben-

xvi_enc 20051225 deus-caritas-est.html>.

46. Ibid., 25, a.

47. Bryant Myers, The New Context of World Mission (Monrovia, CA: Mission Advanced Research
and Communication Center, 1996), 48, 55.

48. Lesslie Newbigin, «How Should We Understand Sacraments and Ministry?» (articulo escrito para
la Comision Internacional Anglicana Reformada, conformada en conjunto por Anglican Consultative
Council y World Alliance of Reformed Churches, reunidos en Woking, Londres, del 10 al 15 de
enero de 1983).

49. C. John Miller, Outgrowing the Ingrown Church (Grand Rapids: Zondervan, 1986), 109.

50. Anthony Tyrell Hanson, The Pioneer Ministry (Londres: SPCK, 1975).

51. Escribo sobre nuestra experiencia en mas detalla en el siguiente articulo: «Hope for the Christian
Family: Family Worship», Clarion: The Canadian Reformed Magazine 49, nro. 6 (17 de marzo de
2000), 125-129.

52. Nuestro mundo es de Dios (2008), disponible en:
<https://www.crcna.org/welcome/beliefs/contemporary-testimony/our-world-belongs-god/nuestro-
mundo-es-de-dios>.

53. Patrick Johnstone y Jason Mandryk, con la colaboracion de Robyn Johnstone, Operation World
(Minneapolis: Bethany House, 2001). En espafiol bajo el titulo Operacion mundo.

54. Jack Mechielsen, prefacio a No Icing on the Cake: Christian Foundations for Education, ed. Jack
Mechielsen (Melbourne: Brookes-Hall, 1980), vi.

55. Neal Postman, The End of Education: Redefining the Value of School (Nueva York: Vintage
Books, 1996).

56. No fue sino mucho mas adelante cuando descubrimos que habia un libro que llevaba ese titulo:
Robbie Castleman, Parenting in the Pew: Guiding Your Children into the Joy of Worship, ed. exp.
(Downers Grove, IL: InterVarsity, 2002).

57. Michael W. Goheen, “As the Father Has Sent Me, I Am Sending You”: J. E. Lesslie Newbigin's
Missionary Ecclesiology (Zoetermeer, Holanda: Boekencentrum, 2000), 238-241.

58.  Nuestro  mundo es de  Dios  (2008), parrafo 40, disponible  en:
<https://www.crcna.org/welcome/beliefs/contemporary-testimony/our-world-belongs-god/nuestro-
mundo-es-de-dios>.

59. Ver el siguiente enlace (disponible en inglés): <http://www.truecity.ca>.

60. Joachim Neander (1680), «Praise to the Lord, the Almighty». Traducido de la traduccién inglesa
de Catherine Winkworth, 1863, Psalter Hymnal (Grand Rapids: CRC Publications, 1987), himno
#253, v. 3.

287



288



Lecturas Sugeridas

En espaiiol

Bosch, David J. Mision en transformacion: Cambios de paradigma en la
teologia de la mision. Grand Rapids: Libros Desafio, 2000.

Chester, Tim & Stephen Timmis. Iglesia radical: Evangelio y comunidad.
Barcelona: Publicaciones Andamio, 2015.

Driver, Juan. La Obra redentora de Cristo y la mision de la iglesia. Grand
Rapids: Eerdmans, 1994.

Kiing, Hans. La Iglesia catolica. Madrid: Debolsillo, 2014.

Newbigin, Lesslie. Confianza apropiada: La fe, la duda y la certeza en el
discipulado cristiano. Tampa: Editorial Doulos, 2017.

Van Engen, Carlos. El Pueblo misionero de Dios. Grand Rapids: Libros
Desafio, 2004.

Wright, Christopher. La Mision de Dios: Descubriendo el gran mensaje de
la Biblia. Buenos Aires: Ediciones Certeza, 2009.

En inglés

Bailey Wells, Jo. God's Holy People: A Theme in Biblical Theology.
Sheffield, UK: Sheffield Academic Press, 2000.

Bartholomew, Craig G., and Michael W. Goheen. The Drama of Scripture:
Finding Our Place in the Story of the Bible. Grand Rapids: Baker
Academic, 2004.

Bauckham, Richard. Bible and Mission: Christian Witness in a Postmodern
World. Grand Rapids: Baker Academic, 2003.

289



Belcher, Jim. Deep Church: A Third Way beyond Emerging and Traditional.
Downers Grove, IL: InterVarsity, 2009.

Berkouwer, Gerrit C. The Church. Translated by James E. Davison. Studies
in Dogmatics. Grand Rapids: Eerdmans, 1976. Especially pp. 391-420.

Bosch, David. Transforming Mission: Paradigm Shifts in Theology of
Mission. Maryknoll, NY: Orbis Books, 1991. Especially pp. 15-178, 368—
93.

Chester, Tim, and Steve Timmis. Total Church: A Radical Reshaping
around the Gospel. Wheaton: Crossway, 2008.

Clapp, Rodney. A Peculiar People: The Church as Culture in a Post-
Christian Society. Downers Grove, IL: InterVarsity, 1996.

De Ridder, Richard R. Discipling the Nations. Grand Rapids: Baker
Academic, 1971.

Driver, John. Images of the Church in Mission. Scottdale, PA: Herald Press,
1997.

Goheen, Michael W. As the Father Has Sent Me, I Am Sending You: J. E.
Lesslie Newbigin's Missionary Ecclesiology. Zoetermeer, Netherlands:
Boekencentrum, 2000.

Guder, Darrell, ed. Missional Church: A Vision for the Sending of the
Church in North America. Grand Rapids: Eerdmans, 1998.

Kiing, Hans. The Church. Garden City, NY: Image Books, 1976.

Legrand, Lucien. Unity and Plurality: Mission in the Bible. Translated by
Robert R. Barr. Maryknoll, NY: Orbis Books, 1990.

Lohfink, Gerhard. Jesus and Community: The Social Dimension of the

Christian Faith. Translated by John P. Galvin. Philadelphia: Fortress Press,
1984.

290



Martin-Achard, Robert. 4 Light to the Nations: A Study of the Old
Testament Conception of Israel s Mission to the World. Translated by John

Penney Smith. London:
Oliver and Boyd, 1962.

Miller, C. John. Qutgrowing the Ingrown Church. Grand Rapids:
Zondervan, 1986.

Minear, Paul. Images of the Church in the New Testament. Philadelphia:
Westminster, 1960.

Nessan, Craig L. Beyond Maintenance to Mission: A Theology of the
Congregation. Minneapolis: Fortress Press, 1999.

Newbigin, Lesslie. Foolishness to the Greeks: The Gospel and Western
Culture. Grand Rapids: Eerdmans, 1986.

. The Good Shepherd: Meditations on Christian Ministry in Today s
World. Grand Rapids: Eerdmans, 1977.

. The Gospel in a Pluralist Society. Grand Rapids: Eerdmans, 1989.

. Household of God.: Lectures on the Nature of the Church. New
York: Friendship Press, 1954.

Schnackenburg, Rudolf. The Church in the New Testament. Translated by
W. J. O’Hara. New York: Seabury Press, 1965.

Shenk, Wilbert R. Write the Vision: The Church Renewed. Valley Forge,
PA: TrinityPress International, 1995.

Van Engen, Charles. God's Missionary People: Rethinking the Purpose of
the Local Church. Grand Rapids: Baker Academic, 1991.

Van Gelder, Craig. The Essence of the Church: A Community Created by
the Spirit. Grand Rapids: Baker Academic, 2000.

291



Wright, Christopher J. H. The Mission of God: Unlocking the Bible's Grand
Narrative. Downers Grove, IL: InterVarsity, 2006.

. Salvation Belongs to Our God.: Celebrating the Bible's Central
Story. Downers Grove, IL: InterVarsity, 2007.

292



Coleccion de Estudios de Ministerio y
Teologia Misional

Volumen 1
Michael W. Goheen. Luz a las Naciones: La iglesia misional y el relato biblico

Aquiéralos en su libreria cristiana mas cercana o a través de Editorial Doulos en
www.editorialdoulos.com

293


http://www.editorialdoulos.com/

