


1

 
Una Luz a las Naciones
La iglesia misional y el

relato bíblico
 

Michael W. Goheen
 

Traducción por Micaela Ozores
 

 
 
 
 
 
 

Tampa, Florida
 
Editorial Doulos
1008 E Hillsborough Ave
Tampa, Florida 33604
www.editorialdoulos.com
Correo electrónico: editor@editorialdoulos.com
 
 
 
 
 
 

http://www.editorialdoulos.com/
mailto:editor@editorialdoulos.com


2

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Publicado originalmente en inglés con el título A Light to the Nations: The Missional
Church and the Biblical Story por Baker Academic, a division of Baker Publishing Group,
PO Box 6287, Grand Rapids, Michigan 49516-6287. ©2011 Michael W. Goheen.
Traducido y publicado con permiso.

 

Copyright © 2018 Editorial Doulos para la edición en español

All rights reserved.

ISBN-13: 97809997777022
 
 
 

Contenido
 

1. La identidad y el rol de la iglesia.
¿de quién es el relato? ¿cuáles son sus imágenes?
 
2. Los orígenes de Israel. Dios funda un pueblo misional
 
3. Israel encarna su identidad y rol misionales en medio
de las naciones
 



3

4. Jesús reúne al pueblo escatológico que asumirá el
llamdo misional
 
5. La muerte y la resurrección de Jesús y la identidad
misional de la iglesia
 
6. La iglesia misional en el relato del Nuevo Testamento    
 
7. Imágenes de la iglesia en el Nuevo Testamento      
 
8. La iglesia misional en el relato bíblico: Un resumen    
 
9. La iglesia misional hoy    
 
Lecturas sugeridas   
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



4

 
 
 

Colección
Ministerio y Teología Misional

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



5

 
   

   

   

 
 
 
 
 
 
 
 
 

Para Howard McPhee, Andrew Zantingh, Tim Sheridan,
Peter Sinia, David Groen y Andrew Beunk – Colegas

pastorales en el fomento de la iglesia misional
 
 



6

1
La identidad y el rol de la iglesia

¿De quién es el relato? ¿Cuáles son sus imágenes?
 

Por qué la eclesiología es tan importante
Imagina que no existe el cielo...
Podrán decirme soñador,
pero no soy el único.
Espero que algún día te unas a nosotros,
así en el mundo habrá unidad.

 
En esta balada icónica de los años 70, John Lennon imagina un mundo

mejor, donde no haya guerras, injusticia, conflictos, pobreza, desigualdad,
quebranto y dolor, como sí hay en este mundo. Él ansía —y se oye el anhelo
en su voz— vivir en un mundo en el que haya unidad en paz y justicia, que
haya una «hermandad entre los hombres», que se acaben la avaricia y el
hambre, que las personas compartan el planeta en paz y armonía. En este
mundo, todas las barreras que impiden alcanzar nuestra shalom serían
quitadas de en medio, y eso incluye a un cristianismo egoísta y místico,
otras religiones que fomentan y aprueban la violencia, y las naciones que
sacrifican miles de millones de dólares en armamentos sobre el altar del
ídolo de la seguridad garantizada.

Lennon reconoce que para que esto se haga realidad, hace falta
trascender las meras palabras e ideas: su sueño debe concretarse de forma
visible en una comunidad, un grupo de personas que «imaginen» lo mismo
que él y estén dispuestas a vivirlo en carne propia. Al decir «no soy el
único», Lennon se identifica de un modo explícito con este tipo de
comunidad: el movimiento contracultural de las décadas de 1960 y 1970, un
grupo creciente de personas que (él cree) ya han empezado a mostrar en su
propia vida la paz y la justicia que él anhela. Él nos invita a abrazar este
sueño y engrosar las filas de aquellos que lo viven. La comunidad de la que
Lennon se define como partícipe es un pueblo que sigue un modelo de
«vengan y únanse a nosotros» y que, en sus palabras y vida, presentan una



7

alternativa tentadora en contra de la cultura violenta, avara y egocéntrica
que predomina en su época.

Sin embargo, tomando distancia histórica, sabemos que la gran
mayoría de quienes se identificaron con este movimiento contracultural —
los hippies de los años 60 y 70— acabaron siendo los yuppies de los 80,
abandonaron el idealismo de su juventud inconformista y abrazaron una
ideología que prioriza el bienestar económico. También sabemos lo
destructiva que esta ideología demostró ser desde entonces, y conocemos
los efectos que tuvo sobre la paz y la justicia a nivel mundial. La visión de
Lennon fue un sueño hermoso y una ambición noble, pero si no había
esperanzas de cumplirla, quizás fue cruel plantear siquiera la posibilidad.

El problema es que la injusticia y el egoísmo se alojan en los lugares
más recónditos del corazón humano. La juventud contracultural de hace
cuatro o cinco décadas no pudo encarnar el cambio que soñaba porque, más
allá de sus buenas intenciones, la avaricia y la decadencia que ellos tanto
aborrecían estaban profundamente arraigadas a sus propios corazones, al
igual que a las estructuras e instituciones religiosas, militares y políticas —
el sistema o establishment— que ellos repudiaban. Por lo tanto, a pesar de
su percepción de los peligros de la cosmovisión científica convencional que
dio forma a la tecnocracia occidental, el movimiento contracultural de
mediados del siglo XX no fue, ni podía ser, la vanguardia de una nueva
humanidad que abrazara la verdadera paz y justicia.1 Simplemente no tenía
forma de serlo, solo sueños y buenas intenciones; ninguna comunidad podía
vivir el sueño de Lennon.

Sin embargo, no hay duda de que todos desearíamos vivir en el tipo de
mundo que él describe. La iglesia cristiana, ¿no es precisamente el tipo de
sociedad que los hippies de su época soñaban? ¿Por qué Lennon llegó a
considerar que la «religión» misma —que para él seguramente incluía a la
iglesia cristiana— era un obstáculo que impedía alcanzar la paz y justicia
para todos? Según la opinión de muchos, las largas y costosas guerras entre
facciones cristianas rivales de la Europa del siglo XVII demostraron que la
iglesia no tenía nada más que ofrecer al mundo moderno: al parecer, el
cristianismo había echado a perder la oportunidad de brindar paz, justicia y
armonía social. En los años subsiguientes, la violencia constante de quienes
vinculaban sus causas con las religiones que defendían —violencia que se
manifestó en el terrorismo, el genocidio y atrocidades similares—
constituyó un argumento convincente de que nuestro mundo no debía



8

depositar sus esperanzas en la fe religiosa tradicional. Por otro lado, durante
los últimos siglos, el desfile de falsos mesías seculares —la ciencia, la
tecnología, la educación, la política liberal, la economía del libre mercado,
entre otros— no logró instaurar el mundo soñado y prometido del siglo
XVIII.2 Por consiguiente, muchas personas dejaron de soñar con un mundo
mejor, a pesar de que Lennon los alentara a no darse por vencidos («es fácil
si lo intentas», rezaba su canción). No obstante, Lennon tenía razón en un
punto: aquellos sueños y esperanzas son creíbles solo si hay una comunidad
que ya pone de manifiesto ese estilo de vida aquí y ahora en sus
interacciones sociales.

Es precisamente por eso que la eclesiología es tan importante. Desde
los principios del relato bíblico, Dios prometió que convertiría este mundo
en un mundo nuevo. Él escogió y formó a una comunidad para que
encarnara esta obra de sanidad en medio de la historia humana, un pueblo
que realmente pudiera decir «espero que algún día te unas a nosotros» para
manifestar el conocimiento de Dios y el gozo, la rectitud, la justicia y la paz
de este mundo nuevo que un día cubrirá la faz de la tierra. En esta
comunidad, uno podría ver los inicios de la clase de mundo que Dios había
pensado originalmente para su creación, y que aún piensa hacer realidad en
el final de la historia por medio de su obra salvadora. Durante el período
histórico del Antiguo Testamento, Israel fue el pueblo escogido para ser esa
comunidad, y el regalo divino de la ley y el conocimiento que Dios le
otorgó se expresó en un estilo de vida que tenía por finalidad hacer que este
mundo nuevo fuera tangible entre los demás pueblos del antiguo Cercano
Oriente. Sin embargo, una y otra vez, Israel faltó a su responsabilidad y
fracasó en el intento de ser la comunidad ejemplar que Dios pensó, porque
el viejo mundo aún gobernaba su corazón.

Vez tras vez Dios renovó a Israel, pero mediante los profetas prometió
que un día llevaría a cabo un acto decisivo para renovarlos de forma
definitiva, lidiar con su pecado y moldearlos para que fueran una sociedad
nueva de personas restauradas. Eso es lo que hizo en Cristo Jesús y por
medio del Espíritu, y en eso consisten las buenas nuevas: en la cruz Dios
obtuvo una victoria decisiva sobre todo aquello que Lennon aborrecía. El
mundo nuevo al que él aspiraba comienza en la resurrección. Jesús envió a
la nueva «Israel» que había reunido (que pronto incluiría gentiles), investida
del poder del Espíritu, a habitar en medio de las culturas de cada rincón de
este mundo, como señal tangible y visible de que el mundo nuevo



9

prometido por Dios realmente vendría y estaba en camino. Las palabras y
acciones, la vida comunitaria y las mismas vidas de cada uno de los
seguidores de Jesús habrían de dar un mensaje: «Somos el anticipo de un
nuevo día, un nuevo mundo; porque llegará el día en que en el mundo
realmente habrá unidad. ¿Vendrás y te unirás a nosotros?».

Por eso es que la iglesia ha sido escogida y ha probado un anticipo de
la salvación. Esto es lo que somos.
 
La eclesiología y nuestra identidad misional
Entender y expresar el rol y la identidad de la iglesia en estos términos es lo
que se ha denominado modelo «misional», un término que, si bien es
relativamente nuevo para describir a la iglesia, actualmente se ha extendido
bastante entre las distintas tradiciones confesionales. Su uso capta lo
superficial junto con lo profundo, la cautividad cultural a la par de una
percepción hondamente bíblica. No obstante, la popularidad que ha
adquirido deja entrever que, por alguna razón, el término ha tocado una
fibra sensible en muchos cristianos.

Para muchos cristianos, la palabra «misión» aún tiene la connotación
de expansión geográfica, una actividad que se realiza en una región
extranjera, basada en la iniciativa humana, por medio de la cual se lleva las
buenas nuevas a quienes todavía no las han oído en el exterior. Por lo
general, ese movimiento ocurre en una dirección: del Occidente hacia otras
regiones del mundo. El misionero es un agente de expansión evangelística;
el campo misionero es cualquier región fuera del Occidente donde se lleva a
cabo esa actividad.

Los acontecimientos de fines del siglo XX han hecho que este
concepto de misión se vuelva obsoleto. Quizás el más importante de estos
acontecimientos fue el crecimiento drástico (demográfico, en vitalidad y en
visión misionera) de la iglesia del tercer mundo y, en paralelo, un declive en
la iglesia occidental. El concepto tradicional de misión no cuadra con el
mundo del siglo XXI, lo cual no significa que debamos descartar la idea de
llevar las buenas nuevas a personas de otras culturas que no las hayan oído
—¡desde luego que hay que hacerlo!—, pero sí que ser una iglesia misional
es mucho más que eso.

La palabra «misional» se entiende de una manera distinta cuando
describe la naturaleza de la iglesia. En el mejor de los casos, no describe
una actividad específica, sino la misma esencia e identidad de la iglesia



10

cuando, en el contexto de su cultura, asume el rol que le corresponde en el
relato de Dios y participa en la misión de Dios en el mundo. Este libro es un
intento de definir la «misión» como el rol y la identidad de la iglesia en el
contexto del relato bíblico.

Hay dos razones por las que las imágenes que evoca el término
«misión» son una representación adecuada de lo que la iglesia del siglo
XXI debería ser. Primero, la palabra «misión» ha cautivado a muchos
porque, desde una perspectiva histórica, la iglesia occidental en demasiados
casos ha sido un cuerpo introvertido que se preocupa principalmente de sus
propios asuntos internos y de su vida institucional. La palabra «misión» nos
recuerda que la iglesia debe estar orientada al mundo y existir para servir a
los demás. Los misioneros interculturales de los últimos siglos fueron
enviados a realizar una tarea que en principio no era para su propio
beneficio sino para el de aquellos a quienes eran enviados. Por lo tanto,
decir que la iglesia es «misional» es definir a toda la comunidad cristiana
como un cuerpo que es enviado al mundo y que no existe para su propio
beneficio sino para llevar las buenas nuevas al mundo.

Segundo, la palabra «misión» también se ha vuelto popular porque la
iglesia occidental empezó a admitir cada vez más que ha transado bastante
con los ídolos de su cultura. Para que la iglesia sea un pueblo que llame a
las personas a «venir y unirse» a ella y que encarne el reino venidero de
Dios en medio de este mundo, inevitablemente la vida de sus miembros
debe poner de manifiesto que hay una tensión con las culturas idolátricas
del mundo —incluida la cultura occidental— en relación con la redención,
y desafiarlas. La iglesia tiene el llamado a participar en su entorno cultural
con una mirada crítica, mostrando solidaridad y planteando
cuestionamientos. Si el misionero entiende su propósito como agente de la
misión de Dios entre los pueblos a los que es enviado, por naturaleza tendrá
ambas características. Por ende, también sabrá que no debe echarse atrás
ante las corrientes espirituales de la cultura receptora: es el relato de Dios (y
no el relato de la cultura receptora) lo que da sentido a su labor misionera.
En la actualidad, la iglesia occidental ha hallado su identidad y rol
demasiadas veces en el relato de la cultura dominante con la que convive.
La palabra «misión» nos recuerda como iglesia quiénes somos, por qué
estamos aquí y a quién pertenecemos.

Por consiguiente, el término «misional» nos recuerda que la iglesia
debe estar orientada al mundo y permanecer fiel a su identidad como agente



11

de la misión de Dios y participante del relato de Dios. Solo cuando la
iglesia sea una fiel personificación del reino —siendo parte de la cultura
que la rodea y a la vez confrontando su idolatría—, su vida y palabras se
volverán un testimonio convincente y atrayente de las buenas nuevas de que
en Cristo Jesús un nuevo mundo ha venido y ha de establecerse. La palabra
«misión» atrae a los cristianos de nuestros días porque desafía a la iglesia a
asumir su rol y dejar atrás la preocupación por sus propios asuntos y el
hábito pecaminoso de transar con la cultura circundante y su relato.

La eclesiología juega un papel importante en la recuperación de
nuestro rol e identidad: «Cuando nosotros, la iglesia, estamos confundidos y
no sabemos quiénes somos y de quién somos, podemos convertirnos en
cualquier cosa y obedecer a cualquier entidad».3 La eclesiología se trata de
entender nuestra identidad, quiénes somos y por qué Dios nos escogió, es
decir, a quién pertenecemos. Si la comprensión de nuestra propia identidad
no se basa en el rol al que fuimos llamados en el marco del relato bíblico, lo
que nos moldee será el relato idolátrico de la cultura dominante.

John Stackhouse cita numerosos casos históricos en que la iglesia se ha
dejado moldear por la cultura circundante: la iglesia de la Alemania nazi, la
iglesia sudafricana bajo el régimen del apartheid, la iglesia de Ruanda
durante el largo período de violencia tribal que atravesó el país, y la iglesia
occidental que convive con la cultura secular moderna y posmoderna, entre
otros casos. En cada uno de esos ejemplos, la iglesia olvidó su rol bíblico y,
en su lugar, adoptó la identidad que la cultura circundante le atribuyó, es
decir, aceptó su lugar dentro del relato cultural. Lesslie Newbigin dedicó las
últimas décadas de su vida a demostrar que esto mismo sucedió en la iglesia
occidental. En 1985, él insinuó con palabras provocadoras que la iglesia de
Occidente es «un caso avanzado de sincretismo» y se preguntó: «¿Podrá
convertirse la iglesia occidental?».4 Se ha rendido ante los ídolos de la
cultura que la rodea; ¿podrá ser restaurada a su llamado bíblico? La
solución parcial que propone Stackhouse para la iglesia domesticada de
Occidente es la correcta: «Necesitamos eclesiología —la doctrina de la
iglesia— para traer claridad a nuestra mente, motivar nuestro corazón e
instruir nuestras manos. Necesitamos eclesiología para poder ser quienes
realmente somos y pertenecer a quien realmente pertenecemos».5

A lo largo de la historia, el estudio de la iglesia se ha ocupado
principalmente de asuntos como el orden de la iglesia, los sacramentos, el
ministerio y la disciplina.6 Esas cuestiones son importantes, pero la



12

eclesiología trata primeramente de nuestra identidad y nuestra comprensión
de esa identidad; solo después de haber determinado esos dos puntos, la
iglesia debería considerar qué hacer y cómo organizarse para cumplir ese
llamado. Como dice George Hunsberger: «En esencia, la eclesiología
consiste en el entendimiento que la comunidad cristiana tiene de sí misma,
en el que luego se basa para ordenar su vida de una determinada manera.
Simplemente, es lo que esa comunidad piensa sobre qué es ella misma y
por qué lo es».7 Por lo tanto, el propósito primario de este libro es
reflexionar sobre las preguntas que plantean nuestra comprensión de
nosotros mismos como iglesia y nuestra identidad según la definen las
Escrituras.

Wilbert Shenk escribe: «La Biblia no ofrece una definición de la
iglesia ni nos da un fundamento doctrinal para entenderla. Más bien, la
Biblia se vale de imágenes y narraciones para develar el sentido de la
iglesia».8 Esa cita es la principal clave interpretativa de este libro. La
iglesia halla su identidad al jugar un papel en un relato, pero ¿el relato de
quién será el que la moldee? Además, ese relato que le da forma impone
una serie de imágenes que nutren su comprensión de sí misma y, por ende,
determinan nuestro comportamiento y vida en comunidad. ¿Qué imágenes
definen la visión de nuestra vida en comunidad? En el Occidente, el relato y
las imágenes de nuestra cultura son lo que muchas veces ha dominado la
autopercepción de la iglesia y ha determinado su estilo de vida. Si la iglesia
ha de recobrar la identidad y el rol que Dios le dio en este mundo, tendrá
que accionar deliberadamente para recuperar el relato bíblico y sus
imágenes.
 
La iglesia occidental y el relato que rige nuestra vida
Si es cierto que somos cautivos del relato de nuestra cultura y que la
cautividad ha oscurecido nuestro entendimiento de la identidad misional
fundamental de la iglesia, ¿cómo fue que esto sucedió? Un breve repaso de
nuestra historia quizás eche luz sobre la cuestión.
 
Los primeros cristianos: extranjeros y residentes
Los miembros de la iglesia de los primeros tres siglos después de Cristo,
que vivían rodeados del paganismo y, en muchas ocasiones,
experimentaban la hostilidad del Imperio romano, se definían a sí mismos
como extranjeros residentes (paroikoi).9 El sentido fundamental de



13

paroikoi10 es que hay una tensión entre la iglesia y su contexto cultural en
torno a la redención. Los cristianos primitivos se entendían a sí mismos
como personas diferentes a las demás de su cultura, y vivían juntos
conformando una comunidad alternativa que se nutría de un relato
alternativo —el relato de la Biblia—, que quedaba grabado en los
catecúmenos durante su formación.11 Todo el proceso de catequesis tenía un
propósito pastoral: investir de poder a un pueblo distinto cuya identidad se
basaba en el relato de la Biblia.12

Una comunidad moldeada así por las Escrituras era una señal atrayente
del reino de Dios en medio del Imperio romano. En la iglesia primitiva, «los
ritos y las prácticas cristianas tenían por finalidad reformar a los paganos
que se unían a la iglesia, para que fueran un pueblo distinto que, como
individuos y como comunidad, se pareciera a Cristo Jesús. Así, estas
personas reformadas al cristianismo llamarían la atención».13 Y en efecto,
eso sucedía. Un cristiano del siglo II o III d. C. afirma: «La belleza de
nuestra vida hace que desconocidos se unan a nosotros. [...] No hablamos
de grandes cosas; las vivimos».14 La evidencia no se halla solo en el
testimonio de la iglesia primitiva: incluso los enemigos de la iglesia —
Celso y el emperador Juliano el Apóstata, por ejemplo— admitían que su
vida comunitaria resultaba atrayente.15

¿En qué consistía esa vida ejemplar?16 La iglesia primitiva derribó las
barreras que el mundo antiguo había erigido entre ricos y pobres, hombres y
mujeres, libres y esclavos, griegos y bárbaros, mediante una «imposibilidad
sociológica» creativa y desconcertante;17 puso en práctica un poderoso
«evangelio de amor y caridad» con pobres, huérfanos, viudas, enfermos,
mineros, presos, esclavos y viajeros.18 La vida moral ejemplar de cristianos
comunes y corrientes se destacaba frente a la inmoralidad desenfrenada de
Roma. La esperanza, el gozo y la confianza de los cristianos resplandecían
en medio de la desesperación, la ansiedad y la incertidumbre que
caracterizaban a un imperio que se desmoronaba. Había un agudo contraste
entre la unidad cristiana y una Roma fragmentaria y pluralista. Los
cristianos mostraban pureza, fidelidad matrimonial y dominio propio en
medio de un imperio decadente y saturado de sexo.19 Se caracterizaban por
ser generosos con sus posesiones y recursos, y por un estilo de vida sencillo
en un mundo dominado por la acumulación y el consumo.20 El amor y el
perdón entre unos y otros y hacia sus enemigos daban testimonio del poder
del evangelio. La vida de la comunidad creyente, moldeada y sostenida por



14

el relato bíblico, les permitió vivir como extranjeros residentes, como
luminarias en un mundo oscuro. En el contexto cultural del Imperio
romano, sus «valores antitéticos» dieron a la iglesia «una imagen de
comunidad disidente» que la volvía atractiva.21 Los Cánones de Hipólito
expresan el deseo de que la vida de los cristianos «brille por su virtud no
solo entre unos y otros, sino también ante los gentiles, para que los imiten y
se conviertan al cristianismo».22

El testimonio de la iglesia primitiva era públicamente subversivo,23

puesto que la iglesia no se dejó arrastrar a la esfera privada ni a algún
rincón oscuro de la sociedad romana. Se rehusó a adherirse a la doctrina
pública del Imperio romano y vivió conforme al relato bíblico. Su confesión
«Jesús es el Señor» se erguía en férrea oposición a la que unía al imperio,
«el César es el Señor». Se llamó a sí misma ekklesia —una asamblea
pública escogida por Dios para ser la vanguardia de una nueva humanidad
— en rechazo explícito de la noción de una comunidad religiosa privada
que solo se interesara en la salvación futura y fuera de este mundo.

En la iglesia primitiva, vislumbramos una
comunidad que entendía su identidad como pueblo llamado a dar testimonio
del reino de Dios, en el mundo y para salvación del mundo. Los primeros
cristianos vivieron según el relato bíblico y, en consecuencia, contrastaban
con la cultura pagana que los rodeaba. Su vida comunitaria alternativa yacía
en los márgenes de la sociedad pero aun así atraía a muchos y desafiaba
públicamente la idolatría reinante del imperio.
 
La cristiandad: la iglesia oficial
En el año 312 d. C., el emperador Constantino se convirtió al cristianismo y
legalizó la fe cristiana; en los años subsiguientes, la iglesia tuvo que hacer
muchos ajustes de gran alcance para adaptarse a su nueva posición de
influencia dentro de un imperio debilitado. Entre los años 391 y 392,
Teodosio instauró el cristianismo como religión oficial del imperio: la
iglesia pasó de ser marginal a jugar un papel dominante en la sociedad; de
ser considerada política, social e intelectualmente inferior a ocupar una
posición de poder y superioridad; de tener pocos recursos a gozar de
enormes riquezas; de ser religio illicita a convertirse en la única religión
reconocida por el imperio. Aquellos que alguna vez se habían identificado
como extranjeros residentes en medio de un entorno pagano ahora eran
miembros de la iglesia oficial de un estado que declaraba ser cristiano.



15

Estos cambios de estatus político, social y económico inevitablemente
comprometieron el concepto que la iglesia tenía de sí misma. Bajo la unión
entre iglesia y estado que se denominó «cristiandad», rodeada de una
cultura en apariencia cristiana, la iglesia fue perdiendo paulatinamente su
percepción de sí misma como una comunidad distinta que encarnaba un
relato alternativo. La dimensión profética y crítica de la relación entre
iglesia y cultura pasó a un segundo plano y la identidad de la iglesia se vio
cada vez más afectada por el relato de su cultura y cada vez menos por la
misión de Dios. En lugar de constituir un instrumento para los propósitos
redentores de Dios, se volvió otro brazo y agente de las políticas estatales
en la constelación de poderes que integraban el imperio «cristiano», a la par
de las autoridades políticas, económicas, militares, sociales e intelectuales.
Shenk sostiene que, entonces, la iglesia «renunció a esa mirada crítica hacia
la cultura que es indispensable para mantener un sentido de misión».24

En consecuencia, la identidad misional de la iglesia oficial —la iglesia
de la cristiandad— empezó a marchitarse. Puesto que se daba por sentado
que la sociedad entera era cristiana, ya no había un llamado a ser luz en
medio de una cultura oscura. Por lo tanto, la iglesia empezó a preocuparse
por su propio bienestar y sustento; la dimensión pastoral y la vida interna de
la institución eran lo que ahora definía su identidad.

Debemos ser cuidadosos en este punto para identificar bien el
problema. Ha habido mucho debate acerca del legado de la cristiandad para
las misiones de la actualidad. Con frecuencia se da por sentado que la
pérdida de la identidad misional es la consecuencia inevitable del
movimiento social de la iglesia, de los márgenes al centro del poderío
cultural. Sin embargo, es más útil examinar el problema del surgimiento de
la cristiandad en términos de cómo respondió la iglesia a su nueva
ubicación en la pirámide social. Asumir una responsabilidad en el orden
sociopolítico no fue un error.25

El problema no era tan solo que la iglesia pasó de ser marginal a
central, ni que adquiriera estatus oficial, sino que muchas veces sucumbió
ante las tentaciones que le ofrecía esta nueva posición social. Pudo haber
sucedido lo contrario: que la iglesia ejerciera esta mayor influencia con
fidelidad. No obstante, al verse en un entorno cultural más acogedor, los
cristianos olvidaron su relato e identidad únicos.26

La iglesia del siglo XXI ya no goza de una posición oficial o de
prestigio en la sociedad occidental, pero muchas presuposiciones sobre su



16

identidad que se forjaron durante la era de la cristiandad siguen vigentes e
influyen en la vida de la iglesia hasta el día de hoy. La iglesia actual «creció
a la sombra de la cristiandad histórica» y «el legado de la cristiandad ha
condicionado la respuesta de la iglesia ante los enormes desafíos que le
plantea la cultura moderna».27 Los vestigios de la cristiandad en la
Norteamérica moderna no son «oficiales» pero sí «funcionales».28 Pasado el
período de la Ilustración, la iglesia aún conserva muchas características y
actitudes de la cristiandad, pero ha perdido el poder formativo que tenía
sobre la cultura.
 
Después de la Ilustración: la cautividad cultural de la iglesia
Hacia el siglo XVIII, la cristiandad histórica había llegado a su fin: el
surgimiento de la Ilustración presentaba una visión alternativa de la vida
pública que se basaba en el humanismo racionalista, y la fe cristiana
empezó a correrse del centro de la vida pública hacia los márgenes y la
esfera privada. Antes de la Ilustración, el triunfo del humanismo clásico era
evidente, aunque hasta cierto punto seguía amoldado a la fe cristiana. Sin
embargo, el credo del humanismo ilustrado era la fe en el progreso
mediante el esfuerzo humano y a través de la ciencia y la tecnología.
Richard Tarnas observa con mucha razón: «el Occidente “perdió la fe
[cristiana]” y halló una nueva: la fe en la ciencia y el hombre».29

En el siglo XVIII, la visión de la Ilustración se veía promisoria. Por
demasiado tiempo, las guerras religiosas habían destrozado Europa. Parecía
que el evangelio o la fe cristiana no podían ser el fundamento para la unidad
de la sociedad europea. En contraste, tras el éxito de las ciencias naturales
para explicar el mundo físico y astronómico, brotaba la esperanza de que el
razonamiento científico sí pudiera brindar una visión que unificara a toda la
sociedad humana.

Durante este período, el rumbo de la iglesia aún estaba determinado
por el legado de la cristiandad, que la llevó por una senda de conformidad.
Había sido un elemento establecido de la cultura por tanto tiempo que ya no
concebía la posibilidad de tener otro tipo de relación con ella. De la
Ilustración en adelante, el papel de la iglesia en la cultura occidental fue
perdiendo prominencia, cada vez más, hasta que se convirtió ni más ni
menos que en un capellán de la cultura, que se ocupaba de las necesidades
religiosas de los individuos y daba consejo de forma privada en cuestiones



17

de moralidad, pero que ya no ejercía una influencia cultural de gran
alcance.
 
L� ��� �� W�������� � �� ����� ������ �� D��������
En 1648, los tratados de la Paz de Westfalia terminaron con una de las
guerras religiosas más atroces de la historia europea. Durante las tres
décadas previas, estados luteranos, calvinistas y católicos pelearon entre sí
y empaparon el continente con la sangre de cristianos muertos a manos de
otros cristianos. Las bajas humanas y materiales fueron abrumadoras. ¿Qué
fue lo que condujo a esa violencia brutal y a tanto derramamiento de
sangre? ¿Cómo podía ser que los cristianos se mataran unos a otros?

La respuesta está en el estrecho vínculo que había entre la iglesia y el
estado durante la cristiandad, donde el pueblo obedecía a un gobernante
cuya autoridad estaba subordinada a una religión. Si bien la Reforma
Protestante del siglo XVI terminó con la unidad de la iglesia, las iglesias
protestantes no abandonaron el modelo territorial y político del estado
cristiano. Por ende, desde el siglo XVI en adelante, Europa quedó dividida
en estados confesionales luteranos, calvinistas y católicos que se disputaban
la supremacía. En la Paz de Augsburgo (1555) se acordó una tregua inicial,
no sin cierto malestar, que obligaba a los soberanos de cada estado a definir
la religión de su territorio y permitir que los disidentes emigraran a zonas
más hospitalarias. No obstante, la tregua no duró mucho. Entre 1618 y
1648, Europa sufrió los estragos de la sanguinaria Guerra de los Treinta
Años, hasta que la Paz de Westfalia, con su promesa de tolerancia, trajo
sosiego al conflicto religioso. Este tratado constituye un buen símbolo del
fin de la cristiandad como configuración política.

Si la visión cultural que sostuvo la sociedad europea por siglos ahora
había perdido vigencia, ¿cuál sería el nuevo centro de gravedad social?
René Descartes articuló una alternativa que más adelante le valdría el título
de «padre de la modernidad»: cogito ergo sum, «pienso, luego existo». Allí,
en la capacidad de razonamiento de la mente humana, yacía el punto de
partida de una nueva Europa.

Es importante destacar que Descartes buscaba hallar tal conocimiento
que permitiera implementar mejoras sociales para la humanidad. Su
proyecto no era la especulación filosófica de quien piensa desde el
aislamiento de una torre de marfil. Él coincidía con Francis Bacon en la
convicción de que «el conocimiento es poder», es decir, que el



18

conocimiento científico del mundo permitiría a la humanidad, primero,
controlar el mundo y, a largo plazo, construir un mundo mejor. Rodeado de
una profunda incertidumbre, Descartes anhelaba hallar cierta medida de
conocimiento del mundo y creía que el hombre podría alcanzarlo solo si se
despojaba de toda la subjetividad que había corrompido su búsqueda de un
conocimiento verdaderamente objetivo, lo que a su vez implicaba rechazar
toda autoridad y tradición para seguir un método de investigación riguroso
mediante el cual pudiera hallar y validar la verdad. Uno podía edificar el
templo de la verdad racional, ladrillo por ladrillo, si sometía todas las
presuposiciones tradicionales a las leyes de un método supuestamente
neutral y racional.

El proyecto cartesiano cautivó a la generación de la Ilustración, ya que
parecía ofrecer certezas y un método que se desharía de las tradiciones y
autoridades religiosas que habían generado tanta destrucción. En
consecuencia, Europa halló en el racionalismo científico un nuevo centro
gravitacional para su vida social y política. Esta nueva doctrina pública
modificaría cada vez más la totalidad de la cultura europea.

Quien seguía el modelo cartesiano ya no podía admitir ninguna
afirmación de verdad basándose solo en la autoridad tradicional o
eclesiástica; toda afirmación debía ser llevada a juicio ante el tribunal de la
razón científica. Los supuestos que podían validarse mediante la razón
humana llevaban el prestigioso nombre de «hechos»; los que no, quedaban
relegados a la esfera inferior de los (meros) valores, las opiniones y los
gustos. Este compromiso idolátrico con la racionalidad metodológica como
único parámetro de la verdad dio origen a un dualismo que persiste en el
centro de la cultura occidental y separa de forma artificial los hechos de los
valores, el conocimiento de las creencias, lo público de lo privado, la
verdad de la opinión, y la ciencia de la religión. En cada par binario, la
primera entidad adquirió mayor valor y solo a ella se le adjudicaba el poder
para moldear la vida pública. Desde entonces, esta dicotomía se volvió un
dogma incuestionable de la cultura occidental, un supuesto subyacente que
da forma a nuestra experiencia en comunidad. Es como una placa tectónica,
que aunque no se ve, da forma y dirección a la topografía cultural, política y
social que está a la vista.
 
E� ����� ����� ��� ��������� � �� ����� ��� �� �� �������



19

La revolución cartesiana fue «el principio de un mundo nuevo con nuevos
ideales eclesiásticos».30 Las afirmaciones del evangelio y el rol de la iglesia
necesitaban hallar su lugar dentro de la nueva doctrina pública de la cultura
occidental. Puesto que el evangelio no es susceptible de ser probado
mediante el método científico, su mensaje ha quedado relegado a la esfera
inferior de los meros valores privados, las opiniones subjetivas y las
preferencias personales. Puede que uno piense en la esfera privada que el
evangelio es interesante, pero no se lo puede considerar seriamente como
verdad universal y, desde luego, no puede tener lugar en el desarrollo de la
vida pública de una nación.

Del mismo modo, cambió también la percepción pública acerca del rol
de la iglesia: el consenso posterior a la Ilustración afirmaba que la iglesia
debía tener libertad como comunidad voluntaria para ejercer sus funciones
únicamente dentro de la esfera privada de los valores, las opiniones y las
preferencias. La cristiandad había perdido vigencia; pero si la iglesia ya no
estaba definida por límites políticos y territoriales, ¿qué la sostendría? ¡La
experiencia religiosa individual! Entonces surgió un nuevo énfasis en la
relación personal del individuo con Dios, que se obtiene al responder
libremente al evangelio. A su vez, la iglesia pasó a ser una asamblea de
individuos que habían tenido esa experiencia religiosa y que, en
consecuencia, se reunían y conformaban una sociedad voluntaria de
individuos con ideas afines. La iglesia ya no era considerada una sociedad
pública que encarna el orden social de Dios por el bien de las naciones.

La sentencia de Newbigin es que, en lugar de resistirse a ese
compromiso idolátrico con la fe en la razón científica, la iglesia occidental
se amoldó a él. Se amoldó dócilmente a la visión de la Ilustración y aceptó
el papel de sociedad voluntaria privada, donde podía ofrecer una salvación
totalmente futura y fuera de este mundo a los miembros individuales que lo
desearan, podía formarlos en asuntos de moralidad y podía suplir sus
necesidades religiosas. No obstante, según el papel que le asignó la
sociedad occidental, la iglesia no debía creer ni proclamar que el evangelio
es el verdadero punto de partida para comprender toda la vida humana, lo
cual incluye la vida pública de una nación.

Richard Tarnas (quien de hecho no profesa la fe en Cristo), en su
explicación de la cosmovisión occidental, observa que la iglesia limitó su
comprensión de la fe cristiana y la adaptó a la cosmovisión humanista. A
partir del siglo XVIII, la fe cristiana «se concentró exclusivamente en los



20

asuntos espirituales internos del individuo»: «La antigua creencia cristiana
de que la Caída y la Redención conciernen no solo al hombre sino al
cosmos entero —doctrina que ya empezó a debilitarse después de la
Reforma— ahora desaparecía por completo: el proceso de la salvación, si
en efecto tenía algo de sentido, concernía únicamente a la relación personal
entre Dios y el hombre».31 En consecuencia, la esfera de alcance del
evangelio se restringió hasta abarcar solamente una relación personal entre
Dios y el individuo humano. ¿Cómo puede ser que la iglesia, si realmente
cree que el relato bíblico es cierto, consienta con las imposiciones de la
cultura circundante y acepte el terreno marginal que ella le asigna? Sin duda
alguna, ya es hora de que la iglesia occidental examine con un ojo crítico la
cosmovisión secular moderna que surge a partir de la Ilustración; ya es hora
de que se arrepienta de su propia complicidad con esa cosmovisión y vuelva
al relato bíblico que define su verdadera identidad y rol como pueblo de
Dios.
 
D������ �� �� I����������: �� ������� � �� ����������
La Ilustración dotó a Europa de una nueva narrativa que guiaría sus pasos:
el progreso hacia un mundo mejor por medio de la ciencia. Primero, la
razón científica debía traducirse en tecnología (la naturaleza debía
someterse al uso de la sociedad); luego, la tecnología debía aplicarse a la
sociedad humana para organizarla de una forma racional. En los
subsiguientes siglos revolucionarios, esta visión transformó el panorama
político, social y económico de Europa y sus colonias. No ha habido ideal
ilustrado más significativo que la versión económica de este movimiento
reflejada en la teoría de Adam Smith (1723-1790), que ha prevalecido hasta
el día de hoy y se ha vuelto la fuerza cultural más poderosa del proceso de
globalización del siglo XXI.32

Quizás sea útil enumerar las tres fuerzas espirituales que moldearon la
vida pública de la cultura occidental actual: la globalización, la
posmodernidad y el consumismo. La globalización es la expansión mundial
de un modelo económico que refleja la fe moderna en la Ilustración. Sin
embargo, a la par del triunfo de la modernidad económica a escala mundial,
se halla la profunda insatisfacción de la posmodernidad y su rigurosa crítica
de la cosmovisión ilustrada. En este punto hallamos una paradójica pérdida
de la confianza en el relato moderno del progreso: la globalización ha
generado enormes riquezas en Occidente —especialmente gracias a las



21

injusticias del mercado mundial— y, al mismo tiempo, la posmodernidad ha
alentado a muchos a rechazar la noción de que hay un relato o una
cosmovisión que abarca toda la existencia y da sentido a nuestras vidas.
Estos dos elementos de la vida moderna occidental —la riqueza y una
drástica pérdida del sentido— se han unido para dar a luz al consumismo,
que quizás sea el movimiento religioso operante más poderoso de
Occidente hoy en día. El consumismo se ha convertido en la «metanarrativa
dominante que pretende dar cuenta de la realidad [...]. La mayoría de
nosotros ha adoptado esta narrativa como “nuestro relato” hasta tal punto
que apenas somos conscientes de su influencia».33

Como relato cultural, el consumismo ejerce una influencia que moldea
prácticamente todos los aspectos de la vida. Philip Sampson observa que
«una vez que está establecida, tal cultura del consumo no discrimina y hace
que todo se vuelva un artículo de consumo».34 Don Slater expresa la misma
idea: «Si no hay principios que restrinjan quién puede consumir qué cosa,
tampoco hay restricciones sobre qué puede consumirse: todas las relaciones
sociales, las actividades y los objetos, en principio, pueden intercambiarse
como mercancía».35 Incluso el evangelio y la iglesia pueden verse
impregnados del espíritu consumista. Cuando la iglesia asume el rol que le
asigna la cultura consumista y se deja moldear de acuerdo a ese relato, se
convierte en un simple vendedor de bienes y servicios religiosos.
Claramente, la iglesia no debe aceptar este rol en la sociedad; como sostiene
Sampson: «en este punto, el desafío para la iglesia es asumir su
responsabilidad de trabajar por la reforma y renovación de todas las vidas,
en lugar de volverse otro centro de consumo aislado».36

 
Las imágenes que moldean a la iglesia
Avery Dulles dice que la Biblia, «cuando busca echar luz sobre la
naturaleza de la iglesia, habla casi exclusivamente por medio de
imágenes».37 Es claro que narrativa e imagen son dos conceptos
estrechamente relacionados. El papel que la iglesia desempeña en un gran
relato determina su identidad y, a su vez, su identidad se expresa mejor por
medio de las imágenes que surgen de ese gran relato.38

Sin embargo, hay ocasiones en que las imágenes y metáforas que
moldean la identidad de la iglesia se trazan indiscriminadamente y sin una
mirada crítica de la sociedad que la rodea y del relato de la cultura
dominante. Aun más insidioso es el peligro de reinterpretar las imágenes



22

bíblicas según los términos del relato cultural actual y, de ese modo,
atribuirles un sentido que no es bíblico. En ambos casos, la idolatría del
relato cultural está grabada en el corazón de la iglesia. John Driver resume
estas dos amenazas de la siguiente manera:

Tanto las Escrituras como la historia cristiana nos recuerdan que
la iglesia necesita imágenes para entender su identidad y rol. Sin
embargo, el relato de la iglesia también es un recordatorio
elocuente de la constante tentación de tomar esas imágenes de la
cultura secular. Por otra parte, la iglesia también se ve tentada a
distorsionar el significado de las imágenes bíblicas para que se
ajusten más fácilmente a las formas que en efecto han adoptado
la vida y la misión de la iglesia. En ambos casos, las imágenes
que toma la iglesia tan solo reafirman que su vida y misión están
distorsionadas y son desleales.39

La incorporación de esas imágenes muchas veces es inconsciente, pero
no por eso ellas tienen menos poder para moldear la vida de la iglesia
cuando pasan inadvertidas (por el contrario, es más probable que en ese
caso tengan aún más poder). Por consiguiente, es esencial examinar las
imágenes bíblicas en su contexto bíblico, para ser más conscientes de
aquellas imágenes latentes que subyacen a nuestra consciencia, para
someter a un escrutinio crítico las imágenes que nos dominan, y para
encontrar nuevas imágenes que sean fieles al relato bíblico y nos hablen de
una forma convincente en la actualidad.

Consideremos algunas de las imágenes de la iglesia que reflejan el
legado de la cristiandad, la Ilustración y el consumismo:

La iglesia como centro comercial o patio de comidas: Los centros
comerciales ofrecen una gran variedad de bienes de consumo; los
patios de comidas ofrecen un buen número de opciones
alimenticias. Del mismo modo, la iglesia provee varios programas
para satisfacer las necesidades religiosas de la congregación.
La iglesia como centro comunitario: Hay varias instituciones
(clubes de campo, centros deportivos, etc.) que se encargan de
suplir necesidades sociales y se organizan en torno a los
pasatiempos e intereses de sus miembros. Según este modelo, la
iglesia se vuelve un lugar de encuentro donde sus miembros
pueden suplir sus necesidades sociales, ya que se organizan en
torno a una serie de creencias compartidas y un interés religioso en



23

común. Según las necesidades de cada grupo, se organizan
programas pensados para jóvenes, solteros, matrimonios jóvenes,
etc.
La iglesia como empresa: Las empresas se organizan de forma
inteligente para crecer, obtener ganancias y trazar un plan de
marketing efectivo para vender sus productos. Muchas veces, el
liderazgo y la organización están más orientados hacia la eficacia
que hacia el cuidado pastoral y el liderazgo misional; están
diseñados para vender los bienes religiosos que la iglesia ofrece.
La iglesia como teatro: Los teatros son lugares en los que las
personas se sientan y disfrutan de varias formas de entretenimiento
desde un rol pasivo. A veces, estructuramos los tiempos de
adoración y liturgias de modo tal que nuestra «adoración» acaba
pareciendo una forma de entretenimiento.
La iglesia como aula: Las instituciones educativas siguen
dominando la cultura occidental. Dentro de un marco consumista,
nos ofrecen enseñanza y conocimientos necesarios para la vida.
Ese modelo bien puede reflejarse en uno de los artículos de
consumo que la iglesia tiene para ofrecer: el conocimiento de sus
elementos constitutivos mediante el estudio bíblico y la enseñanza.
La iglesia como hospital o spa: El hospital es un lugar de sanación;
el spa nos ofrece la oportunidad de rejuvenecernos en el contexto
de un mundo estresante. La iglesia es un lugar de sanación y
rejuvenecimiento espiritual.
La iglesia como seminario motivacional: En un mundo orientado a
la autoayuda, nunca faltan seminarios motivacionales que nos
ayuden a mejorar en varias áreas de nuestra vida. La iglesia
también puede ofrecernos lo mismo, desde consejos para ser
mejores padres hasta formas de fortalecer el matrimonio.
La iglesia como centro de asistencia social: La división de
asistencia social del gobierno tiene el propósito de ayudar a los
débiles, necesitados y pobres. Una iglesia compasiva que se
preocupa por la misericordia mediante el trabajo de los diáconos
en el vecindario podría parecerse a este tipo de institución estatal.
La iglesia como oficina de campaña política o grupo de defensa de
causas sociales: Los partidos políticos y los grupos que abogan por
una causa social promueven su propia idea de justicia política,



24

económica o ecológica. Según este modelo, la iglesia se organiza
para luchar por una sociedad más cristiana.

Claramente, muchas de las actividades representadas por esas
imágenes de la iglesia son válidas. La iglesia debe enseñar, asistir a los
pobres, posibilitar vínculos sociales, etcétera. El problema surge cuando la
iglesia olvida el relato bíblico y su naturaleza como comunidad; en ese
caso, las actividades se amoldan a un relato distinto y pierden su forma
eclesial auténtica.

Las preguntas que debemos plantearnos son: ¿Qué relato moldea la
comprensión de nuestra propia naturaleza? ¿Qué imágenes definen nuestra
identidad? Cuando una iglesia se amolda a un relato ajeno y se adapta a
imágenes impropias de lo que debe ser, la única manera de corregir el daño
es volver al relato bíblico y sus imágenes. A veces, la única manera de salir
adelante es volver a empezar desde cero.
 
Puntos de partida para ser una iglesia misional según el evangelio
Si estamos insatisfechos con la cautividad cultural de la iglesia, ¿por dónde
empezar nuestro camino hacia la libertad? Hans Küng claramente tiene
razón cuando afirma que «la Iglesia debe volver al lugar del que procede;
debe volver a sus orígenes, a Jesús, al Evangelio».40 Empezamos a hablar de
la iglesia volviendo al evangelio, a la persona en quien hallamos la mayor
revelación acerca de Dios y de su propósito para la creación entera.

Cuando Jesús hace su primera aparición pública en el escenario de la
historia, él anuncia las buenas nuevas: «El reino de Dios se ha acercado».
Su mensaje trata de una renovación cósmica, de la restauración de toda la
creación, de toda vida humana y de la sociedad; no es el tipo de anuncio
que se esconde en la sección religiosa del periódico. Hoy en día, sigue
siendo noticia mundial de primera plana, siempre y cuando, desde luego,
seamos somos fieles en comprender el evangelio como fue anunciado en su
contexto cultural original y no en la forma truncada en que suele
presentarse hoy en día.

Jesús habla en el lenguaje de los judíos de su época: el lenguaje del
reino. Todos están a la espera del momento culminante de la historia
universal. Hay una expectación generalizada. Todos aguardan que Dios
actúe con amor, ira y poder mediante la intervención de su rey ungido (el
Mesías) y su Espíritu, para restablecer su reinado sobre toda la tierra, toda
la creación, todas las naciones y toda vida humana. Jesús hace la



25

sorprendente declaración de que él es ese rey, de que el Espíritu de Dios
reposa sobre él para restaurar toda la creación y toda la humanidad para que
vuelvan a vivir bajo el gobierno del Dios soberano. Estas son realmente
buenas nuevas.

Jesús anuncia el clímax de la larga historia de la redención de Dios que
se profetizaba desde milenios pasados. Cuando Jesús entra en la escena
pública, anuncia que ese día ha llegado: el poder de Dios para renovar la
creación entera ya está presente en Jesús mismo con el poder libertador del
Espíritu de Dios, que se despliega en la vida de Jesús, se manifiesta en sus
obras y se explica en sus palabras. Jesús empieza a reunir a las ovejas
perdidas de Israel —el pueblo de Dios anunciado de los últimos tiempos—,
los convierte en una pequeña comunidad de discípulos y los invita a
participar en su misión de dar a conocer el reino. Entonces viene la cruz y
parece que la misión se acaba antes de comenzar. Jesús es humillado,
torturado y asesinado por los medios más crueles que uno pudiera imaginar.

Sin embargo, muy poco tiempo más tarde, sus seguidores proclaman
que la muerte de Jesús es el triunfo del plan de Dios; que allí en la cruz
Dios batalló contra el poder de la maldad y venció. De entre todas las obras
poderosas de Dios, esta es la más poderosa, dado que pone fin al viejo
mundo dominado por el pecado. Los discípulos de Jesús —a pesar de ser
una comunidad pequeña y débil— ahora dicen ser la vanguardia de una
nueva humanidad que un día cubrirá la faz de la nueva tierra. ¿Cómo se
atrevieron a hacer declaraciones tan escandalosas?

La confianza de los primeros cristianos descansaba sobre la certeza de
que Jesús está vivo y ha resucitado de entre los muertos. Al levantarse
nuevamente a la vida, Jesús se ha vuelto el primogénito de la resurrección
que ha de experimentar toda carne. El futuro de la historia cósmica ya está
determinado. Aun así, antes de ascender a los cielos para asumir su
autoridad legítima como Señor de toda la creación y la historia, él se reúne
con su pequeño grupo de discípulos, aquellos a quienes él escogió, y los
comisiona nombrándolos «la Israel renovada», una nueva humanidad
encargada de continuar su misión de dar a conocer las buenas nuevas del
reino en todas las naciones hasta que él vuelva. Solo entonces él toma su
lugar a la diestra de Dios Padre para reinar en amor, justicia y poder sobre
toda la creación y la historia. Él derrama su Espíritu sobre su pequeña
comunidad, la Israel restaurada, para dar a conocer su gobierno sanador y
absoluto en ellos, a través de ellos, mientras ellos encarnan y proclaman las



26

buenas nuevas hasta los confines de la tierra. Los deja con una promesa: un
día él volverá como juez de todas las cosas para completar su obra de
restauración. Toda rodilla se doblará ante él y toda lengua confesará que
Jesús es Creador, Redentor y Señor.

No obstante, hasta que llegue ese día culminante, los miembros de su
iglesia están inmersos en la obra del Espíritu de dar a conocer en sus vidas,
hechos y palabras las buenas nuevas de lo que Dios ha hecho por el mundo
en Jesús.
 
Puntos de partida para entender la iglesia según el evangelio
En este breve resumen del evangelio se hallan cinco puntos de referencia
que nos orientarán al elaborar nuestra eclesiología. Primero, el evangelio
demanda de quienes lo oyen que lo acepten como el verdadero relato de
nuestro mundo, el acontecimiento único de la historia al que todos los
demás sucesos apuntan; como observa Newbigin: «En Jesús se revela el
significado de toda la historia».41 El evangelio proclama que Jesús, en su
vida, muerte y resurrección (en el medio de la historia) revela hacia dónde
apunta toda la historia: la historia humana y cósmica culminará un día en el
reino de Dios.

Si creemos en las buenas nuevas de Cristo, la consecuencia lógica es
creer que el relato bíblico es la verdadera historia del mundo. Esta
declaración es normativa; es una verdad pública, la clave para entender
cada aspecto de la creación de Dios. El relato bíblico no es una simple
leyenda local acerca de un grupo étnico determinado o una religión:
empieza con la creación de todas las cosas y termina con la renovación de
todas las cosas, y en el medio ofrece una interpretación de la historia
cósmica. Además, hace una declaración que abarca todas las cosas:
nuestras historias, nuestra realidad, la identidad de la iglesia —de hecho,
toda realidad, sea humana o no—, todo debe hallar su lugar dentro de este
relato y en ningún otro.

Para entender la verdadera identidad y el verdadero rol de la iglesia en
el mundo, debemos hacer caso de este relato. ¿Cuál es el papel asignado a
la iglesia dentro de la gran obra teatral divina que narran las Escrituras?
¿Cuál es la identidad que este relato le da al pueblo de Dios?

El segundo punto de referencia del evangelio es el tema central de su
relato: el propósito de Dios y su actividad para renovar la creación entera y
toda la vida humana. Hoy en día, muchas personas denominan «misión de



27

Dios» a la determinación de Dios de cumplir su propósito en la historia. Ese
término también da nombre al relevante libro de Christopher Wright, quien
afirma: «Mi principal objetivo ha sido elaborar una aproximación a la
hermenéutica bíblica que considere que la misión de Dios (y la
participación del pueblo de Dios en ella) es el marco de interpretación
dentro del cual debemos leer toda la Biblia. La misión es [...] la llave que
nos abre paso a toda la gran narrativa del canon de las Escrituras».42

Esta es la misión de Dios: restaurar la creación y la humanidad y
deshacer los estragos del pecado.43 La función de la iglesia en este relato es
participar en la misión de Dios; debemos involucrarnos totalmente en la
obra divina de restauración y sanidad.

El tercer punto de referencia para nuestra investigación eclesiológica es
el tema central del mensaje de las buenas nuevas: la venida del reino de
Dios. Pero ¿en qué consiste exactamente ese reino que Jesús dice que ha
irrumpido en la historia? El reino es primeramente todo el poder de Dios
que obra en el Mesías y mediante el Espíritu para restaurar toda la creación
y toda vida humana, limpiándolas de la contaminación del pecado y
deshaciendo sus efectos devastadores. En sus palabras y hechos, Jesús
revela que toda la historia apunta a esta restauración. El poder sanador de
Dios finalmente vencerá el pecado, la muerte y la maldad en el final de
todas las cosas, pero incluso ahora, a la mitad de la historia, las personas
pueden probar un poco de la liberación y bendición del reinado de Dios.

La identidad de la iglesia se define por este evangelio: el evangelio del
reino revelado en Cristo Jesús. La iglesia es la comunidad que experimenta
en medio de esta vida el poder de la obra renovadora de Dios y, en
consecuencia, vive en carne propia la salvación integral y restauradora del
reino, para que el mundo lo vea.

En cuarto lugar, el evangelio nos revela que Dios lleva a cabo sus
propósitos redentores en la historia mediante un pueblo escogido por él para
mostrar hacia dónde apunta la historia. Jesús no escribe un libro para
transmitir las buenas nuevas a la posteridad, sino que escoge, prepara y
comisiona a una comunidad para que ella proclame cuál es el propósito de
la historia universal. Esta obra mediante comunidades es central a la misión
de su reino y comienza desde los primeros días de su ministerio. Después
de los sucesos centrales de la historia de la salvación —su muerte y
resurrección—, Jesús comisiona a esta comunidad pequeña: «Así como el
Padre me envió, también yo los envío a ustedes» (Juan 20:21). Cristo



28

comisiona al núcleo de la comunidad que hoy llamamos «iglesia» para que
ellos den a conocer lo que Dios ha hecho por todo el mundo en Cristo Jesús.
La tarea de estas personas es seguir reuniendo a todas las naciones para
hacerlas parte de la comunidad del pacto de Dios. Wright logra plasmar la
importancia del pueblo de Dios en el relato bíblico: «La Biblia entera nos
muestra la historia de la misión que Dios lleva a cabo mediante su pueblo,
que se involucra con el mundo de Dios para bendecir a toda la creación de
Dios».44

La identidad y el rol de la iglesia se definen por esta elección, este
propósito dentro de la misión de Dios por el bien del mundo. Como anticipo
de la vida en comunidad del reino y como instrumento del reino en sus
palabras y hechos, la iglesia es una señal del reino venidero.

Por último, el quinto punto de referencia: el evangelio revela que esta
comunidad que Jesús escoge y envía es tanto el principio de algo nuevo
como la continuación de algo mucho más antiguo. Es claro que, por un
lado, está sucediendo algo nuevo. La muerte y resurrección de Jesús son el
punto de inflexión de toda la historia. Su muerte pone fin a un mundo
corrompido por el pecado; su resurrección y el regalo del Espíritu inauguran
un mundo nuevo. El nuevo cuerpo de creyentes que él reúne es llamado y
escogido para participar en estos sucesos culminantes y darlos a conocer.
Son enviados a vivir entre las naciones e invitar a todos los pueblos a unirse
a la comunidad del pueblo de Dios. El resultado es un cuerpo conformado
por personas de toda tribu y nación, que reside en todos los países del
mundo, algo totalmente nuevo en la historia de la redención.

Sin embargo, por otro lado, esta comunidad es la continuación (y
renovación) de un pueblo que ha existido por varios miles de años. Jesús
viene al mundo en el medio de la historia. En los siglos antes de su llegada,
los profetas prometieron que la Israel dispersa volvería a reunirse y sería
renovada para cumplir su llamado hacia todas las naciones. Cuando Jesús
vino, su misión se centró en reunir a las ovejas dispersas en un rebaño que
heredaría el reino. Esta Israel reunida y renovada es la que Jesús envía a las
naciones, y es a ella a quien las naciones se ven atraídas.

Gerhard Lohfink hace una observación útil acerca de la comunidad de
discípulos formada por Jesús: «Después del transcurso de más de un
milenio de historia, el pueblo de Dios no podía ni fundarse ni establecerse,
sino únicamente reunirse y restaurarse».45 La iglesia no fue fundada ni
establecida por primera vez con la llegada de Jesús y el Espíritu; la



29

eclesiología en realidad no empieza en el Nuevo Testamento. Por el
contrario, la iglesia es una comunidad sujeta a un pacto que ha sido reunida
nuevamente y restaurada a su llamado original. Una comprensión adecuada
de la iglesia empieza por Israel —su rol e identidad, su relación con las
demás naciones— porque la iglesia es heredera de Israel.

Primero debemos volver atrás a observar al pueblo de Dios en el relato
del Antiguo Testamento y entonces mirar hacia adelante en el relato del
pueblo de Dios y ver cómo se despliega después de la llegada de Jesús.
Nuestro propósito será discernir el rol y la identidad de la iglesia de Cristo
Jesús examinando tanto lo que es antiguo de ella —su relación con el
pueblo de Dios del Antiguo Testamento— como lo que es radicalmente
nuevo en la iglesia a partir de la obra culminante de Jesucristo y la venida
del Espíritu. Mediante este proceso, quedará en claro que la identidad y el
rol misionales siempre han sido parte del plan de Dios para su pueblo.
 
 
Notas
1. Theodore Roszak, The Making of a Counterculture: Reflections on the Technocratic Society and Its
Youthful Opposition (Garden City, NY: Doubleday, 1969), 205.
2. Ver Michael W. Goheen y Craig G. Bartholomew, Living at the Crossroads: An Introduction to
Christian Worldview (Grand Rapids: Baker Academic, 2008), 103-106.
3. John G. Stackhouse, Jr., prefacio del libro Evangelical Ecclesiology: Reality or Illusion, ed. John
G. Stackhouse Jr. (Grand Rapids: Baker Academic, 2003), 9.
4. Lesslie Newbigin, «Can the West Be Converted?», Princeton Seminary Bulletin 6, nro. 1 (1985),
25-37; Lesslie Newbigin, A Word in Season: Perspectives on Christian World Missions (Grand
Rapids: Eerdmans, 1994), 67. En este último libro, el título del capítulo en el que se encuentra la
frase «un caso avanzado de sincretismo» es «The Cultural Captivity of Western Christianity as a
Challenge to the Missionary Church» [La cautividad cultural del cristianismo occidental: un desafío
para la iglesia misionera].
5. John G. Stackhouse, Jr., prefacio del libro Evangelical Ecclesiology: Reality or Illusion, ed. John
G. Stackhouse Jr. (Grand Rapids: Baker Academic, 2003), 9.
6. Ver, por ejemplo, James Bannerman, The Church of Christ [2 vols.] (1869; reimpr., Edimburgo:
Banner of Truth, 1960).
7. George R. Hunsberger, «Evangelical Conversion toward a Missional Ecclesiology», en John G.
Stackhouse, Jr., Evangelical Ecclesiology: Reality or Illusion (Grand Rapids: Baker Academic,
2003), 107.
8. Wilbert R. Shenk, prólogo del libro Images of the Church in Mission, por John Driver (Scottdale,
PA: Herald Press, 1997), 9 [énfasis mío].
9. Ver Alan Kreider, Worship and Evangelism in Pre-Christendom (Cambridge, Reino Unido: Grove
Books, 1995); Adolf Harnack, The Mission and Expansion of Christianity in the First Three
Centuries, trad. y ed. James Moffatt (1908; reimpr., Nueva York: Harper and Brothers, 1962).
10. Paroikoi es la palabra griega que se encuentra en el Nuevo Testamento (ej.: 1 P. 2:11) y con
frecuencia en la literatura de la iglesia primitiva. Tiene el sentido de estar en casa en un lugar y, al



30

mismo tiempo, ser extranjero. Ver K. L. Schmidt y M. A. Schmidt, «παροικος» en Theological
Dictionary of the New Testament, ed. Gerhard Kittel y Gerhard Friedrich, trad. Geoffrey W. Bromiley
(Grand Rapids: Eerdmans, 1967), vol. 5, 842.
11. Everett Ferguson, «Irenaeus’ Proof of the Apostolic Preaching and Early Catechetical Tradition»,
Studia Patristica 18, nro. 3 (1989), 119-140.
12. Alan Kreider, Worship and Evangelism in Pre-Christendom (Cambridge, Reino Unido: Grove
Books, 1995), 24.
13. Ibid., 10.
14. Minucius Felix, Octavius 31:7; 38:5, citado en Alan Kreider, Worship and Evangelism in Pre-
Christendom (Cambridge, Reino Unido: Grove Books, 1995), 19.
15. G. W. Bowersock, Julian the Apostate (Londres: Duckworth, 1978), 87-88; Henry Chadwick, The
Early Church (Nueva York: Penguin Books, 1967), 54-60, 157; Rodney Stark, Cities of God: The
Real Story of How Christianity Became an Urban Movement and Conquered Rome (Nueva York:
HarperCollins, 2006), 31.
16. Ver Adolf Harnack, Mission and Expansion of Christianity in the First Three Centuries, trad. y
ed. James Moffatt (1908; repr., Nueva York: Harper and Brothers, 1962), 147-198; Michael Green,
Evangelism in the Early Church (Grand Rapids: Eerdmans, 1970), 178-193 [disponible en español
con el título El Evangelismo en la iglesia primitiva. Buenos Aires: Nueva Creación]; David Bosch,
Transforming Mission: Paradigm Shifts in the Theology of Mission (Maryknoll, NY: Orbis Books,
1991), 48-49, 191-192 [disponible en español con el títitulo Misión en transformación.Grand Rapids:
Libros Desafío].
17. Johannes Hoekendijk, Kirche und Volk in der deutschen Missionswissenschaft (Munich: Chr.
Kaiser Verlag, 1967), 245, citado en David Bosch, Transforming Mission: Paradigm Shifts in the
Theology of Mission (Maryknoll, NY: Orbis Books, 1991), 48.
18. Adolf Harnack, Mission and Expansion of Christianity in the First Three Centuries, trad. y ed.
James Moffatt (1908; reimpr., Nueva York: Harper and Brothers, 1962), 147.
19. Ver Robin Lane Fox, Pagans and Christians (San Francisco: Harper and Row, 1988), 336-374.
Después de describir el entorno sexualizado del Imperio romano, Fox examina los escritos cristianos
que hablan de las prácticas en cuanto al sexo y comenta que era «un mundo distinto» (351).
20. En el año 251 d. C. en Roma, alrededor de 154 ministros de distintos órdenes estaban en las listas
de solicitud de ayuda financiera, junto con 1500 personas entre pobres y viudas. Henry Chadwick,
The Early Church (Nueva York: Penguin Books, 1967), 57-58; Robin Lane Fox, Pagans and
Christians (San Francisco: Harper and Row, 1988), 268.
21. Robin Lane Fox, Pagans and Christians (San Francisco: Harper and Row, 1988), 323.
22. Alan Kreider, Worship and Evangelism in Pre-Christendom (Cambridge, Reino Unido: Grove
Books, 1995), 19.
23. David Bosch, Transforming Mission: Paradigm Shifts in the Theology of Mission (Maryknoll,
NY: Orbis Books, 1991), 47-48.
24. Wilbert R. Shenk, Write the Vision: The Church Renewed (Valley Forge, PA: Trinity Press
International, 1995), 34.
25. Lesslie Newbigin, Foolishness to the Greeks: The Gospel and Western Culture (Grand Rapids:
Eerdmans, 1986), 100-101. [Para más información sobre las ideas de Lesslie Newbigin consúltese su
obra traducida al español Confianza apropiada. Tampa: Editorial Doulos.]
26. Oliver O’Donovan, The Desire of the Nations: Rediscovering the Roots of the Political Theology
(Cambridge: Cambridge University Press, 1996), 212-213.
27. Wilbert R. Shenk, Write the Vision: The Church Renewed (Valley Forge, PA: Trinity Press
International, 1995), 3.
28. Darrell Guder, ed., Missional Church: A Vision for the Sending of the Church in North America
(Grand Rapids: Eerdmans, 1998), 46-60.



31

29. Richard Tarnas, The Passion of the Western Mind: Understanding the Ideas That Have Shaped
Our World View (Nueva York: Ballantine, 1991), 320.
30. Bruce Hindmarsh, «Is Evangelical Ecclesiology an Oxymoron? A Historical Perspective», en
John G. Stackhouse, Jr., Evangelical Ecclesiology: Reality or Illusion, ed. John G. Stackhouse Jr.
(Grand Rapids: Baker Academic, 2003), 20.
31. Richard Tarnas, The Passion of the Western Mind: Understanding the Ideas That Have Shaped
Our World View (Nueva York: Ballantine, 1991), 306-307. [disponible en español con el título La
Pasión de la mente occidental. Girón, España: Ediciones Atalanta.]
32. Michael W. Goheen, «Probing the Historical and Religious Roots of Economic Globalization», en
The Gospel and Globalization: Exploring the Religious Roots of a Globalized World, ed. Michael W.
Goheen y Erin G. Glanville (Vancouver, BC: Regent Press y Geneva Society, 2009), 69-90.
33. Susan White, «A New Story to Live By?», Transmission (Spring 1998), 3-4.
34. Philip Sampson, «The Rise of Postmodernity», Faith and Modernity, ed. Philip Sampson, Vinay
Samuel y Chris Sugden (Oxford: Regnum Books, 1994), 31.
35. Don Slater, Consumer Culture and Modernity (Cambridge, Reino Unido: Polity, 1997), 27.
36. Philip Sampson, «The Rise of Postmodernity», Faith and Modernity, ed. Philip Sampson, Vinay
Samuel y Chris Sugden (Oxford: Regnum Books, 1994), 42.
37. Avery Dulles, Models of the Church, ed. exp. (Garden City, NY: Image Books, 1987), 19.
38. T. Howland Sanks, Salt, Leaven, and Light: The Community Called Church (Nueva York:
Crossroad, 1992), 30-34.
39. John Driver, Images of the Church in Mission (Scottdale, PA: Herald Press, 1997), 21.
40. Hans Küng, The Church (Garden City, NY: Image Books, 1976), 14.
41. Lesslie Newbigin, The Open Secret: An Introduction to the Theology of Mission (Grand Rapids:
Eerdmans, 1995), 88.
42. Christopher J. H. Wright, The Mission of God: Unlocking the Bible’s Grand Narrative (Downers
Grove, IL: InterVarsity, 2006), 17. [disponible en español con el título La Misión de Dios:
Descubriendo el gran mensaje de la Biblia. Buenos Aires: Ediciones Certeza.]
43. Hemos detallado esta historia en Craig G. Bartholomew y Michael W. Goheen, The Drama of
Scripture: Finding Our Place in the Biblical Story (Grand Rapids: Baker Academic, 2004).
44. Christopher J. H. Wright, The Mission of God: Unlocking the Bible’s Grand Narrative (Downers
Grove, IL: InterVarsity, 2006), 51.
45. Gerhard Lohfink, Jesus and Community: The Social Dimension of the Christian Faith, trad. John
P. Galvin (Filadelfia: Fortress Press, 1984), 71.
 
 
 
 

 
 



32

2
 

Los Orígenes de Israel
Dios funda un pueblo misional

 
Para tener una comprensión correcta de la iglesia, nuestro punto de partida
debe ser el Antiguo Testamento, no solo porque «los calificativos [más]
característicos que se les atribuyeron a los creyentes en Cristo [del Nuevo
Testamento]» son «los nombres que recibió la antigua Israel»,1 sino también
porque la naturaleza misional de la iglesia halla sus orígenes en el
llamamiento de Israel. La relación del pueblo de Dios con quienes no
pertenecen a su comunidad se establece a lo largo del relato de Israel y de
acuerdo con su llamado entre las naciones; en el Nuevo Testamento, el
pueblo de Dios adopta la identidad y el rol de Israel.

Cuando decimos que la Iglesia es «el pueblo de Dios en el
mundo» e inquirimos acerca de su verdadera naturaleza, no
podemos hacer caso omiso de sus raíces, que se encuentran en el
Antiguo Testamento, en la noción de que Israel es el pueblo del
pacto. Por ende, no podemos resolver la cuestión de la naturaleza
misional de la Iglesia, es decir, de la verdadera relación entre el
pueblo de Dios y el mundo, sin antes investigar cuál es la
relación de Israel con el resto de las naciones de la tierra.2

Lamentablemente, muchas veces se trata el tema de la iglesia misional sin
prestar mucha atención a los fundamentos asentados en el Antiguo
Testamento. Semejante recorte de la mayor parte del relato bíblico nos
impide oír los abundantes ecos del Antiguo Testamento que resuenan en el
Nuevo Testamento y en sus imágenes de la iglesia, y nos vuelve
inconscientes de la rica herencia que la iglesia, como pueblo misional,
recibe de la tradición israelita. En este capítulo y el siguiente, nos
remontaremos al relato del pueblo de Dios del antiguo pacto y buscaremos
en él las raíces de la iglesia. Comenzaremos por examinar en este capítulo
cómo instituyó Dios al pueblo de Israel y le dio, en el contexto de su obra
redentora, una identidad y un rol misionales.



33

 
El significado de la misión en el Antiguo Testamento
El uso de la palabra «misional» para referirse al rol y la identidad de Israel
demanda una explicación, ya que la «misión», según los términos del
Antiguo Testamento, tiene un significado distinto que cuando se refiere a
actividades intencionales orientadas a incorporar a la comunidad de fe a
personas ajenas a ella. Robert Martin-Achard hace una diferenciación entre
la misión y otros tres conceptos relacionados que se manifiestan en el relato
del Antiguo Testamento: el universalismo, la incorporación de extranjeros y
el proselitismo. El universalismo afirma que el Dios de las Escrituras es el
único Dios, Creador y Señor de toda la tierra y todos los pueblos, pero no le
asigna ninguna responsabilidad específica respecto de llevar a las naciones
a reconocer a Dios. Sin lugar a dudas, la Biblia proclama el señorío
universal de Dios, pero tampoco da lugar a dudas de que Israel tiene un rol
asignado en relación con las naciones. Asimismo, la incorporación de
extranjeros a la comunidad israelita también sucede con frecuencia en el
relato escritural.3 Los extranjeros asumían las obligaciones —étnicas,
sociales y religiosas— del pueblo de Israel y se volvían miembros plenos de
la comunidad.4 Si bien las leyes que regían la incorporación eran coherentes
con el carácter misional de Israel (y por lo tanto, distintas de las leyes de las
naciones circundantes),5 este proceso natural de asimilación no era
consecuencia del llamado único de Israel en el mundo, ya que también era
una práctica de los pueblos vecinos. Del mismo modo, el proselitismo de
los judíos hacia los gentiles creció vigorosamente y alcanzó su clímax
durante la época de Jesús y los apóstoles.6 Era una actividad individualista y
nacionalista, una iniciativa personal llevada a cabo por individuos y
orientada a incorporar a ciertos gentiles a la nación judía. Por el contrario,
«el concepto de misión supone la creencia de que la comunidad entera tiene
una responsabilidad en favor de toda la humanidad».7

La identidad misional de Israel se define por el papel que la nación es
llamada a cumplir en la iniciativa redentora de Dios. Tal como propone
Christopher Wright: «En esencia, nuestra misión (en tanto halle
fundamento y validez en la Biblia) consiste en nuestra participación
comprometida como pueblo de Dios, por invitación y mandato de Dios, en
la misión que el mismo Dios tiene en la historia del mundo, para redención
de la creación de Dios».8 La misión es la obra que Dios está llevando a
cabo para beneficio del mundo: su propósito a largo plazo de renovar la



34

creación. El pueblo de Dios es misional porque asume esta tarea para
beneficio del mundo.

Wright ofrece una segunda definición que nos permite empezar a ver
más claramente el rol del pueblo de Dios en el Antiguo Testamento: «La
misión de Dios implica que el pueblo de Dios viva según los caminos de
Dios a la vista de las naciones».9 Por consiguiente, la nación de Israel debía
ser un pueblo que expusiera y mostrara en carne propia, por medio de su
vida en comunidad, el modelo original que Dios pensó para la creación y su
propósito escatológico para la humanidad. Él vendría, habitaría entre ellos y
les daría su Torá para regir la vida en comunidad según sus propósitos
divinos. El pueblo de Dios habría de ser entre las naciones un símbolo
atrayente de lo que Dios había ideado desde el principio y del objetivo hacia
el que él se dirigía: liberar a toda la creación y toda vida humana de la
corrupción de pecado y restaurarlas. Israel tomaría su lugar en la misión de
Dios, principalmente, siendo lo que él la había llamado a ser, puesto que «la
misión no se trata primeramente de ir. Tampoco se trata en primera
instancia de hacer nada. La misión consiste en ser. Se trata de ser un pueblo
distinto, [...] una comunidad contracultural entre las naciones».10

Markus Barth bien dice que el pueblo de Dios «no tiene otro destino ni
propósito más que vivir públicamente para la alabanza de Dios».11 La
palabra «públicamente» indica que han de vivir su vida ante la mirada de
las naciones. Sin embargo, como aclara Barth, vivir según los caminos de
Dios es vivir para alabanza de su gloria. El pueblo de Dios ha sido «creado
y reunido, iluminado y comisionado, sostenido y preparado con un solo
propósito: “que seamos para alabanza de su gloria”».12 La vida del pueblo
de Dios tiene por fin manifestar la gloria de Dios ante la mirada atenta de
las naciones.13

Para ser un pueblo distinguible y desplegar un estilo de vida atrayente
que glorificara a Dios ante las naciones circundantes, Israel necesitaba
mirar en tres direcciones al mismo tiempo: hacia atrás en dirección a la
creación, para encarnar el designio y la intención originales de Dios para la
vida humana; hacia adelante a la espera de la consumación, para llevar en
sí misma la promesa de Dios acerca del objetivo de la historia universal, a
saber, una humanidad restaurada habitando en una nueva tierra; y hacia
afuera con la mirada puesta en las naciones, para confrontar su idolatría,
puesto que Israel había sido escogida para bendecirlas. El propósito de todo



35

esto era bendecir al mundo, para que las naciones alabaran y conocieran al
Dios vivo y verdadero.

 
Figura 2.1. La mirada en tres direcciones

Backward Hacia atrás
creation la creación
embody encarna

God’s People El pueblo de Dios
preview anticipa

Kingdom of God Reino de Dios
Forward Hacia adelante

engage se involucra
cultural idolatry idolatría cultural

Outward Hacia afuera

 
El pueblo escogido de Dios no existe para sí mismo, sino para dar gloria a
Dios, llevar a cabo la misión de Dios, y bendecir a aquellos hacia quienes
está orientada esa misión. En efecto, son «escogidos por Dios» para jugar
un papel prescrito en su misión, que es restaurar la creación y glorificarse a
sí mismo; pero su elección es «para beneficio del mundo». El pueblo de
Dios «tiene la mirada puesta en dos frentes: en Dios y también en el
mundo».14 Ambos son necesarios; pasar por alto uno basta para distorsionar
la identidad del pueblo de Dios. La comunidad llamada por Dios es el lugar
donde Dios empieza su obra de restauración y el canal mediante el cual esa
salvación fluye hacia todos los pueblos, todo para alabanza de la gloria de
Dios.

El Antiguo Testamento cuenta la historia de cómo Dios se glorifica a sí
mismo mediante su misión en y por medio de su pueblo. En este capítulo,
consideraremos la formación de Israel como una nación santa cuyo rol e
identidad misionales se fundaron especialmente en las promesas dadas a los
patriarcas y las descritas en el libro de Éxodo. En el capítulo siguiente,
observaremos tres contextos en los que Dios puso a Israel para que
cumpliera su rol y viviera conforme a su identidad como pueblo misional.
 
La promesa abrahámica: bendecido para ser bendición
En Génesis 12:2-3, Dios le hace a Abraham una promesa que se volvería
central en las narrativas de los patriarcas y tomaría la forma de un pacto



36

(Gn. 15), que luego se explicitaría y confirmaría mediante la señal de la
circuncisión (Gn. 17). Dios luego la repite a Abraham (Gn. 18:18-19), Isaac
(Gn. 26:3-5) y Jacob (Gn. 28:13-15). Esta promesa es esencial para
entender cómo Dios despliega su plan de redención.
 
Génesis 1-11: el contexto de la promesa abrahámica
En Génesis 12:2-3, Dios revela la estrategia que seguiría en su misión de
restaurar la creación: él elige a un hombre, Abraham, y promete hacer de él
una gran nación, por medio de la cual todas las naciones de la tierra serán
benditas. Sin embargo, es importante entender que las palabras de Dios a
Abraham están situadas en el contexto de una narrativa estructurada muy
meticulosamente, de un orden que en sí mismo se inscribe en el mensaje
teológico del libro.

Podríamos delinear la estructura básica del libro de Génesis
dividiéndolo en dos partes: los capítulos del 1 al 11 (que suelen
denominarse «la historia primitiva») y los capítulos del 12 al 50 (la historia
de los patriarcas de Israel: Abraham, Isaac y Jacob). La promesa
abrahámica de Génesis 12:2-3 es un pasaje que sirve como «puente» entre
las dos secciones.15 Adán encabeza la primera sección y Abraham, la
segunda. Una interpretación judía destacada es que el rol de Abraham es
ordenar el desorden que Adán había generado. En un midrash rabínico
acerca de Génesis, se ilustra a Dios diciendo: «Crearé primero a Adán y, si
él se descarría, enviaré a Abraham para solucionarlo».16 Los primeros
capítulos de Génesis instauran el problema para el que la promesa
abrahámica es la solución. Como observa Gerhard von Rad: «Las palabras
de apertura del relato de la redención nos dan la respuesta al problema
planteado en los principios de la historia del mundo, que involucra la
relación de Dios con las naciones en su conjunto. El principio del relato de
la redención en Génesis 12:1-3 no solo pone fin a la historia primitiva [...]
sino que es la clave para entenderla y responder a su problemática».17

Génesis 1 al 11 cuenta la historia de cómo Dios crea el mundo
(dándole un lugar especial en él a la humanidad), la rebelión humana (que
deshace la armonía y corrompe lo que es bueno del mundo), el amenazante
crescendo del pecado que se propaga por toda la tierra, la respuesta de Dios
al pecado mediante juicio, y la promesa y el compromiso de Dios de
preservar y restaurar la creación. Hay tres características de este relato que



37

son importantes para definir el escenario en que Dios hace la promesa
abrahámica de Génesis 12.

La primera característica es la trama de creación-caída-restauración.
El relato comienza con la creación del mundo: la obra es muy buena, tal
como Dios la pensó y diseñó, y los seres humanos gozan de mayor
jerarquía, dado que son la imagen de Dios llamada al desarrollo cultural.
Cuando la desobediencia del hombre corrompe toda la creación (incluida la
cultura humana), Dios enseguida promete que destruirá todas las fuerzas
malignas que Adán y Eva desataron con su rebelión (Gn. 3:15). Dios
emprende un largo camino de restauración, firme en su promesa de sanar la
creación a pesar del constante fracaso del ser humano y su persistente
infidelidad. La elección de Abraham y la promesa de hacer de él una gran
nación deben entenderse dentro del marco global del relato: el plan de Dios
es hacer que la creación entera y toda vida y cultura humana sean, mediante
Abraham, «muy buenos» otra vez. Por consiguiente, la promesa que Dios
hace en Génesis 3:15 y mantiene a pesar del fracaso humano de Génesis 3 a
11 se expresa a Abraham (en Gn. 12) en términos renovados. Dios aún
busca la restauración de la creación, pero ahora pretende alcanzarla de una
manera distinta, por medio de Abraham.

La segunda característica que define el escenario para Abraham es que
la historia primitiva establece el alcance universal del propósito y la obra de
Dios. Los primeros capítulos de Génesis describen a Dios no como una
deidad tribal (como los dioses de las naciones vecinas de Israel) sino como
el Hacedor y Soberano de toda la creación, Señor sobre todas las naciones.
Solo hay un Dios y es el gran Rey que gobierna sobre toda la tierra. Puesto
que él es Creador de todo (incluso de los padres de la humanidad), toda vida
humana le debe a él completa lealtad y obediencia. La rebelión de Adán y
Eva, y de todas las naciones después de ellos, es una sublevación contra su
legítimo Señor. El mundo entero es culpable ante este Dios y debe rendirle
cuentas. Él es el Señor de todos los pueblos, por lo cual su respuesta ante la
insurrección humana abarca a todas las naciones. Él es Juez sobre toda la
tierra, por lo que su juicio en el Diluvio y Babel recae sobre toda la
humanidad. Asimismo, la redención de Dios alcanza a todos; Dios extiende
su promesa a todos los pueblos, para que todas las naciones vuelvan a
reconocerlo y conozcan su gloria.

En Génesis 12, el centro de atención de pronto se reduce y el relato,
que antes comprendía el trato universal de Dios con todas las naciones,



38

ahora se concentra en la relación personal de Dios con un hombre. Desde
este punto en adelante, por el resto del Antiguo Testamento, el relato se
enfoca en la obra de Dios en una nación y a través de ella. No obstante, el
alcance universal de los primeros once capítulos de Génesis nos recuerda
que Dios presta particular atención a Abraham e Israel en el Antiguo
Testamento en favor de todas las naciones y de toda la creación. Dios se
vale de un medio particular para concretar un propósito universal.

La tercera característica del relato primitivo es su énfasis en las
agravantes consecuencias del pecado, que profana toda la vida humana y la
creación entera. Von Rad habla de la «increíble hamartiología» del autor,18

la enseñanza acerca del pecado, que se observa en Génesis 3 a 11. El relato
ilustra el oscuro origen del pecado en la rebelión de Adán y Eva, la
subsiguiente propagación de esta mancha —que atraviesa todas las naciones
e invade hasta el último rincón de la vida humana— y las calamitosas
consecuencias del pecado para toda la creación. Toda la humanidad y toda
la creación están en rebelión contra Dios y experimentan su juicio. Génesis
3 a 11 retrata a todo el mundo y todas las naciones en su relación con Dios
y, en especial, muestra la enajenación entre Dios y la humanidad entera.

Así, los primeros capítulos presentan el problema universal; la solución
llega con la promesa a Abraham que les sigue. En contra de las malas
noticias de maldición y enajenación de Génesis 3 a 11, en Génesis 12:1-3
oímos las buenas nuevas de bendición y reconciliación (cf. Gá. 3:8). Las
malas noticias se manifestaron vívidamente: todas las naciones están
alienadas de Dios, el pecado devastó cada parte de la vida social y cultural y
corrompió la creación no humana; el juicio no puede erradicar la maldad
(cf. Gn. 6:5 y 8:21, por ejemplo); la promesa de Dios se ve continuamente
amenazada por la infidelidad del hombre. La primera sección de Génesis
termina con el juicio culminante de Dios sobre todas las naciones (Gn. 10-
11). Entonces llega el punto de inflexión, las buenas nuevas: Dios elige a
Abraham y le promete que la bendición y la armonía de su buena creación
serán restauradas a las naciones por medio de Abraham. Von Rad comenta:

¿Acaso la relación de Dios con las naciones quedó deshecha para
siempre? ¿Acaso se ha agotado la clemente paciencia de Dios?
¿Acaso ha rechazado a las naciones en su ira para siempre? Tales
son las gravosas preguntas que ningún lector atento del capítulo
11 puede eludir; de hecho, podríamos decir que nuestro narrador
pretendía, mediante el esquema de su historia primitiva, suscitar



39

precisamente esas preguntas y plantearlas con todo el peso de su
gravedad. Solo entonces el lector está bien preparado para
adoptar el extraño y nuevo concepto que sigue al incómodo relato
sobre la construcción de la torre: la elección y bendición de
Abraham. Por consiguiente, nos hallamos aquí en el punto donde
la historia primitiva y la historia sagrada se entrelazan y, por
ende, en uno de los puntos más importantes de todo el Antiguo
Testamento.19

También nos hallamos en uno de los puntos más importantes de la
Biblia para la eclesiología, donde podemos empezar a entender la
naturaleza y el propósito de la comunidad escogida de Dios.
 
Génesis 12:1-3: escogidos para bendecir a todas las naciones
La historia de Israel comienza con las palabras de la promesa:

Pero el Señor le había dicho a Abram: «Vete de tu tierra y de tu
parentela, y de la casa de tu padre, a la tierra que te mostraré. Yo
haré de ti una nación grande. Te bendeciré, y engrandeceré tu
nombre, y serás bendición. Bendeciré a los que te bendigan, y
maldeciré a los que te maldigan; y en ti serán benditas todas las
familias de la tierra». (Génesis 12:1-3)
 
Es difícil exagerar la importancia de esta «formidable declaración»20

para el ámbito de la eclesiología o, de hecho, para todo el relato de la
Biblia. El rol del pueblo de Dios se halla aquí: fue escogido para bendecir al
mundo. En contraste con el trasfondo universal de las setenta naciones de
esa época, que representan a todos los pueblos de la tierra, alejados de Dios
y a merced del juicio divino (Gn. 10 y 11),21 «Dios elige a Abraham
precisamente para que la bendición recaiga sobre todas las naciones, sobre
cada una de las setenta naciones que Dios ha dispersado sobre la faz de la
tierra».22 La elección de uno tiene por finalidad la salvación de todos: «Es
particularmente significativo pensar que la historia de Abraham desde un
principio estuvo orientada a la salvación universal. Es eso lo que habría de
darle verdadero sentido al llamado de Abraham y a la elección de Israel,
que solo pueden entenderse como parte del plan completo de Yahweh: la
salvación de todos».23

La promesa de Dios a Abraham de Génesis 12:2-3 contiene tres
elementos, y los tres se reiteran en una síntesis de la promesa que se halla



40

en Génesis 18:18-19. El primer elemento de la promesa revela que el plan
redentor de Dios tiene dos fases: «Abraham va a ser una nación grande y
fuerte, y en él serán bendecidas todas las naciones de la tierra» (Gn. 18:18).
Como vemos, aquí las cláusulas oracionales de Génesis 12:2-3 se resumen
en dos objetivos. El primero es hacer de Abraham una nación grande y
poderosa que contara con los regalos divinos de descendencia, tierra y
bendición.24 El segundo es, por medio de la gran nación de Abraham,
bendecir a todas las naciones de la tierra.

El plan de redención se desenvuelve en estas dos fases, tal como lo
indica la estructura gramatical de Génesis 12:2-3.25 La última cláusula («en
ti serán benditas todas las familias de la tierra») es «la afirmación principal
de esos tres versículos [...], [ya que] las promesas personales que Dios hizo
a Abraham tienen un objetivo último: la bendición del mundo».26 Abraham
es escogido y Dios lo convierte en una gran nación con el propósito
explícito de que todas las naciones sean bendecidas. Por eso, Paul
Williamson habla de que Génesis 12:1-3 traza un «plan de motivación
doble».27 Abraham es primeramente receptor de la bendición de Dios y
luego mediador de esa bendición.

«Bendición» es un término bíblico de profunda resonancia, que implica
la revocación de la maldición del pecado y la restauración de la creación a
su plenitud. Las palabras «bendecir» y derivadas aparecen cinco veces en
Génesis 12:2-3; Hans Walter Wolff considera que la repetición es
intencional, dado que las palabras «maldición» y derivadas aparecen cinco
veces entre Génesis 1 y 11.28 De este modo, el autor de Génesis intenta
dejar en claro que, en Abraham, Dios revocará los efectos el pecado: «La
nueva y poderosa palabra [“bendición”], que en Génesis 12:1-3 es la
sustancia del pacto abrahámico, anulará la maldición de Génesis 1 a 11».29

La bendición restaura todo lo bueno que Dios depositó sobre la creación en
el principio (ej.: Gn. 1:22, 28) y, por ende, anticipa la subsiguiente obra
redentora que Dios llevará a cabo en los seres humanos, en su relación con
Dios, los unos con los otros y con la creación no humana.30

El segundo elemento de la promesa abrahámica es la elección
orientada a la misión: «Porque yo lo he escogido para que [...]» (Gn.
18:19a, LBLA; énfasis mío). La doctrina escritural de la elección ha
suscitado un amplio debate en la historia de la iglesia, pero pensar la
elección a la luz del relato abrahámico aclara muchas cuestiones. La
elección de Abraham e Israel se ubica en un contexto universal: «La



41

elección de Israel es una iniciativa divina que tiene el objetivo de que Dios
sea reconocido entre todas las naciones de toda la tierra».31 La elección
particular de Abraham es el instrumento del propósito universal de Dios con
todo el mundo. Por lo tanto, en el relato bíblico, podemos ver que privilegio
y responsabilidad, salvación y servicio, recepción y mediación de
bendiciones, van de la mano cuando hablamos de elección. El pueblo de
Dios es el pueblo del «para que»: son escogidos para que conozcan la
salvación de Dios y luego inviten a todas las naciones a experimentarla.

La tentación constante a lo largo de la historia de Israel y también de la
historia de la iglesia ha sido olvidar el propósito misional de la elección y
hacer hincapié únicamente en el privilegio, la salvación y nuestra condición
de receptores. La historia de Jonás ilustra de una forma drástica y
conmovedora el verdadero significado de la elección de Israel, y la trágica
realidad de que Israel no logró entenderlo.32 En todo el Antiguo Testamento,
cuando Israel olvida su responsabilidad, servicio y misión, vemos que Dios
la reprende: «Solo a ustedes los he elegido de entre todas las familias de la
tierra. Por lo tanto, yo los castigaré por todas sus maldades» (Am. 3:2).

La observación final en cuanto a la promesa abrahámica es la forma en
que esa promesa habría de cumplirse: Abraham «ordenará a sus hijos y a
sus descendientes que sigan el camino del Señor, y que sean justos y rectos,
para que el Señor cumpla en Abraham su promesa» (Gn. 18:19). No se nos
dice con precisión cómo sucederá. Aun así, las frases «que sigan el camino
del Señor» y «que sean justos y rectos» nos dan una pista importante:
ambas frases aparecen con frecuencia en el Antiguo Testamento y apuntan a
una vida que se caracteriza por ajustarse al orden y la ley de Dios en la
creación. El contexto de estas frases es el «clamor contra Sodoma y
Gomorra» por su injusticia y opresión. En oposición a este gravoso pecado,
la bendición llegará mediante el pueblo de Dios, que encarnará el propósito
justo y recto de Dios para la vida humana. Abraham e Israel habrían de ser
la «verdadera humanidad del creador» o la «verdadera humanidad
adámica».33 Sus vidas habrían de proclamar el designio creacional de Dios
para la vida humana y el objetivo hacia el que su plan de redención apunta.

Por consiguiente, Abraham, su familia y la nación de su descendencia
fueron escogidos para ser partícipes de la misión de Dios: disfrutar la
bendición redentora de Dios y seguir los caminos del Señor para que las
naciones puedan recibir esa bendición.
 



42

El Éxodo: la creación de un pueblo santo
El relato de la misión de Dios en su pueblo y a través de él continúa en

el libro de Éxodo. Dios oye los gemidos de Israel desde la esclavitud de
Egipto y recuerda su pacto con Abraham (Éx. 2:23-25). La narración
subsiguiente nos muestra cómo Dios obra para rescatar a Israel y nos cuenta
que él establece un pacto con ellos y habita entre ellos, todo en
cumplimiento de su promesa a Abraham. Su plan de doble motivación
(primero, hacer de Abraham una gran nación y, luego, bendecir a todas las
naciones por medio de ella) queda clarificado por los sucesos de Éxodo, los
primeros pasos que Dios da para cumplir la promesa abrahámica. Por lo
tanto, los movimientos principales del libro —la redención, el pacto y el
tabernáculo— deben interpretarse a la luz del propósito misional de Dios,
tal como fue revelado a Abraham.

John Durham observa que el libro de Éxodo «no es una ensalada
literaria o teológica. Los sucesos no se combinan al azar, sin el hilo
conductor de un propósito, o sin un concepto cohesivo que les dé unidad».
Más bien, tiene una «unidad teológica» que se refleja en la estructura
literaria.34 La estructura literaria del Éxodo tiene profundas implicancias
teológicas para la comprensión de la identidad y el rol del pueblo de Dios
según el propósito divino. Dios los redime de la esclavitud (capítulos 1 a
18), crea un lazo que los une a él mediante el pacto (capítulos 19 a 24) y
viene a habitar entre ellos (capítulos 25 a 40).
 
Un pueblo redimido (Éxodo 1-18)

Los primeros dieciocho capítulos de Éxodo describen la redención del
pueblo de Dios (Éx. 6:6, 15:13). Muchos creen que «redención» es tan solo
una palabra más del léxico teológico que describe la salvación. Por el
contrario, en Éxodo —de hecho, en toda la Biblia— su uso evoca una
imagen cultural y social reconocida entre los pueblos del antiguo Cercano
Oriente que habría expresado con exactitud lo que Dios estaba haciendo.
Un redentor era un miembro de la familia responsable de recuperar
personas y bienes que la familia había perdido por algún tipo de yugo o
atadura.35 Por ejemplo, la redención podía consistir en liberar a un familiar
de la esclavitud y restaurarlo a su relación original con la familia (cf. Lv.
25:47-55). Al parecer, ese es el sentido primario de la obra libertadora de
Dios en Éxodo: en condición de Redentor divino, Dios obra para liberar a
su primogénito de la esclavitud al faraón y lo restaura a su lugar legítimo en



43

la familia de Dios (Éx. 4:22-23). La redención de un hijo «en esencia
resume el significado de todo el relato de Éxodo».36

En Éxodo, la redención ha sido interpretada como una imagen de
liberación espiritual o (según la tradición de la teología de la liberación)
como una imagen de liberación política. Sin embargo, tanto la
interpretación espiritual como la política pierden de vista la profunda
naturaleza religiosa del conflicto que está implícita en las imágenes de
Éxodo. La cosmovisión secular y dualista de la cultura occidental hace que
nos resulte difícil ver el mundo desde la mirada profundamente religiosa
que tenían los pueblos del antiguo Cercano Oriente. Para ellos, la religión
estaba estrechamente ligada a las dimensiones social, económica y política
de la vida. El faraón era la imagen y el representante de Ra,37 el dios egipcio
del Sol, un rey dios que gobernaba en nombre de los dioses para preservar
la justicia, el orden y la armonía en la sociedad.38 Vivir bajo la autoridad del
faraón no era un mero asunto político, sino también fundamentalmente
religioso. Como súbditos del Faraón, los israelitas vivían bajo su autoridad
divina y, por ende, estaban envueltos en un sistema idolátrico; no podían
servir y adorar al Señor (Éx. 8:1). Moisés llegó como representante del
Señor —el Rey Dios vivo y verdadero— a exigir la liberación de su pueblo
para adorar y servir a Dios (Éx. 4:23; 7:16; etc.). La negativa de Faraón
acarreó juicio: el Señor derramó plagas sobre Egipto, Faraón y los dioses
egipcios (Éx. 12:12; cf. Nm. 33:4)39 para que toda la tierra supiera que solo
Dios es el Señor (Éx. 6:7; 7:5; etc.). Por lo tanto, la redención del pueblo de
Dios en el éxodo es fundamentalmente religiosa. El pueblo de Israel es
librado del servicio y la lealtad a otros dioses para servir al Señor en cada
área de su vida: social, económica y política. Dios estableció una
comunidad alternativa frente al idolátrico Egipto.40 «En Éxodo, el poder del
estado soberano se quiebra; el faraón, el rey dios de Egipto, es derrotado y,
por lo tanto, pierde el derecho a ejercer su señorío sobre Israel; el Señor
venció al faraón y, por ende, ahora gobernaba como Rey sobre Israel (Éx.
15:18). Puesto que era su libertador, Dios reclamó el derecho a llamar a su
pueblo a un compromiso de obediencia a él en el pacto.»41 Ser redimido es
ser libertado para rendir lealtad absoluta solo a Dios. Dios liberó a su
pueblo de un modo de vida idolátrico para que fuera una comunidad que
marcara un contraste. Si Israel había de vivir con la bendición de Dios e
invitar a otros a unírsele, tenía que ser libre del servicio a otros dioses al
que estaba atada. Solo entonces podría encarnar el designio creacional y



44

original de Dios y el propósito escatológico de una humanidad restaurada.
La redención liberó a Israel para que cumpliera con su rol e identidad
abrahámicos.
 
El pueblo del pacto (Éxodo 19-24)
El pueblo de Dios no es solo una comunidad redimida sino también una
comunidad de pacto. El pacto es quizás la imagen central que las Escrituras
usan para definir la relación de Dios con su pueblo. Al valerse de esta
imagen, Dios toma una noción prevalente de las culturas que rodean a Israel
para describir su relación con él. Sin embargo, en el uso bíblico, la
imaginería se transforma. Es importante prestar atención a ambos aspectos
del pacto bíblico: sus similitudes con las prácticas sociales del antiguo
Medio Oriente y el modo en que fue transformado para amoldarse a los
propósitos de Dios.
 
E� �������� ��� ������� C������ O������
El término «pacto» solía usarse en las culturas paganas del antiguo Cercano
Oriente para designar un acuerdo vinculante que regía la relación entre dos
partes, ya sea que fueran amigos (1 S. 18:3), naciones (Gn. 14:13; 1 R. 5;
20:34) o cónyuges (Pr. 2:17; Mal. 2:14). Era un tratado solemne y
vinculante en el que cada parte se comprometía a ser fiel a los términos
establecidos de la relación.

A mediados del siglo XX, los arqueólogos descubrieron numerosos
documentos de pactos efectuados por poderosos reyes de imperios de gran
alcance como el hitita y el egipcio. Las coincidencias entre esos
documentos y el pacto que Dios hizo con Israel (en particular en Éx. 19-24
y Deuteronomio) son extraordinarias.42

El estudio de esos pactos ha echado luz sobre el vocabulario con que
Dios describe la relación con su pueblo.43 Los pactos eran instrumentos
mediante los cuales los reyes de los imperios administraban y ordenaban
sus reinados, puesto que detallaban los términos de la relación entre ellos y
otras naciones. Había pactos de paridad entre partes iguales, es decir, entre
imperios igualmente poderosos; por ejemplo, en el año 1290 a. C. dos
grandes imperios —el hitita y el egipcio— hicieron un tratado de paz para
dar por terminada su guerra en Siria. También había pactos de vasallaje
entre partes desiguales, por ejemplo, entre un gran rey y los pueblos
súbditos de su imperio, en los cuales el rey soberano dictaba los términos



45

del pacto y llamaba a los pueblos a responder con lealtad. Estos últimos
pactos son similares a los del Antiguo Testamento.

El pacto de vasallaje designaba una relación vinculante entre un rey y
sus súbditos; era una relación permanente e inquebrantable que exigía el
compromiso total de ambas partes. Por lo general, ambas partes ratificaban
el pacto haciendo un juramento de lealtad y comprometiéndose a cumplir
con los términos acordados. En algunos casos, también se llevaba adelante
una ceremonia imprecatoria en la que se derramaba sangre de animales y
ambas partes decían que, en caso de no cumplir con su parte del trato, su
propia sangre sería derramada igual que la de los animales.44 Ambas partes
tenían responsabilidades: el rey hacía promesas a su pueblo y exigía a
cambio fidelidad, obediencia, lealtad total e incluso amor.45 Había leyes que
regían el comportamiento del vasallo en el contexto de la relación, que
seguía en pie en tanto el vasallo fuera fiel y conllevaba pena de muerte en
caso de quebrantarse. Un pacto era un asunto serio.

Moisés, que había sido educado en las cortes del faraón, seguramente
haya sabido de ese tipo de pacto,46 pero ¿por qué el pacto de vasallaje era
una imagen adecuada para definir la relación de Dios con Israel? Peter C.
Craigie nos da una respuesta parcial: «El pacto no solo tiene la función de
establecer una relación vinculante entre Israel y su Dios, sino que también
marca la liberación del pueblo de la sumisión servil a un poder mundano,
Egipto. [...] Al igual que las demás naciones pequeñas que la rodeaban,
Israel habría de ser un estado súbdito, pero no de Egipto o los hititas; Israel
debía su lealtad solo a Dios».47 Hay algunas pruebas de que Egipto
empleaba el pacto de vasallaje no solo en la relación con naciones externas
sometidas, sino también en la relación con grupos de esclavos extranjeros
que habitaban en el país.48 Puesto que Israel constituía un grupo étnico
numeroso en Egipto, es posible que el pueblo haya estado sujeto al gobierno
y señorío del faraón mediante un pacto. En ese contexto, el pacto de Sinaí
habría ilustrado de una forma impactante y convincente que Israel ahora era
libre de ese yugo y que desde ese momento en adelante estaba bajo un
nuevo señorío; habiendo sido librada del pacto de lealtad al faraón, Israel
desde ahora y para siempre tendría un pacto con Dios solamente. Éxodo nos
muestra el pasaje «de Faraón a Yahweh, de un amo a otro nuevo».49

 
L� �������� �� I�����: L� ��������� �������� �� �� ������ ���
�����



46

No obstante, cabe preguntarse: ¿por qué Dios —el Señor de todas las
naciones— liberaría a esta nación, Israel, y se uniría a ella mediante un
pacto? Quizás el mismo pueblo de Israel se haya preguntado lo mismo al
ver a Dios en acción sacándolos de Egipto a través del Mar Rojo y
llevándolos hasta Sinaí. Dios, por medio de Moisés, da a Israel un mensaje
que responde ese interrogante: «Habla con la casa de Jacob. Diles lo
siguiente a los hijos de Israel: “Ustedes han visto lo que he hecho con los
egipcios, y cómo los he tomado a ustedes y los he traído hasta mí sobre alas
de águila. Si ahora ustedes prestan oído a mi voz, y cumplen mi pacto, serán
mi tesoro especial por encima de todos los pueblos, porque toda la tierra me
pertenece. Ustedes serán para mí un reino de sacerdotes y un pueblo santo”.
Estas mismas palabras les dirás a los hijos de Israel» (Éx. 19:3-6). En este
pasaje hallamos la «identidad única del pueblo de Dios»,50 el rol especial
que el pueblo de Dios tendrá en el resto del relato bíblico. En Génesis 12:2-
3, Dios había prometido que haría de Abraham una gran nación que
bendeciría a toda la tierra; el libro de Éxodo nos habla de esa «gran» nación
formada, llamada y redimida para ser bendición. Específicamente, Éxodo
19:3-6 nos cuenta cómo cumplirá Israel su rol de propagar la bendición de
Dios. Esta sección consta de tres partes: un prólogo histórico a las
poderosas obras de Dios (v. 4), las condiciones del pacto (vv. 5-6) y la
respuesta de Israel, que se compromete a cumplir con los términos del pacto
(vv. 7-8).51

Dios se dirige a Israel por primera vez con un breve prólogo histórico,
característico de los documentos de pactos del antiguo Cercano Oriente.
Dios hace un bosquejo de sus poderosas obras a favor de Israel: las que hizo
en Egipto y su cuidado hacia los israelitas en su camino por el desierto y
hasta atraerlos hacia sí mismo en Sinaí.

¿Por qué Dios hizo esto por Israel? Dios revela las condiciones del
pacto con Israel y las razones de su elección en los versículos 5 y 6. Estas
palabras son cruciales para entender el rol y la identidad de Israel. Terence
Fretheim observa: «Uno bien puede leer el libro entero de Éxodo a la luz de
las declaraciones que Dios hace en Éxodo 19:3-6. De hecho, se ha dicho
que, en toda la tradición de Moisés, es muy probable que este discurso sea
el más programático para la fe israelita».52 La importancia de estos
versículos es evidente cuando descubrimos que todo el relato de Éxodo
apunta al momento en que el Señor revela su propósito para Israel y el rol
que le asigna: «Es como si todo lo que sucedió antes, desde que YHWH



47

llamó a Moisés a sacar a su pueblo de Egipto (Éxodo 3), nos condujera a
este momento».53 En este pasaje es donde Dios anuncia a Moisés, y revela a
Israel, el propósito de su redención, de su cuidado providencial y de haber
reunido a su pueblo y haberlo atraído hacia sí mismo mediante el pacto. Sin
embargo, el relato no solo avanza hacia este momento; también se mueve
en dirección opuesta. El resto del Antiguo Testamento nos muestra cuánto
éxito tuvo Israel en el cumplimiento de su llamado: «Este rol especial que le
fue asignado se vuelve el lente a través del cual vemos a Israel por el resto
de la Biblia».54

Hay tres términos que describen el rol especial de Israel: ella había de
ser el «tesoro especial» de Dios, «un reino de sacerdotes» y «un pueblo
santo» para él. El primer término —«tesoro especial»— se refiere al tesoro
personal de un rey. Aun cuando todo el reino en cierto sentido le
pertenezca, el rey también posee un tesoro apartado para su uso personal.
Aun cuando Dios gobierna sobre todas las naciones, Israel le pertenece de
un modo especial y fue escogida para llevar a cabo una tarea especial.55 Su
elección tiene lugar en un contexto universal: «porque toda la tierra me
pertenece».56 Por eso Dios elige a Israel: la tierra entera le pertenece y está
volviendo a tomar posesión de ella. Israel es el medio de Dios para alcanzar
ese objetivo: la renovación de la creación y todas las naciones. Como
observa Williamson: «La elección de Israel como el “tesoro especial” de
Yahweh no es un fin en sí mismo, sino un medio para alcanzar un fin
mucho más grande. Desde ese punto de vista, el objetivo del pacto de Sinaí
es establecer una nación especial mediante la cual Yahweh se dé a conocer a
todas las familias de la tierra».57

La forma en que Israel desempeñaría ese rol se ilustra en dos
imágenes: había de ser un reino de sacerdotes y una nación santa.
Consideremos primero el término «reino de sacerdotes»: «Israel como
pueblo cumpliría un rol sacerdotal entre los demás pueblos: representar a
Dios entre todas las naciones. Lo que el sacerdote es para un pueblo, el
pueblo de Israel lo es para el mundo».58 A fines instructivos, es útil
considerar tres características del rol del sacerdote en el Antiguo
Testamento: debía estar apartado en santidad, ser mediador de la presencia y
bendición de Dios, y hacerlo todo para beneficio de otras personas.59 El
sacerdote está apartado y es totalmente devoto al Señor: esa es la
mismísima esencia de lo que ha de ser y hacer. Debe cumplir la función de
mediador y canal de la santa presencia de Dios para la comunidad, a través



48

de su propia vida y conducta santas, que son un modelo de consagración y
devoción a Dios. Jo Bailey Wells observa que la santidad de los sacerdotes
significa que «los sacerdotes viven en una relación especialmente estrecha
con Dios (son quienes se acercan a Dios y acercan a las personas a él [...]);
y que la cualidad de la santidad de Dios ha de reflejarse de una forma
especial a través de ellos y a los ojos del pueblo (Lv. 21:8)». Por
consiguiente, «tienen la responsabilidad de encarnar la santidad de Dios
ante el pueblo».60 Del mismo modo, Dios llamó a Israel a ser mediadora de
su presencia ante las naciones que la rodeaban, a ser una demostración
tangible de la viva realidad de que Dios habita entre su pueblo escogido.

El sacerdote llevaba a cabo toda su tarea en servicio a los demás. No
vivía para sí mismo: vivía para bendecir a Israel. Dios le ordenó a Aarón y a
sus hijos que bendijeran a los israelitas: «de esta manera bendecirán a los
hijos de Israel. Les dirán: “¡Que el Señor te bendiga, y te cuide! ¡Que el
Señor haga resplandecer su rostro sobre ti, y tenga de ti misericordia! ¡Que
el Señor alce su rostro sobre ti, y ponga en ti paz!”» (Nm. 6:22-26). De
igual manera, Dios prometió que la nación de la descendencia de Abraham
bendeciría a todas las demás naciones; así, Israel también cumpliría una
función sacerdotal ante las naciones vecinas. Dumbrell incluso afirma que
el llamado de Éxodo 19:4-5 es «prácticamente una reformulación de
Génesis 12:1-3».61

En pocas palabras, Israel era un reino de sacerdotes que vivía para
bendecir a las naciones; su deber era ser totalmente devota en el servicio a
Dios y, en su vida en comunidad, ser un modelo de la lealtad al Dios
verdadero y de la vida de bendición que Dios pensó para todos los pueblos.

El segundo término, «un pueblo santo», expresa una comprensión
similar de la identidad y el rol de Israel. La santidad es la cualidad de
aquello que ha sido apartado de su uso natural y es consagrado al servicio a
Dios. En su condición de nación santa, Israel debía ser un pueblo apartado
entre las naciones, por así decirlo. La vida de los israelitas debía ser
notablemente distinta de la de los pueblos que los rodeaban. Durham
observa que ellos «debían ser un pueblo apartado, distinto de todos los
pueblos por lo que eran y aquello en lo que estaban siendo transformados:
una comunidad que manifiesta ante el mundo que vivir en pacto con
Yahweh puede cambiar a un pueblo».62 Como nación santa, su vida debía
constituir ante el mundo un modelo o paradigma de lo que Dios tiene
pensado para todos, «un modelo de sociedad para el mundo [...], el



49

paradigma del gobierno teocrático que es el objetivo bíblico para el mundo
entero».63

Los israelitas debían ser santos porque pertenecen a un Dios santo:
«Ustedes deben ser santos porque yo, el Señor su Dios, soy santo» (Lv.
19:2). Después de esa exhortación sigue una lista exhaustiva de exigencias
que marcarían a Israel como pueblo distinguible. Cada aspecto de la vida
debía ser santo para el Señor: el respeto en las relaciones familiares (v. 3);
la libertad de la idolatría (v. 4); el cuidado de los pobres (vv. 9-10), los
indefensos (v. 14), los ancianos (v. 32) y el extranjero (v. 33); la justicia en
los tratos económicos (v. 13); la integridad interpersonal (v. 11); la justicia
en las cortes (v. 15) y al hablar (v. 16); la preocupación por la seguridad y el
bienestar del prójimo (v. 16), incluso el amor por el prójimo (v. 18); la
fidelidad sexual (vv. 20-22); el cuidado de la creación no humana (vv. 23-
25); el distanciamiento de la religión pagana (vv. 26-28, 31); la honestidad
comercial (vv. 35-36); y más. Así, Israel viviría como una nación santa
entre las naciones, como un pueblo cuya vida había sido transformada.

El llamado misional de Israel, descrito en Éxodo 19 en términos de ser
una nación santa y un reino de sacerdotes, es centrípeto. Israel habría de
encarnar el propósito creacional de Dios para toda la humanidad, y lo haría
para bendición de todo el mundo, viviendo de tal manera que atraería a las
naciones a un pacto con Dios. O en términos del lenguaje que Isaías usa
más adelante, Israel fue llamada a ser «una luz para las naciones» (Is. 42:6).

Por consiguiente, el llamado de Dios a que Israel fuera una comunidad
sacerdotal y una nación santa coloca al pueblo de forma explícita en una
posición intermedia entre Dios y las naciones. Por un lado, los israelitas
fueron apartados para la gloria y el propósito de Dios y su vida estaba
orientada hacia él, de modo que dieran a conocer su majestad y así
cumplieran su rol en la misión de Dios; por otro lado, fueron apartados para
bendecir a las naciones, con lo cual estaban orientados hacia los pueblos
que los rodeaban para así ser los mediadores de la bendición de Dios para
ellos. El pacto de Éxodo 19:3-6 confiere a Israel este rol y su identidad
misional entre todas las naciones; Moisés reunió a los ancianos para
responder al llamado divino y ellos afirmaron, en nombre de todo el pueblo:
«Haremos todo lo que el Señor ha dicho» (Éx. 19:8).
 
L� ���� ��������� �� �� ������ ��������



50

Luego del llamado misional, Dios estableció las condiciones del pacto con
Israel (Éx. 20-23). La Torá, o enseñanza, que Dios dio a su pueblo tiene la
finalidad de ayudarlos a vivir su llamado como nación santa, un pueblo que
contrastara con las naciones circundantes. El «éxodo sacó al pueblo de
Egipto para convertirlos en una sociedad nueva y la Torá constituye el
modelo».64 Antes que nada, Israel recibió diez «palabras» o directrices
creacionales abarcadoras (Éx. 20:1-17) que habrían de moldear la vida de
Israel. Acto seguido, Israel recibió una legislación social (Éx. 20-23) que
explicita las implicancias de los diez mandatos a Israel dentro de su
situación cultural particular. Por un lado, la Torá es para Israel universal,
puesto que manifiesta el designio creacional de Dios y su propósito para
toda la humanidad; pero por otro lado, también es particular, en tanto que
es un ejemplo de una contextualización social y cultural específica de ese
orden, en un período, un lugar y una cultura dados. La ley es el modo de
vida, el camino que Dios quiere que siga la vida humana.

Para entender el llamado misional de Israel y la iglesia, debemos
prestar atención a la relación que une la ley con la creación. La misión de
Dios desde el Edén ha sido restaurar su buena creación limpiándola de la
contaminación del pecado: lo prometió a Adán y emprendió el largo camino
de redención para cumplir su promesa. Israel se vuelve portadora de esa
promesa y encarna el compromiso de Dios de renovar la creación. Por esa
razón, la vida de Israel apunta hacia atrás, al designio y propósito creacional
para la humanidad, y hacia adelante, al objetivo último de Dios de restaurar
la creación.

Por eso es que la enseñanza de la ley para Israel abarca cada esfera de
la vida humana. El pueblo de Israel ahora servía al Señor de un nuevo
pacto, el Dios de la creación, a él le debía toda su lealtad y tenía que
consagrar sus estructuras sociales, económicas, familiares y políticas —en
efecto, toda su vida personal, social y cultural— a él. La Torá dio origen a
una comunidad y un pueblo cuya vida había de ser una luz para mundo. Las
múltiples estipulaciones de la Torá tienen «la única intención de someter
toda la vida al señorío inmediato, directo y radical de este Dios. No hay
área de la vida que su propósito y voluntad no abarquen».65 En vívido
contraste con el dualismo de la actualidad, por medio del cual limitamos la
obediencia a Dios a un ámbito individual y privado de la vida al que
podríamos calificar de «ético» o «moral», la Torá recordaba a Israel que
Dios gobierna toda la vida humana: «No hay ámbito de la vida humana que



51

escape a la perspectiva de la ley y el pacto. En el mundo moderno, se suele
separar lo religioso de lo secular, lo sagrado de lo profano. Para Israel, tal
distinción hubiera sido artificial, no porque no se distinguieran las esferas
de la vida a las que se aplicaba la ley, sino porque toda la vida estaba bajo el
dominio de Dios, el Señor del pacto».66

La naturaleza contextual de la ley deja ver otra dimensión importante
de la identidad misional de Israel: el pueblo estaba en una posición desde la
cual confrontaba la idolatría de las naciones que lo rodeaban. Dios llamó a
Israel a vivir precisamente en el contexto cultural del antiguo Cercano
Oriente, pero para plantear un desafío a la idolatría de esa sociedad. Las
leyes no son directivas universales y abstractas aisladas del contexto
cultural más amplio en que Israel se movía. El designio creacional de Dios
para la humanidad, que tiene validez universal, se contextualiza en el
entorno cultural particular de Israel. La vida de obediencia de Israel habría
de constituir un contacto misionero con el espíritu religioso pagano de la
cultura cananea, por lo cual es evidente que Israel tiene una tercera
orientación: mira hacia atrás al designio creacional y hacia adelante al
objetivo redentor de Dios, pero también mira hacia afuera para confrontar
la idolatría que corrompe y socava la vida humana. Por ese motivo, justo
antes de que Israel entrara a la tierra prometida, la ley de Deuteronomio se
amplió para tratar los numerosos peligros que el pueblo encontraría en esa
tierra. Puesto que Israel se atuvo a la ley, marcaría un contraste entre las
naciones: «La santidad de Israel también dependía de si realmente viviría de
acuerdo con el orden social establecido por Dios, un orden social que marca
un agudo contraste con el de todas las demás naciones».67

Según este orden social contrastante, por ejemplo, todas las personas,
pobres y ricos, tendrían oportunidades para prosperar; la tierra sería un
lugar donde todas las personas estarían protegidas y tendrían recursos para
proveer para sí mismas. Esto último se manifiesta especialmente en las
leyes acerca del derecho inalienable de todas las familias israelitas a poseer
una tierra. La tierra no se vendería de forma permanente, de modo que todas
las familias tendrían un capital con el que producir riqueza y, por ende, no
podrían caer en la pobreza crónica. Si una familia atravesaba momentos
difíciles y vendía su propiedad, le sería devuelta en el año de jubileo. La
acumulación de tierras o el afán de aumentar las posesiones a costas de otra
persona estaban estrictamente prohibidos: «No codiciarás» (Dt. 5:21). El
fundamento de esas leyes era que Dios es dueño de toda la tierra: «La tierra



52

no podrá venderse a perpetuidad, porque la tierra es mía» (Lv. 25:23).
Christopher Wright observa: «El Señor se atribuye a sí mismo el papel de
terrateniente y, a los israelitas, el de sus súbditos inquilinos».68 Cuando
comparamos esas leyes con las prácticas de las naciones cananeas, vemos
que sin duda son revolucionarias. Los gobernadores cananeos eran dueños
de toda la tierra de sus pequeños reinos y permitían a otras personas cultivar
la tierra a cambio de un abultado tributo.69

Había aun más leyes que garantizaban la justicia social y económica:
las leyes de la rebusca implicaban que parte de la cosecha era destinada a
los pobres (Lv. 19:9); el diezmo proveía para levitas y pobres (Dt. 26:12);
había leyes que ordenaban un trato justo a los trabajadores (Dt. 24:14) e
incluso a los animales (Dt. 25:4). Así, la ley demandaba justicia pero iba
más allá del cuidado benevolente de los débiles e indefensos: «no habrá
pobres entre ustedes» (Dt. 15:4, DHH). La responsabilidad de cada israelita
de cuidar de los oprimidos, los hambrientos, los presos, los ciegos, los
caídos, los extranjeros, los huérfanos y las viudas se basaba en el cuidado
especial que Dios tenía por ellos (Sal. 146).

La vida social mosaica, basada en la justicia y la misericordia, tenía el
propósito de despertar la admiración y envidia de las naciones, que
exclamarían a la par de Dios: «¿qué nación grande hay que tenga estatutos y
decretos tan justos como toda esta ley que hoy pongo delante de vosotros?»
(Dt. 4:8). La injusticia y la desobediencia a la Torá equivaldrían a
abandonar la identidad misional de Israel.

Siglos atrás, Dios le había dejado en claro a Abraham que la promesa
que le había hecho se cumpliría solo en tanto anduviera en los caminos del
Señor, en justicia y rectitud (Gn. 18:19). Ahora el pueblo de Israel también
tenía la responsabilidad de cumplir con su llamado, viviendo una vida
conforme al designio creacional de Dios para la humanidad, que mirara
hacia el propósito final de Dios de restaurar su creación y confrontara la
idolatría de las naciones paganas. Al igual que Abraham, Israel debía ser un
pueblo santo, cuya vida de justicia, rectitud, misericordia y shalom
demostrara que el Dios Creador habitaba en medio de ellos (Dt. 4:5-8).
 
L� ������������ �� �� ��������� �� I�����: �� ���� �������� �� ��
������ �� �����
Dios e Israel confirmaron su pacto en dos ceremonias (Éx. 24:3-8, 9-11) y
ambas pueden entenderse en términos de las prácticas que se realizaban en



53

los pactos de aquel entonces. Primero, Moisés ofreció un holocausto y
esparció la sangre del animal sobre el altar, el símbolo de la presencia de
Dios. Luego le pidió una vez más al pueblo que se pronunciara respecto del
pacto, a lo cual ellos respondieron: «Acataremos todas las cosas que el
Señor ha dicho, y las obedeceremos» (Éx. 24:7). Entonces Moisés roció
sangre sobre ellos diciendo: «Esta es la sangre del pacto que el Señor hace
con ustedes al darles todas estas cosas» (Éx. 24:8). Puede ser que esparcir la
sangre haya sido una ceremonia imprecatoria que se celebraba en los pactos
para invocar la maldición de la muerte en caso de que una de las partes
quebrantara sus obligaciones: «Si no cumpliera con mi parte del pacto, que
mi propia sangre sea derramada igual que la de este animal». El hecho de
que se rociara tanto sobre el altar como sobre el pueblo demuestra que hay
dos partes que participaron del pacto: Dios e Israel. Ambas ahora debían
atenerse a sus términos: es un vínculo mediado por sangre.70 Sin embargo,
el derramamiento de sangre sobre el pueblo también puede indicar su
consagración a un llamado misional como nación santa y reino de
sacerdotes.71 Así como se consagraba a un sacerdote rociando sangre sobre
él, Israel fue consagrada para su rol sacerdotal mediante la sangre rociada
(Éx. 24:6-8; cf. Éx. 29:1, 21).

La segunda ceremonia fue una comida que Dios compartió con los
líderes de Israel, los representantes de toda la nación. Después de la
ratificación de un pacto mediante la sangre, la comida unía a las partes del
pacto para que disfrutaran de la comunión y celebraran el nuevo vínculo
que se había establecido.72

Israel ahora estaba unida a Dios mediante un pacto y así Dios cumplió
su promesa a Moisés: «Los tomaré como mi pueblo, y seré su Dios» (Éx.
6:7). Israel ahora tenía el llamado de dar a conocer a Dios a las naciones.
Por consiguiente, el pacto define la relación de Israel con Dios, su identidad
como pueblo y su rol de mediador de la bendición de Dios para las
naciones. El resto del Antiguo Testamento relata la historia de cuán fiel fue
Israel a este llamado.
 
Presencia de Dios en medio de su pueblo (Éxodo 25-40)
La identidad del pueblo de Dios se define no solo por la redención y el
pacto, sino también por la presencia de Dios que habitaba en medio de ellos
(Éx. 25-40).73 Después de todo, este es el relato de la misión de Dios. Los
últimos capítulos de Éxodo interrumpen la liberación de Egipto y el pacto



54

de Sinaí con el relato de cómo Dios viene a habitar entre su pueblo. Esta
sección puede dividirse en tres partes: (1) las instrucciones de Dios a Israel
sobre la construcción del tabernáculo que sería el lugar de su morada (Éx.
25-31); (2) el registro histórico de la desobediencia de Israel con el becerro
de oro y las consecuencias (Éx. 32-34); y (3) la construcción del
tabernáculo según las instrucciones de Dios (Éx. 35-40). El conjunto de este
excepcional relato tripartito acaba con el momento en que la gloria de Dios
llenó el tabernáculo (Éx. 40:34-38).

Dios ordenó a los israelitas por medio de Moisés: «harán un santuario
en mi honor, y yo habitaré en medio de ellos. El diseño del tabernáculo y de
todos sus utensilios lo harán todo en conformidad con todo lo que yo te
muestre» (Éx. 25:8-9). Las dos palabras que aquí designan a la tienda de
Dios son muy significativas. La palabra que se traduce como «santuario» se
deriva del término «santo», lo que indica que sería un lugar santo, «que
dejaría en los antiguos israelitas (y en el lector moderno) la impresión de la
santidad de Dios y de su interés por la santidad de su pueblo».74 La palabra
que se traduce como «tabernáculo» está asociada al verbo «habitar» e indica
que esta tienda sería la habitación de Dios en medio de Israel: «yo habitaré
en medio de ellos» (Éx. 25:8). Una tercera palabra que designa al
tabernáculo en Éxodo 25 es la que se traduce como «tienda», una palabra
del lenguaje habitual que también describe las tiendas donde los mismos
israelitas vivían, pero que en este caso se refiere a una tienda de reunión.
«A la entrada del tabernáculo de reunión, delante del Señor, [...] yo me
reuniré con ustedes para hablarles. Allí me reuniré con los hijos de Israel, y
el lugar será santificado con mi gloria. [...] Yo habitaré entre los hijos de
Israel, y seré su Dios. Así sabrán que yo soy el Señor su Dios, que los sacó
de la tierra de Egipto para habitar en medio de ellos. Yo soy el Señor su
Dios» (Éx. 29:42-46).

Las cuidadosas instrucciones acerca de la estructura, los materiales y el
mobiliario expresan mediante símbolos lo que significa para un Dios santo
vivir en medio de su pueblo. Cada detalle de las instrucciones de Dios
muestra lo que implica una relación de pacto entre Dios y su pueblo.

Hay un parecido sorprendente entre el plano del tabernáculo y el de las
tiendas de guerra del faraón egipcio Ramsés II (quien probablemente haya
sido el faraón que gobernó durante los tiempos de Moisés).75 Además, al
igual que en los campamentos militares de los egipcios, el tabernáculo
estaba ubicado en el centro del campamento,76 lo que habría dejado una



55

fuerte impresión en el pueblo israelita de que había venido a habitar entre
ellos el señor de un nuevo pacto, un nuevo rey a quien debían su completa
lealtad y una obediencia absoluta.

Éxodo 25 a 31 presenta las instrucciones de Dios a Moisés respecto de
la construcción del tabernáculo; Éxodo 35 a 40 registra el cumplimiento de
estas órdenes por parte de Israel, que edificó el tabernáculo en estricta
conformidad con esas instrucciones. Sin embargo, entre esos dos pasajes
encontramos una narración extraña que parece estar fuera de lugar, «una
interrupción histórica y literaria al relato de la construcción del templo».77

Es fácil pasar por alto la profunda relevancia teológica de que estos hechos
ocupen ese lugar en la estructura literaria.

La «interrupción» de los capítulos 32 a 34 de Éxodo nos ofrece
información relevante sobre cómo habita Dios entre su pueblo. Empieza
relatando un acto de apostasía que atenta contra la mismísima posibilidad
de que Dios fuera a habitar en medio de su pueblo: Israel fabricó un becerro
de oro y lo estaba adorando. Dios amenazó con destruir al pueblo, pero
Moisés intercedió por ellos basándose en el pacto y en la reputación de Dios
entre las naciones, y el Señor desistió (Éx. 32:7-14). Después de traer juicio
sobre Israel, Dios dijo que les daría la tierra pero que no iría con ellos (Éx.
33:1-3) porque, dado que eran un pueblo pecador, estarían en constante
peligro de muerte en la presencia de un Dios santo. Sería como almacenar
explosivos en un taller de soldadura: la misma presencia de Dios podría
destruirlos si él viviera entre ellos. Sin embargo, Moisés volvió a suplicar
ante Dios, ante lo cual Dios nuevamente desistió y dijo que su presencia iría
con Moisés («Mi presencia irá contigo» [singular], Éx. 33:14).78 Entonces
Moisés rogó a Dios que fuera no solo con él sino con toda Israel («con
nosotros» [plural]). Después de eso, le hizo a Dios un planteo realmente
sorprendente, que arroja una claridad extraordinaria sobre toda esta sección
de la Palabra de Dios y sobre nuestra comprensión de lo que significa ser el
pueblo de Dios: «¿Cómo se sabrá que me miras con agrado —a mí y a tu
pueblo— si no vienes con nosotros? Pues tu presencia con nosotros es la
que nos separa —a tu pueblo y a mí— de todos los demás pueblos de la
tierra» (Éx. 33:16, NTV). Por muy peligroso que fuera, es precisamente la
presencia de Dios con su pueblo lo que lo distingue de los demás pueblos.
Cuando Dios prometió hacer eso mismo que Moisés había pedido, él rogó a
Dios que confirmara su promesa mediante una nueva revelación de su
presencia.



56

Esa revelación (Éx. 34:6-7) se convirtió en la base de una confesión
importante, un credo que resuena en toda la historia de Israel (2 Cr. 30:9;
Neh. 9:17; Sal. 86:5, 15; 103:8; 145:8; Jl. 2:13; Jon. 4:2): «El Señor, el
Señor, Dios clemente y compasivo, lento para la ira y grande en amor y
fidelidad, que mantiene su amor hasta mil generaciones después, y que
perdona la iniquidad, la rebelión y el pecado» (NVI). Hasta este punto de
Éxodo, se hizo hincapié en la santidad de Dios y el mandato de que su
pueblo fuera santo. Por el contrario, aquí los términos de amor y gracia se
apilan uno sobre el otro para asegurarle a Israel que él habitaría entre su
pueblo como un Dios clemente, amoroso, compasivo, paciente y fiel que
perdona. El nombre Yahweh ahora está asociado con el amor que revela su
pacto (hesed). Este término «suele traducirse como “misericordia”,
“fidelidad [al pacto]” o formulaciones similares. De ahora en adelante, esta
es la palabra que sintetiza el compromiso divino con la relación».79 Dios
mismo se une a Israel con lazos de amor.

Luego Moisés le pidió a Dios que habitara entre su pueblo y que los
acompañara como el Dios que perdona la maldad, un Dios santo que ama
conforme a su pacto. Ahora podía comenzar la construcción de la
habitación de Dios; cuando se completó, la nube de la presencia de Dios
cubrió la tienda de reunión y la gloria de Dios llenó el tabernáculo (Éx.
40:34-38). Desde ese entonces, Dios estuvo presente entre Israel mediante
la nube y el fuego, que guiaban y protegían a su pueblo.

La presencia del Señor acompañándolos era importante para la
identidad del pueblo israelita por al menos tres motivos. Primero, su vida se
caracterizaría por una relación constante de amor y obediencia. El Señor, el
rey que por pacto gobernaba sobre los israelitas, vivía entre ellos de la
misma manera en que Faraón, el rey dios, vivía entre sus tropas y ellas
debían someterse a su señorío por el pacto que los constreñía. Sin embargo,
la unión entre Israel y Dios no se limitaba a una relación política: desde ese
punto de la historia israelita, el amor de Padre e hijo se volvió un elemento
prominente de la relación de pacto.80

Segundo, la vida de Israel desde ese entonces se caracterizaría por la
adoración en comunidad. Fretheim observa que «indiferentemente del
significado que tengan los detalles del tabernáculo, todo demuestra la
importancia de la adoración y de la presencia especial de Dios en ese
contexto».81 Solo un pueblo que adora a Dios puede anunciar su salvación.
Moisés debía darle a Faraón un mensaje: «Ya te he dicho que dejes ir a mi



57

hijo para que me rinda culto» (Éx. 4:23, NVI). Siete veces pronunció ante
él: «Deja ir a mi pueblo para que me rinda culto» (Éx. 8:1, 20, etc.). El
propósito de la redención es crear un pueblo adorador: la presencia de Dios,
que habitaba de continuo con el pueblo israelita, ahora los llamaba a adorar
de continuo a su rey divino. La adoración es un elemento central de la
identidad del pueblo de Dios: «La finalidad última de la iglesia no es la
misión, sino la adoración. La misión existe cuando la adoración no. La
adoración [...] es el fuego que aviva las misiones. Es su objetivo porque en
las misiones simplemente buscamos que las naciones se deleiten
intensamente en la gloria de Dios. [...] Sin embargo, también es el fuego
que las aviva. [...] No podemos alabar aquello que no valoramos. [...] Las
misiones empiezan y terminan en adoración».82 El pueblo de Dios celebra la
presencia de Dios entre ellos como comunidad adoradora.

Tercero, Dios estaría presente entre ellos para obrar en y a través de
ellos y así llevar a cabo su misión. Constituirse en una nación santa y un
reino de sacerdotes para bendecir a las naciones no era un rol que Dios
pondría sobre los hombros de Israel para que el pueblo lo cumpliera según
sus propias fuerzas. Dios habitaría entre su pueblo y obraría con poder de
diversas maneras para darse a conocer a sí mismo a las naciones.

Sería YHWH, el Señor, quien vendría a habitar en medio de Israel. Ese
es el nombre con que Dios se dio a conocer cuando llamó a Moisés (Éx.
3:14), el nombre por el que se dio a conocer a Israel en Sinaí (Éx. 6:2-3) y
el nombre con que Israel seguiría refiriéndose a él (Éx. 3:15). En las
culturas del antiguo Cercano Oriente, el nombre de una deidad describía lo
que él o ella era y sería para sus adoradores. El nombre YHWH se deriva
del verbo «ser» y podría significar «�� ��� �� ��� ���» (Éx. 3:14) o «��
���� �� ��� ����» (nota al pie de la Biblia NBD). Pareciera que el sentido
que intenta transmitir es que Dios estaría presente entre el pueblo israelita83

o que el carácter de Dios se revelaría mediante sus poderosas obras
futuras.84 La presencia de Dios es activa y poderosa, y obra en y a través de
Israel. Otra posibilidad es que signifique que Dios será visto por lo que
haga.85 La plenitud de lo que él es no puede resumirse en un nombre; su
esencia solo podía comprenderse observando sus poderosas obras en el
futuro. El nombre es como un vaso vacío que se llenaría en la medida en
que Israel viera las maravillas de Dios. El poderoso Dios que obra había ido
a habitar entre Israel.



58

Su plan de acción o misión era obrar primero en Israel, pero su misión
proseguiría en la obra que haría a través de Israel, que traería salvación a la
creación y a todas las naciones. Johannes Blauw afirma que «en el Antiguo
Testamento, lo que vemos en primer plano no es la actividad humana, sino
las obras divinas por la redención de Israel. Estas obras no afectan
únicamente a Israel, puesto que la existencia y redención de Israel tienen
consecuencias para las naciones».86 Asimismo, Martin-Achard deja en claro
que sería la presencia de Dios obrando con poder en y a través de Israel lo
que completaría la misión de Dios:

El modo en que Dios convierte a las naciones es obrando en su
propio pueblo. Sus intervenciones, y nada más que eso, vuelven a
Israel la luz del mundo. La Iglesia hace su trabajo de evangelización
en la medida en que el Señor le da vida; cuando ella vive a través de
Él, su misma existencia es eficaz. En contraposición con lo que en
ocasiones se ha creído, la misión no tiene nada en común con
ningún tipo de campaña comercial o política; depende por completo
de la actividad invisible de Dios dentro de su Iglesia, y es el fruto de
una vida que realmente está cimentada en Dios. La evangelización
del mundo no es en principio una cuestión de palabras o hechos; es
una cuestión de presencia: la presencia del pueblo de Dios en medio
de la humanidad y la presencia de Dios en medio de su pueblo. De
seguro no es en vano que el Antiguo Testamento recuerde esta
verdad a la Iglesia.87

 
El libro de Éxodo nos habla de que Dios libertó a Israel de esclavitud, relata
«el acto a través del cual Israel se convierte en un pueblo». Él estableció un
lazo con ellos mediante un pacto y definió el rol especial que tendrían en la
historia a partir de entonces. La relevancia de este hecho para la
eclesiología queda demostrada en el resto del relato bíblico, que cuenta
cuán fiel ha sido Israel en su rol. «Este rol especial se vuelve una especie de
lente a través del cual vemos a Israel a lo largo de la Biblia. [...] En efecto,
este rol es la razón por la que Éxodo se entreteje tan firmemente en el
entramado canónico que empieza en Génesis y termina solo en
Apocalipsis».88

 
Conclusión



59

En este capítulo hemos detallado el rol y la identidad del pueblo de Dios en
el Antiguo Testamento, que son la base indispensable para tener un
entendimiento sólido de la iglesia del Nuevo Testamento. Hay muchos
puntos de continuidad entre los pueblos de Dios del antiguo y el nuevo
pacto. El nuevo pacto (o nuevo testamento) es la última de una larga serie
de renovaciones del pacto por medio de las cuales el pueblo de Dios fue
llamado a volver a su misión.

Blauw nos recuerda que es «muy relevante traer a memoria la tarea
universal que le fue asignada a Israel, en el mundo y para bendición del
mundo, no solo para elaborar una “teología de las misiones” sino también
para elaborar una teología de la Iglesia»,89 debido a que la iglesia hereda
ese llamado. Sin embargo, antes de pasar a hablar del pueblo de Dios del
nuevo pacto, debemos tratar la historia de Israel y el modo en que llevó
adelante su llamado misional entre las naciones.
 
Notas
1. Hans Küng, The Church (Garden City, NY: Image Books, 1976), 162.
2. Johannes Blauw, «The Mission of the People of God», The Missionary Church in East and West,
ed. Charles C. West y David M. Paton (Londres: SCM Press, 1959), 91.
3. Ver Richard R. De Ridder, Discipling the Nations (Grand Rapids: Baker Academic, 1971), 41-48.
4. David M. Eichhorn, Conversion to Judaism: History and Analysis (Nueva York: Ktav, 1965), 3-8.
5. Richard R. De Ridder, Discipling the Nations (Grand Rapids: Baker Academic, 1971), 47.
6. Joachim Jeremias, Jesus’ Promise to the Nations, trad. S. H. Hooke, Studies in Biblical Theology
24 (Londres: SCM Press, 1958), 11-19. Ver Mt. 23:15.
7. Robert Martin-Achard, A Light to the Nations: A Study of the Old Testament Conception of Israel’s
Mission to the World, trad. John Penney Smith (Londres: Oliver and Boyd, 1962), 5.
8. Christopher J. H. Wright, The Mission of God: Unlocking the Bible’s Grand Narrative (Downers
Grove, IL: InterVarsity, 2006), 22-23.
9. Ibid., 470.
10. Howard Peskett y Vinoth Ramachandra, The Message of Mission (Downers Grove, IL:
InterVarsity, 2003), 123.
11. Howard Peskett y Vinoth Ramachandra, The Message of Mission (Downers Grove, IL:
InterVarsity, 2003), 123.
12. Ibid., 182.
13. John Piper, ¡Alégrense las naciones!: La supremacía de Dios en las misiones (Barcelona:
Editorial Clie, 2007).
14. Markus Barth, The Broken Wall: A Study of the Epistle to the Ephesians (1959; reimpr.,
Vancouver, BC: Regent Press, 2002), 182.
15. Hans Walter Wolff, «The Kerygma of the Yahwist», trad. Wilbur A. Benware, Interpretation 20,
nro. 2 (1966): 136.
16. Gen. Rab. 14:6. Este midrash es una compilación de interpretaciones rabínicas homiléticas del
libro de Génesis que datan del siglo VI. Midrash Rabbah: Genesis, trad. H. Freedman y Maurice
Simon, 2 vols. (Londres: Soncino Press, 1939).



60

17. Gerhard von Rad, From Genesis to Chronicles: Explorations in Old Testament Theology, trad.
Lloyd Gaston, ed. K. C. Hanson (Minneapolis: Fortress Press, 2005), 49.
18. Gerhard von Rad, Old Testament Theology, trad. D. M. G. Stalker (Nueva York, 1962), 1:154.
19. Gerhard von Rad, Genesis: A Commentary, trad. John H. Marks, ed. rev. (Filadelfia: Westminster,
1972), 153.
20. Hans Walter Wolff, «The Kerygma of the Yahwist», trad. Wilbur A. Benware, Interpretation 20,
nro. 2 (1966): 140.
21. «Las setenta naciones de Génesis 10 son representativas y el número setenta, que refiere de forma
muy específica a setenta naciones reales, representa a todas las naciones de la tierra» (Richard
Bauckham, Bible and Mission: Christian Witness in a Postmodern World [Grand Rapids: Baker
Academic, 2003], 59).
22. Ibid., 28.
23. André Rétif y Paul Lamarche, The Salvation of the Gentiles and the Prophets (Baltimore:
Helicon, 1966), 22.
24. Una interpretación común de Gn. 12:2-3 es que la promesa está compuesta de tres elementos:
descendencia, tierra y bendición. Sin embargo, pensar que la promesa está compuesta de dos
elementos nos lleva a destacar los principales propósitos del pacto: (1) la formación de Israel, que
incluye descendencia, tierra y bendición; y (2) la bendición de todas las naciones. Como bien dice
Gordon Wenham: «La interpretación de Von Rad y Cline de que la promesa es tripartita y comprende
descendencia, tierra y bendición para Israel nos impide prestar suficiente atención al punto
culminante de la promesa: “en ti serán benditas todas las familias de la tierra”» («The Face at the
Bottom of the Well», He Swore an Oath: Biblical Themes from Genesis 12–50, ed. Richard S. Hess,
Gordon J. Wenham y Philip E. Sattherthwaite, 2da ed. [Grand Rapids: Baker Academic; Carlisle,
Reino Unido: Paternoster, 1994], 203).
25. Encontrará un análisis más detallado de la estructura gramatical del hebreo en William J.
Dumbrell, Covenant and Creation: A Theology of Old Testament Covenants (Nashville: Nelson,
1984), 64-65; Jo Bailey Wells, God’s Holy People: A Theme in Biblical Theology (Sheffield, Reino
Unido: Sheffield Academic Press, 2000), 193-204; P. D. Miller, «Syntax and Theology in Genesis xii
3a», Vetus Testamentum 34 (1984), 472-475.
26. William J. Dumbrell, Covenant and Creation: A Theology of Old Testament Covenants
(Nashville: Nelson, 1984), 65.
27. Paul R. Williamson, «Covenant», en Dictionary of the Old Testament Pentateuch, ed. T.
Desmond Alexander y David W. Baker (Downers Grove, IL: InterVarsity, 2003), 145.
28. Hans Walter Wolff, «The Kerygma of the Yahwist», trad. Wilbur A. Benware, Interpretation 20,
nro. 2 (1966): 145-146.
29. William J. Dumbrell, Covenant and Creation: A Theology of Old Testament Covenants
(Nashville: Nelson, 1984), 71.
30. Richard Bauckham, Bible and Mission: Christian Witness in a Postmodern World [Grand Rapids:
Baker Academic, 2003], 34-35; K. H. Richards, «Bless/Blessing», en The Anchor Bible Dictionary,
ed. D. N. Freedman (Nueva York: Doubleday, 1992), 2:754.
31. Johannes Blauw, The Missionary Nature of the Church: A Survey of the Biblical Theology of
Mission (Nueva York: McGraw-Hill, 1962), 24.
32. Lesslie Newbigin, The Open Secret: An Introduction to the Theology of Mission (Grand Rapids:
Eerdmans, 1995), 32-33; Howard Peskett y Vinoth Ramachandra, The Message of Mission (Downers
Grove, IL: InterVarsity, 2003), 124-139.
33. N. T. Wright, The New Testament and the People of God (Londres: SPCK, 1992), 262.
34. John I. Durham, Exodus, Word Biblical Commentary (Waco: Word, 1987), xxi.



61

35. O. Procksch, «λύτρον», en Theological Dictionary of the New Testament, ed. Gerhard Kittel, trad.
Geoffrey W. Bromiley (Grand Rapids: Eerdmans, 1967), 4:330.
36. Jonathan Magonet, «The Rhetoric of God: Exodus 6.2–8», Journal for the Study of the Old
Testament 27 (1983): 65.
37. Edward Mason Curtis, Man as the Image of God in Genesis in the Light of Ancient Near Eastern
Parallels (Ann Arbor, MI: University Microfilms International, 1985), 86-96, 226-228; J. Richard
Middleton, The Liberating Image: The Imago Dei in Genesis 1 (Grand Rapids: Brazos Press, 2005),
108-111.
38. Henri Frankfort, Kingship and the Gods: A Study of Ancient Near Eastern Religion as the
Integration of Society and Nature (Chicago: University of Chicago Press, 1948), 51, 157-158, 278.
Según el pensamiento egipcio, maat era «el orden correcto: la estructura inherente a la creación y de
la cual la justicia era una parte integral» (51; cf. 157-158).
39. Quizás las plagas, o al menos algunas de ellas, estuvieran dirigidas contra los dioses egipcios. En
la primera plaga, en que el agua del Nilo se convierte en sangre, Dios juzga al dios egipcio Osiris: los
egipcios creían que el mismo río Nilo era el torrente sanguíneo de Osiris. En la segunda plaga, la de
las ranas, Dios juzga a la diosa egipcia Heket, cuya apariencia era la de una rana. Quizás la plaga
sobre el ganado haya sido o bien contra la diosa madre Hathor, representada con forma de vaca, o
contra el dios Apis, el toro sagrado. La plaga de granizo fue juicio contra Nut, la diosa del cielo; y la
plaga de las langostas, contra Seth, dios protector de las cosechas. En la novena plaga, Dios juzga al
más poderoso de los dioses egipcios, el dios sol Ra, dejando a Egipto sumido en tinieblas. Respecto
de este tema, las dos o tres palabras hebreas que describen el obrar de Dios en las diez plagas (que en
todos los casos se traduce como «plaga») se valen de la metáfora de un golpe (ej.: Éx. 9:14; 11:1;
12:13). Acerca de los dioses egipcios, ver Henri Frankfort, Kingship and the Gods: A Study of
Ancient Near Eastern Religion as the Integration of Society and Nature (Chicago: University of
Chicago Press, 1948): sobre el dios sol Ra, páginas 148-161; sobre los dioses del ganado, páginas
162-180; sobre Osiris en el Nilo, páginas 190-195.
40.  Cf. Gerhard Lohfink, Does God Need the Church? Toward a Theology of the People of God,
trad. Linda M. Maloney (Collegeville, MN: Liturgical Press, 1999), 68-73.
41. Peter C. Craigie, The Book of Deuteronomy, New International Commentary on the Old
Testament (Grand Rapids: Eerdmans, 1976), 83.
42. Gerhard von Rad, Old Testament Theology, trad. D. M. G. Stalker (Nueva York, 1962), 1:132. Cf.
Peter C. Craigie, The Book of Deuteronomy, New International Commentary on the Old Testament
(Grand Rapids: Eerdmans, 1976), 36-45.
43. Para obtener información más detallada acerca de la relación entre los tratados políticos del
antiguo Cercano Oriente y la noción bíblica de pacto, ver George E. Mendenhall, «Ancient Oriental
and Biblical Law», Biblical Archaeologist 17, nro. 2 (1954): 26-46; Mendenhall, «Covenant Forms in
Israelite Tradition», Biblical Archaeologist 17, nro. 3 (1954): 49-76; Dilbert R. Hilliers, Covenant:
The History of a Biblical Idea (Baltimore: Johns Hopkins University Press, 1969); Dennis J.
McCarthy, Old Testament Covenant: A Survey of Current Opinions (Oxford: Blackwell, 1972).
44. O. Palmer Robertson define el pacto como «un vínculo establecido mediante sangre que se
administra soberanamente» (The Christ of the Covenants [Phillipsburg, NJ: P&R, 1980], 4).
45. Es interesante observar que las Escrituras dedican más espacio que los tratados antiguos a hablar
de las responsabilidades del soberano en el pacto (es decir, de Dios).
46. K. A. Kitchen, «Egypt, Egyptians», en Dictionary of the Old Testament: Pentateuch, ed. T.
Desmond Alexander y David W. Baker (Downers Grove, IL: InterVarsity, 2003), 213.
47. Peter C. Craigie, The Book of Deuteronomy, New International Commentary on the Old
Testament (Grand Rapids: Eerdmans, 1976), 28.
48. Ibid., 23, 79-83.



62

49.  Walter Brueggemann, «The Book of Exodus», New Interpreters Bible (Nashville: Abingdon,
1994), 834.
50. Jo Bailey Wells, God’s Holy People: A Theme in Biblical Theology (Sheffield, Reino Unido:
Sheffield Academic Press, 2000), 34.
51. Brevard Childs, The Book of Exodus (Louisville: Westminster, 1974), 366.
52.  Terence E. Fretheim, «“Because the Whole Earth Is Mine”: Theme and Narrative in Exodus»,
Interpretation 50, nro. 3 (julio, 1996): 229.
53. Jo Bailey Wells, God’s Holy People: A Theme in Biblical Theology (Sheffield, Reino Unido:
Sheffield Academic Press, 2000), 37.
54. John I. Durham, Exodus, Word Biblical Commentary (Waco: Word, 1987), xiii.
55. Dumbrell observa que este término «contiene, inherentemente, connotaciones acerca de la
elección». Israel es un pueblo escogido y apartado «como un medio para alcanzar un fin» (Covenant
and Creation: A Theology of Old Testament Covenants [Nashville: Nelson, 1984], 86).
56. Dumbrell bien observa que la frase «porque [ki] toda la tierra me pertenece» debe entenderse «no
como la afirmación del derecho de Dios a elegir sino como el motivo u objetivo de su elección»
(«The Prospect of the Unconditionality of the Sinaitic Covenant», en Israel’s Apostasy and
Restoration: Essays in Honor of Roland K. Harrison, ed. A. Gileadi [Grand Rapids: Baker
Academic, 1988], 146.). Cf. Terence E. Fretheim, quien también traduce esta frase como «porque
toda la tierra me pertenece» y afirma que la frase vincula este pasaje con el propósito misional de
Dios que se expresa por primera vez a Abraham en Gn. 12:3 («“Because the Whole Earth Is Mine”:
Theme and Narrative in Exodus», Interpretation 50, nro. 3 [julio, 1996]: 237).
57. Paul R. Williamson, «Covenant», en Dictionary of the Old Testament Pentateuch, ed. T.
Desmond Alexander y David W. Baker (Downers Grove, IL: InterVarsity, 2003), 150.
58. Johannes Blauw, The Missionary Nature of the Church: A Survey of the Biblical Theology of
Mission (Nueva York: McGraw-Hill, 1962), 24.
59. Ver el esclarecedor capítulo de Bailey Wells, «“Holy to the Lord”: Priesthood according to the
Torah» en God’s Holy People: A Theme in Biblical Theology (Sheffield, Reino Unido: Sheffield
Academic Press, 2000), 98-129.
60. Ibid., 113-114.
61. William J. Dumbrell, Covenant and Creation: A Theology of Old Testament Covenants
(Nashville: Nelson, 1984), 89.
62.  John I. Durham, Exodus, Word Biblical Commentary (Waco: Word, 1987), 263.
63. William J. Dumbrell, Covenant and Creation: A Theology of Old Testament Covenants
(Nashville: Nelson, 1984), 87.
64. Gerhard Lohfink, Does God Need the Church? Toward a Theology of the People of God, trad.
Linda M. Maloney (Collegeville, MN: Liturgical Press, 1999), 74-75.
65. Richard R. De Ridder, Discipling the Nations (Grand Rapids: Baker Academic, 1971), 39.
66. Peter C. Craigie, The Book of Deuteronomy, New International Commentary on the Old
Testament (Grand Rapids: Eerdmans, 1976), 42.
67. Gerhard Lohfink, Jesus and Community: The Social Dimension of the Christian Faith, trad. John
P. Galvin (Filadelfia: Fortress Press, 1984), 123.
68. Christopher J. H. Wright, Old Testament Ethics for the People of God (Downers Grove, IL:
InterVarsity, 2004), 94.
69. Encontrará una comparación entre la ética social de Israel y la de las naciones circundantes en
Moshe Weinfeld, Social Justice in Israel and in the Ancient Near East (Jerusalén: Hebrew University
Magnes Press, 1995). Weinfeld observa que hay tanto similitudes como diferencias que demuestran
que Israel se sentía como en casa y a la vez en pugna con su entorno cultural.



63

70. O. Palmer Robertson, The Christ of the Covenants [Phillipsburg, NJ: P&R, 1980], 135.
71. E. W. Nicholson, «The Covenant Ritual in Exodus XXIV 3–8», Vetus Testamentum 32 (1982):
80-83.
72. Gerhard von Rad, Old Testament Theology, trad. D. M. G. Stalker (Nueva York, 1962), 1:254;
Brevard Childs, The Book of Exodus (Louisville: Westminster, 1974), 507; William J. Dumbrell,
Covenant and Creation: A Theology of Old Testament Covenants (Nashville: Nelson, 1984), 94.
73. Para Durham, este es el principal tema teológico que unifica el libro de Éxodo: «El eje de esta
unidad es la teología de la presencia de Yahweh acompañando a su pueblo Israel y habitando en
medio de ellos» (Exodus, Word Biblical Commentary [Waco: Word, 1987], xxi).
74. R. E. Averbeck, «Tabernacle», en Dictionary of the Old Testament: Pentateuch, ed. T. Desmond
Alexander y David W. Baker (Downers Grove, IL: InterVarsity, 2003), 809.
75. K. A. Kitchen, «Egyptians and Hebrews, from Ra‘amses to Jericho», en The Origin of Early
Israel—Current Debate: Biblical, Historical, and Archaeological Perspectives, ed. Shmuel Ahituv
and Eliezer D. Oren (Jerusalén: Ben-Gurion University of the Negev Press, 1995), 95.
76. K. A. Kitchen, «The Tabernacle—A Bronze Age Artifact», Eretz-Israel 24 (1993): 123. Ver
también K. A. Kitchen, «The Desert Tabernacle», Bible Review 16, nro. 6 (diciembre 2000): 14-21; y
M. M. Homan, «The Divine Warrior in His Tent»,  Bible Review 16, nro. 6 (diciembre 2000): 22-33,
55.
77.  R. E. Averbeck, «Tabernacle», en Dictionary of the Old Testament: Pentateuch, ed. T. Desmond
Alexander y David W. Baker (Downers Grove, IL: InterVarsity, 2003), 816.
78. Dios dice: «Mi presencia irá contigo». El «contigo» expresa que se dirige a un sujeto singular, es
decir, a una sola persona, que podría ser Moisés, quien luego pide a Dios que vaya «con nosotros»
(plural) (Peter Enns, Exodus, New International Version Application Commentary [Grand Rapids:
Zondervan, 2000], 581). No todos los comentaristas perciben la importancia del uso del singular, que
parece referirse a Moisés.
79. William J. Dumbrell, Covenant and Creation: A Theology of Old Testament Covenants
(Nashville: Nelson, 1984), 106.
80. Peter C. Craigie, The Book of Deuteronomy, New International Commentary on the Old
Testament (Grand Rapids: Eerdmans, 1976), 41.
81. Terence E. Fretheim, «“Because the Whole Earth Is Mine”: Theme and Narrative in Exodus»,
Interpretation 50, nro. 3 (julio, 1996): 230. Durham habla del tabernáculo y de su mobiliario y se
refiere a ellos como «los medios de adoración» (Exodus, Word Biblical Commentary [Waco: Word,
1987], 350).
82. John Piper, Let the Nations Be Glad: The Supremacy of God in Missions, 3ra ed. (Grand Rapids:
Baker Academic, 2010), 35-36. Edición en español: John Piper, ¡Alégrense las naciones!: La
supremacía de Dios en las misiones (Barcelona: Editorial Clie, 2007).
83. Por ejemplo, Durham, Exodus, Word Biblical Commentary (Waco: Word, 1987), 39-40: El
nombre Yahweh «se define en términos de una existencia o Presencia activa». Cf. J. Alec Motyer,
quien considera que el uso del verbo ser «descansa plenamente en el sentido de una “presencia
activa”. [...] Por lo tanto, la presencia de Dios no es un simple “ser” sino una fuerza viva, vital y
personal» (The Message of Exodus: The Days of Our Pilgrimage [Downers Grove, IL: InterVarsity,
2005], 69).
84. Brevard Childs, The Book of Exodus (Louisville: Westminster, 1974), 76: «Dios dice a Moisés:
“Yo seré el que seré”. [...] Dios anuncia que sus intenciones se revelarán en sus obras futuras, que por
el momento se rehúsa a explicar». Cf. Dumbrell, Covenant and Creation: A Theology of Old
Testament Covenants (Nashville: Nelson, 1984), 84: «La naturaleza de Yahweh se conocería a partir
de sus obras futuras y, en particular, mediante la inminente liberación de Egipto».



64

85. Charles R. Gianotti, «The Meaning of the Divine Name YHWH», Bibliotheca Sacra 142, nro.
565 (enero-marzo 1985): 45. En este artículo, Gianotti repasa las cinco interpretaciones primarias del
nombre YHWH y opta por la interpretación «fenomenológica», que entiende que la relevancia del
nombre se halla en que «Dios se revelaría a sí mismo en sus acciones a lo largo de la historia».
86. Johannes Blauw, The Missionary Nature of the Church: A Survey of the Biblical Theology of
Mission (Nueva York: McGraw-Hill, 1962), 42.
87. Robert Martin-Achard, A Light to the Nations: A Study of the Old Testament Conception of
Israel’s Mission to the World, trad. John Penney Smith (Londres: Oliver and Boyd, 1962), 79.
88. John I. Durham, Exodus, Word Biblical Commentary (Waco: Word, 1987), xxiii.
89. Johannes Blauw, The Missionary Nature of the Church: A Survey of the Biblical Theology of
Mission (Nueva York: McGraw-Hill, 1962), 28, énfasis mío.
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

3
Israel Encarna su Identidad y Rol Misionales

en medio de
las Naciones

 
 
Génesis 12:2-3 y Éxodo 19:3-6 son una lente hermenéutica a través de la
cual podemos ver con claridad el rol y la identidad del pueblo de Dios en el
Antiguo Testamento, ya que es en estos pasajes donde Dios «vuelve a la
minúscula Israel el centro de la tierra, el foco de atención de la historia y el
objetivo hacia el que tiende la creación». Dios cumplirá sus propósitos para
toda la creación a través de Israel, primero haciendo de Abraham una gran
nación y luego bendiciendo a todas las naciones y toda la creación por
medio de esa nación. La nación descendiente de Abraham habría de vivir de



65

un modo que contrastara con la idolatría pagana que la rodeaba, encarnando
las intenciones creacionales de Dios y así volviéndose una señal que
indicara en qué dirección avanza la historia de la redención. Duane
Christensen observa que «la temática de “Israel como luz a las naciones” no
es un asunto periférico dentro del proceso canónico. Las naciones son la
matriz de la vida de Israel, son su mismísima razón de ser».1 De forma
similar, Christopher Wright comenta que «la misión de Dios es lo que salva
la brecha entre la dispersión de las naciones de Génesis 11 y la sanidad de
las naciones de Apocalipsis 22. Podría decirse que la misión de Dios en
relación con las naciones, más que ningún otro tema, es la clave para
desentrañar la gran narrativa bíblica».2 Dios elige llevar adelante su gran
misión en su pueblo y a través de él; la misión de Dios jamás debería
quedar aislada del pueblo que él elige y usa para llevar a cabo sus
propósitos redentores.

El llamado misional de Israel en distintos contextos
Los primeros capítulos del relato de Israel nos muestran cómo fundó Dios a
su pueblo y le dio una identidad y un rol misionales dentro de su propósito
redentor. El resto del Antiguo Testamento describe cuánto se ciñó Israel a
esa misión. Para los fines de la eclesiología misional, necesitamos indagar
en cómo encarnó Israel su llamado en las eras sucesivas de la historia de la
redención, en entornos y situaciones variados. En cada contexto, la relación
de Israel con los pueblos circundantes y el testimonio que les dio fueron
distintos. Cada uno de esos escenarios es importante si queremos entender
las raíces de la iglesia que se asientan en el Antiguo Testamento, puesto que
cada uno nos permite ver distintas dimensiones de la identidad misional de
Israel y nos deja una rica enseñanza sobre cómo llevar adelante nuestro
llamado misional en la actualidad.

Lohfink observa la importancia que tiene para la eclesiología explorar
las diversas formas de vida comunitaria que adoptó Israel, y considera que
los escritos de Israel registran la historia de un pueblo que estaba en busca
de una estructura social adecuada «que dejara en claro a todos cómo habría
de ser el mundo según la voluntad e intención original de Dios». No
obstante, cabe preguntarse qué estructura social en particular es la adecuada
para dar un testimonio fiel de la intención creacional de Dios. Lohfink cree
que el Antiguo Testamento «describe el largo camino que el pueblo de Dios
recorrió en búsqueda de la forma de sociedad correcta, pasando incluso por



66

la amargura del exilio y la diáspora»,3 lo cual nos indica que se ensayaron
muchas estructuras sociales antes de que Israel por fin encontrara la
«correcta». Sin embargo, Walter Brueggemann tiene una interpretación
bíblica que parece más plausible. Al igual que Lohfink, Brueggemann
presta atención a las diversas estructuras sociales que adoptó el pueblo de
Dios; sin embargo, para él no estaban realmente en busca del modelo
«ideal», sino más bien del modelo más apropiado para cada uno de los
contextos culturales en los que se encontraron a lo largo de su extenso
camino. En cada situación, debían ser el pueblo de Dios para bendecir a las
naciones, ya sea que fueran una confederación de tribus independientes, o
un reino fuerte y unido, o un pueblo disperso entre las naciones. Según
Brueggemann, no hay una forma de sociedad israelita que sea ideal o
correcta, sino que cada contexto en que Israel vivió y cada orden social que
adoptó nos ofrece una mirada particular acerca del llamado misional del
pueblo de Dios.

Además, Brueggemann observa que la imagen de Israel que predomina
en el Antiguo Testamento es la de un reino (c. 1000-587 a. C.) y suele
considerársela el paradigma de la vida de Israel.4 De hecho, en la mayor
parte de los tratamientos, la figura de «la comunidad del templo, la realeza
y los profetas» es central, desde David y Salomón hasta el exilio. Sin
embargo, ese no es el único orden social que encontramos en la historia del
Antiguo Testamento. Por ejemplo, muchos de los modelos de iglesia del
Nuevo Testamento son tomados del período del exilio, lo cual nos recuerda
una vez más que solo podemos entender cabalmente la naturaleza de la
iglesia si prestamos atención al pueblo de Dios del Antiguo Testamento y su
relación con las naciones. Para entender los matices de esta relación,
necesitamos tener en cuenta los distintos contextos en los que vivió Israel y
las formas que adoptó a lo largo de su historia. En este capítulo,
repasaremos brevemente tres de esas formas: Israel como confederación de
tribus, como reino y como pueblo disperso en el exilio.

La confederación de tribus: un pueblo santo «en el centro de las
naciones»
La promesa de Dios a Abraham comprende un pueblo y una tierra. El libro
de Josué muestra la conquista de Canaán: el regalo de Dios de una tierra
para su pueblo, conforme a la promesa que recibió Abraham (Jos. 21:43-45;
ver Gn. 13:14-17; 15:7-21). Sin embargo, debemos recordar que las



67

promesas abrahámicas (pueblo, tierra y bendición) no son sino medios
necesarios para llevar a cabo el propósito final de Dios, que es bendecir a
todas las naciones. Este objetivo universal define la identidad y el rol de
Israel.

Israel estaba ubicada en medio de una tierra de naciones paganas para
que su luz resplandeciera sobre ellas. Ezequiel lo expresaría siglos después
diciendo: «Así ha dicho Dios el Señor: “¡Aquí tienen a Jerusalén! La
establecí en medio de las naciones y de los países a su alrededor”» (Ez.
5:5). Estaba ubicada en la encrucijada de las naciones y el ombligo del
universo;5 era un pueblo visible y expuesto ante las naciones.6 «Israel sabía
que vivía bajo la constante vigilancia del mundo contemporáneo de aquel
entonces» y que su historia debía desenvolverse «como una obra
representada a los ojos de los pueblos circundantes, siempre conscientes de
que la gloria de Dios estaba en tela de juicio».7 El mensaje de la vida en
comunidad de Israel habría de ser: «este es el punto hacia el que apunta la
historia: vengan y únanse a nosotros». Por lo tanto, «la visibilidad de Israel
era parte de su identidad teológica y de su rol como reino de sacerdotes de
YHWH entre las naciones».8

El libro de Deuteronomio registra los tres «sermones» con que Moisés
hizo un llamado misional al pueblo cuando estaba a punto de entrar en la
tierra prometida. Quizás sea útil concentrarnos en Deuteronomio 4, ya que
constituye un «microcosmos de lo que es Deuteronomio en su totalidad».9
Lo que este capítulo dice sobre la identidad y el rol de Israel en medio de
las naciones es muy instructivo:

Miren, yo les he enseñado los estatutos y decretos que el Señor
mi Dios me mandó enseñarles, para que los cumplan en la
tierra en la cual van a entrar para tomar posesión de ella.
Cumplan con ellos, pónganlos por obra, porque esta es su
sabiduría y su inteligencia a los ojos de los pueblos, los cuales
oirán todos estos estatutos y dirán: «Ciertamente, éste es un
pueblo sabio y entendido; es una gran nación». Porque ¿dónde
hay una gran nación, cuyos dioses estén tan cerca de ellos
como lo está de nosotros el Señor nuestro Dios en todo lo que
le pedimos? Y ¿dónde hay una gran nación, cuyos estatutos y
juicios sean justos, como lo es toda esta ley que hoy les
expongo? Deuteronomio 4:5-8



68

La vida de Israel debía distinguirse porque encarnaba los estatutos y
juicios de Dios: la Torá, que venía del corazón amoroso de un Padre que no
busca restringir la vida de su pueblo, sino conducirlos a la vida abundante
que él pensó para toda la humanidad en la creación, la vida que él restaurará
en la nueva creación.

La ley habría de regir toda la vida comunitaria de Israel y eso los
conduciría a la confrontación con los ídolos de las naciones circundantes,
que representaban un peligro permanente para Israel. La idolatría despoja la
vida de su plenitud y abundancia y destruye lo que Dios pensó para su
pueblo. Por eso, Moisés exhortó a Israel: «Ten cuidado. Ten mucho
cuidado» (Dt. 4:9) y «tengan mucho cuidado de no corromperse haciendo
ídolos» (Dt. 4:15-16, NVI). De hecho, los versículos finales del capítulo son
una advertencia sostenida: «Tengan cuidado de no olvidarse del pacto que
el Señor su Dios estableció con ustedes. No se hagan ninguna escultura ni
imagen de todo lo que el Señor tu Dios les ha prohibido, pues el Señor su
Dios es un fuego consumidor; es un Dios celoso» (Dt. 4:23-24). El Señor es
el único Dios verdadero; una vida de obediencia a su ley por parte de Israel
demostraría a las naciones esta realidad fundamental. Sus ídolos debían ser
confrontados sin hacer concesiones al paganismo. El pueblo de Israel
recibió la advertencia de que si fallaran en este punto serían dispersados
entre las naciones, porque habrían olvidado su identidad, habrían
abandonado su rol en la misión de Dios y, por ende, habrían perdido su
llamado: «Las estipulaciones específicas [de la ley de Deuteronomio]
establecen la totalidad de las normas para la vida que serían adecuadas para
un pueblo que afirma tener una relación con el Señor del pacto. Entre las
estipulaciones específicas encontramos advertencias acerca de los peligros
de las prácticas religiosas extranjeras, que ilustran las formas en que Israel
podía faltar en su lealtad a Dios y en que podía peligrar su relación de pacto
con Dios».10

La lucha contra la idolatría es un hilo temático importante en el relato
de la vida de Israel en la tierra prometida y, como tal, también debe
entenderse en un contexto misional. De nuevo, la misión consiste en que el
pueblo de Dios viva a la manera de Dios públicamente ante la mirada de las
naciones. Sin embargo, esas naciones no son observadores neutrales o
pasivos: en su propia sociedad y cultura no sirven al Señor sino a ídolos.
Por eso, el llamado de Israel era a tener un «encuentro misional»11 con las
culturas paganas de las naciones circundantes, mediante el cual confrontaría



69

la idolatría con la verdad del Dios vivo. Su vida seguía el modelo de la Torá
divina para contrastar con las naciones y ser una luz que brilla en medio de
la oscuridad pagana. Lamentablemente, la historia muestra reiteradas
situaciones en que Israel no fue la luz de Dios: al sucumbir ante otros
espíritus religiosos, se volvió parte de la oscuridad que había sido enviada a
disipar.

Deuteronomio 4 expresa otra temática importante respecto del llamado
misional: Israel debía tomarse en serio la tarea de instruir a la generación
siguiente. No era solo la idolatría lo que amenazaba la fidelidad del pueblo
israelita, sino también el peligro de olvidar las maravillas de Dios y la
forma de vida que él les encomendó en la Torá (Dt. 4:9) y, por ende, no
enseñárselas a sus hijos y a los hijos de sus hijos (Dt. 4:9-10). No hay
comunidad misional fiel que pueda sobrevivir sin tomar en serio la tarea de
instruir a la generación más joven para que siga los caminos del Señor y
encuentre otras formas de vida. Sin esa enseñanza, la generación siguiente
se vuelve terriblemente vulnerable a las prácticas idolátricas de las naciones
circundantes.

El relato de los libros históricos está marcadamente centrado en la
lucha de Israel con la idolatría en medio de las naciones y en la obra de
Dios entre los israelitas para hacer de ellos un pueblo fiel. Sin embargo, no
debemos olvidar el contexto más amplio en el que se insertan los
acontecimientos: la misión de Dios, en Israel y a través de ella, para
bendecir a las naciones.

La primera forma de sociedad que adoptó Israel en su tierra y durante
el período de los jueces es una confederación de tribus independientes.
Lohfink considera que era «simplemente revolucionaria», porque todas las
demás naciones eran monarquías cuyos reyes eran el foco de su religión
pagana. Israel sería distinta, sería «un modelo que deliberadamente
contrastara con la monarquía de las ciudades estado cananeas». Una de las
expresiones más antiguas que describen al «pueblo de YHWH» se
encuentra en Jueces (5:11, 13) e ilustra a un pueblo que «se une libremente
en solidaridad común y se pone al servicio de YHWH sin temor».12

Al ser una comunidad contrastante, esta liga de tribus manifestaba
igualdad y libertad entre las partes que la componían. Puesto que carecía de
una autoridad central rigurosa, para poder vivir conforme a su llamado,
Israel necesitaba regir su vida por el consenso y no por la coacción.13 Las
tribus habrían de ser «comunidades unidas por un compromiso común con



70

el relato central de Israel y su distintiva pasión social. [...] Dado que carecía
de elementos visibles que mostraran las maravillas pasadas de Dios, la
comunidad dependía de que el relato se contara y escuchara con
regularidad».14 Israel debía ser un pueblo cimentado sobre el relato del
éxodo.

No obstante, el libro de Jueces nos cuenta la trágica historia de Israel y
su intento fallido de vivir en conformidad con su relato. Cual camaleón, una
y otra vez adoptó el color de su entorno pagano. En Siquem, Israel prometió
atenerse al pacto con Dios y no transar con la idolatría de naciones
incrédulas (Jos. 23-24); sin embargo, los primeros capítulos de Jueces nos
dicen que Israel no purificó la tierra de sus ídolos (Jue. 1:27-36) y no
instruyó a la generación más joven en la fe (Jue. 2:10). Por eso, Dios los
llamó a comparecer ante el tribunal y pronunció su sentencia: las naciones y
sus dioses se quedarían en la tierra y serían para ellos trampa y confusión
(Jue. 2:1-5).

Entre tanto que los israelitas se adaptaban a su nueva vida en esta
tierra, era inevitable que conocieran las prácticas de los habitantes
cananeos, cuya vida agraria estaba impregnada por los dioses paganos de la
fertilidad. La triste historia de Israel es que se adaptó a la oscuridad de la
religión pagana y a sus prácticas sociales. El libro de Jueces (3-16) registra
los ciclos de su idolatría, el juicio de Dios, su clamor al Señor y la
liberación de Dios a través de sus líderes (Jue. 2:11-17). El libro termina
con dos historias que ilustran la decadencia absoluta de una Israel que se
revolcó en la inmundicia de la idolatría y la inmoralidad paganas (Jue. 17-
21). En vez de ser una luz, sucumbió ante la oscuridad. En vez de ser una
comunidad contrastante, se volvió como las demás naciones.

El libro de los Jueces también muestra la misericordiosa determinación
de Dios a conservar al pueblo de Israel para cumplir su propósito. Envió un
líder militar (o juez) tras otro para restaurarlos a su llamado, y así impidió
que el paganismo cananeo los absorbiera por completo. La frase con que
concluye el libro también deja entrever lo que Dios haría en el futuro para
que pudieran ser un pueblo fiel: «En aquellos días no había rey en Israel, y
cada quien hacía lo que le parecía mejor» (Jue. 21:25). La sociedad tribal
había fracasado a causa de la rebelión que estaba profundamente arraigada
en el pueblo. Lo que hacía falta era una forma de liderazgo más estable que
librara a Israel de su idolatría para que pudiera cumplir su llamado misional.



71

La monarquía: un reino de sacerdotes «en el centro de las naciones»
La forma que adopta la sociedad israelita en el siguiente período

(1000-586 a. C.) es «la comunidad del templo, la realeza y los profetas».15

Esta descripción tripartita nos permite entender tres características centrales
de la comunidad israelita de los siguientes cuatro o cinco siglos. El templo,
el rey y los profetas son regalos de Dios que nutrieron a Israel para que
pudiera cumplir su llamado de ser un pueblo sacerdotal ante las naciones
paganas; son tres instituciones cuya función fue alimentar una vida de
fidelidad y mantener la mirada de Israel puesta en el horizonte universal de
las naciones.

El libro de Jueces termina con el clamor por un rey (Jue. 21:25).
Durante el período tribal, «hubo amenazas tanto internas como externas que
constituyeron importantes impedimentos para el desarrollo de la historia
bíblica, ya que impedían que Israel llevara a cabo la misión por la cual Dios
la eligió. Por lo tanto, el interrogante que nos deja Jueces es si una
monarquía podría erradicar esas amenazas».16 ¿Podría un rey ayudar a Israel
a cumplir su vocación misional? Si bien el clamor del pueblo por un rey
halla respuesta en el relato de Samuel, en un principio no hubo muchas
esperanzas de que un rey fuera lo que Israel necesitaba para volverse
realmente una bendición para las naciones, dado que Israel quería un rey
como las demás naciones (1 S. 8:5). La motivación de Israel revela su
apostasía, un abandono de su llamado misional: «Queremos un rey que nos
gobierne. Así seremos como las otras naciones, con un rey que nos gobierne
y que marche al frente de nosotros cuando vayamos a la guerra» (1 S. 8:19-
20, énfasis mío). Querían ser «como las otras naciones», es decir,
precisamente lo que Dios los había llamado a no ser.

No obstante, Dios finalmente les dio a David, la clase de rey que sabía
que necesitaban para ser fieles al pacto. Dios era el verdadero rey de Israel
que habitaba en medio de ellos, pero un rey terrenal debía mediar el
gobierno de Dios. David constituye el modelo de cómo debía ser un rey
para que Israel fuera una nación santa: él venció a los enemigos de Israel
(así quitó la amenaza de la idolatría), fomentó la participación del pueblo en
el templo (así garantizó que la adoración y el sacrificio nutrirían a los
israelitas) e hizo cumplir la Torá (de modo que el pueblo reflejara la
voluntad de Dios para la vida humana) (2 S. 5-8). Por consiguiente, David
fue llamado a ser mediador del pacto y el gobierno de Dios y a enriquecer la



72

identidad y el llamado misionales de Israel, para que fueran una nación fiel
ante los demás pueblos.

La nueva institución de la monarquía permitiría que Israel tuviera la
independencia y el espacio para convertirse en un pueblo que reflejara el
orden social de Dios, y para vivir como una nación unida sometiendo todas
las áreas de su vida a la Torá de Dios. A contar con un rey comprometido a
hacer del pacto y de una ley exhaustiva el fundamento de la vida de un
pueblo de pacto, Israel ahora tenía la oportunidad de ajustarse a la voluntad
de Dios en todos los ámbitos: social, político, económico, legal y
religioso.17

El rey no solo fomentó la fidelidad de Israel al pacto de Dios sino que
restableció el horizonte universal de su llamado: un rey del linaje de David
se volvió objeto de esperanza futura. Dios hizo un pacto con David y
prometió que, un día, uno de los descendientes de David gobernaría sobre
un reino universal y eterno (2 S. 7:11-17). Una promesa así no solo anuncia
el éxito político, sino que también anticipa el propósito de la obra redentora
de Dios a través de Israel: la incorporación de las naciones al pueblo del
pacto con Dios. Por eso, los salmistas celebraban la promesa del reinado
universal de Dios mediante el rey de Israel (ej.: Sal. 2:7-9; 72:11-17). Es
especialmente interesante hallar términos del pacto abrahámico en Salmos
72:17: «¡Que su nombre sea siempre recordado! ¡Que su nombre
permanezca mientras el sol exista! ¡Que todas las naciones sean bendecidas
por él, y que lo llamen bienaventurado!». El lenguaje abrahámico nos
remonta al propósito original por el que Israel fue escogida y por el que
ahora recibía un rey: a través del reinado de un soberano descendiente de
David, Israel cumpliría su llamado misional de bendecir a las naciones. Los
profetas también anticiparon un tiempo en el que Dios gobernará el mundo
mediante un hijo de David (ej.: Is. 11; 55:3-5; Jer. 33:14-22). Luego las
naciones se incorporarán a Israel y juntos recibirán la bendición y la
salvación del pacto (Is. 55:3-5).

Por consiguiente, hay dos maneras en que el rey jugó un papel decisivo
en el rol y la identidad misionales de Israel: primero, por su responsabilidad
de derrotar a las naciones idólatras que amenazaban a Israel y de así
fomentar la justicia conforme a la ley y la participación en la actividad del
templo; segundo, por ser un símbolo del misericordioso reinado universal
futuro de Dios sobre todas las naciones, el destino final de la misión de
Israel.



73

El templo cumple un papel similar en la historia israelita, ya que es el
símbolo de la presencia de Dios en medio de su pueblo. Gregory Beale es
persuasivo al argumentar que el templo fue diseñado para cultivar en Israel
su identidad y rol misionales de propagar la gloriosa presencia de Dios en la
totalidad del cosmos.18 Su finalidad era «servir de motivación para que
Israel fuera ante el mundo un testigo fiel de la gloriosa presencia y verdad
de Dios, que habrían de extenderse hacia afuera desde su templo». El
templo constituye «un símbolo de su tarea de irradiar la presencia de Dios a
todas las naciones».19

Salomón se hizo eco de esta comprensión simbólica cuando, durante la
dedicación del templo, pidió no solo que Dios los oyera a él y a Israel
cuando oraran (1 R. 8:27-30) sino también que Dios prestara oídos a los
extranjeros que se acercaran a ese lugar para conocer y servir a Dios (1 R.
8:41-43). Isaías prevé un tiempo cuando esa oración se cumplirá y la casa
de Dios «será llamada casa de oración para todos los pueblos» (Is. 56:7).
Desde esta perspectiva podemos ver lo trágico que fue en los tiempos de
Jesús que el templo se hubiera convertido en un lugar de privilegio
etnocéntrico, violencia y división. Beale comenta: «Éxodo 19:6 dice que los
israelitas como pueblo habrían de ser para Dios “un reino de sacerdotes y
un pueblo santo”, que saldrían a las naciones y serían mediadores entre ellas
y Dios, llevándoles la luz de la revelación. En lugar de ver el templo como
un símbolo de su tarea de propagar la presencia de Dios en todas las
naciones, Israel confundió el templo con un símbolo de que ellos fueron
escogidos como el único y verdadero pueblo de Dios y de que la presencia
de Dios estaba limitada a ellos como nación y etnia».20

Tanto 1 Reyes 8 como Isaías 56 destacan otra característica importante
del templo: es un lugar de adoración y sacrificio. Ambos elementos son
esenciales para la identidad y el llamado misionales de Israel. El sistema de
sacrificios había sido diseñado para restablecer el pacto cuando una parte lo
quebrantaba. En Levítico 9 lo vemos puesto en práctica: Aarón presentó un
sacrificio de expiación, un holocausto y un sacrificio de paz (Lv. 9:15-17,
22). El sacrificio de expiación asegura el perdón: se transfiere el pecado al
animal poniendo las manos sobre él y luego se mata al animal en lugar de al
ser humano pecador. El holocausto, una ofrenda que se consume por
completo, es una imagen de la consagración y dedicación total que sigue al
perdón.21 Por último, el sacrificio de paz celebra e ilustra la comunión
restaurada entre Dios y el pecador.22 Para que Israel cumpliera su llamado



74

hacia las naciones, el perdón, el compromiso renovado y la comunión con
Dios eran esenciales, y el sacrificio era la forma de asegurar los tres
elementos.

El templo también es un lugar de adoración. Podemos vislumbrar la
riqueza de la adoración israelita cuando leemos el himnario de su templo:
los salmos, que promueven la acción de gracias, la sabiduría, el
compromiso, el arrepentimiento, el gozo y la obediencia. Los salmos
nutrían la fidelidad de Israel en todo sentido, para que llegara a ser un
pueblo atrayente ante las naciones. La adoración y la liturgia también
creaban una cosmovisión alternativa respecto de la de sus vecinos paganos,
y proponían una forma muy distinta de vivir y ver el mundo; nos dan una
visión nítida del mundo según la cual el único Dios verdadero, el Dios de
Israel, es creador de todas las cosas, soberano de la naturaleza y la historia,
el salvador misericordioso. Rodney Clapp plasma esta perspectiva en el
título de su capítulo sobre la adoración de la iglesia: «Bienvenidos al
mundo real».23 En medio de la tierra y ante las naciones, la adoración de
Israel celebraba al único Dios verdadero y sus maravillas en la historia. Sin
duda, lo que Paul Jones dice sobre la iglesia es primeramente cierto sobre
Israel: «En la medida en que la Iglesia está anclada en las obras de la gracia
de Dios, la adoración en comunidad sostiene y transmite la formación de
una identidad cristiana».24 De ese modo, la identidad de Israel y su
comprensión de sí misma, su rol y su llamado entre las naciones, se
celebraban y alimentaban constantemente mediante su liturgia.25

Sin embargo, por sobre todo, la adoración de los salmos recordaba a
Israel el horizonte universal de su llamado: las naciones. Desde esa
perspectiva universal, W. Creighton Marlowe llama a los salmos «la música
de las misiones»26 y Mark Boda se refiere a ellos como una «compilación
misional».27 George Peters enumera en ellos más de 175 referencias
universales a las naciones del mundo.28 Tal vez la más clara de esas
referencias sea el Salmo 67:

Dios tenga misericordia de nosotros, y nos bendiga; Haga
resplandecer su rostro sobre nosotros; Para que sea conocido
en la tierra tu camino, En todas las naciones tu salvación. Te
alaben los pueblos, oh Dios; Todos los pueblos te alaben.
Salmos 67:1-3 (RVR60)

Craig Broyles comenta acerca de la relevancia misional de este salmo: «El
Salmo 67 nos nuestra que la elección no significa que Dios tenga



75

favoritismos, sino que simplemente él ha escogido un canal de bendición
para todos. La elección [...] está relacionada con sus medios para extender
esa bendición a todos».29

Este salmo dista de ser un ejemplo aislado. El salterio está repleto de
imágenes que orientan a Israel hacia las naciones: se exhortaba al pueblo
que cantara sobre las maravillas de Dios entre las naciones (Sal. 9:11;
18:49; 96:2-3; 105:1); los salmistas guiaban a Israel a responder a las
exhortaciones con un compromiso personal a cantar entre las naciones (Sal.
18:49; 57:9; 108:3); hay numerosos llamados a que las naciones alaben a
Dios (Sal. 47:1; 66:8; 67:3; 96:7, 10; 100:1; 117:1); y hay promesas que
presagian un futuro en que las naciones se unirán a Israel en alabanzas al
Señor (Sal. 22:27; 66:4; 86:9).

El templo nutría la identidad y el rol misionales de Israel porque ponía
delante de sus ojos la finalidad de la redención de Dios: llenar toda la tierra
de su gloriosa presencia. El templo proveía el sistema de sacrificios como el
medio para remediar los errores de las personas y ponerlos nuevamente en
el camino correcto; proveía la adoración para cultivar la fidelidad, celebraba
una cosmovisión alternativa frente al paganismo, daba testimonio del Dios
verdadero y del mundo real, y exhortaba a Israel a adoptar una visión
universal. Pasar por alto la relevancia misional del templo conlleva una
profunda malinterpretación del rol del templo en la vida israelita.

El último regalo que Dios dio a Israel para impulsar el ejercicio de su
rol misional y cultivar su identidad es el don de los profetas, los
«guardianes del pacto».30 En principio, su tarea era llamar la atención de los
israelitas y amonestarlos cuando quebrantaban el pacto y olvidaban su
identidad. Cuando Israel falla y deja de ser una nación santa, escuchamos la
voz de los profetas implorando al pueblo que vuelva al propósito de su
existencia: «En esencia, el trabajo del profeta era comunicarle a Israel qué
significaba ser Israel».31 Por consiguiente, los profetas denunciaban la
infidelidad de Israel según se revelaba en los distintos ámbitos de su vida,
como la hipocresía en la adoración, la profanación del día de reposo, la
necedad del servicio a los ídolos, la acumulación de riquezas en medio de
una pobreza extrema, la injusticia y la opresión a los pobres, y el maltrato
del vulnerable. Hans Walter Wolff sugiere que los profetas confrontaron el
pecado de Israel principalmente en tres áreas: la explotación en todos los
niveles de la vida comercial, las alianzas políticas y militares con agentes
externos a cambio de protección, y la corrupción de las prácticas religiosas.



76

Estas conductas con que los israelitas incumplían el pacto hallaban su
origen en que Israel había olvidado o rechazado a su Dios32 y había
incorporado hábitos y costumbres completamente opuestas a su llamado
misional de ser una luz a las naciones. Por eso, los profetas advertían al
pueblo que volviera a su llamado y que Dios les demandaba «hacer justicia,
amar la misericordia» (Mi. 6:8) y «que fluya la justicia como un río, y que
el derecho mane como un impetuoso arroyo» (Am. 5:24).

El anuncio de que la fidelidad de Israel algún día devendrá en la
salvación de toda la creación y los pueblos de todas las naciones se explicita
ocasionalmente en los profetas. Jeremías decía que si Israel se volviera a
Dios, se deshiciera de los ídolos y viviera en verdad, juicio y justicia, el
Señor bendeciría a las naciones:

Si te volvieres, oh Israel, dice Jehová, vuélvete a mí. Y si
quitares de delante de mí tus abominaciones, y no anduvieres de
acá para allá, y jurares: Vive Jehová, en verdad, en juicio y en
justicia, entonces las naciones serán benditas en él, y en él se
gloriarán. Jeremías 4:1-2 (RVR60)

Aquí vemos que «la lógica de toda la sentencia es sorprendente: la misión
de Dios para las naciones se ve entorpecida por el continuo fracaso
espiritual y ético de Israel; pero si Israel se vuelve a su misión (a saber, ser
el pueblo de YHWH, adorarlo de forma exclusiva y vivir conforme a sus
demandas morales), entonces Dios podrá retomar su misión: bendecir a las
naciones».33

El propósito universal de Dios queda claro en los profetas no solo por
sus llamados a la fidelidad en el presente, sino también por sus promesas
respecto del futuro, ya que ellos interpretan la identidad y el rol israelitas en
términos de la misión hacia las naciones. Quizás la mirada al futuro es la
característica más prominente y distintiva de las profecías del Antiguo
Testamento.34 Incluso si Israel fallara en la tarea que Dios le encomendó,
Dios no fallaría en su misión de traer salvación a las naciones (Is. 19:23-
25), sino que marcaría el inicio de un reinado mundial mediante el Mesías,
descendiente de David, y el Espíritu, tal como había prometido. En ese
entonces, él reuniría al pueblo israelita, lo restauraría a su rol y lo usaría
para atraer a las naciones a sí mismo (Ez. 36:24-27), para que fueran parte
del reinado universal de Dios (Is. 2).



77

Exilio, subyugación y diáspora: un pueblo santo disperso entre las
naciones
Los profetas no pudieron frenar el aluvión de la rebelión israelita, que
finalmente resultó en el juicio de Dios. En el año 722 a. C., los asirios
dispersaron por todo su territorio a las diez tribus del norte (denominadas
«Israel» en los libros de Reyes). En el 586 a. C., las dos tribus restantes
(denominadas «Judá» en Reyes) fueron exiliadas a Babilonia. En este punto
de la historia israelita, parecía que el propósito de Dios, bendecir a las
naciones por medio de su pueblo, había quedado estancado. Sin embargo,
incluso en ese punto Dios no había terminado con Israel: su identidad y rol
misionales adoptaron una nueva forma al ser despojados de su soberanía
nacional y el pueblo ahora debía aprender a vivir como una pequeña
minoría en medio de las culturas paganas. El nuevo contexto de su llamado
misional comienza en el exilio de Babilonia y continúa en la subyugación al
Imperio persa,35 los griegos y Roma.

No debemos subestimar la crisis de identidad precipitada por el exilio,
ni los dos grandes peligros a los que quedó expuesta esa identidad: el
aislamiento o la asimilación. David Burnett comenta sobre estas dos
tentaciones permanentes: «La primera era aislarse de las naciones
circundantes para proteger sus propias creencias y prácticas, pero al actuar
así dejarían de ser bendición para las naciones y contravendrían la voluntad
de Dios. La segunda era identificarse tanto con las naciones circundantes
que no hubiera nada que los distinguiera».36 Por un lado, aislarse en una
sociedad cerrada podría haberles permitido preservar la pureza de la fe,
pero habría vuelto irrelevante su mensaje; por otro lado, identificarse con la
vida de las naciones paganas y participar en ella podría haberlos despojado
de sus rasgos distintivos como pueblo de Dios. La literatura del exilio se
pronuncia contra ambas amenazas.

La amenaza más evidente para Israel era asimilarse al imperio pagano.
En particular, la religión y cosmovisión babilónicas constituían una
tentación continua para Israel. Richard Middleton y Brian Walsh describen
cómo el poderoso relato cultural babilónico se reflejaba en el orden político
y social israelita y se traducía en un peligro para Israel: «Puesto que
acababan de perder el mundo literal y simbólico de su tierra, ciudad y
templo, que la credibilidad del relato de su elección había quedado por los
suelos, y que incluso el poder y la fidelidad de su Dios estaban en duda, era
esperable que los israelitas del exilio hubieran quedado sumidos en una



78

crisis de identidad abismal. El nuevo mundo ideológico que los rodeaba les
ofrecía una visión alternativa, abarcadora y constante de lo que significa ser
humano, que seguramente haya sido poderosa y atrayente».37

Esta identidad pagana representó un desafío para Israel, quien debía
concebirse a sí misma como el pueblo del Dios verdadero que debía
encarnar los propósitos divinos para bendecir a todas las naciones. El
pueblo se vio en la necesidad de aprender a cultivar su identidad y rol
misionales y únicos en este nuevo contexto para «mantener una identidad
alternativa, una visión alternativa del mundo y una vocación alternativa en
un entorno social donde las principales fuerzas culturales buscaban negar,
desacreditar o menospreciar aquella identidad extraña. El gran dilema para
los exiliados fue la asimilación cultural. Para los ancianos judíos, la
amenaza principal era que los miembros de la comunidad concluyeran que
el judaísmo era demasiado exigente, demasiado peligroso, o que el costo era
demasiado alto, y acabaran sin más aceptando las definiciones babilónicas y
sus formas de ver la realidad».38 Para que Israel perseverara en su rol de
nación santa y reino de sacerdotes en medio de las naciones, la formación
de su propia identidad y la resistencia frente a la asimilación eran
esenciales.39 Debían primero aprender a reformular su identidad, basándose
en los ricos recursos de su historia y tradiciones para reafirmarse y
redefinirse como pueblo misional en estas nuevas circunstancias.40 Además,
debían resistirse con firmeza ante las presiones religiosas, políticas y
sociales de sus conquistadores, que amenazaban con debilitar su identidad y
rol en la misión de Dios.

Daniel Smith arguye que, durante el período del exilio, Israel logró
resistirse a la asimilación elaborando estrategias y mecanismos —
estructuras, líderes, instituciones, narraciones, ejemplos históricos, literatura
y rituales— que alimentaran la consciencia de que su identidad y rol era
únicos en medio de poderosos imperios extranjeros.41 Podemos observar
brevemente dos ejemplos: el rol de los ancianos en el exilio y el rol de la
literatura de la diáspora.

Durante este período, los profetas del exilio se dirigían a los
«ancianos» de Israel (ej.: Jer. 29:1; Ez. 20:1-3). Es interesante que cuando
Jeremías tenía un mensaje del Señor se lo comunicaba a una asamblea de
ancianos para que ellos lo transmitieran a la comunidad. Smith observa que
«la autonomía y autogestión locales son muy importantes para que la
identidad de una comunidad sobreviva en el exilio y para fomentar la



79

consciencia de grupo en un pueblo desplazado que, de otro modo, sería
dominado».42 La asamblea de ancianos había sido una forma de liderazgo
común antes de la monarquía, pero la figura del anciano fue debilitándose
progresivamente gracias a la concentración de poder en manos del rey.43 Su
resurgimiento en el exilio permite a los judíos adaptarse al nuevo entorno y
les facilita la autogestión necesaria para conservar su identidad única.44 Las
cartas que Jeremías escribió a los ancianos para que ellos las leyeran a la
comunidad nos indican que los judíos se reunían para tomar decisiones
importantes y también para escuchar la palabra del Señor a través de los
profetas, lo cual nos muestra la importancia del liderazgo y las estructuras
sociales para resguardar la identidad única del pueblo del pacto en medio de
una nación pagana. La preservación del cargo de «anciano» y las asambleas
del pueblo de Dios nos demuestran que, «aun dispersos entre las naciones,
los judíos organizaban su vida social y religiosa de modo tal que pudieran
seguir siendo un pueblo distinguible»,45 y lo hacían no solo para preservar
su etnia sino para proteger su propia identidad y rol en el relato de Dios.

Otro «mecanismo» importante por medio del cual el pueblo israelita
mantuvo viva la consciencia de su identidad y propósito es la vasta
literatura que surge en el exilio. Para preservar su identidad, Israel
necesitaba «obras teológicas nuevas e imaginativas» que le permitieran
«recuperar las antiguas tradiciones teológicas y restructurarlas en términos
adecuados para la nueva situación que atravesaba su fe en una cultura
extranjera».46 Era necesaria una contextualización acorde al nuevo
escenario.

Uno de los objetivos esenciales de esta literatura es construir una
visión alternativa del mundo, narrando un relato que contrargumentara el
relato del imperio dominante, algo que se logra tanto en los libros históricos
como en los profetas. Un ejemplo es el de Crónicas, que vuelve a contar la
historia de Israel.47 Empieza con una genealogía que se remonta hasta Adán,
avanza hasta Moisés y termina con la generación del exilio. Este recuento
generacional «puede considerarse un intento de asentar lo importante que es
el principio de continuidad del pueblo de Dios a través de un período de
disrupción nacional», con el fin de dejar «la impresión de que los
movimientos históricos apuntan a un propósito divino».48 Así, el cronista
posiciona a la generación posterior al exilio en medio de una historia que se
remonta a los principios, al «Dios de Israel, que es quien guarda a su pueblo
y lo guía al destino que él tiene preparado para ellos».49 Dios está haciendo



80

que la historia universal avance hacia un punto culminante y la comunidad
israelita, que vivía en sujeción a un imperio extranjero, es parte de esa
historia.

Los profetas cumplen un rol similar. Jeremías y Ezequiel desafían a sus
contemporáneos a ver a Dios como el soberano de la historia. John Bright
nos muestra también que los últimos capítulos de Isaías ofrecen una
esperanza tripartita: Dios es un Dios que gobierna la historia y dirige los
acontecimientos conforme a sus propósitos justos; Dios obró en el pasado a
favor de Israel e hizo un pacto con ella con el fin de cumplir su propósito
redentor; la historia está avanzando hacia el objetivo de establecer de forma
definitiva el gobierno de Dios sobre todos los pueblos y toda la tierra, y
Dios usará a Israel para alcanzar ese objetivo. Israel bien sabía que «la
elección tiene un destino y requiere cumplir una responsabilidad. Por eso es
que, a la luz de esta teología triunfal que llena de sentido la historia, [Isaías]
llama a Israel nuevamente a su destino como pueblo de Dios».50

El libro de Daniel da ánimos y visión a un pueblo minoritario que
estaba en medio de un imperio impío y vivía bajo la amenaza de la
asimilación. Las historias de Daniel, Sadrac, Mesac y Abednego son
magníficos ejemplos de una resistencia exitosa frente a la cosmovisión
pagana de una potencia mundial abarcadora y envolvente. Daniel y sus
amigos se negaron a corromperse con la comida pagana (Dn. 1). Daniel
siguió orando solo al Dios verdadero aunque su vida estuviera en riesgo
(Dn. 6). Un relato especialmente conmovedor es el de los amigos de Daniel,
que se negaron a postrarse ante la estatua de oro de Nabucodonosor: «Sepa
Su Majestad que no serviremos a sus dioses, ni tampoco adoraremos la
estatua que ha mandado erigir» (Dn. 3:18). Cuando entendemos que el rey
babilonio era escogido para cumplir su mandato real como representante de
los dioses y que imágenes como la estatua de oro de Nabucodonosor tenían
por finalidad «mediar la presencia y bendición de las deidades, y hacerlas
visibles y tangibles para sus adoradores»,51 comprendemos la importancia
de la resistencia de los jóvenes israelitas, que se estaban oponiendo a toda
una cosmovisión pagana. Los sueños y visiones de la segunda mitad del
libro nos muestran quién mueve realmente los hilos de la historia. Un día,
todos los reinos servirán al Dios verdadero o serán arrasados por él. En
resumen, las visiones e historias de Daniel proveyeron al pueblo de la
diáspora tres resonantes afirmaciones de fe: hay una clara oposición entre el
reino de Dios y los imperios blasfemos y arrogantes del mundo a los que



81

están sometidos; el resultado final es una confrontación inevitable, donde
Dios saldrá victorioso sobre todos sus enemigos; y por último, «el
imperativo de la fe es vivir el presente con una confianza y obediencia que
reflejen la victoria final de Dios, o en palabras de Abraham Heschel: “vivir
el futuro de Dios en tiempo presente”».52

Por consiguiente, la religión de la comunidad exiliada y minoritaria no
se limitaba a la esfera privada. Cuando Israel se vio enfrentada por la
aparente supremacía de los dioses de Babilonia y el poder de la religión
pagana, hubiera sido fácil dejar de insistir en sus afirmaciones universales
acerca del Señor. Toda comunidad religiosa minoritaria está expuesta a ese
peligro, en especial cuando convive con la creencia henoteísta de que el
dios más poderoso es el que sale victorioso en batalla. Sin duda, se habrán
visto tentados a decir que la derrota de Israel ante Babilonia demuestra que
los dioses babilónicos eran superiores.

Brueggemann observa que uno de los puntos que más destacados
acerca del exilio y su literatura es que los judíos no «se refugiaron en una
religión aislada al ámbito privado».53 La literatura del exilio animaba a
Israel a desempeñarse en su llamado misional: presenta el relato del
Antiguo Testamento como la verdadera historia del mundo, afirma que el
Dios de Israel es el único Dios verdadero, ridiculiza a los dioses paganos y,
por el contrario, describe a Dios como el Creador y Soberano de la historia.
Los israelitas no estaban exiliados porque los dioses extranjeros los habían
vencido, sino porque el único Dios verdadero los estaba castigando y,
cuando fuera el momento, él los reuniría para continuar su obra redentora,
tendiente a la restauración de su reinado universal. Mientras tanto, el
llamado de Israel era ser fiel a su identidad como el pueblo del único y
verdadero Dios.

A la par de la amenaza que presentaba la asimilación, Israel enfrentaba
el peligro de simplemente aislarse de la cultura dominante como en una
suerte de gueto, a riesgo de evitar la asimilación huyendo al aislamiento.
Israel bien sabía del poder formativo de la religión babilónica pagana sobre
toda la vida pública del imperio. De seguro, la participación cultural
intensificaba la tentación de asimilarse y, por ende, era peligrosa para la
identidad israelita. Sin embargo, en este contexto, Jeremías llamaba a Israel
a participar de forma activa en la vida cultural del imperio babilónico. Él
escribió una carta a los ancianos, los sacerdotes, los profetas y la
comunidad del exilio:



82

Esto dice el Señor de los ejércitos celestiales, Dios de Israel,
a los cautivos que él desterró de Jerusalén a Babilonia:
«Edifiquen casas y hagan planes para quedarse. Planten
huertos y coman del fruto que produzcan. Cásense y tengan
hijos. Luego encuentren esposos y esposas para ellos para
que tengan muchos nietos. ¡Multiplíquense! ¡No
disminuyan! Y trabajen por la paz y prosperidad de la
ciudad donde los envié al destierro. Pidan al Señor por la
ciudad, porque del bienestar de la ciudad dependerá el
bienestar de ustedes». Jeremías 29:4-7 (NTV)

La exhortación de Jeremías es clara: busquen la prosperidad y shalom de
Babilonia. Oren para que crezca y florezca. El llamado abrahámico de ser
bendición seguía en pie; traducido a un contexto distinto, adoptó una forma
distinta para la comunidad del exilio.

Una vez más, el libro de Daniel nos da un ejemplo de cómo se ve esto
en la práctica. Daniel y sus amigos debieron prestar sus servicios al imperio
babilónico en cargos públicos y pudieron llevar a cabo su tarea
precisamente porque se arraigaron a un relato distinto. En consecuencia,
recordaron su identidad, recordaron a qué comunidad pertenecían y
recordaron a qué Dios servían. Daniel y sus compañeros eran «“bilingües”,
conocían el discurso del imperio y estaban siempre listos para usarlo, pero
nunca olvidaron las cadencias de [su] “lengua materna”».54 Puesto que
luchaban para ser fieles en la encrucijada entre el relato bíblico y el
imponente y poderoso relato del imperio, comprometidos con el Señor y a
la vez sirviendo en favor del shalom de un arrogate reino mundano, sus
vidas consistieron en una «continua negociación» respecto de cuándo
consentir y cuándo resistir. ¿Cómo seguir siendo fieles en medio de un
mundo pagano?

En los libros de Esdras y Nehemías surge una problemática similar que
se expresa en dos sentidos. Primero, vemos una tensión entre el separatismo
y el servicio. Por un lado, observamos en pasajes como Esdras 9 y 10 que
«se insta a la comunidad judía a seguir un estricto plan de separación de la
cultura pagana para preservar su identidad»;55 por otro lado, también se les
exhorta que vivan en paz en el statu quo, sirviendo a la cultura que los
acoge. Segundo, vemos una tensión entre la aceptación el presente y la
esperanza de un cambio futuro. Advertimos ambas en las controversias
entre los estudiosos de Esdras y Nehemías, que debaten si estos libros en



83

conjunto tienen una orientación «teocrática» o «escatológica».56 Una lectura
teocrática concluye en que el autor exhortaba a Israel que aceptara su
condición presente y fuera fiel a Dios en el servicio a sus soberanos
extranjeros; una lectura escatológica advierte la insatisfacción de los
profetas con la situación presente y el deseo de librarse del dominio
extranjero y restablecer un reinado independiente. Williamson observa que
estos dos puntos de vista no son mutuamente excluyentes: «Es posible
aceptar, incluso abrazar, la situación presente sin por ello dejar de pensar
que no es perfecta y buscar un cambio en el largo plazo. Esa [...] parece ser
la postura de Esdras y Nehemías».57 Por lo tanto, los libros de Esdras y
Nehemías, al igual que Jeremías y Daniel, instaban a los israelitas a
preservar su identidad con fidelidad en el presente y procurar el
cumplimiento de los propósitos de Dios. Mientras tanto, no debían retraerse
ni aislarse, sino que debían involucrarse en la vida del imperio.

El llamado misional de bendecir a las naciones no quedó silenciado
cuando los israelitas fueron cautivos a Babilonia, ni cuando vivieron en
medio de los poderosos imperios de Persia, Grecia y Roma, ni en la
diáspora de Egipto, ni en ningún otro lugar. Su vida social adoptó distintas
formas según el nuevo contexto y su identidad misional se nutrió de nuevas
maneras. No obstante, siguieron siendo el pueblo del «para que»,
bendecidos para que a su tiempo fueran bendición. Siguieron siendo un
pueblo que invitaba al mundo a «venir y unirse» a ellos para participar en el
propósito y la misión de Dios.

Israel, reunida y renovada: la promesa de Dios a su pueblo escatológico
La identidad y el rol misionales de Israel durante el exilio se mantuvieron
vivos gracias a una robusta esperanza inspirada por los profetas. Uno de los
mensajes que quedan en claro tanto en los libros proféticos como en los
históricos es que el motivo de la dispersión y el exilio fue la rebelión de
Israel. Los profetas señalan un tiempo cuando Israel volverá a ser reunida y
todas las naciones se le unirán en el pacto para servir al Dios verdadero.
Lohfink reclama que la teología del Antiguo Testamento ha prestado muy
poca atención al tema de «reunir» al pueblo o «recogerlo» de entre las
naciones, sin considerar que «la “reunión del pueblo disperso de Dios” ha
sido [...] una de las declaraciones fundamentales de la teología de Israel».
Leemos sobre la promesa de reunir al pueblo desde los principios de la
Biblia, empezando por Deuteronomio 30:1-6, luego de prever que Dios



84

castigaría a su pueblo dispersándolo (Dt. 29:28). El mismo patrón de
dispersar y recoger se repite en muchos pasajes de Isaías, Jeremías y
Ezequiel, «siempre con un enorme peso teológico». Reunir y recoger se
vuelven términos técnicos con el sentido de salvación, lo cual se manifiesta
en que ambas palabras aparecen en contextos donde hallamos términos
como «rescatar», «liberar», «sanar» y «redimir».58 Dios, el pastor
escatológico, reunirá a sus ovejas dispersas (Jer. 31:10; Ez. 34:11-13).

En los libros proféticos vemos un desplazamiento del presente al
futuro: lo que Dios ya ha hecho por Israel en el éxodo, volverá a hacerlo al
redimirlos de la esclavitud y establecer un nuevo pacto con ellos (Jer.
31:31-34).59 Los profetas ponen nuestra mirada en un futuro en el que
veremos al pueblo de Dios volver a estar reunido como nación. Por lo tanto,
«Israel como pueblo de Dios se convierte en un concepto escatológico:
Yahweh volverá a ser el Dios de Israel; Israel volverá a ser el pueblo de
Yahweh».60

Este cuadro de un futuro escatológico es una promesa tanto de reunir al
pueblo como de renovarlo. Ezequiel nos permite vislumbrar ambas en su
descripción del futuro que Dios pensó para Israel. Aunque Israel haya
fallado en su misión y haya profanado el nombre del Señor entre las
naciones (Ez. 37:16-21), Dios dice que obrará de tal modo que las naciones
sabrán que él es el Señor cuando «delante de sus ojos [él] sea santificado en
medio de [Israel]» (Ez. 36:22-23):

Yo los recogeré de todas las naciones y países, y los traeré de
vuelta a su tierra. Esparciré agua limpia sobre ustedes, y ustedes
quedarán limpios de todas sus impurezas, pues los limpiaré de
todos sus ídolos. Les daré un corazón nuevo, y pondré en ustedes
un espíritu nuevo; les quitaré el corazón de piedra que ahora
tienen, y les daré un corazón sensible. Pondré en ustedes mi
espíritu, y haré que cumplan mis estatutos, y que obedezcan y
pongan en práctica mis preceptos. Ezequiel 36:24-27

La congregación y reconstitución del pueblo de Dios sucederá en los
últimos días, cuando Israel sea restituida a su llamado original. Entonces las
naciones conocerán al Señor y la Israel restaurada, reunida y purificada
cumplirá su vocación de ser una luz a las naciones. Habrá un «peregrinaje
de las naciones» a Jerusalén (Is. 2:3; 19:23; Zac. 8:20-23) e Israel jugará un
papel crucial:



85

Hay un elemento que es decisivo para la concepción profética
del peregrinaje de las naciones a Sion: los gentiles, fascinados
por la salvación que ven en Israel, se acercan al pueblo de
Dios voluntariamente. No se convierten a causa de la actividad
misionera, sino por la fascinación que despierta en ellos el
pueblo de Dios. Es a esto a lo que se refieren los textos
proféticos cuando hablan de una luz radiante que resplandece
desde Jerusalén.61

 
La tierra está cubierta de tinieblas, y una densa oscuridad
envuelve a las naciones; pero sobre ti brilla el Señor, como la
aurora; sobre ti se puede contemplar su gloria. Tu luz guiará
los pasos de las naciones; los reyes se guiarán por el
resplandor de tu aurora. Isaías 60:2-3

 
Así ha dicho el Señor de los ejércitos: Cuando lleguen esos
días, diez hombres de diferentes naciones y lenguas se
aferrarán al manto de un judío y le dirán: «¡Permítannos
acompañarlos, pues sabemos que Dios está con ustedes!».
Zacarías 8:23

Los profetas prevén que en los últimos días, el propósito misional de
Dios en Israel y a través de ella se cumplirá. La incorporación de las
naciones al pueblo de Dios congregado y renovado será un acontecimiento
escatológico que tendrá lugar cuando venga el reino de Dios de la mano del
Mesías y el Espíritu.

El período intertestamentario: el eclipse de una visión misional
El relato del Antiguo Testamento concluye tanto en fracaso como en
esperanza. Israel fracasó en el cumplimiento de su llamado, ser una luz a las
naciones; quedó opacada por las tinieblas de las naciones circundantes.
Dios la había juzgado y desterrado al exilio. No obstante, los profetas
encendieron en el corazón de los israelitas dispersos una pequeña llama de
esperanza. En los últimos días, Dios obraría nuevamente con poder
mediante el Mesías y su Espíritu para restaurar su reinado sobre todas las
naciones y toda la creación. Dios recogería, reuniría y purificaría a Israel, el
templo sería reconstruido, la tierra quedaría limpia y el pueblo obedecería la
Torá. Dios volvería a ser el Rey sobre toda la tierra.



86

La esperanza de Israel se concentraba en la imagen de un futuro en el
que Dios gobernaría sobre un reinado mundial y universal, y ardió como un
fuego en tiempos de continua ocupación extranjera y exilio. Más adelante,
los imperios aqueménida, griego y romano tiranizaron y oprimieron a los
israelitas en su propia tierra. Israel no tuvo cómo resistirse al poderío
político y militar de Roma, ni pudo enfrentar el poder cultural del
helenismo, que trascendió incluso al Imperio griego y continuó siendo una
poderosa fuerza que seducía al pueblo y lo atraía al paganismo.

Esta subyugación constante por parte de potencias extranjeras
contrastaba de forma evidente con el relato de Israel, su historia y sus
creencias más preciadas. El pueblo creía que existe un solo Dios, Creador y
Soberano del mundo entero, que los había elegido para que fueran su tesoro
especial y que en la Torá les proveía una guía exhaustiva para vivir la vida.
Su misma tierra (a pesar de haber sido invadida por paganos) era, en
esencia, sagrada: Dios mismo se la había dado y su foco de atención era el
templo donde Dios mismo habitaba. Entonces ¿cómo es posible que Dios
permitiera que humillaran tanto a su pueblo? ¿Por qué permitió que su tierra
y templo santos fueran profanados por la inmundicia pagana? ¿Cómo pudo
tolerar que un gobierno de gentiles amenazara la vigencia de la Torá y
pusiera la identidad y el estilo de vida distintivos de Israel bajo un constante
peligro de asimilación?

Firme en la promesa de que Dios los recogería y renovaría y de que
establecería un reinado mundial, a pesar del sufrimiento, Israel mantuvo
viva la esperanza, a la espera de que Dios enviara su Mesías y Espíritu para
librarlos de la servidumbre. Hacia los tiempos de la ocupación romana,
contando las setenta semanas de Daniel (Dn. 9:24-27), el pueblo aguardaba
la llegada inminente de un rey que gobernara sobre toda la tierra.62 Durante
el período intertestamentario, Israel fue un «agitado hervidero»63 de
esperanza escatológica. Esperaba de la venida del reino, desgarrada en
facciones que se dividían según sus distintas nociones del reino venidero:
diferían respecto de cómo y cuándo obraría Dios y cómo debían vivir hasta
ese entonces. Los zelotes eran activistas que estaban a favor de ejercer la
violencia contra sus opresores a modo de guerra santa; creían que Dios
traería el reino por medio de sus heroicas proezas militares. Por el contrario,
los esenios eran quietistas que abogaban por apartarse de la contaminación
del paganismo y orar por la venida del reino de Dios. Los fariseos eran una
secta que buscaba poner límites a la amenaza del paganismo mediante la



87

aplicación estricta de prácticas culturales como la circuncisión, el día de
reposo y las leyes de pureza, que impedirían que se profanara la identidad
del pueblo del pacto. Creían que si Israel se guardaba de las prácticas
paganas, Dios sin duda obraría para librarlos de su enemigo. Los saduceos
optaron por la complicidad oportunista y transaron con sus invasores; para
ellos, mantener el statu quo y actuar por conveniencia era lo más importante
si no querían que los extranjeros destruyeran la nación entera (cf. Jn. 11:48-
50).

Si bien había gran diversidad entre las distintas facciones israelitas
respecto de cómo concebían el reino que había de venir y su propio llamado
anticipándolo, había algunos puntos en común sobre los cuales todas las
facciones podían construir una vida en comunidad. (De hecho, Jesús desafió
y sacudió ese fundamento y por eso es que las facciones, dispares, pudieron
unirse en oposición a él.) Paradójicamente, el elemento que tenían en
común las facciones judías era una profunda confusión en la interpretación
de su elección: un exclusivismo etnocéntrico que afirmaba el privilegio de
Israel por sobre todas las demás naciones. Durante la opresora ocupación
extranjera, cultivaron actitudes separatistas, de odio y de venganza hacia los
gentiles: «Las actitudes de oposición a los gentiles [...] inspiraron a muchos
grupos distintos, se impregnaron en toda la población judía y diferían solo
en su intensidad».64 Joachim Jeremias observa: «La expectativa popular
predominante consistía en una ansiosa espera del día de la venganza divina,
en especial hacia Roma, y la destrucción final de los gentiles. “Ningún
gentil tendrá parte en el mundo venidero” era la enseñanza del rabí Eliezer
ben Hyrcanus (circa 90 d. C.), aquel firme defensor de la tradición antigua.
Además, él afirmaba que el destino de los gentiles es el infierno: “No hay
rescate para los gentiles”».65

A pesar de estar divididas en todos los demás sentidos, las facciones
israelitas hallaban unidad en el odio y la fuente de su aversión a los gentiles
no era difícil de adivinar. Durante cientos de años, Israel había estado
constantemente en el exilio o bajo el poderío de un ocupante que la oprimía
en su propia tierra, una vez tras otra. Las tropas extranjeras no solo habían
invadido la tierra santa de Israel, sino que también estaban sometiendo al
pueblo a atrocidades e injusticias, a abusos sexuales, a la destrucción y
expropiación de sus propiedades, a extorciones y robos, y mientras tanto, la
nación se vio forzada a servir y alojar a sus conquistadores. Martin Hengel
comenta que «para el rudimentario pueblo judío, todo eso fue casi una



88

historia entera de explotación y opresión [...], de una brutalidad
indescriptible, de decepciones y desengaños».66 Cualquier pueblo habría
sentido tal opresión como una sufrida carga, pero para Israel, que tenía una
percepción privilegiada de sí misma, fue particularmente exasperante: el
pueblo de Dios tenía un estatus especial, un Dios excepcionalmente
poderoso y una tierra santa. Durante el período intertestamentario, la
esperanza israelita, frustrada por la tardanza de su cumplimiento, degeneró
en odio, amargura y sed de venganza contra sus opresores.

La esperanza de Israel sobre el destino final de las naciones estaba
estrechamente ligada a lo que Dios hará cuando su reino venga en los
últimos días. Los profetas del Antiguo Testamento dan un mensaje doble.
Por un lado, vemos promesas de bendición y salvación para las naciones a
través de Israel:

Te he puesto también como luz de las naciones, para que seas
mi salvación hasta los confines de la tierra. Isaías 49:6
 
Cuando llegue ese día, Israel será, junto con Egipto y Asiria, el
tercer motivo de bendición en la tierra, pues el Señor de los
ejércitos los bendecirá con estas palabras: «Benditos sean
Egipto, que es mi pueblo; y Asiria, que es la obra de mis
manos; e Israel, que es mi heredad». Isaías 19:24-25

Por otro lado, los profetas se refieren al destino de las naciones hablando de
juicio, subyugación y destrucción:

Yo solo he pisado las uvas del lagar. De los pueblos, ninguno
estaba conmigo. En mi enojo, aplasté esas uvas; en mi furor
las pisoteé, y su sangre me salpicó la ropa y me manché mis
vestiduras. Y es que sólo pienso en el día de la venganza; ¡ha
llegado el año de mi redención! [...] En mi enojo aplasté a los
pueblos; ¡los embriagué con mi furor, y derramé su sangre por
el suelo! Isaías 63:3-6

Los profetas del Antiguo Testamento no proponen una forma de
reconciliar estos dos destinos aparentemente incompatibles, juicio y
salvación. Quizás J. H. Bavinck estuvo en lo cierto al escribir que la
salvación viene después del juicio: «Los profetas del Antiguo Testamento
anticiparon la salvación de las naciones y previeron que sería un
acontecimiento de los últimos días, después de que ellas perdieran la batalla
contra el Mesías. En ese momento, las naciones se acercarían con humildad



89

a la Israel renovada y espiritualmente renacida, y entonces adorarían en el
monte del Señor».67 En cualquier caso, queda claro que, en los tiempos de
Jesús, Israel esperaba ansiosamente la venida de un mesías que «aplastara»
a los gentiles, que «[gobernara] a las naciones con cetro de hierro, y las
[despedazara] como a un vaso de alfarero», y no que las salvara. En un
documento del primer siglo llamado La asunción de Moisés, se afirma que
el Altísimo se levantará a «castigar a los gentiles» (10:7-9). George Ladd
dice respecto de la literatura judía de esos tiempos que «en unos pocos
pasajes [...] se extiende la salvación a los gentiles que se arrepienten; pero
es algo poco común. Más habitual es leer: “Me alegraré por el pequeño
número [de israelitas] que será salvo [...] y mi corazón no se entristecerá a
causa del gran número de los [gentiles] que perecerán” (Esdras IV 7:60-
61)».68

Muchas de las oraciones de Israel exponen el anhelo de que Dios
juzgue a los gentiles. En la decimosegunda bendición de la oración
principal de Israel, se halla la petición de que Dios se apresure a destruir,
arrancar, aplastar y humillar a sus enemigos gentiles.69 El escritor de los
Salmos de Salomón, un libro del primer siglo, ora pidiendo que Dios
levante un rey y lo dote de «fuerza para quebrantar a los príncipes injustos,
para purificar a Jerusalén de los gentiles que la pisotean y la destruyen, para
expulsar con [su] justa sabiduría a los pecadores de [su] heredad, para
quebrar el orgullo del pecador como vaso de alfarero, para machacar con
vara de hierro todo su ser, para aniquilar a las naciones impías con la
palabra de su boca».70

El trato de Israel con las naciones no solo se caracterizaba por el odio y
la venganza, sino también por una actitud separatista y segregacionista. La
identidad distintiva de Israel y su estilo de vida, prescrito en la Torá,
peligraban debido al extraordinario poder de la cultura helenista, que se
había instalado en Roma. La transigencia de algunos judíos frente a la
cultura pagana despertó la acusación reaccionaria y la recriminación amarga
de las facciones israelitas. Es en este contexto donde debemos entender los
debates sobre el día de reposo, la circuncisión y las leyes de pureza y de
alimentación que tanto espacio y tiempo ocupan en los escritos judíos y que
incluso tienen un lugar importante en los Evangelios. Quizás esta
mentalidad judía de separación y segregación de los gentiles se ve con más
claridad en las dieciocho ordenanzas que se aprobaron en el primer siglo
para evitar la profanación y contaminación pagana.71 Las estrictas leyes de



90

alimentación y pureza constituyeron altas murallas culturales, levantadas
para separar a los judíos de los gentiles. Todas las casas y pertenencias de
gentiles eran impuras para los judíos, quienes también debían guardarse de
compartir la mesa con gentiles y debían prohibir a sus hijos casarse con
ellos. A su vez, el pueblo no judío tenía prohibido entrar al templo más allá
del atrio de los gentiles. De hecho, el templo se había vuelto una cueva de
revolucionarios violentos que exigían una estricta segregación de los
odiados gentiles, y no una casa de oración a la que todas las naciones eran
invitadas para adorar al Dios de Israel (Mr. 11:17).

Los profetas del Antiguo Testamento habían predicho que en los
últimos días Dios recogería y purificaría a Israel. La relación profética entre
el reino y la congregación de Israel reunida siguió siendo un elemento
fundamental sobre el que se cimentó la esperanza de Israel durante el
período intertestamentario.72 Emil Schürer afirma que, para los judíos de
aquel entonces, la esperanza de que Dios reuniera a la Israel dispersa para
que fuera partícipe del reinado mesiánico era «tan certera que ellos la
habrían abrigado aunque no hubieran contado con las profecías del Antiguo
Testamento».73 Dios o el Mesías74 recogerían a los israelitas dispersos y los
reunirían para participar del reinado mesiánico. La décima bendición del
«Padre Nuestro» israelita dice: «Levanta un estandarte para reunir a tu
pueblo disperso y recogernos desde los cuatro confines de la tierra. Bendito
eres tú, Señor, que recoges a los desterrados de tu pueblo Israel».75 Jesús
ben Sira, en su libro Eclesiástico, oraba: «Congrega todas las tribus de
Jacob, dales su heredad como al principio» (36:11).76

Según los profetas, la salvación de Israel ocurriría en los últimos
tiempos para bendición de las naciones. Sin embargo, Israel había perdido
esta perspectiva y esperaba, por el contrario, un futuro apocalíptico de
salvación y bendición reservado solo para Israel, y un destino de venganza e
ira para los gentiles. Israel había olvidado su identidad y rol misionales en
la historia de la salvación: ser un canal de bendición para las naciones.

Conclusión
La identidad y el rol de Israel quedaron establecidos desde el principio de
su historia. Dios escogió a Abraham y a Israel para que experimentaran la
plenitud de su bendición y fueran un canal de esa bendición para otros
pueblos. El resto del relato narra cuán fiel fue Israel en esa tarea. Dios los
había puesto en medio de la tierra para brillar como una luz para las



91

naciones: primero como una confederación de tribus independientes, luego
como un reino y finalmente como una minoría apátrida dispersa entre las
naciones. A lo largo de su historia, Dios les proveyó los medios para que
cumplieran su llamado —líderes, instituciones y escritos, entre otros—; sin
embargo, continuamente fallaron y dejaron de actuar como un pueblo santo.
Middleton y Walsh reflexionan al respecto:

Cuando el propósito original de Dios —bendecir a todas las
criaturas por medio de la humanidad (creada como imago Dei)
— se vio frustrado por la violenta búsqueda de autonomía y
control registrada en Génesis 3 al 11, Dios eligió a Abraham y
su descendencia para bendecir a las naciones, con el fin de
restaurar a la humanidad a su vocación original. Sin embargo,
como pueblo escogido de Dios, Israel fue un fracaso
estrepitoso. Ya sea que los impedimentos fueran externos y
militares o internos y éticos, Israel jamás logró cumplir el
propósito para el que fue escogida. Una y otra vez Dios envió
agentes designados para resolver los problemas, empezando
por Moisés, seguido por los jueces y los reyes del linaje de
David, hasta la larga lista de profetas. Todos ellos tenían un
llamado en común: restaurar al pueblo a su llamado de
bendecir a las naciones y, en consecuencia, restaurar a todos
los seres humanos a su llamado de mediar la bendición de
Dios para toda la tierra y todas las criaturas.77

Tal como entendieron los profetas, el gran problema era que el corazón
del pueblo era profundamente perverso (Jer. 17:9). Israel necesitaba un
nuevo corazón y un nuevo espíritu; necesitaba la ley de Dios escrita en su
interior. Solo entonces podría llevar a cabo el llamado que Dios le había
encomendado: ser una imagen tangible y visible del propósito divino para la
vida humana. El relato del Antiguo Testamento apunta a un tiempo cuando
un pueblo de esas características será reunido y renovado y, a través de
ellos, Dios cumplirá sus propósitos.
 
Notas
1.Duane L. Christensen, «Nations», en Anchor Bible Dictionary, ed. David Noel Freedman et al.
(Nueva York: Doubleday, 1992), 4:1037.
2. Christopher J. H. Wright, The Mission of God: Unlocking the Bible’s Grand Narrative (Downers
Grove, IL: InterVarsity, 2006), 455, énfasis mío.
3. Gerhard Lohfink, Does God Need the Church? Toward a Theology of the People of God, trad.
Linda M. Maloney (Collegeville, MN: Liturgical Press, 1999), 106-107.



92

4. Walter Brueggemann, Cadences of Home: Preaching among Exiles (Louisville: Westminster John
Knox, 1997), 100.
5. Hay una serie de textos judíos y rabínicos que sitúan a Israel en el centro del mundo y la
denominan el ombligo del universo. Por ejemplo, en el Midrash Tanjuma (un comentario rabínico
sobre la Torá), la Parashat Kedoshim (una sección de lectura semanal de la Torá que hace hincapié en
Lv. 19:1-20:27) dice: «Así como el ombligo se encuentra en el centro del cuerpo del hombre, la tierra
de Israel es el ombligo del mundo». La frase «ombligo del mundo» proviene de Ez. 38:12 (ver
versión LBLA).
6. Richard R. De Ridder, Discipling the Nations (Grand Rapids: Baker Academic, 1971), 43-44.
7. J. H. Bavinck, An Introduction to the Science of Missions, trad. David Hugh Freeman
(Phillipsburg, NJ: P&R, 1979), 14.
8. Christopher J. H. Wright, The Mission of God: Unlocking the Bible’s Grand Narrative (Downers
Grove, IL: InterVarsity, 2006), 379, énfasis mío.
9. Ibíd., 377. 
10. Peter C. Craigie, The Book of Deuteronomy, New International Commentary on the Old
Testament (Grand Rapids: Eerdmans, 1976), 43.
11. Esas son las palabras que usa Lesslie Newbigin, ej.: Foolishness to the Greeks: The Gospel and
Western Culture (Grand Rapids: Eerdmans, 1986), 1.
12. Gerhard Lohfink, Does God Need the Church? Toward a Theology of the People of God, trad.
Linda M. Maloney (Collegeville, MN: Liturgical Press, 1999), 107-108.
13. Rainer Albertz, A History of Israelite Religion in the Old Testament Period, trad. John Boden
(Louisville: Westminster John Knox, 1994), 1:75.
14. Walter Brueggemann, Cadences of Home: Preaching among Exiles (Louisville: Westminster John
Knox, 1997), 103.
15. Ibíd., 106.
16.J. Richard Middleton y Brian J. Walsh, Truth Is Stranger than It Used to Be: Biblical Faith in a
Postmodern Age (Downers Grove, IL: InterVarsity, 1995), 131.
17. Esta oportunidad se volvió a presentar durante el difamado período de la cristiandad, lo cual llevó
a algunos comentaristas del Antiguo Testamento a tener una opinión más negativa de la monarquía.
Ver, por ejemplo, Walter Brueggemann, Cadences of Home: Preaching among Exiles (Louisville:
Westminster John Knox, 1997), 100-101.
18. Gregory K. Beale, The Temple and the Church’s Mission (Downers Grove, IL: InterVarsity,
2004); Gregory K. Beale, «Eden, the Temple, and the Church’s Mission in the New Creation»,
Journal of Evangelical Theological Studies 48, nro. 1 (marzo 2005): 5-31.
19. Gregory K. Beale, «Eden, the Temple, and the Church’s Mission in the New Creation», Journal
of Evangelical Theological Studies 48, nro. 1 (marzo 2005): 19.
20.Ibíd.
21. Es probable que este sea el tipo de sacrificio al que Pablo se refiere en Ro. 12:1-2 cuando llama a
los cristianos de Roma a ofrecer todo su cuerpo como sacrificio vivo.
22. Anson F. Rainey, «The Order of Sacrifices in the Old Testament Ritual Texts», Biblica 51, nro. 4
(1970): 485-498.
23.Rodney Clapp, «The Church as Worshiping Community: Welcome to the (Real) World», en A
Peculiar People: The Church as Culture in a Post-Christian Society (Downers Grove, IL:
InterVarsity, 1996), 94-113.
24. Paul H. Jones, «We Are How We Worship: Corporate Worship as a Matrix for Christian Identity
Formation», Worship 69, nro. 4 (julio 1995): 347.
25. Michael Goheen, «Nourishing Our Missional Identity: Worship and the Mission of God’s
People», en In Praise of Worship: An Exploration of Text and Practice, ed. David J. Cohen y Michael
Parsons (Eugene, OR: Pickwick, 2010), 32-53.



93

26. W. Creighton Marlowe, «Music of Missions: Themes of Cross-Cultural Outreach in the Psalms»,
Missiology 26 (1998): 445-456.
27. Mark Boda, «“Declare His Glory Among the Nations”: The Psalter as Missional Collection», en
Christian Mission: Old Testament Foundations and New Testament Developments, ed. Stanley E.
Porter y Cynthia Long Westfall (Eugene, OR: Pickwick, Wipf and Stock, 2010), 13-41.
28. George W. Peters, A Biblical Theology of Missions (Chicago: Moody Press, 1972), 116.
29. Craig Broyles, Psalms, New International Biblical Commentary (Peabody, MA: Hendrikson),
280.
30. Michael D. Williams, As Far as the Curse Is Found: The Covenant Story of Redemption
(Phillipsburg, NJ: P&R, 2005), 191-193.
31. Walter Brueggemann, Tradition for Crisis: A Study in Hosea (Richmond: John Knox Press,
1968), 25.
32. Hans Walter Wolff, «Prophecy from the Eighth through the Fifth Century», Interpretation 32,
nro. 1 (enero 1978): 26-28.
33. Christopher J. H. Wright, The Mission of God: Unlocking the Bible’s Grand Narrative (Downers
Grove, IL: InterVarsity, 2006), 241.
34. Hans Walter Wolff, «Prophecy from the Eighth through the Fifth Century», Interpretation 32,
nro. 1 (enero 1978): 23.
35. El pueblo de Israel confesaba, a pesar de que había vuelto a su tierra: «somos esclavos en nuestra
propia tierra, la tierra que prometiste a nuestros antepasados» (Neh. 9:36; cf. Esdras 9:7-9). El
retorno a su tierra no había cambiado sustancialmente su posición entre las naciones.
36. David G. Burnett, The Healing of the Nations: The Biblical Basis of the Mission of God (Carlisle,
Reino Unido: Paternoster Press, 1986), 75.
37. J. Richard Middleton y Brian J. Walsh, Truth Is Stranger than It Used to Be: Biblical Faith in a
Postmodern Age (Downers Grove, IL: InterVarsity, 1995), 117, énfasis mío.
38. Walter Brueggemann, Cadences of Home: Preaching among Exiles (Louisville: Westminster John
Knox, 1997), 41.
39. Daniel L. Smith, The Religion of the Landless: The Social Context of the Babylonian Exile
(Bloomington, IN: Meyer-Stone Books, 1989), 49.
40. Ibíd.; Walter Brueggemann, Cadences of Home: Preaching among Exiles (Louisville:
Westminster John Knox, 1997), 15.
41. Daniel L. Smith, The Religion of the Landless: The Social Context of the Babylonian Exile
(Bloomington, IN: Meyer-Stone Books, 1989), 69-126. Ver también John M. G. Barclay, «Jewish
Identity in the Diaspora: A Sketch», en Jews in the Mediterranean Diaspora: From Alexander to
Trajan (323 BCE–117 CE) (Edimburgo: T&T Clark, 1996), 399-444.
42. Daniel L. Smith, The Religion of the Landless: The Social Context of the Babylonian Exile
(Bloomington, IN: Meyer-Stone Books, 1989), 94.
43. J. L. McKenzie, «The Elders in the Old Testament», Analecta Biblica 10 (1959): 405.
44. Daniel L. Smith, The Religion of the Landless: The Social Context of the Babylonian Exile
(Bloomington, IN: Meyer-Stone Books, 1989), 96-97.
45. David G. Burnett, The Healing of the Nations: The Biblical Basis of the Mission of God (Carlisle,
Reino Unido: Paternoster Press, 1986), 111.
46. Walter Brueggemann, Cadences of Home: Preaching among Exiles (Louisville: Westminster John
Knox, 1997), 116.
47. Para saber más sobre la función que cumplieron los libros de Esdras y Nehemías en la
preservación de la identidad fundamental de Israel, ver Philip F. Esler, «Ezra-Nehemiah as a
Narrative of (Re-invented) Israelite Identity», en Biblical Interpretation 11, nro. 3/4 (2003): 413-426.
Ver también Daniel L. Smith-Christopher, A Biblical Theology of Exile (Minneapolis: Fortress Press,
2002), 35-45; y H. G. M. Williamson, Ezra, Nehemiah, Word Biblical Commentary 16 (Waco: Word,
1985), l–lii.



94

48. M. D. Johnson, The Purpose of Biblical Genealogies (Nueva York: Cambridge University Press,
1969), 80. Williamson observa que las relaciones genealógicas de Esdras 1 al 6 cumplen una función
similar (Ezra, Nehemiah, Word Biblical Commentary 16 [Waco: Word, 1985], li).
49. Roddy Braun, 1 Chronicles, Word Biblical Commentary 14 (Waco: Word, 1986), 5
50. John Bright, «Faith and Destiny: The Meaning of History in Deutero-Isaiah», Interpretation 5,
nro. 1 (enero 1951): 22.
51. J. Richard Middleton y Brian J. Walsh, Truth Is Stranger than It Used to Be: Biblical Faith in a
Postmodern Age (Downers Grove, IL: InterVarsity, 1995), 114.
52. James A. Wharton, «Daniel 3:16–18», en Interpretation 39, nro. 2 (abril 1985): 171.
53. Walter Brueggemann, Cadences of Home: Preaching among Exiles (Louisville: Westminster John
Knox, 1997), 3.
54. Ibid, 11.
55. H. G. M. Williamson, Ezra, Nehemiah, Word Biblical Commentary 16 (Waco: Word, 1985), l.
56. Ibid, li
57. Ibid.
58. Gerhard Lohfink, Does God Need the Church? Toward a Theology of the People of God, trad.
Linda M. Maloney (Collegeville, MN: Liturgical Press, 1999), 51-52.
59. Encontrarán una excelente exposición sobre este pasaje, con algunos comentarios precisos acerca
de la iglesia como cuerpo misional, en John Bright, «An Exercise in Hermeneutics: Jeremiah 31:31–
34», Interpretation 20, nro. 2 (abril 1966): 188-210.
60. Hans Küng, The Church (Garden City, NY: Image Books, 1976), 161.
61. Gerhard Lohfink, Jesus and Community: The Social Dimension of the Christian Faith, trad. John
P. Galvin (Filadelfia: Fortress Press, 1982), 19.
62. N. T. Wright, The New Testament and the People of God (Londres: SPCK, 1992), 313.
63. J. Massyngbaerde Ford, My Enemy Is My Guest: Jesus and Violence in Luke (Maryknoll, NY:
Orbis Books, 1984), 1.
64. Martin Goodman, The Ruling Class of Judaea: The Origins of the Jewish Revolt against Rome
A.D. 66–70 (Cambridge: Cambridge University Press, 1987), 108.
65. Joachim Jeremias, Jesus’ Promise to the Nations, trad. S. H. Hooke, Studies in Biblical Theology
24 (Londres: SCM Press, 1958), 41.
66. Martin Hengel, Victory over Violence, trad. David E. Green (Filadelfia: Fortress Press, 1973), 45.
67. J. H. Bavinck, An Introduction to the Science of Missions, trad. David Hugh Freeman
(Phillipsburg, NJ: P&R, 1979), 23.
68. George Eldon Ladd, Jesus and the Kingdom (Waco: Word, 1964), 105. Los dos libros que Ladd
cita, La asunción de Moisés y Esdras IV, son libros judíos apocalípticos de alrededor del primer
siglo.
69. Emil Schürer, The History of the Jewish People in the Age of Jesus Christ (175 BC–AD 135), rev.
y ed. Geza Vermes, Fergus Millar y Matthew Black (Edimburgo: T&T Clark, 1979), 2:457.
70. Salmos de Salomón 17:24, citado en N. T. Wright, The New Testament and the People of God
(Londres: SPCK, 1992), 267.
71. Hyam Maccoby, Ritual and Morality: The Ritual Purity System and Its Place in Judaism
(Cambridge: Cambridge University Press, 1999), 10-12, 153-156.
72. Joachim Jeremias, Jesus’ Promise to the Nations, trad. S. H. Hooke, Studies in Biblical Theology
24 (Londres: SCM Press, 1958), 63-65
73. Emil Schürer, The History of the Jewish People in the Age of Jesus Christ (175 BC–AD 135), rev.
y ed. Geza Vermes, Fergus Millar y Matthew Black (Edimburgo: T&T Clark, 1979), 2:530.
74. Salmos de Salomón 17:28.
75. Emil Schürer, The History of the Jewish People in the Age of Jesus Christ (175 BC–AD 135), rev.
y ed. Geza Vermes, Fergus Millar y Matthew Black (Edimburgo: T&T Clark, 1979), 2:457.
76. Citado en ibíd., 2:530.



95

77. J. Richard Middleton y Brian J. Walsh, Truth Is Stranger than It Used to Be: Biblical Faith in a
Postmodern Age (Downers Grove, IL: InterVarsity, 1995), 135
 



96

4
Jesús reúne al pueblo escatológico que

asumirá
el llamado misional

 
Joachim Jeremias afirma con audacia que «el único sentido de todo lo que
hizo Jesús en su vida terrenal fue reunir al pueblo escatológico de Dios».1
Una declaración tan contundente destaca el importante rol que cumple el
pueblo escogido dentro del plan redentor de Dios. Desde el principio del
relato bíblico, el propósito de Dios ha sido restaurar la creación entera —
incluidos toda vida humana y los pueblos de todas las naciones— de los
efectos corrosivos del pecado. En primera instancia, él escogió a un pueblo
entre todas las naciones de la tierra para volverlo una señal verosímil de la
salvación, un anticipo que indicara en qué dirección él estaba llevando la
historia, para luego reunir a todas las naciones con ese pueblo. No obstante,
Israel —el pueblo de Dios— no estuvo a la altura de la tarea: en lugar de
ser un pueblo que contrastara con su entorno, se volvió como las demás
naciones y se corrompió en la idolatría, por lo cual el juicio de Dios fue
dispersarlos entre los pueblos. Si bien hacia el final del período
intertestamentario un pequeño número de israelitas había regresado a su
tierra, era claro para ellos que todas aquellas promesas gloriosas de los
profetas del Antiguo Testamento aún no se habían concretado. El pueblo
todavía estaba bajo el juicio de Dios y su tierra sagrada estaba sometida a la
ocupación romana. Por consiguiente, durante el período que transcurrió
entre los testamentos, Israel aguardaba la venida del reino, cuando Dios
reuniría a Israel otra vez y finalmente cumpliría su llamado misional. En
efecto, Dios actuó: trajo el reino a Israel mediante la persona de Jesús. Por
medio de su venida, la promesa de Dios de reunir a un pueblo escatológico
empezó a materializarse.

«El hecho de que Dios había escogido y santificado a su pueblo para
volverlo una sociedad contrastante en medio de las naciones era para Jesús
el fundamento evidente de todas sus acciones», escribe Gerhard Lohfink.
En Jesús vemos la «obra escatológica» que Dios hace para «restaurar e



97

incluso restablecer a su pueblo para llevar a cabo, de forma definitiva e
irrevocable, su plan de tener un pueblo santo en medio de las naciones».2

En este capítulo, examinaremos lo que los Evangelios relatan sobre
cómo comenzó la obra escatológica de Dios, es decir, de qué forma Jesús
reunió y restauró a Israel a su llamado. En esta obra divina hallamos el
germen y la médula de la iglesia del Nuevo Testamento. La forma e
identidad que Jesús dio a esta comunidad primitiva son profundamente
relevantes para todo el que busque entender el rol y la identidad de la
iglesia en la actualidad.

Para entender este aspecto de la misión de Jesús, debemos situarnos en
el contexto histórico de los sucesos. Jesús reunió y fundó esta comunidad en
un período cuando la esperanza de que llegara el reino era la característica
que definía a Israel. Distintas comprensiones del reino dieron a luz diversos
grupos judíos cuya vida comunitaria estaba cimentada en esa esperanza. Sin
embargo, Jesús trajo su propia definición de «reino» y «comunidad»,
distinta de todas las demás: su enseñanza no se limitaba a instaurar una
mera facción más entre tantas, sino que se diferenciaba de forma drástica de
todas las demás y amenazaba el mismísimo fundamento que todos los
demás grupos tenían en común. En el fondo, Israel había perdido de vista su
rol e identidad dentro de la misión de Dios: bendecir a las naciones. Por el
contrario, cuando Jesús anunció la venida del reino, siempre estuvo
absolutamente centrado en la esperanza del Antiguo Testamento y se opuso
a ultranza a la distorsión de sus contemporáneos: él buscaba reunir y
purificar a Israel con el fin de bendecir a las naciones, restaurar a Israel para
que se volviera a su llamado misional. La misión de Jesús en la tierra fue
restaurar a una comunidad escatológica para que ella asumiera
nuevamente su rol e identidad misionales.
 
El reino de Dios ha llegado
Desde el comienzo de su ministerio, Juan el Bautista anunció que el tan
esperado reino de Dios estaba por llegar (Mt. 3:11). Luego llegó Jesús
proclamando las buenas nuevas de que el reino había llegado: «El tiempo se
ha cumplido, y el reino de Dios se ha acercado. ¡Arrepiéntanse, y crean en
el evangelio!» (Mr. 1:15). El lenguaje de Marcos es el lenguaje del
cumplimiento: los últimos días prometidos por los profetas ahora eran el
presente mediante Jesús. Lo mismo encontramos en Lucas: después de citar
la profecía de Isaías acerca del Mesías y su salvación venidera (Is. 61:1, 2)



98

en la sinagoga de Nazaret, Jesús dijo a la congregación: «Hoy se ha
cumplido esta Escritura delante de ustedes» (Lc. 4:21). Sus palabras no
expresan una promesa en tiempo futuro, sino la materialización presente; la
esperanza se hizo realidad. Sin embargo, mucho de lo que Jesús afirmó deja
en claro que el reino aún está en el futuro: él enseñó a sus discípulos a orar
para que el reino venga en el futuro (Lc. 11:2), habló de que en el futuro
habrá un banquete en el reino (Lc. 13:28-30) y exhortó al pueblo sobre
entrar al reino en el fin del mundo (Mt. 7:21). Ambas líneas temporales
atraviesan la enseñanza de Jesús: el reino había llegado en el presente pero
todavía estaba por llegar de forma completa en el futuro.

Por eso, se ha vuelto común hablar de una tensión entre el «ya» y el
«todavía no» que define el reino: ya está aquí pero aún no ha llegado en su
plenitud. ¿Cómo es posible que algo ya esté presente y aún no lo esté, que
esté aquí y no esté aquí? ¿Por qué la consumación final del reino del «ya
pero todavía no» se pospone por una era (que ya se ha extendido dos mil
años)? Ambas preguntas son importantes para entender la naturaleza de la
comunidad que Jesús reúne.

Jesús no se detiene a explicar a qué se refiere con la palabra «reino»,
sin duda porque esa es la única esperanza que todo Israel comparte. Todos
sus oyentes habrían entendido que el reino era la restauración del gobierno
de Dios sobre el mundo entero. Sin embargo, más allá ese simple punto de
acuerdo, habrían abundado las preguntas acerca del reino. La única forma
de entender lo que Jesús quiso decir es prestar atención a sus palabras y
hechos.

Jesús describe el reino de al menos dos maneras: (1) como el
advenimiento del poder dinámico de la presencia de Dios para derrotar a los
enemigos de su reinado; (2) como la llegada de la salvación escatológica,
que se ilustra como un lugar al que sus oyentes pueden entrar y también
como un regalo que pueden recibir. Ambas descripciones del reino están
íntimamente relacionadas.

En las palabras y hechos de Jesús, el poder liberador y sanador de Dios
se hace presente en la historia mediante el Espíritu Santo. Quizás la
expresión más clara de este punto sean las palabras de Jesús a los fariseos:
«Pero si yo expulso a los demonios por el poder del Espíritu de Dios, eso
significa que el reino de Dios ha llegado a ustedes» (Mt. 12:28). La
poderosa obra del Espíritu de Dios, que se manifiesta en Jesús para



99

restaurar y salvar del poder demoníaco, es evidencia de que el reino de Dios
ha llegado.

El reino como «poder dinámico que está obrando entre los hombres» es
el «núcleo de la proclamación [de Jesús] y la clave para entender toda su
misión».3 Es lo que distingue la enseñanza de Jesús de la del judaísmo. De
hecho, es instructivo compararlas.4 En el judaísmo, el gobierno soberano de
Dios y su reinado universal constituyen una realidad eterna: «El reino
perdura para siempre». Su reino está «aquí» como realidad objetiva, a la
espera de que los seres humanos se sometan a su dominio; «viene» a través
del reconocimiento humano del gobierno de Dios. Sin embargo, también
viene en el futuro como acontecimiento del fin de los tiempos, cuando Dios
obrará con poder e instaurará su reino a lo largo y ancho de la tierra. En el
presente, el gobierno de Dios aguarda la decisión humana; en el futuro,
Dios obrará con soberanía y poder para establecer su reinado. Por el
contrario, Jesús proclama que Dios está obrando con poder —ahora, en el
presente— para restaurar su gobierno sobre toda la creación. Cuando Jesús
anunció que el reino de Dios había llegado, quiso decir que el Espíritu ya
está obrando la redención de Dios y está estableciendo su gobierno de
forma activa en el mundo. El reino ya no es solo una realidad sempiterna,
sino que se ha vuelto también local, inmediato e inmanente mediante su
poder salvífico efectivo.

El poder de Jesús estaba dirigido contra todo aquello que se oponía al
gobierno bueno y misericordioso de Dios sobre la creación. Era el Espíritu
de Dios quien hacía que Jesús triunfara sobre los poderes demoníacos (Mt.
12:28). No obstante, su poder salvífico no solo se manifiesta en la victoria
sobre Satanás. Cuando Juan empezó a dudar y se preguntó si Jesús era el
verdadero Mesías y si el reino había llegado, envió a sus discípulos a
preguntarle si era él quien había de venir, a lo que Jesús respondió, en
efecto, que informaran a Juan que el poder redentor de Dios estaba obrando
de modo visible: los ciegos veían, los cojos caminaban, los leprosos eran
limpiados, los sordos oían, los muertos resucitaban y los pobres recibían las
buenas nuevas (Lc. 7:22). El poder de Dios estaba en Jesús para vencer toda
la maldad del mundo. «Todo lo que [Jesús] dijo e hizo estaba directamente
relacionado con la venida del reino. Él revirtió todas las consecuencias de la
maldad en el mundo: la enfermedad, la posesión por parte de espíritus
inhumanos, la culpa, la religión vacía y ritualista, el sistema de castas



100

basado en la pureza o impureza, la escasez de comida, la naturaleza hostil,
la explotación comercial y la muerte.»5

La mayoría de los dichos y hechos de Jesús apuntaban a sanar la vida
humana; en él, Dios restaura la vida humana a su shalom original. E. H.
Scheffler estudió el uso de la palabra «salvación» en Lucas y concluyó que
la salvación tiene al menos seis dimensiones: espiritual, física, económica,
política, social y psicológica.6 En otras palabras, la salvación del Nuevo
Testamento es poder de Dios para sanar y renovar todas las dimensiones de
la vida humana: «La salvación consiste en la revocación de todas las
consecuencias nefastas del pecado contra Dios y contra el prójimo».7 No
obstante, las poderosas obras de Jesús también apuntaban a la restauración
de la creación no humana. Colin Gunton observa que los milagros que Jesús
hizo sobre la naturaleza —como calmar la tempestad (Mr. 4:35-41)— son
un «restablecimiento militante del gobierno de Dios sobre una creación
esclavizada por la maldad».8

Por ende, el reino se trata de poder, del poder de Dios en Jesús y por
medio del Espíritu para derrocar el reinado de la maldad en todo el mundo.
El ministerio del reinado de Jesús «desata una guerra sin cuartel contra la
maldad en todas sus manifestaciones. El reino de Dios llega adondequiera
que Jesús vence el poder de las tinieblas. En ese entonces, igual que ahora,
la maldad adoptaba muchas formas: el dolor, la enfermedad, la muerte, la
posesión demoníaca, el pecado personal, la inmoralidad, la pretensión de
superioridad moral y falta de amor de quienes decían conocer a Dios, la
preservación de los privilegios de clase, las rupturas en las relaciones
humanas. Sin embargo, la respuesta de Jesús era: “Si la aflicción humana
adopta formas variadas, el poder de Dios también lo hace”».9

No debemos permitir que el sesgo individualista del siglo XXI nos
ciegue frente a las dimensiones social, política y cultural de la venida del
reino de Dios mediante Jesús. El pecado adopta formas comunales y
colectivas, y su poder corrompe todos los ámbitos de la vida. La noción de
«principados y potestades» que encontramos en el Nuevo Testamento (ej.:
Ef. 6:12-13) nos permite apreciar las dimensiones social y estructural del
pecado. Las «potestades» son aquellas partes de la creación que
originalmente eran buenas y que luego se volvieron absolutas —se
convirtieron en ídolos— en la vida social humana. En la comunidad judía,
los lazos de parentesco, la ley, la tradición y la religión —todas partes
buenas del designio creacional— se habían vuelto esa clase de ídolos y



101

habían tergiversado toda la vida comunal de Israel. Del mismo modo, los
ídolos del estatus, el mecenazgo, el poder político, el orden eficiente y el
estado de derecho habían distorsionado la vida cultural romana. El poder de
Dios en Jesús desafió las estructuras injustas e idolátricas de ambas
culturas, judía y romana. Por ejemplo, Jesús confrontó el nacionalismo
exclusivista que había corrompido a Israel; insistió en incluir en su
ministerio a los marginados y a quienes habían sido privados de sus
derechos. Su oposición frente a la idolatría de Israel devino en un
«cuestionamiento constante de las actitudes, prácticas y estructuras que
tendían a restringir o excluir arbitrariamente a potenciales miembros de la
comunidad israelita».10 Por lo tanto, la venida del reino significó un
encuentro misional entre el poder del reino de Dios y los poderes
demoníacos e idolátricos que distorsionan las estructuras de la sociedad
humana;11 significó el comienzo de una batalla cósmica entre Dios y
Satanás por el gobierno de toda la creación y toda vida humana. El poder de
Dios ha sido derramado para librar al mundo entero del poder del pecado, el
sufrimiento, la muerte, la idolatría y Satanás mismo. La invitación a seguir
a Jesús es una invitación a tomar partido en la batalla: a alinearse con Dios
y experimentar su poder redentor.

Aquella salvación que Jesús anunciaba está representada en términos
metafóricos como un lugar al que los seres humanos están invitados a entrar
y como un regalo que se los invita a recibir.12 Ambas imágenes se
encuentran juntas en Marcos 10:15: «De cierto les digo que el que no reciba
el reino de Dios como un niño, no entrará en él». Recibir el reino o entrar
en él es comenzar a experimentar el poder de Dios para renovar, sanar y
liberar la vida humana del pecado y su poder. «El reino de Dios, su
majestuoso gobierno, se ha vuelto activo y dinámico en la historia y ha
creado un nuevo territorio de bendiciones al que los hombres pueden
entrar».13 Aquí vemos la relación entre el reino ya presente y el que ha de
venir en el futuro. El reino de Dios es el poder de Dios obrando en Jesús y a
través del Espíritu para derrotar a todos los enemigos de su buena creación,
para restaurar su gobierno sobre toda vida humana y sobre el cosmos
entero. El anuncio de la venida del reino significa que el poder salvador de
Dios ya está presente y está obrando en Jesús mediante el Espíritu. En el
futuro veremos la culminación de su obra cuando el poder salvador de Dios
triunfe finalmente y por completo sobre el poder satánico, el pecado, la
maldad, la enfermedad y, por último, la misma muerte. La promesa de la



102

victoria definitiva del reino de Dios en el siglo venidero es certera. El
«todavía no» dará lugar a una consumación victoriosa.
 
Israel es reunida y restaurada a su misión: bendecir a las naciones
Una nueva era de la historia de la redención ha comenzado: el reino está
aquí pero aguarda su consumación final. La pregunta obvia es: ¿por qué
Dios se demora? Al parecer, la razón es que esta era «intermedia» tiene por
finalidad reunir primero a los judíos y luego a los gentiles. La revelación
completa del reino se retrasa para permitir que primero Jesús y después su
pueblo renovado testifiquen de la obra escatológica de salvación que Dios
ya ha comenzado a hacer en todos los pueblos. Estamos en el período
designado para reunir al pueblo de Dios, una era de misión.

Los profetas habían dejado en claro que, cuando el reino llegara, los
gentiles también serían reunidos para incorporarse al pueblo de Dios. Todas
las naciones experimentarían el poder renovador y la salvación de Dios (Is.
2:2-3; Zac. 2:10-11). Jesús reafirmó esta visión profética muchas veces
durante su ministerio: «Yo les digo que muchos vendrán del oriente y del
occidente, y se sentarán con Abraham, Isaac y Jacob en el reino de los
cielos» (Mt. 8:11). Sin embargo, al tiempo que declaraba que las naciones
se incorporarían al pueblo de Dios, Jesús limitó su propia misión y la de sus
discípulos al pueblo judío: «Yo no fui enviado sino a las ovejas perdidas de
la casa de Israel» (Mt. 15:24; ver también Mt. 10:5-6). ¿Cómo se explica
esta aparente discrepancia entre su enseñanza sobre el alcance universal del
reino y su ministerio personal, centrado en Israel?

El ministerio de Jesús estuvo limitado a Israel para así cumplir la
profecía del Antiguo Testamento; era necesario que observara las pautas del
plan de Dios. Puesto que Dios había escogido a Israel para que fuera una
luz a las naciones pero ella fue juzgada por su fracaso, el plan de Dios para
los últimos días es, primero, reunir y restaurar a Israel y, luego, atraer a los
gentiles e incorporarlos a la familia del pacto. «Hay dos sucesos
consecutivos que nos conciernen: primero, el llamado a Israel y, luego, la
redención de los gentiles y su incorporación al reino de Dios.»14 Se trata de
primero «ganar a Israel para el Evangelio; luego, una Israel creyente se
convertiría en luz para las naciones».15 Por lo tanto, «el aparente
particularismo [de Jesús] es una expresión de su universalismo: su misión
atañe al mundo entero y por eso él fue a Israel».16



103

Para que Israel fuera una luz para las naciones, era necesario que
ocurrieran dos cosas: primero, que Israel fuera reunida en una comunidad y
entonces fuera renovada para vivir en obediencia a la Torá de Dios.
Ezequiel nos permite vislumbrar ambas etapas de la revelación del reino
(Ez. 36:24-36; 37:15-28). La tarea de Jesús fue de la mano con la promesa
profética que comenzaría reuniendo a los judíos dispersos y
convirtiéndolos. «[Su] misión era anunciar que Dios estaba obrando en el
presente para cumplir sus promesas y para conducir a Israel a su verdadero
destino».17 La proclamación del reino implicaba que la obra escatológica de
reunir al pueblo de Dios estaba comenzando, de modo que Israel se volviera
una señal de salvación para las naciones. En este sentido, la obra de Jesús
empezó cuando él invitó a Israel a dejar atrás su fracaso, abrazar el reino de
Dios y así volverse a su llamado.

La promesa de recoger y reunir a Israel había sido anunciada por los
profetas del Antiguo Testamento —en especial Isaías, Jeremías y Ezequiel
— como preludio del pacto con todas las naciones. Durante el período
intertestamentario, se anticipó que la Israel dispersa sería reunida
nuevamente y eso sería una señal de que la esperanza de Israel se cumpliría
pronto. En conformidad con esta esperanza, Jesús empezó a reunir al pueblo
que experimentará la salvación definitiva del reino.

Sin embargo, Jesús no fue el primero en hacerlo. De hecho, «hubo toda
una serie de intentos [previos] que iban en la misma dirección. No es
exagerado decir que toda la vida religiosa judía de esa época estaba
determinada fundamentalmente por esos esfuerzos».18 La evidencia se halla,
por ejemplo, en los fariseos y esenios. No obstante, lo que hace único al
ministerio de Jesús es que él no reunió un pueblo simplemente para que
recibieran y disfrutaran la salvación de los últimos días; más bien, los
reunió para que canalizaran esa salvación hacia las naciones. La visión
universal y coherente de Jesús, junto con su práctica radicalmente inclusiva,
marcó un agudo contraste con la teología del «remanente» y las doctrinas
exclusivistas de sus contemporáneos. «El contraste entre Jesús y todos los
intentos de formar un grupo “remanente” se revela en un punto definitorio y
decisivo: la segregación de los extranjeros».19 Jesús reunió una comunidad
para que ellos asumieran el llamado del Antiguo Testamento de ser una luz
a las naciones.

A lo largo de los Evangelios, encontramos muchas imágenes que
describen al pueblo reunido. La primera es la metáfora de las ovejas



104

reunidas en el rebaño, cuyo trasfondo es el tema profético del pastor
escatológico que recogerá a sus ovejas esparcidas y las traerá nuevamente al
rebaño en los últimos días (Jer. 23:2-3; 31:10; Ez. 34:12). Jesús asumió el
rol de pastor escatológico y empezó a reunir a las ovejas perdidas de Israel
y a conformar un pequeño rebaño al que le dará el reino (Lc. 12:32); pero
no se olvidó de «las naciones», sino que a ellas también un día las reunirá:
«También tengo otras ovejas, que no son de este redil; también a aquellas
debo traer, y oirán mi voz, y habrá un rebaño y un pastor» (Jn. 10:16).

Una segunda imagen es la del pueblo reunido alrededor de un
banquete. En conformidad con la noción común del antiguo Cercano
Oriente según la cual los regalos divinos se entregan mientras las personas
comen y beben, los profetas describen la salvación del reino venidero como
un banquete de manjares suculentos y vinos añejos (Is. 25:6-9), imagen que
se volvió más popular a lo largo del período intertestamentario,20 y que
Jesús evocó muchas veces durante su ministerio, tanto en enseñanzas como
en profecías. Uno de los comensales que acompañaban a Jesús resumió la
comprensión judía del banquete: «Dichoso el que participe del banquete en
el reino de Dios» (Lc. 14:15). En la parábola que sigue a esas palabras,
Jesús habló de reunir a un pueblo para ese banquete: los primeros en recibir
la invitación son los líderes judíos, pero cuando ellos ponen excusas (Lc.
14:18-20) o simplemente se niegan a asistir (Mt. 22:3-5), el rey da a sus
siervos la orden de ir a reunir a todas las personas que puedan encontrar,
incluso a los marginalizados.

Esta parábola destaca que reunir a un pueblo es la actividad que
caracteriza el intervalo previo a que el reino llegue en toda su plenitud. El
reino ya está listo; no queda nada más que preparar por parte de Dios. Sin
embargo, hay una dilación entre el anuncio del banquete y su disfrute
completo: es el tiempo que lleva la gozosa tarea de reunir a los invitados del
banquete. Refiriéndose a esta parábola, J. H. Bavinck comenta que «esa
tarea consiste específicamente en salir por caminos y carreteras a invitar a
todos a las bodas del rey. Por ende, podríamos decir que en el ínterin
estamos absortos cumpliendo el mandato de las misiones y que ese mandato
es lo que da sentido al ínterin». También agrega que «las misiones y el
ínterin son inseparables» y que el proceso de reunir a un pueblo, que
comienza antes del padecimiento y la muerte de Jesús, se explica mucho
más abiertamente después de la resurrección.21 De nuevo, la imaginería del
banquete deja en claro que no solo Israel sino también las naciones de todos



105

los rincones de la tierra serán reunidas para sentarse a la mesa (Mt. 8:11).
Reunir a las naciones e incorporarlas al reino de Dios es una actividad
característica del eschaton, los últimos días. Desde el principio de su
ministerio, Jesús inaugura el eschaton, y aquellos a quienes él reúne se le
unen a la tarea de reunir a más personas para que disfruten de la salvación
del reino de Dios.

No obstante, este acto de reunir a las naciones tiene un lado oscuro. La
venida del reino conlleva también la llegada del juicio, y todos aquellos que
recibieron la invitación al banquete se ven obligados a tomar una decisión
crítica. Muchos rechazan el mensaje, se rehúsan a reunirse con el pueblo
escogido y están bajo juicio. Los profetas prometieron que los últimos días
traerían consigo el juicio de Dios, primero sobre Israel (Jer. 25:15-29), y
describieron el juicio como un fuego purificador que refinará a Israel para
convertirla en un pueblo fiel (Mal. 3:1-5). Después, las naciones gentiles
entrarán al reino. «El pueblo de Dios entrará como un torrente al reino de
Dios después de ser purificado en el gran juicio, que lo separará de los
indignos y hacedores de maldad.»22

Por eso es que Simeón profetizó sobre el niño Jesús que él «ha venido
para que muchos en Israel caigan o se levanten» (Lc. 2:34). De hecho,
muchos realmente «caen» cuando, incrédulos, rechazan el mensaje del
reino. Los Evangelios están plagados de parábolas y advertencias de Jesús
para Israel acerca de lo que les sucederá si persisten en su incredulidad (ej.:
Mt. 21:33-44). Implícita en la imagen del pueblo reunido está la amenaza
del juicio para quienes se niegan a ser «reunidos». Jesús habló de naciones
que vendrían de los cuatro confines de la tierra para sentarse a la mesa del
banquete de los patriarcas y agregó con palabras aleccionadoras: «pero los
hijos del reino serán arrojados a las tinieblas de afuera. Allí habrá llanto y
rechinar de dientes» (Mt. 8:12). También dijo sobre la capital israelita:
«¡Jerusalén, Jerusalén, que matas a los profetas y apedreas a los que son
enviados a ti! ¡Cuántas veces quise juntar a tus hijos, como junta la gallina a
sus polluelos debajo de sus alas, y no quisiste! ¡Miren cuán desolada se
queda la casa de ustedes!» (Mt. 23:37-38). Parte del proceso de purificación
y reforma implica purgar a quienes se rehúsan a reconocer que Jesús es el
Mesías: «La “restauración” de Israel [...] tuvo lugar mediante la conversión
de (una gran parte de) Israel. Quienes se convirtieron constituyen la
verdadera Israel, purificada y restaurada, de la cual son desterrados quienes
rechazaron el evangelio. Por medio de su respuesta negativa al evangelio,



106

ellos mismos se excluyeron de Israel».23 No obstante, muchos israelitas sí
respondieron a la invitación por fe y se volvieron miembros de la verdadera
Israel escatológica, el pueblo del reino, purificado mediante juicio para
emprender la tarea de ser una luz para el mundo.

Para los fines de la eclesiología, es importante advertir lo que sucede
en este punto. No es que la iglesia desplaza a Israel. Jesús no fundó una
comunidad totalmente nueva. Más bien, Israel misma está siendo purificada
y reconstituida.24 N. T. Wright observa que «Jesús no pretendía fundar una
iglesia porque ya había una: el mismo pueblo de Israel. Por lo tanto, la
intención de Jesús era reformar Israel, no fundar una comunidad
completamente distinta».25 Más adelante, después de la muerte y
resurrección de Jesús, los gentiles se incorporaron a la vida e historia de
Israel y juntos, judíos y gentiles, constituyeron la comunidad del nuevo
pacto.

La elección de los doce discípulos de Jesús es un acto profético y
simbólico que representa los comienzos de una Israel renovada y restaurada
(Mr. 3:13-19): «El hecho de que Jesús le haya dado a doce seguidores un
lugar de prominencia, sin mencionar sus comentarios de que se sentarán en
tronos para juzgar a las doce tribus, indica muy claramente que él estaba
pensando en términos de una restauración escatológica de Israel».26 Jesús
no fue el único judío de su época en establecer un grupo escatológico de
doce personas que representaran a las tribus restauradas de Israel: en
Qumrán, por ejemplo, doce personas representaron el núcleo de la Israel
restaurada de los últimos días. Como vemos, el número doce contiene el
significado simbólico de que Israel será reunida de los últimos tiempos.27

Los doce discípulos simbolizan que el pueblo de Israel ya ha empezado a
reunirse con el fin de bendecir a las naciones: «Los doce fueron escogidos
entre un número mucho más grande de discípulos. Ellos representan las
doce tribus; son el principio y el centro del crecimiento de la Israel
renovada y escatológica. Por ende, todo el discipulado apuntaba a Israel y a
reunir al pueblo entero de Dios. La elección de los discípulos fue el
principio de la re-creación escatológica de Israel, por medio de la cual
empieza a revelarse el reinado de Dios».28

Jesús describió el rol de esta comunidad reconstituida valiéndose de
imágenes del Antiguo Testamento que rememoran la misión original de
Israel.29 Las palabras de Jesús en el Sermón del Monte son especialmente
relevantes, ya que evocan la promesa de que las naciones se congregarán en



107

Jerusalén: «Ustedes son la luz del mundo. Una ciudad asentada sobre un
monte no se puede esconder. Tampoco se enciende una lámpara y se pone
debajo de un cajón, sino sobre el candelero, para que alumbre a todos los
que están en casa. De la misma manera, que la luz de ustedes alumbre
delante de todos, para que todos vean sus buenas obras y glorifiquen a su
Padre, que está en los cielos» (Mt. 5:14-16). Juntas, las imágenes de la luz y
la ciudad hacen referencia a «la Jerusalén escatológica, que los profetas
anticiparon que un día será elevada por encima de todo monte e iluminará a
las naciones con su luz (cf. Is. 2:2-5)».30

Por consiguiente, mediante la misión de Jesús, Israel estaba siendo
restaurada a su llamado original: ser una luz a las naciones. Cuando el
verdadero pueblo de Israel sea restaurado y purgado por el juicio y reciba
un nuevo corazón, sus vidas brillarán como luces y se dará por comenzado
el peregrinaje escatológico de las naciones para entrar la comunidad del
pacto.
 
Israel es renovada para vivir como una luz para las naciones
El pueblo israelita empezó a ser reunido cuando Jesús anunció la venida del
reino e instó a Israel a arrepentirse, creer y comprometerse a seguir el
camino del Mesías. Aquellos que responden a ese llamado se incorporan a
la comunidad de seguidores de Jesús y reciben los dones y
responsabilidades del reino.
 
Una lealtad radical a Jesús
Jesús exhorta a sus oyentes diciéndoles: «¡Arrepiéntanse, y crean en el
evangelio!». Aquellos que responden a su llamado pasan a engrosar las filas
del pueblo de Dios del fin de los tiempos. Nuestro concepto actual de la fe
está tan influenciado por la Ilustración que solemos pensar que la fe es una
mera concesión intelectual; nuestra comprensión del arrepentimiento quedó
individualizada hasta el punto de que su significado se limita a sentirnos
apenados por nuestros pecados. Por eso, si realmente queremos entender el
mandamiento original de Jesús, necesitamos considerarlo en su propio
contexto.

El llamado al arrepentimiento está ligado al trasfondo del Antiguo
Testamento y, en especial, a las palabras relativas a volverse a Dios. En
Deuteronomio, el autor promete prosperidad para Israel en los últimos días
cuando el pueblo cumpliera con una condición: «si [...] con todo tu corazón



108

y con toda tu alma te vuelves al Señor tu Dios, lo mismo que tus hijos, y
prestas atención a su voz conforme a todo lo que hoy te mando cumplir»
(Dt. 30:1-2). Esta promesa se cumpliría inmediatamente después del juicio
a Israel (Dt. 29:28); la restauración prometida llegaría solo cuando el
pueblo se volviera a Dios para servirlo en su misión y amarlo con todo su
corazón.31

Israel debía responder a la invitación de Jesús renunciando a su
idolatría, volviéndose al Señor de todo corazón y comprometiéndose a
seguir los caminos de Dios. En este contexto, parte de su arrepentimiento
comprendía, por un lado, deshacerse del celo revolucionario y la violencia
que habían surgido junto con los ídolos del nacionalismo, y por otro lado,
volverse a Dios y al llamado israelita de bendecir a las naciones.32 Sin
embargo, el llamado al arrepentimiento que hizo Jesús es realmente
excepcional debido a una característica distintiva: él instaba a las personas a
volverse a Dios mediante un compromiso que involucra una lealtad total a
Jesús mismo. Comprometerse con Jesús de esta manera exige que el
arrepentimiento esté acompañado de una fe en «que el dios de Israel
[estaba] obrando de forma decisiva en el ministerio del mismísimo
Jesús».33

Por lo tanto, el anuncio del reino no solo trasmite información; nos
llama a tomar una «decisión radical e incondicional».34 El llamado a
arrepentirse y creer demanda dedicar la vida entera a Jesús, estar dispuestos
a abandonar hogar y familia, y dejar a un lado todas las demás obligaciones
por la causa del reino (Lc. 9:57-62). Uno debe estar dispuesto a amar a
Jesús más que a ninguna otra persona, incluso la familia (Mt. 10:34-39).
Todas las demás lealtades, relaciones, obligaciones, todos los demás lazos
deben rendirse ante la búsqueda del tesoro y la perla de gran valor: el reino
de Dios que se manifiesta en Jesús (Mt. 13:44-46).

Si contrastamos la noción de discipulado de los Evangelios con la del
judaísmo del primer siglo, veremos lo radical que es el llamado a someterse
a Jesús. David Bosch propone una comparación muy útil entre los dos
conceptos de discipulado.35 En el judaísmo, la ley o Torá es el centro de la
relación entre el rabí y el discípulo. La autoridad del rabí se basa en su
conocimiento de la Torá. Por el contrario, Jesús esperaba que sus discípulos
renunciaran a todo por Jesús mismo: él mismo toma el lugar de la Torá y
exige lealtad absoluta a su persona y misión. Además, en última instancia,
el discipulado del judaísmo es solo un medio para llegar a ser rabí uno



109

mismo. El discípulo del rabí aprende y domina la Torá en miras del
momento en que él mismo se convierta en maestro. En contraste, el
discípulo de Jesús nunca se «gradúa» ni se «recibe» de rabí, sino que para
siempre es seguidor y discípulo de Jesús. Es más, en el judaísmo, los
discípulos del rabí son solo alumnos; los discípulos de Jesús también son
sus siervos: no solo obtienen el beneficio intelectual de incorporar
conocimientos y aprendizajes de su rabí, sino que se someten a su autoridad
y le obedecen como su Señor. Es digno de mención el caso del Evangelio de
Mateo, dirigido a los judíos, donde apreciamos que los enemigos de Jesús
lo llamaban «Rabí» y «Maestro» pero sus discípulos jamás lo hicieron, sino
que lo llamaban «Señor» (aunque Judas usó el término «Rabí» cuando lo
traicionó; Mt. 26:25, 49). Por último, las enseñanzas del judaísmo difieren
de las de Jesús en cuanto al propósito del discipulado. En el judaísmo, el
discípulo debe transmitir con fidelidad las enseñanzas del rabí; los
discípulos de Jesús deben estar con Jesús, asumir con él la misión de su
reino y ser testigos de él, es decir, testificar acerca de quién es él y cuáles
son sus obras (Mr. 3:14-15). No son solo una comunidad de aprendices sino
la vanguardia del pueblo mesiánico de Dios del fin de los tiempos,
comprometidos a aunar esfuerzos con Jesús en la misión de reunir un
pueblo.
 
El regalo del reino
Dios llama a esta nueva comunidad reunida a ser una luz a las naciones,
pero ¿cómo podría la Israel renovada tener éxito en aquello en que la
comunidad del Antiguo Testamento, esclavizada por el pecado, fracasó?
Ladd responde: «El Reino de Dios nos da aquello que exige; de otro modo,
no podríamos lograrlo. La justicia que Dios pide es la justicia del Reino de
Dios que él mismo imparte cuando viene a gobernar a nuestra vida».36 Dios
nos concede el regalo de las bendiciones y el poder de la era venidera.
Valiéndonos de ese regalo, él nos llama a vivir una vida que muestre el
reino como una luz a las naciones.

¿Cuáles son las bendiciones del reino para su pueblo? La primera es
una relación restaurada con Dios en Jesús, el Cristo. Jesús dijo: «Y esta es
la vida eterna: que te conozcan a ti, el único Dios verdadero, y a Jesucristo,
a quien has enviado» (Jn. 17:3). Es la misma visión que presentaron los
profetas acerca del siglo venidero. Jeremías aguardaba el día en que todo
Israel, desde el más pequeño hasta el más grande, conociera al Señor (Jer.



110

31:34). Isaías tuvo una visión de los últimos días donde «la tierra estará
saturada del conocimiento del Señor, así como las aguas cubren el mar» (Is.
11:9). Juan muestra que Jesús invita a sus seguidores a participar de la
comunión íntima que el Hijo comparte con el Padre (Jn. 14-16). Jesús es
único dentro de su contexto judío, puesto que se refirió a Dios, de forma
coherente, llamándolo «Padre». Hablar de la paternidad de Dios teniendo
como telón de fondo el Antiguo Testamento habría evocado imágenes del
éxodo, de Dios librando a su hijo (Israel) de la esclavitud. Aquí, el Padre
estaba obrando nuevamente para librar a su pueblo.37 Su elección del
término «Padre» también señala la intimidad que Jesús goza en su
comunión con Dios y en la oración. El Padre de Jesús se vuelve el Padre de
todos sus seguidores; él les enseña a llamar a Dios «Padre» del mismo
modo en que él lo hace. Sus discípulos se vuelven miembros de una nueva
familia.

Una segunda bendición del reino es el perdón de los pecados. La
imagen que subyace al uso neotestamentario de la palabra «perdón» es la de
la liberación de un yugo o prisión: Jesús libera a su pueblo de la culpa y el
poder del pecado, según lo anunciado por los profetas del Antiguo
Testamento. Por ejemplo, Jeremías nos ofrece la promesa de Dios: «Yo
perdonaré su maldad, y no volveré a acordarme de su pecado» (Jer. 31:34;
ver también Jer. 33:8; Ez. 36:25, 33). No es de extrañarse que los oponentes
de Jesús dijeran: «¿Quién puede perdonar pecados? ¡Nadie sino Dios!» (Lc.
5:21).

Una tercera bendición del reino es el don del Espíritu y de un nuevo
corazón. Los profetas anticiparon que este don también llegaría en los
últimos días. Ezequiel profetizó sobre ambos: «Les daré un corazón nuevo,
y pondré en ustedes un espíritu nuevo; les quitaré el corazón de piedra que
ahora tienen, y les daré un corazón sensible. Pondré en ustedes mi espíritu,
y haré que cumplan mis estatutos, y que obedezcan y pongan en práctica
mis preceptos» (Ez. 36:26-27). Joel promete que Dios derramará su Espíritu
(Jl. 2:28). Llegado el reino, el Padre celestial está listo para dar el Espíritu
Santo a todo el que se lo pida (Lc. 11:13). La venida del reino significa que
los corazones serán circuncidados y renovados. Jeremías y Ezequiel dicen
que el fracaso del pueblo israelita del Antiguo Testamento radica en el
corazón, y prometen que vendrá el día en que Dios les dará un corazón
nuevo (Jer. 31:33; 32:38-40). Jesús exigió de Israel, y también le ofreció, un
nuevo corazón «que los definirá como el pueblo restaurado de YHWH. El



111

llamado de Jesús es a “un discipulado misericordioso en el que ‘la dureza
de su corazón’ [...] será sanada”».38

El pueblo de Dios podría disfrutar de todos esos regalos después de
que Jesús concluyera su obra culminante en su muerte y resurrección, y
derramara su Espíritu en Pentecostés. El mismo poder dinámico del reino
de Dios que se hizo evidente en el ministerio de Jesús investiría de poder a
esta comunidad para que fuera una luz a las naciones.
 
Un estilo de vida distintivo
Todo don trae una nueva responsabilidad y todo privilegio conlleva
obligaciones. El don del reino de Dios demanda una vida que encarne las
buenas nuevas de que el poder renovador de Dios para los últimos tiempos
ha llegado. Jesús invirtió gran parte de su tiempo enseñando a una
comunidad de discípulos a tener un estilo de vida distintivo que contrastara
con la cultura circundante y dejara en claro que el día del reino de Dios ha
despuntado.
 
C�������������� �� ���� ������ �� ���� ����������
Los eruditos se debaten cómo contextualizar la enseñanza ética de Jesús.
Algunos la separaron totalmente de su proclamación del reino. Por ejemplo,
una interpretación liberal más antigua concebía la ética de Jesús como un
modelo de conducta ideal y eterno, válido para individuos de todos los
tiempos y lugares; de acuerdo con esa perspectiva, el marco escatológico
del «reino» es una mera cáscara que recubre un sistema ético universal. En
el extremo opuesto hallamos la postura de Albert Schweitzer, quien
interpreta que la enseñanza de Jesús es una «ética de ínterin», una ética de
emergencia que ha de emplearse por un breve intervalo antes de que el
reino venga en toda su plenitud.

La enseñanza de Jesús a sus discípulos sobre el estilo de vida correcto
se entiende mejor en el contexto tripartito de la escatología, la comunidad y
la misión. Es escatológica: el anuncio del reino es un mensaje acerca de la
restauración de toda la vida humana bajo el gobierno de Dios. La vida de
los seguidores de Jesús había de ser una señal del reino, del poder sanador y
liberador de Dios que irrumpió en la historia. Porque consiste en la
restauración de la vida humana, el reino mira atrás hacia la creación, al
designio original de Dios para la humanidad; porque vendrá en el futuro,
también apunta hacia adelante y es señal de lo que ha de venir; y porque



112

está presente en la actualidad, comprende un encuentro con otros estilos de
vida, regidos por otros señores.

La enseñanza de Jesús también hace un fuerte énfasis en el
componente comunitario y busca conformar una comunidad visible e
identificable que viva como un cuerpo bajo el gobierno de Dios. Lohfink lo
plantea muy bien: «La ética de Jesús no está dirigida a individuos aislados,
sino a un círculo de discípulos, la nueva familia de Dios, el pueblo que Dios
reuniría. Consta de una dimensión eminentemente social».39 Por último, la
enseñanza ética de Jesús es misional. El pueblo de Dios recibe el llamado
de vivir según las instrucciones de Jesús para ser una luz a quienes no
pertenecen a la comunidad, para alumbrar como una ciudad asentada sobre
un monte, un faro para las naciones.

Jesús predicó un estilo de vida que no deja nada librado al azar:
«Precisamente, en la medida en que el pueblo de Dios se dejara alcanzar
por el gobierno de Dios, él lo transformaría en todas las dimensiones de su
existencia. Se volvería una sociedad contrastante».40 De un modo similar,
Joachim Jeremias comenta que «el basileia [reino] reclama dominio sobre
la vida entera. [...] Ellos mismos habrían de ser señales del reinado de Dios,
señales de que algo sucedió. Su vida entera testificaría al mundo que el
reino de Dios ha despuntado. Por medio de su vida, cimentada en el
gobierno de Dios y arraigada a él, habría de manifestarse el milagro del
discipulado, la victoria del basileia (Mt. 5:16)».41 Jeremías también observa
que Jesús no dio instrucciones que conciernan todas las esferas de la vida,
ni ofreció una teología moral completa ni un código de comportamiento.
Más bien, las exigencias de Jesús son señales y ejemplos de cómo es
transformada toda la vida humana cuando el reino de Dios irrumpe en un
mundo dominado por el pecado y la maldad.

El alcance global de la enseñanza de Jesús da lugar a comparaciones
con la ley del Antiguo Testamento. «No piensen ustedes que he venido para
abolir la ley o los profetas; no he venido para abolir, sino para cumplir.
Porque de cierto les digo que, mientras existan el cielo y la tierra, no pasará
ni una jota ni una tilde de la ley, hasta que todo se haya cumplido» (Mt.
5:17-18). En este contexto, la palabra «cumplir» podría significar
simplemente que las enseñanzas de Jesús confirman la permanencia de la
ley. Sin embargo, como señala Ladd, el sentido quizás sea más amplio: el
mensaje de Jesús explicita el verdadero propósito de la ley.42 Los siguientes



113

ejemplos del Sermón del Monte nos muestran de qué forma Jesús desplegó
la ley para revelar su verdadero propósito (Mt. 5:21-48).

Del mismo modo, cuando los líderes judíos le preguntaron a Jesús cuál
era el mandamiento más importante, él respondió: «“Amarás al Señor tu
Dios con todo tu corazón, y con toda tu alma, y con toda tu mente.” Este es
el primero y más importante mandamiento. Y el segundo es semejante al
primero: “Amarás a tu prójimo como a ti mismo.” De estos dos
mandamientos dependen toda la ley y los profetas» (Mt. 22:37-40). La ley
trazaba para la antigua Israel un estilo de vida que demuestra lo que
significaba amar a Dios y al prójimo en su contexto.

Así, obtenemos una perspectiva relevante acerca de lo que significa
vivir como una luz para las naciones. Jesús señaló el amor como el designio
creacional y fundamental de Dios, y su propósito para la vida humana. El
amor de Dios por la humanidad es perdurable y universalmente válido, pero
adopta formas distintas en entornos culturales distintos. La ley del Antiguo
Testamento es una de esas formas; el Sermón del Monte recontextualiza la
ley divina del amor para un nuevo tiempo. No obstante, observemos que en
ambos casos el estilo de vida que pone de manifiesto el amor de Dios se
describe en contraste con las idolatrías que corrompían la vida humana en la
época en cuestión.

Estos tres aspectos del estilo de vida que Jesús nos encomienda —que
apunta al designio creacional de Dios para la vida humana, que adopta
distintas formas según el contexto cultural y que confronta a los ídolos de la
cultura (dominante)— se unen en un modelo de lo que significa ser una
comunidad contrastante, un pueblo que vive como una ciudad asentada
sobre un monte que ilumina al mundo.

Podemos apreciar esto mismo en el Sermón del Monte (Mt. 5-7), que
no es ni un sistema ético abstracto ni un código moral ajeno al contexto
cultural; por el contrario, «desafía a Israel a ser Israel», a vivir una vida de
amor en el contexto cargado de expectativa escatológica de la época. En las
bienaventuranzas (Mt. 5:3-13), Jesús se identificó con el anhelo de Israel,
que aguardaba la venida del reino y las bendiciones que traería consigo: el
consuelo, la herencia de una tierra, la justicia y el juicio. Sin embargo, él
reinterpretó esta esperanza mostrándoles los requisitos para su
cumplimiento: ser pobres en espíritu, mansos, misericordiosos y
pacificadores, tener un corazón limpio y padecer con paciencia. Todas estas
cualidades se oponen a la idolatría nacionalista y militarista de aquellos



114

días. Son «un llamado a los seguidores de Jesús a descubrir su verdadera
vocación como pueblo escatológico de YHWH, siguiendo en la práctica lo
que él les indicaba, en contra de los métodos de otros aspirantes a líderes
contemporáneos».43

Jesús les recordó a sus seguidores su vocación de ser una ciudad
visible asentada sobre un monte y una luz para todas las naciones, evocó las
imágenes tradicionales de Israel como sal y luz, y habló de forma explícita
de la esperanza profética de que Dios reuniera las naciones en el monte
Sion (Mt. 5:13-16). Todo esto constituye el verdadero cumplimiento de lo
que la ley y los profetas siempre anticiparon; los líderes religiosos de ese
entonces habían malinterpretado el relato del Antiguo Testamento (Mt.
5:17-20). El verdadero propósito de las demandas de la ley de Dios para el
pueblo israelita se expresa en las cinco afirmaciones antitéticas —«ustedes
han oído que se dijo a los antiguos [...] pero yo les digo»—, que tratan del
homicidio, el adulterio, los juramentos, la venganza y los enemigos (Mt.
5:21-48). Es claro que los seguidores de Jesús no debían seguir el camino
del odio, la venganza y la violencia que caracterizaban a sus
contemporáneos israelitas, sino que debían actuar con misericordia y amor.
Estas cinco afirmaciones «serían percibidas, en el ministerio de Jesús, como
un desafío tendiente a establecer una nueva forma de ser Israel, que
afrontara la situación presente de tensión nacional de una manera nueva,
radical y asombrosa».44

En el siguiente capítulo de Mateo, vemos que Jesús siguió contrastando
la vida de su comunidad con la de quienes los rodeaban. Hay tres elementos
clave de la práctica religiosa judía (las limosnas, la oración y el ayuno)
sobre los cuales Jesús instruyó a sus discípulos que no fueran como los
judíos (Mt. 6:1-18). Dios es nuestro Padre (Mt. 6:4, 6, 8, 9, 14, 18) y eso
afecta la forma en que damos a los necesitados, oramos y ayunamos.
Quienes conocen al Dios verdadero como Padre pueden destinar sus
esfuerzos a lo que realmente importa. La vida de la comunidad de Jesús
había de caracterizarse por el amor y el anhelo de que llegara el reino, no
por servir a otros amos o preocupaciones (Mt. 6:19-34).

La vida de los seguidores de Jesús debía caracterizarse no por emitir
juicio y condenación, como acostumbraban hacer sus contemporáneos (Mt.
7:1-6), sino por perseverar en la oración a un Padre que conoce sus
necesidades (Mt. 7:7-12). Sin embargo, este estilo de vida es un camino
arduo y angosto, y no muchos están dispuestos a caminar por él (Mt. 7:13-



115

14). De hecho, muchos falsos maestros intentarán descarriar a la nueva
comunidad de discípulos (Mt. 7:15-23). Jesús concluyó con una severa
advertencia: el estilo de vida que él ha descrito es el único camino para
evitar la catástrofe del juicio; solo este camino ofrece un fundamento
inamovible que resiste ante las pruebas divinas (Mt. 7:24-28).

Este breve repaso del Sermón del Monte demuestra que la enseñanza
de Jesús es sumamente contextual. Él habló claramente en contra de los
ídolos del judaísmo e indicó el camino a una vida de verdadero amor por
Dios y los demás. Su comunidad habría de encarnar el amor sufrido —
amando incluso a sus enemigos— en lugar del odio y la venganza
prevalentes en el primer siglo. «Ustedes han oído que fue dicho: “Amarás a
tu prójimo, y odiarás a tu enemigo.” Pero yo les digo: Amen a sus
enemigos, bendigan a los que los maldicen, hagan bien a los que los odian,
y oren por quienes los persiguen, para que sean ustedes hijos de su Padre
que está en los cielos» (Mt. 5:43-45). «Amen a sus enemigos, hagan bien a
quienes los odian, bendigan a quienes los maldicen, y oren por quienes los
calumnian. Si alguno te golpea en una mejilla, preséntale también la otra. Si
alguien te quita la capa, deja que se lleve también la túnica» (Lc. 6:27-29).
Hans Küng resume la enseñanza radical de Jesús en pocas palabras:

Amor por el enemigo en lugar de destrucción; Perdón
incondicional en lugar de represalias; Disposición a sufrir
antes que hacer uso de la fuerza; Bendición a los pacificadores
en vez de himnos de odio y venganza.45

Solo así Israel podría volverse una luz para las naciones.
Los Evangelios dicen mucho más acerca del estilo de vida al que Jesús

llamó a sus discípulos. Juan destaca el amor y la obediencia como
cualidades esenciales de los miembros de esta comunidad (Jn. 15:9-17),
quienes debían amar a Jesús como Jesús amó al Padre, con un amor que se
expresara en la obediencia. También debían amarse unos a otros, lo que
sería quizás su cualidad más significativa. Jeremias dice que el amor es «la
ley que rige una vida gobernada por Dios».46 Cuando Jesús lavó los pies de
sus discípulos (acto que anuncia la obra de la cruz), pintó un cuadro de su
amor: es abnegado, sacrificado y está dispuesto a dar la vida por los demás
(Jn. 13:1-17). Mateo ilustra una nueva clase de discipulado que se
caracteriza por responder personalmente a la autoridad de Jesús
obedeciéndolo en cinco grandes enseñanzas47 y una serie de «imágenes de
la obediencia».48



116

Jesús condujo a sus seguidores hacia una vida que también se define
por la reconciliación y el perdón.49 La palabra aquí traducida como
«perdón» significa mucho más de lo que suele suponerse. Deriva de la
metáfora de la prisión; el perdón consiste en liberar a alguien no solo de la
culpa y el poder del pecado, sino también del distanciamiento, la hostilidad,
la exclusión y la injusticia. Conocer el perdón de Dios y practicarlo unos
con otros hace que el pueblo de Dios se distinga como una comunidad
reconciliada (Mt. 18:21-35).

Jesús también es la encarnación de la paz y el gozo, y llamó a su
pueblo a vivir con paz (Jn. 14:27) y gozo (Jn. 15:11). El origen de ambas
cualidades distintivas se halla en los profetas del Antiguo Testamento. La
paz (shalom) describe la vida humana en su entorno original y creacional:
una vida próspera y floreciente donde nuestra relación con Dios, con el
prójimo y con la creación no humana es plena, abundante y saludable. El
mundo de shalom se caracteriza por la justicia, el amor y la gratitud.50 Jesús
también invitó a sus discípulos a experimentar su gozo, que es un aspecto
importante de la visión de los profetas del Antiguo Testamento acerca del
reino venidero. Isaías aguardaba el banquete del último día y dijo: «¡Nos
regocijaremos y nos alegraremos en su salvación!» (Is. 25:9). Jesús los
llamó a participar del «gozo de la era mesiánica»51 porque los días
anunciados por los profetas ya habían llegado.

La comunidad de discípulos también habría de definirse por la justicia,
tal como anunciaron los profetas sobre el gobierno del Mesías: «¡Aquí está
mi siervo, mi escogido, en quien me complazco! Yo lo sostengo; sobre él
reposa mi espíritu. Él traerá la justicia a las naciones» (Is. 42:1). Los
seguidores del Mesías tienen el llamado de buscar primeramente la justicia
del reino (Mt. 6:33). Mateo en particular resalta esta dimensión de la
comunidad de Jesús, haciendo reiterado uso de la palabra dikaiosyne, que
suele entenderse tan solo en términos de «justicia», de la obediencia ética
de un individuo, pero que encierra un sentido mucho más amplio. Ser justos
implica corregir lo que está mal en las relaciones económicas, políticas y
sociales para que haya armonía. En especial, la justicia se trata de defender
los derechos del pobre, el débil y otros miembros vulnerables de la sociedad
frente a estructuras injustas que favorecen a los poderosos (Lc. 4:18-19). La
comunidad que se formó en torno a Jesús habría de definirse por su gran
preocupación por la justicia.



117

Lucas nos ofrece una descripción de Jesús y la comunidad de su reino
que hace hincapié en la preocupación por los pobres, los pecadores y otros
miembros marginalizados de la sociedad.52 Jesús fue drásticamente
inclusivo al compartir la mesa con tales marginados, y eso muestra que él se
identificaba con ellos y los recibía con los brazos abiertos. En contra del
trasfondo de las leyes judías de pureza —que restringían de forma tajante la
elección de personas con quienes compartir la mesa—, Jesús escandalizó a
los líderes de su época invitando a los «perdidos» a su mesa. Dado que el
banquete era una imagen popular del reino (Is. 25:6-9; Lc. 14:15-24), Jesús
dejó en claro de esta manera que los pobres, los pecadores, los enfermos,
los mendigos y los marginados de la religión son bienvenidos al reino. De
hecho, que se dijera que «a los pobres se les anuncian las buenas noticias»
indica que el reino había llegado (Lc. 7:22); esa misma «compasión que
derriba las barreras»53 habría de distinguir a la comunidad reunida por
Jesús.

Este interés genuino por los pobres y marginados presenta un marcado
contraste con el exclusivismo nacionalista de los grupos judíos. Jesús
escoge como discípulos a personas de extremos opuestos del espectro
político: dos zelotes (Simón y Judas) y un recaudador de impuestos odiado
por estar en connivencia con las autoridades romanas (Mateo). Jesús recibe
a al menos tres grupos que solían ser rechazados: quienes padecían defectos
físicos (ciegos, cojos y leprosos), quienes traicionaban y explotaban a Israel
(recaudadores de impuestos) y los enemigos políticos (samaritanos y
romanos).54 Donald Senior y Carroll Stuhlmueller observan:

La provocadora elección que Jesús hizo de con quién
relacionarse no fue casualidad. Extender la compasión,
lealtad y amistad más allá de los límites bien definidos de la
exclusión fue una parábola puesta por obra, una forma
vívida de comunicar el concepto que Jesús tenía de Dios y
de la calidad de su reinado. El contexto en que Lucas cuenta
las parábolas del capítulo 15 sobre la misericordia deja ver
algo importante: Jesús defendió su amistad y compañerismo
hacia «los cobradores de impuestos y pecadores» (Lc. 15:1-
2) contando tres parábolas sobre la escandalizadora
misericordia de Dios mismo. Tanto las compañías de Jesús
como sus parábolas fueron declaraciones desafiantes sobre



118

la naturaleza del Dios que estaba viniendo a gobernar una
Israel transformada.55

La Israel transformada de Jesús habría de mostrar aquella compasión y
misericordia que derriba las barreras. Su inclusivismo sería una poderosa
luz que brillaría en la oscuridad del particularismo nacionalista.

Jesús estaba interesado no solo en el pobre sino también en el rico. De
hecho, él tiene mucho para decirles a los ricos, en especial en el Evangelio
de Lucas. Quien realmente se arrepiente tiene celo por la justicia
económica, la compasión por el pobre y la generosidad. En este punto,
Zaqueo es un modelo de cómo quería Jesús que viviera su pueblo: él se
arrepintió y dio la mitad de sus posesiones a los pobres (Lc. 19:1-10). Lucas
lo presenta en contraste con el joven rico, un dirigente cuyo corazón quedó
enredado en sus grandes riquezas (Lc. 18:18-30). Jesús advirtió con
severidad a los ricos que estaban más preocupados por sus bienes que por el
reino de Dios (Lc. 6:24-26; 8:14; 12:13-21) y exhortó a sus seguidores que
fueran generosos con los pobres (Lc. 11:41). Por lo tanto, la generosidad, la
justicia, la compasión y el desapego de los bienes materiales habrían de
definir a los seguidores de Jesús.

Estas son algunas de las cualidades de la vida que Jesús llama a sus
discípulos a vivir: lo que necesitan para ser una comunidad contrastante y
atrayente. Desde el principio del relato bíblico, el pueblo de Dios recibió el
llamado de seguir el camino del Señor, vivir según el designio y el orden
que él pensó para la vida humana desde la creación, ser una señal que
indicara hacia dónde está avanzando la historia, al momento culminante en
que Dios conquiste el pecado y la vida humana sea restaurada en el reino.
Su pueblo tiene el llamado de vivir la vida que Dios pensó para toda la
creación.
 
E� �����������: �� ������ �� ��� ���� ����������
Cuando una vida humana es restaurada por la gracia de Dios, siempre
marca un contraste con la vida de una sociedad que está moldeada por otra
fe, y no existe sociedad humana cuyo estilo de vida no esté moldeado por
alguna creencia. Sin duda, ese es el caso de Israel y Roma, las culturas
preponderantes en el entorno donde Jesús formó su nueva comunidad. La
sociedad del reino de Jesús debía marcar un magnífico contraste con otros
estilos de vida comunales que no se adecuaban a la voluntad de Dios.
Puesto que Jesús y su grupo de seguidores desafiaban a los dioses falsos de



119

ambas culturas, las reacciones fueron hostiles. Hemos hablado de cómo
contrastaba la comunidad de Jesús con los esenios, zelotes, fariseos y
saduceos y con el exclusivismo nacionalista que compartían todos estos
grupos. No obstante, Jesús y sus seguidores también desafiaron la cultura
romana. Joel Green observa que «los valores y la conducta que Jesús
predicó en Lucas contradicen y hasta cuestionan la existencia del Imperio
romano en esa época».56 En medio del orden sociopolítico «sagrado» de los
romanos, Jesús fundó una comunidad cuya mismísima existencia ponía en
entredicho tanto la legitimidad de Roma como los «dioses» que sostenían su
ideal cultural. Green agrega que «por ende, la nueva comunidad que Jesús
estableció era contracultural en el sentido más profundo. Para seguir a
Jesús, sus prácticas comunitarias debían desviarse drásticamente de la ética
romana y negar su origen divino».57 Newbigin expresa esta dinámica en
términos claros: «La iglesia, al ser una clase de comunidad totalmente
nueva, debía desafiar una estructura antigua de comunidad, con lo cual creó
una dolorosa tensión. Crear esa tensión es parte de la misión de la Iglesia».
La iglesia no debe ir cautiva en pos de las estructuras sociales pecaminosas
de su cultura, ni debe apartarse de esas estructuras: «No debe evadir [la
tensión] ni negando y rechazando todo lazo que las une, ni rindiéndose ante
esos lazos y permitiendo que tomen el control sobre ella. La iglesia debe
demostrar que su carácter es de un orden completamente distinto».58

Desafiar el orden prevalente traerá sufrimiento. «Ninguna sociedad
humana alcanza la cohesión sino sobre la base de algún tipo de creencias y
costumbres compartidas. Ninguna sociedad puede permitir que esas
prácticas y creencias se vean amenazadas más allá de cierto punto sin
reaccionar por defensa personal. [...] El Nuevo Testamento deja en claro
que, para los seguidores de Cristo, el sufrimiento debe ser normal, esperable
e incluso la insignia de su discipulado, además de una de las formas
características de testificar su fe.»59

Cuando dos creencias fundacionales entran en conflicto, la
cosmovisión dominante lucha para convertirse en la cosmovisión exclusiva
y ejerce una terrible presión sobre las comunidades disidentes para que
abandonen su singularidad y se adapten a la comunidad dominante. Los
disidentes deben elegir adaptarse o vivir el llamado integral del evangelio
con fidelidad y pagar el precio de su disidencia con el sufrimiento.

Por consiguiente, el sufrimiento es una cualidad de toda comunidad
misional fiel. Jesús advirtió a sus seguidores que, si permanecían fieles a él,



120

podían esperar dificultades: «Si el mundo los aborrece, sepan que a mí me
ha aborrecido antes que a ustedes. Si ustedes fueran del mundo, el mundo
amaría lo suyo; pero el mundo los aborrece porque ustedes no son del
mundo, aun cuando yo los elegí del mundo. Acuérdense de la palabra que
les he dicho: El siervo no es mayor que su señor. Si a mí me han
perseguido, también a ustedes los perseguirán» (Jn. 15:18-20).

Nicholas Wolterstorff bien comenta acerca de este pasaje: «Hay que
decir con franqueza, y con profundo pesar, que tal como Cristo anticipó a
sus discípulos, hasta el fin de este siglo, habrá alienación e incluso
hostilidad de la sociedad circundante hacia la iglesia así concebida, puesto
que esa sociedad se basa en otros valores, tiene otros objetivos y adora a
otros dioses».60

 
L� ���� ��� �����: �� ��� ��� E������� ��� ����� �� �� �������
¿Quién puede vivir de esta manera? ¡Nadie! De modo que volvemos al
principio. En el reino de Dios, Jesús ofrece lo que pide: el reino de Dios es
un regalo y un mandato.61 El reino de Dios es, primero que nada, poder de
Dios para restaurar y librar la vida humana del poder del pecado. El Espíritu
vino, tal como lo habían prometido los profetas, y está obrando para
renovar los corazones humanos. Sin embargo, el poder del evangelio, la
obra del Espíritu y la renovación del corazón llegan solo en respuesta a
nuestras oraciones a Dios, cuando permanecemos en Cristo.

Respecto de la importancia de la oración, Stephen Smalley identifica
un tema que es central en el Evangelio de Lucas: el reino viene cuando el
Espíritu obra en respuesta a la oración.62 Lucas hace hincapié en que Jesús
mismo fue devoto en la oración y también enseñó a sus discípulos a orar.
Además, las oraciones de Jesús se encuentran en puntos decisivos de la
extensión del reino de Dios.63 Como observa Oscar Harris: «Lucas concibe
la oración como un medio importante que Dios usa para guiar el curso de la
historia de la redención. [...] Ese es su concepto de la centralidad y
pertinencia de la oración».64 Lucas también relaciona la oración con la obra
del Espíritu. G. W. H. Lampe señala que «una de las cualidades más
características de la enseñanza de San Lucas» es su insistencia en que la
oración es «el medio que permite aprehender la energía dinámica del
Espíritu».65 El Espíritu es también quien hace que el reino de Dios venga.
Tal como afirma James D. G. Dunn: «No se trata principalmente de que
donde esté Jesús está el reino, sino de que donde esté el Espíritu está el



121

reino».66 Habiendo argumentado que Lucas establece vínculos estrechos
entre la oración, el Espíritu y la venida del reino, Smalley concluye que
Lucas «considera que la oración petitoria es el medio por el cual el poder
dinámico del Espíritu de Dios se manifiesta, a lo largo de la historia, para
llevar a cabo los propósitos de la salvación. De hecho, el entendimiento
teológico de Lucas es tal que también contempla la actividad del Espíritu
entre los hombres y la venida del reino de Dios como hechos alineados, si
no sinonímicos. Donde está el Espíritu, está el reino».67

Cuando Jesús reunió a un grupo de discípulos y los llamó a vivir la
vida distintiva del reino de Dios, también les enseñó a orar. La venida del
reino se trata del poder —el poder de Dios por medio del Espíritu Santo—
para restaurar el gobierno de Dios. Es una obra que el Espíritu hace en ellos
para establecer su vida juntos en comunidad y para, mediante sus palabras y
hechos, volverlos instrumentos eficaces del reino venidero. Los seres
humanos no edifican el reino de Dios; es una obra de Dios. Por lo tanto, la
oración, suplicar que Dios obre entre sus discípulos, es fundamental para la
comunidad que Jesús conformó.

Cuando los discípulos vieron a Jesús orando, le pidieron que les
enseñara a orar (Lc. 11:1). La oración que él les enseñó es una oración
acerca del reino, puesto que ese fue el centro de atención de todo su
ministerio: «También es necesario que yo anuncie en otras ciudades las
buenas noticias del reino de Dios, porque para esto he sido enviado» (Lc.
4:43). La oración de Jesús mismo estaba vinculada al reino venidero y por
eso él instruyó a sus discípulos que oraran por la venida del reino; esa
oración (Mt. 6:9-13; Lc. 11:2-4) podría parafrasearse como vemos a
continuación:

Venga tu reino, para que tu nombre sea santificado a lo
largo y ancho de toda la tierra, tal como prometieron los
profetas. Venga tu reino, para que tu voluntad se cumpla en
la tierra. Venga tu reino, para que la tierra nuevamente
rebose de prosperidad, el hambriento sea saciado y las
necesidades de los pueblos sean suplidas. Venga tu reino,
para que el mundo sea libre del pecado y el perdón cubra y
limpie toda la tierra. Venga tu reino; y ante la oposición
espiritual poderosa, guárdanos de sucumbir, en medio de
tentaciones y pruebas, al poder del maligno. Venga tu reino



122

un día en toda su plenitud; que haya señales y evidencia de
su poder ahora mismo.
Cuando los discípulos aprenden a orar así, al menos dos cosas suceden.

Primero, que sus «corazones se enardecen con un celo y un vivo deseo de
buscar, amar y servir» a Cristo y a su reino.68 Se vuelven capaces de
«respirar su vida y su amor y apropiárselos»;69 o como lo expresó Barry
Webb: «Cuando Jesús les enseñó a sus discípulos a orar que venga el reino
de Dios, les enseñó mucho más que cómo orar: les abrió su corazón y los
desafió a ser inspirados por la misma visión que él tenía y por la cual iría a
la cruz, ya que su vida entera y todo su ministerio se trató del reino de
Dios».70 Sin embargo, y en segundo lugar, la oración también es el medio
por el cual el poder del reino se manifiesta en sus vidas. El reino viene
cuando el Espíritu obra en respuesta a la oración. Respecto de la petición de
«venga tu reino», Jesús prometió: «¡cuánto más el Padre celestial dará el
Espíritu Santo a quienes se lo pidan!» (Lc. 11:2, 13).
 
La participación humana en la obra escatológica de reunir a un pueblo:
palabras, hechos y oración
Jesús desafió a su comunidad a participar de una forma más intencionada
en la obra escatológica de reunir un pueblo, tarea que ya había comenzado.
Ese reto está explícito en el Evangelio de Marcos, donde Jesús les dijo a
Simón y Andrés: «Síganme, y yo haré de ustedes pescadores de hombres»
(Mr. 1:17). También queda claro cuando Marcos nos cuenta por qué Jesús
designó a los doce: «para que estuvieran con él, para enviarlos a predicar, y
para que tuvieran el poder de expulsar demonios» (Mr. 3:14-15). Rudolf
Pesch (aunque reduce el significado de la misión a la actividad intencional
de «pescar hombres» con palabras y hechos) dice: «El llamado de los
discípulos es seguir a Jesús y estar apartados para la actividad misionera. El
llamado, el discipulado y la misión van de la mano».71

Jesús envió a sus doce a proclamar la llegada del reino de Dios y a
demostrar su poderosa presencia mediante hechos (Mt. 10; Lc. 9:1-6). Más
adelante, Jesús envió a setenta (y dos) discípulos encomendándoles la
misma tarea (Lc. 10:1-24). Hay tres observaciones sobre estas narrativas de
«la comisión» que son importantes para entender la identidad y el rol de la
comunidad del reino.

Primero, el número de discípulos que Jesús envió es significativo:
envió primero a doce y después a setenta (y dos).72 Ambos números son



123

simbólicos. Hemos observado que los doce apóstoles (el fundamento de la
Israel escatológica) representan a las doce tribus de la antigua Israel. Por
ende, enviar a los doce es una representación simbólica de que el reino es
para toda Israel. Los doce formaron un núcleo en torno al cual se reuniría el
resto de Israel. Asimismo, cuando Jesús envió a los setenta (y dos), expresó
simbólicamente el alcance universal del mensaje. De acuerdo con el
pensamiento rabínico, basado en la tabla de las naciones de Génesis 10,
setenta (y dos) naciones representan al mundo entero. «Por lo tanto, que
Jesús haya enviado setenta mensajeros con Su Palabra y en Su Poder, contra
el trasfondo de las ideas de aquella época, significa que estaba reclamando,
de forma simbólica, la atención y obediencia no solo de Israel sino de toda
la humanidad, habiendo restringido de forma explícita la misión de los
Doce a Israel (cf. Mt. 10:5)».73 El mensaje es primero para los judíos,
quienes serían reunidos y restaurados a su vocación misional; pero la
misión de los setenta (y dos) indica que esta obra de reunir a un pueblo, en
última instancia, abarcaría a todas las naciones.

Segundo, consideremos la metáfora de la mies. Jesús dijo a los setenta
(y dos): «Ciertamente, es mucha la mies, pero son pocos los segadores. Por
tanto, pidan al Señor de la mies que envíe segadores a cosechar la mies»
(Lc. 10:2). La mies es un símbolo bien establecido una nueva era74 que
aparece con frecuencia en el Antiguo Testamento y la literatura
intertestamentaria. Por eso, es de esperarse que la imagen de una mies, que
representa al pueblo que ha de ser reunido, también sea común en el Nuevo
Testamento (ej.: Lc. 3:17). Junto con otras imágenes —el banquete y las
ovejas del rebaño—, la imagen de los frutos que son recogidos en el día de
la cosecha ilustra la incorporación del pueblo de Dios a su reino, que
tendría lugar en los últimos días. Jesús dijo que esos días ya han llegado.

Lucien Legrand observa que los usos de la imagen de la mies, en el
Antiguo Testamento y la literatura intertestamentaria, comparten tres
características: la cosecha es escatológica (es decir, futura); es un tiempo de
juicio y masacre; y (en el período intertestamentario) es tarea de los
ángeles. Jesús tomó esta imagen y la modificó: la cosecha escatológica
empieza en el presente; es un tiempo de gozo y gracia; y está a cargo de los
seres humanos como colaboradores de Dios.75 Los últimos días han
comenzado, y aquellos a quienes Jesús recoge para sí mismo asumen la
tarea de recoger aun más personas para hacerlos partícipes de la salvación
del reino de Dios.



124

Tercero y último, los medios que son dados a los discípulos para que
recojan la cosecha son palabras y hechos. Ellos han de «predicar el reino de
Dios» (Lc. 9:2); Jesús les dijo: «Sanen enfermos, limpien leprosos,
resuciten muertos y expulsen demonios» (Mt. 10:7-8). El reino de Dios no
venía con violencia o poder militar (como esperaban muchos judíos) sino en
la debilidad. Los discípulos eran indefensos como ovejas entre lobos. Su
vulnerabilidad queda ilustrada en que podían no tener un bastón (que podría
haberles servido de arma). Venían con buenas nuevas de paz y su
vestimenta debía ilustrar de forma simbólica su mensaje. Solo les era dado
un mensaje y hechos que confirmaran su autenticidad.

A primera vista, estos medios se ven realmente muy débiles, pero
tienen poder gracias al Espíritu que ahora está presente para traer el fruto
del reino. Los hechos son señales de que el poder de Dios ha irrumpido en
la historia y, por ende, desafían el poder de Satanás y el pecado. El mensaje
mismo tiene el poder de establecer el gobierno de Dios. La parábola del
sembrador es una clara ilustración de cómo viene el reino: el sembrador
echa la semilla —que es el mensaje del reino— y cuando ella cae en buena
tierra da un fruto, que es la vida del reino (Mt. 13:1-23). El reino llega
mediante palabras y hechos. ¡Son el poder de Dios para salvación! Tales
instrumentos, débiles por sí solos, son eficaces solo cuando Dios obra por
medio de ellos. Por esa razón, es esperable que veamos nuevamente la
importancia de la oración en este contexto.

Antes observamos que uno de los temas centrales del Evangelio de
Lucas es que el reino viene cuando el Espíritu obra en respuesta a la
oración. En un episodio que tuvo lugar poco después de que Jesús
comisionara a sus seguidores, un hombre llevó a su hijo endemoniado a los
discípulos, pero ellos no fueron capaces de expulsar el demonio. Entonces
Jesús ordenó al demonio que saliera del muchacho y el espíritu obedeció.
Más tarde, los discípulos le preguntaron por qué ellos no pudieron expulsar
al demonio y Jesús les respondió: «Estos demonios no salen sino con
oración» (Mr. 9:29). La oración es el medio del Espíritu para volver
eficaces las acciones y palabras de Jesús y los discípulos. Es el arma
principal en la batalla que tiene lugar entre el reino de Dios y los poderes
demoníacos y pecaminosos que aún ejercen su dominio sobre la sociedad y
la vida humanas.

Justo antes de ir a la cruz y mientras preparaba a sus discípulos para la
misión que tendrían en el mundo, Jesús les habló de la oración y les dijo



125

que ahora los llamaría «amigos» y no más «siervos», como habían sido
llamados antes los miembros del pueblo de Dios. En el Antiguo
Testamento, solo Abraham fue llamado amigo de Dios (Is. 41:8; Stg. 2:23)
porque Dios le dio a conocer «el cuadro completo» de su plan y lo invitó a
participar en él (ej.: Gn. 12:2-3). Algo similar sucede con los discípulos;
Jesús les dijo: «Ustedes son mis amigos, si hacen lo que yo les mando. Ya
no los llamaré siervos, porque el siervo no sabe lo que hace su señor; yo los
he llamado amigos, porque todas las cosas que oí de mi Padre, se las he
dado a conocer a ustedes. Ustedes no me eligieron a mí. Más bien, yo los
elegí a ustedes, y los he puesto para que vayan y lleven fruto, y su fruto
permanezca» (Jn. 15:14-16). Jesús los eligió para que participaran en su
misión y llevaran fruto. Los hizo sus «amigos» y les reveló lo que Dios
estaba haciendo en el mundo. En ese contexto fue cuando les habló de la
oración, señalándola como una parte esencial de la misión que llevarían
adelante: «para que todo lo que pidan al Padre en mi nombre, él se lo
conceda» (Jn. 15:16, énfasis mío).
 
Conclusión
El propósito de Jesús era reunir a Israel y restaurarla para que cumpliera su
rol singular en la historia: traer salvación a las naciones. El anuncio del
reino implicaba que el verdadero destino de Israel estaba alcanzando su
cumplimiento. Quienes respondieran al llamado de Jesús con
arrepentimiento y fe asumirían el rol del pueblo de Dios en la historia. Sin
embargo, antes de poder llevar a cabo ese llamado, el reino del mal y el
poder del pecado tenían que llegar a su fin. Los discípulos necesitarían el
poder del siglo venidero, que les daría una nueva vida y los prepararía para
asumir su vocación. Todo esto se consumó mediante la muerte y
resurrección de Jesús.
 
Notas
 
1. Joachim Jeremias, New Testament Theology, trad. John Bowden (Nueva York: Scribner, 1971),
170.
2. Gerhard Lohfink, Jesus and Community: The Social Dimension of the Christian Faith, trad. John
P. Galvin (Filadelfia: Fortress Press, 1982), 123.
3. George Eldon Ladd, Jesus and the Kingdom (Waco: Word, 1964), 135.
4. Ibíd., 127-129.
5. Andrew Kirk, A New World Coming: A Fresh Look at the Gospel for Today (Basingstoke, Reino
Unido: Marshall, Morgan, and Scott, 1983), 54.



126

6. E . J. Scheffler, «Suffering in Luke’s Gospel» (disertación de PhD, University of Pretoria, 1988),
citado en David Bosch, Transforming Mission: Paradigm Shifts in Theology of Mission (Maryknoll,
NY: Orbis Books, 1991), 393.
7. David Bosch, Transforming Mission: Paradigm Shifts in Theology of Mission (Maryknoll, NY:
Orbis Books, 1991), 107.
8.Colin Gunton, Christ and Creation (Eugene, OR: Wipf and Stock, 1992), 18.
9. David Bosch, Transforming Mission: Paradigm Shifts in Theology of Mission (Maryknoll, NY:
Orbis Books, 1991), 32-33.
10. Donald Senior y Carroll Stuhlmueller, The Biblical Foundations for Mission (Maryknoll, NY:
Orbis Books, 1983), 154.
11. Hendrikus Berkhof, Christ and the Powers, trad. John H. Yoder (Scottdale, PA: Herald Press,
1962); Walter Wink, Naming the Powers: The Language of Power in the New Testament, vol. 1 de
The Powers (Filadelfia: Fortress Press, 1984); Wink, Unmasking the Powers: The Invisible Forces
That Determine Human Existence, vol. 2 de The Powers (Filadelfia: Fortress Press, 1986); Wink,
Engaging the Powers: Discernment and Resistance in a World of Domination, vol. 3 de The Powers
(Minneapolis: Augsburg Fortress Press, 1992). Encontrará un breve análisis del tema en Richard J.
Mouw, Politics and the Biblical Drama (Grand Rapids: Eerdmans, 1976; reimpr., Grand Rapids:
Baker Academic, 1983), 85-116.
12. Darrell L. Guder, ed., Missional Church: A Vision for the Sending of the Church in North
America (Grand Rapids: Eerdmans, 1998), 94-95.
13. George Eldon Ladd, Jesus and the Kingdom (Waco: Word, 1964), 198.
14.Joachim Jeremias, Jesus’ Promise to the Nations, trad. S. H. Hooke (Londres: SCM Press, 1948),
71.
15. Johannes Munck, Paul and the Salvation of Mankind, trad. Frank Clarke (Atlanta: John Knox
Press, 1959), 272.
16. Ibíd., 271.
17. George Eldon Ladd, Jesus and the Kingdom (Waco: Word, 1964), 243.
18. Joachim Jeremias, New Testament Theology, trad. John Bowden (Nueva York: Scribner, 1971),
171.
19. Ibíd., 174.
20.Joachim Jeremias, The Eucharistic Words of Jesus, trad. Norman Perrin (Londres: SCM Press,
1966), 233n8.
21. J. H. Bavinck, An Introduction to the Science of Missions, trad. David Hugh Freeman
(Phillipsburg, NJ: P&R, 1979), 32, 34.
22. Rudolf Schnackenburg, God’s Rule and Kingdom, trad. J. Murray (Nueva York: Herder and
Herder, 1959), 220.
23. David Bosch, Transforming Mission: Paradigm Shifts in the Theology of Mission (Maryknoll,
NY: Orbis Books, 1991), 96.
24. John P. Meier, «Jesus, the Twelve, and the Restoration of Israel», en Restoration: Old Testament,
Jewish, and Christian Perspectives, ed. James M. Scott (Boston: Brill, 2001), 385n39. Ver también,
en el mismo volumen, Richard Bauckham, «The Restoration of Israel in Luke-Acts», 435-487.
25. N. T. Wright, Jesus and the Victory of God (Londres: SPCK, 1996), 275.
26. Ibíd., 300. E. P. Sanders comenta: «La expectativa de Israel fuera reunida nuevamente estaba tan
difundida, y el recuerdo de las doce tribus permanecía tan intacto en su memoria, que el número
“doce” necesariamente significaría “restauración”» (Jesus and Judaism [Filadelfia: Fortress, 1985],
98).
27. Ver Ben Meier, «Jesus, the Twelve, and Restoration», en Scott, Restoration, 404. Ver también
Jacob Jervell, Luke and the People of God: A New Look at Luke-Acts (Minneapolis: Augsburg,
1972), 75-112.



127

28. Gerhard Lohfink, Does God Need the Church? Toward a Theology of the People of God, trad.
Linda M. Maloney (Collegeville, MN: Liturgical Press, 1999), 131.
29. Joachim Jeremias, Jesus’ Promise to the Nations, trad. S. H. Hooke, Studies in Biblical Theology
24 (Londres: SCM Press, 1958), 66-70.
30. Gerhard Lohfink, Jesus and Community: The Social Dimension of the Christian Faith, trad. John
P. Galvin (Filadelfia: Fortress Press, 1984), 65.
31. Por ejemplo: Is. 44:22; 45:22; 55:7.
32. N. T. Wright, Jesus and the Victory of God (Londres: SPCK, 1996), 250-251.
33. Ibíd., 262.
34. George Eldon Ladd, Jesus and the Kingdom (Waco: Word, 1964), 294.
35. David Bosch, Transforming Mission: Paradigm Shifts in the Theology of Mission (Maryknoll,
NY: Orbis Books, 1991), 36-39.
36. George Eldon Ladd, The Gospel of the Kingdom: Popular Expositions on the Kingdom of God
(Grand Rapids: Eerdmans, 1959), 79.
37. N. T. Wright, The Lord and His Prayer (Londres: SPCK, 1996), 14-17.
38. N. T. Wright, Jesus and the Victory of God, 283, que cita a Ben F. Meyer, The Aims of Jesus
(Londres: SCM, 1979), 173.
39. Gerhard Lohfink, Jesus and Community: The Social Dimension of the Christian Faith, trad. John
P. Galvin (Filadelfia: Fortress Press, 1984), 62.
40. Ibíd., 72, énfasis mío.
41. Joachim Jeremias, New Testament Theology, trad. John Bowden (Nueva York: Scribner, 1971),
230, énfasis mío.
42. George Eldon Ladd, Jesus and the Kingdom (Waco: Word, 1964), 280n16.
43. N. T. Wright, Jesus and the Victory of God, 288-289.
44. Ibíd., 290.
45. Hans Küng, On Being a Christian, trad. Edward Quinn (Garden City, NY: Doubleday, 1976),
191.
46. Joachim Jeremias, New Testament Theology, trad. John Bowden (Nueva York: Scribner, 1971),
211-214.
47. Mt. 5-7, 10, 13, 18, 24-25.
48. Tales como la justicia, los mandamientos, ser perfecto, ser excelente, observar o guardar los
mandatos y llevar fruto, entre otras. Ver David Bosch, Transforming Mission: Paradigm Shifts in the
Theology of Mission (Maryknoll, NY: Orbis Books, 1991), 65-68.
49. Donald Senior y Carroll Stuhlmueller, The Biblical Foundations for Mission (Maryknoll, NY:
Orbis Books, 1983), 148-149.
50. Cornelius Plantinga Jr., Not the Way It’s Supposed to Be: A Breviary of Sin (Grand Rapids:
Eerdmans, 1995), 10; Perry B. Yoder, Shalom: The Bible’s Word for Salvation, Justice, and Peace
(Nappanee, IN: Evangel, 1998).
51. Joachim Jeremias, Jesus’ Promise to the Nations, trad. S. H. Hooke, Studies in Biblical Theology
24 (Londres: SCM Press, 1958), 68.
52. Craig G. Bartholomew y Michael W. Goheen, The Drama of Scripture: Finding Our Place in the
Biblical Story (Grand Rapids: Baker Academic, 2004), 143-145.
53. Donald Senior y Carroll Stuhlmueller, The Biblical Foundations for Mission (Maryknoll, NY:
Orbis Books, 1983), 257.
54. David Bosch, The Church as Alternative Community (Potchefstroom, Sudáfrica: Institute for
Reformational Studies, 1982), 15.
55. Donald Senior y Carroll Stuhlmueller, The Biblical Foundations for Mission (Maryknoll, NY:
Orbis Books, 1983), 147.
56. Joel Green, The Theology of the Gospel of Luke, New Testament Theology (Cambridge:
Cambridge University Press, 1995), 119.



128

57. Ibíd., 121.
58. Lesslie Newbigin, A South India Diary (Londres: SCM, 1951), 49; edición norteamericana: That
All May Be One: A South India Diary—The Story of an Experiment in Christian Unity (Nueva York:
Association Press, 1952), 51.
59. Lesslie Newbigin, Trinitarian Faith and Today’s Mission (Richmond: John Knox Press, 1964),
42.
60. Nicholas Wolterstorff, Educating for Shalom: Essays on Christian Higher Education, ed.
Clarence W. Joldersma y Gloria Goris Stronks (Grand Rapids: Eerdmans, 2004), 7.
61. Herman N. Ridderbos, The Coming of the Kingdom, trad. H. de Jongste, ed. Raymond O. Zorn
(Filadelfia: P&R, 1962), 241-259.
62. Stephen S. Smalley, «Spirit, Kingdom and Prayer in Luke-Acts», Novum Testamentum 15, nro. 1
(enero 1973): 59-71.
63. Peter T. O’Brien, «Prayer in Luke-Acts», Tyndale Bulletin 24 (1973): 111-127.
64. Oscar G. Harris, «Prayer in Luke-Acts: A Study in the Theology of Luke» (disertación de PhD,
Vanderbilt University, 1966), 2-3.
65. G. W. H. Lampe, «The Holy Spirit in the Writings of St. Luke», en Studies in the Gospels: Essays
in Memory of R. H. Lightfoot, ed. D. E. Nineham (Oxford: Oxford University Press, 1955), 169.
66. James D. G. Dunn, «Spirit and Kingdom», Expository Times 82 (1970-1971): 38.
67. Stephen S. Smalley, «Spirit, Kingdom and Prayer in Luke-Acts», Novum Testamentum 15, nro. 1
(enero 1973): 68.
68. John Calvin, Institutes of the Christian Religion 20.3, ed. John T. McNeill, trad. Ford Lewis
Battles (Filadelfia: Westminster, 1960), 852. Calvino usa una imagen maravillosa que se refiere a la
oración como la pala que cava y desentierra los tesoros escondidos de los que habla el evangelio
(850-851).
69. N. T. Wright, The Lord and His Prayer (Londres: SPCK, 1996), 47.
70. Barry G. Webb, The Message of Zechariah: Your Kingdom Come, parte de la serie The Bible
Speaks Today (Downers Grove, IL: InterVarsity, 2003), 19.
71. Rudolf Pesch, «Berufung und Sendung, Nachfolge und Mission: Eine Studie zu Mk 1, 16–20»,
Zeitschrift fur katholische Theologie 91 (1969): 15, citado en David Bosch, Transforming Mission:
Paradigm Shifts in the Theology of Mission (Maryknoll, NY: Orbis Books, 1991), 36.
72. Los manuscritos griegos difieren al respecto: algunos hablan de setenta discípulos y otros de
setenta y dos. Es probable que esta discordancia sea un reflejo de la diferencia que hallamos entre el
Antiguo Testamento hebreo y la Septuaginta, la traducción griega del Antiguo Testamento, respecto
del número de naciones que vemos en Génesis 10. La Septuaginta habla de setenta y dos naciones,
mientras que el texto hebreo habla de setenta. Ambas opciones retienen el mismo simbolismo.
73. Karl Heinrich Rengstorf, «ἑπτά», en Theological Dictionary of the New Testament, ed. Gerhard
Kittel, trad. Geoffrey Bromiley (Grand Rapids: Eerdmans, 1964), 2:634.
74. Joachim Jeremias, The Parables of Jesus, 2da ed. rev. (Nueva York: Charles Scribner’s Sons,
1972), 118-119.
75. Lucien Legrand, Unity and Plurality: Mission in the Bible, trad. Robert R. Barr (Maryknoll, NY:
Orbis Books, 1990), 60.
 
 
 
 
 
 
 
 
 



129

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 



130

5
 

LA MUERTE Y RESURRECCIÓN
DE JESÚS

Y LA IDENTIDAD MISIONAL DE
LA IGLESIA

 
Todos los domingos, cientos de miles de comunidades cristianas de todo el
mundo parten el pan y beben vino en un acto ritual que conmemora la
muerte de Cristo. Esta simple observación nos cuenta una historia: las
comunidades que observan este ritual creen que la muerte de un hombre
histórico determina su vida comunitaria y su propia identidad. Lo hacen el
domingo, el primer día de la semana, cuando Jesús se levantó de entre los
muertos, para dar a entender que este acontecimiento marcó nada menos
que el principio de la nueva creación. Antes de que esta nueva Israel
reunida y renovada pudiera ser enviada a todas las naciones para dar
testimonio del reino con su vida, antes de que pudiera empezar la etapa
escatológica de reunir a las naciones, debían tener lugar la muerte y la
resurrección de Jesús, que permitirían que el pueblo de Dios fuera partícipe
del poder del reino de Dios. Estos sucesos no solo están en el centro de la
vida de la comunidad cristiana, sino también en el centro de la historia
cósmica.
 
La cruz y la iglesia: tres problemáticas
En el transcurso de los últimos dos siglos, la transcendencia que han tenido
la muerte y la resurrección de Jesús para la iglesia muchas veces ha sido
explorada a medias. Para entender mejor qué significaron ambos sucesos
para la comunidad de discípulos a la que Jesús encomendó cumplir su
misión —de hecho, lo que significaron para nosotros como pueblo—,



131

consideraremos tres problemáticas que plantea la comprensión evangélica
tradicional de la cruz y de su importancia para la iglesia: (1) prestar escasa
atención a los contextos narrativos del relato de la crucifixión; (2) restar a
la expiación su importancia comunal y cósmica; y (3) desatender el mensaje
del poder transformador de la cruz. El punto no es que la teología
evangélica tradicional simplemente ha interpretado mal todos estos temas,
sino que ha dejado a un lado aspectos importantes.

El primer problema de interpretación surge cuando se trata el
significado de la crucifixión en un contexto teológico temático, abstraído de
los contextos narrativos (histórico-redentor y literario). La disposición
temática de las ideas de un sermón o un libro de texto de teología tiende a
hacer hincapié en la salvación del individuo. Por ejemplo, una presentación
evangelística podría partir desde la importancia de tener una relación
personal con Dios, pasar por el pecado individual y la culpa que impiden
tener esa relación, y terminar con la solución al pecado, que es la cruz de
Cristo. Entonces el evangelista continuaría su exposición diciendo que la fe
y el arrepentimiento personales son la forma en que nos apropiamos de la
obra de Cristo. De nuevo, no hay nada falso en esa formulación del
mensaje, pero cuando hablamos de la cruz únicamente, o incluso
principalmente, en este contexto, el significado que trasciende la vida del
creyente individual queda oculto. Al decir que Jesús cargó con nuestras
culpas al morir y que por medio de la fe podemos recibir perdón y
justificación, sin duda dejamos ver los importantes beneficios del evangelio
para el individuo. El problema no radica en la imagen de la expiación
sustitutiva —que es crucial para tener una compresión bíblica de la cruz—
sino en la forma en que se la ha reducido a la relevancia para el individuo.
Detengámonos en las palabras de Juan cuando exclamó: «Este es el Cordero
de Dios, que quita el pecado del mundo» (Jn. 1:29, énfasis mío).

Asimismo, la teología sistemática adopta un enfoque temático y
sistemático, que nos muestra un contexto de la cruz distinto del contexto
bíblico y narrativo original. Una disposición típica de la información podría
ser la siguiente: un tratamiento de Dios, la humanidad en relación con Dios,
la persona y obra de Cristo (donde se explica en detalle la crucifixión), la
aplicación de la obra redentora (en términos de beneficios para el
individuo), a continuación la doctrina de la iglesia y, por último, la
escatología.1 Este ordenamiento de las ideas tiene cierta lógica y puede ser
útil, puesto que resalta aspectos importantes de la enseñanza escritural. No



132

obstante, este tipo de presentación ubica la cruz en el plano de la salvación
individual, lo que sugiere que la iglesia es una mera comunidad de
individuos que se han apropiado de la obra de Cristo. Este concepto de
iglesia nos puede volver vulnerables ante la trampa del consumismo que
describimos en el primer capítulo. Por el contrario, la iglesia necesita ver la
cruz plantada en el lugar que le corresponde en el relato del ministerio
terrenal de Jesús, en su anuncio del reino y —lo más importante para los
fines de nuestro estudio— en el aspecto central de su misión de reino:
reunir un pueblo. Si prestamos la atención debida a la crucifixión en el
contexto narrativo de los Evangelios, veremos que Jesús empezó a edificar
esta comunidad antes de la cruz. La centralidad de la comunidad se remonta
a Abraham, y uno de los aspectos fundamentales que distinguen la misión
de Jesús es la tarea de reunir y restaurar a Israel para que cumpliera el rol
que Dios le había asignado. La crucifixión, desde una comprensión
correcta, es la culminación de la obra de Cristo de reunir un pueblo; es el
acontecimiento que da inicio a la misión de la comunidad que Jesús reunió.

El segundo problema que presentan las interpretaciones evangélicas
tradicionales sobre la crucifixión deriva del primero: hacer un énfasis
excesivo sobre los beneficios de la cruz para el creyente individual ha sido
un error mediante el cual hemos permitido que la relevancia de la cruz para
la comunidad quedara eclipsada. Una y otra vez predicamos que la cruz tan
solo quita la culpa del individuo y la reemplaza con perdón y justificación.
Si el mensaje tiene una dimensión social, lo mencionamos como una
acotación final: la iglesia no es más que una asamblea de individuos que
fueron perdonados y justificados. El líder de iglesia argentino René Padilla
sugiere que el cristianismo occidental «se ha concentrado en la salvación
del alma del individuo pero con frecuencia ha hecho caso omiso del
propósito de Dios de crear una nueva humanidad por medio del amor
sacrificial y la justicia a favor del pobre». Por consiguiente, «en las teorías
clásicas de la expiación, la obra de Cristo no guarda relación alguna con el
plan de Dios de crear una nueva humanidad».2

Sin embargo, la individualización de la expiación implica que la cruz
queda despojada no solo de su relevancia comunal, sino también de su
importancia escatológica y del alcance cósmico de sus efectos. El
significado pleno de la crucifixión revela y consuma el fin de la historia
universal y la renovación del cosmos entero, pero con mucha frecuencia se
la presenta tan solo como un medio por el que los individuos alcanzan la



133

salvación eterna. Haciendo referencia a una «expiación personalizada», N.
T. Wright comenta que «gran parte del pensamiento cristiano de los siglos
XIX y XX ha aceptado el marco propuesto por la Ilustración, dentro del
cual la fe cristiana tiene el rol de rescatar a las personas de un mundo cruel
y asegurarles el perdón presente y en el cielo para siempre».3 Padilla nos
insta a ver la importancia cósmica y escatológica de la cruz, a pensarla «no
solo como la fuente de la salvación individual, sino como el lugar donde
comienza la renovación de la creación: los nuevos cielos y la nueva tierra
que Dios ha prometido y que la comunidad mesiánica anticipa».4

Un tercer problema de interpretación es que la expiación muchas veces
ha perdido el énfasis neotestamentario sobre su poder transformador. La
comprensión evangélica de la obra de la cruz suele hacer hincapié en que
nos fue quitada la culpa: «Jesús murió por mí, estoy perdonado y
justificado». Desde esa perspectiva, el resultado de la crucifixión es un
individuo justificado, y no una comunidad transformada; el significado de
la cruz queda reducido a una mera «transacción salvífica que permite que
un pueblo pecaminoso y violento, junto con sus estructuras caídas, siga
substancialmente igual, sin cambiar en absoluto».5 Según esta interpretación
defectuosa, la culpa del pecado es quitada, pero su poder sigue vigente.6

Nuestro entendimiento de la cruz está condicionado por las preguntas
que hacemos. Si nos preguntamos «¿Cómo puede una persona como yo ser
perdonada y obtener la vida eterna a pesar de que es pecadora y merece ser
castigada?», la respuesta será: «Jesús murió en mi lugar». Ahora bien, si
nos preguntamos «¿Cómo puede Dios renovar la creación entera y toda la
vida humana frente a la corrupción del pecado humano?», la respuesta será:
«En la cruz, Jesús tomó el poder y la culpa del pecado y los cargó sobre sí;
de ese modo venció el poder del pecado y la maldad que amenazaban con
destruir la creación y la humanidad». También podemos preguntarnos
«¿Cómo puede Dios crear una nueva comunidad que desde el presente
anticipe y encarne la vida del reino de Dios que ha de venir?», y la
respuesta será: «Por medio de la muerte de Jesús, Dios ha vencido la
maldad que tanto ha corrompido la vida humana desde los tiempos de
Adán».

Debemos ser claros en cuanto a que «estas y otras posibles preguntas y
respuestas no son mutuamente excluyentes».7 Que uno afirme la victoria de
Dios sobre el poder del pecado no significa que deba desatender el perdón
de la culpa por el pecado. Decir que Dios obtuvo la renovación del cosmos



134

no implica contradecir la salvación del individuo, puesto que el individuo es
parte de esa renovación. Confesar que en la cruz Cristo triunfó sobre el
pecado no significa que uno deba rechazar la postura de que la expiación es
sustitutiva. Proclamar que la cruz derribó las estructuras de poder del
pecado no equivale a negar que en la cruz Jesús también lidió con el pecado
del individuo. Por consiguiente, para evitar tener una visión reduccionista
de la expiación, debemos sostener todas las imágenes bíblicas que aluden a
la cruz8 y confesar todas las dimensiones en las que se expresa su
importancia: individual, comunal y cósmica.
 
La importancia de la cruz: las dimensiones comunal y cósmica
Para comprender la importancia cósmica y comunal de la cruz, debemos
volver al contexto narrativo original de las Escrituras, donde se relata por
primera vez la crucifixión. Los Evangelios nos cuentan de la venida del
reino de Dios y la muerte de Jesús es el clímax. Sin embargo, incluso esta
crónica de Jesús y del reino es incompleta: es parte de un relato mucho más
amplio, el relato de la Biblia, la historia universal que comienza con la
creación del mundo y termina con la renovación de toda la creación,
incluidos los pueblos de todas las naciones. Desde una perspectiva global,
el relato bíblico contiene dos grandes temas —la obra de salvación cósmica
de Dios y el rol de Israel— que alcanzan su punto culminante en un mismo
acontecimiento de los Evangelios. El contexto original de la crucifixión se
revela por el contexto narrativo de la historia de la redención, que se
encuentra en el relato bíblico, y por la estructura literaria de los Evangelios.
Ambos elementos son importantes para entender la relación que hay entre la
cruz y la iglesia.9

El primer tema es la salvación cósmica: las crónicas de los Evangelios
narran el momento culminante de la batalla de Dios contra el mal para
restaurar la creación entera y a toda la humanidad del pecado. El relato de
los Evangelios es parte de un relato mucho más amplio que trata de lo que
Dios está haciendo para liberar del poder del mal al mundo que él creó. Nos
relatan la batalla que se desató entre el poder del reino de Dios, en Jesús y
por el Espíritu, y los poderes de la maldad y la oscuridad. Este
enfrentamiento se puso de manifiesto cuando Jesús atacó el dolor, la
enfermedad, la culpa, el pecado personal, los estilos de vida inmorales, la
idolatría a las riquezas, las relaciones rotas, la muerte, las pretensiones de
superioridad moral, la hostilidad de la naturaleza, las prácticas y estructuras



135

religiosas distorsionadas, las estructuras sociales injustas que excluyen y
marginalizan, las estructuras económicas injustas que explotan al pobre y
las estructuras políticas injustas que hacen abuso del poder. Jesús confrontó
la maldad, tanto personal como estructural, con sus palabras, sus
maravillosas obras de poder, sus muchos actos proféticos y sus prácticas
sociales. Él identificó la fuente de toda esta maldad en el corazón humano
(Mr. 7:14-23) y en los poderes satánicos y demoníacos que subyacen a las
estructuras sociales, económicas y políticas (Lc. 22:53; Jn. 12:31). La cruz
es el acontecimiento culminante de esa batalla. Todas las estructuras de
poder —políticas, religiosas y sociales— aunaron fuerzas para matar a
Jesús (1 Co. 2:8): los crueles soldados, la multitud parlera, los tímidos
discípulos, el renegado Judas, los celosos líderes religiosos y dos sistemas
judiciales corruptos, romano y judío. Al leer el relato en los Evangelios,
vemos que la cruz «fue el precio que Jesús pagó para desafiar a los poderes
del mal y salir victorioso».10

En la cruz, el reino de Dios conquistó el mal, no por demostrar una
fuerza superior, sino porque Jesús absorbió todo el tormento del pecado y
agotó el poder que tenía para subyugar a la creación y a la humanidad. «Su
llamado fue a seguir el camino del sufrimiento, el rechazo y la muerte: el
camino de la cruz. Él fue testigo del reinado de Dios no por mostrarse
dominante frente a las fuerzas del mal, sino por tomar sobre sí toda la carga
del mal. Aun así, fue en esa aparente derrota donde obtuvo la victoria.»11 Lo
que se impuso y venció el poder de la maldad y el pecado que corrompe al
mundo fue la fuerza del amor sufrido, por medio del cual el Cordero de
Dios cargó sobre sí el pecado del mundo, la culpa y el poder del pecado
para destruir.

Aquí vemos el clímax del relato bíblico: la muerte de Jesús gana la
victoria decisiva del reino de Dios sobre el mal y el pecado, pone fin a la
era antigua y cumple el objetivo de la historia de la redención. La cruz tiene
relevancia cósmica y la iglesia es partícipe de esta salvación cósmica.

El segundo tema concierne a Israel: los Evangelios hablan del
momento culminante en que Dios obró en su pueblo y a través de él para
bendecir al mundo. Dentro del plan para rescatar a su creación, Dios eligió
a Abraham (y al pueblo que conformarían sus descendientes) para traer el
remedio para el pecado. En un capítulo anterior citamos el comentario
rabínico según el cual Dios dice: «Crearé primero a Adán y, si él se
descarría, enviaré a Abraham para solucionarlo».12 El dilema de los tiempos



136

de Jesús era que Abraham e Israel no habían podido «solucionarlo»; de
hecho, se habían vuelto parte del problema. El fracaso de Israel en la tarea
de ser luz a las naciones acarreó el juicio de Dios: él los envió al exilio, los
dispersó entre las naciones para castigarlos por su pecado. El juicio seguía
vigente e Israel aguardaba que Dios los reuniera y restaurara como había
prometido mediante los profetas. Sin embargo, el castigo continuó bajo la
cruel ocupación romana. Por consiguiente, antes de que Dios pudiera
empezar a reunirlos y restaurarlos, era necesario lidiar con el propio pecado
de Israel.

En los años que precedieron el ministerio de Jesús, se había difundido
entre los judíos la creencia de que «el sufrimiento y castigo [de la nación
israelita] [...] precipitaría el momento en que las tribulaciones de Israel se
completarían y finalmente sería purificada de su pecado para que su exilio
por fin terminara». Así, el sufrimiento de Israel no sería «un mero estado
del cual sería [...] redimida» sino «parte de los medios mediante los cuales
se efectuaría esa redención».13 La noción del sufrimiento como pago por el
pecado colectivo de Israel se encuentra en los profetas, más claramente en
Isaías, y estaba muy presente en el pensamiento judío del primer siglo: 

¡Consuelen, consuelen a mi pueblo! —dice su Dios—.
Hablen con cariño a Jerusalén,
y anúncienleque ya ha cumplido su tiempo de servicio, que
ya ha pagado por su iniquidad,
que ya ha recibido de la mano del Señor
el doble por todos sus pecados. Isaías 40:1-2 (NVI)
 

El juicio cedería ante la redención, el exilio ante la restauración, el castigo
ante la salvación, la muerte ante la resurrección. Estas «aflicciones
mesiánicas» serían como los dolores de parto, puesto que el sufrimiento y el
dolor aumentarían para dar lugar al nacimiento de un nuevo pueblo y una
nueva creación. Sería un tiempo de gran oscuridad, pero acabaría al fin con
los albores de la salvación. Otra creencia, que para algunos acompañaba la
primera, era que una persona representaría a Israel y se volvería un
sacrificio que absorbería la ira de Dios y así libertaría a Israel.14

Mientras reunía al pueblo israelita, Jesús les advirtió que recaerían
sobre ellos aflicciones y juicio por su propio pecado, por no haber sido la
Israel que Dios los había llamado a ser. El odio y la violencia que los
caracterizaba (y que había reemplazado el amor por las naciones)



137

inevitablemente derivaría en terribles represalias de las autoridades
romanas. Jesús anhelaba reunir a Israel y restaurarla a su vocación original
cargando sobre sí mismo el castigo que Israel bien merecía.

La imagen que Jesús da de una gallina y sus polluelos es la mejor
ilustración del sacrificio que él preveía hacer por Israel: «¡Jerusalén,
Jerusalén, que matas a los profetas y apedreas a los que son enviados a ti!
¡Cuántas veces quise juntar a tus hijos, como junta la gallina a sus polluelos
debajo de sus alas, y no quisiste! ¡Miren cuán desolada se queda la casa de
ustedes!» (Mt. 23:37-38). Como la gallina anhela reunir a sus polluelos bajo
sus alas para protegerlos del peligro, Jesús anhelaba absorber por completo
el juicio de Dios para proteger a Israel, pero muchos rechazaron su
protección. La imagen que Jesús toma aquí «es la del incendio de un corral;
la gallina junta a los polluelos bajo sus alas y, cuando el incendio acaba,
podemos ver a la gallina muerta, abrasada y ennegrecida, pero con polluelos
vivos bajo sus alas. Al parecer, Jesús estaba señalando la esperanza de
tomar sobre sí mismo el juicio que se cernía sobre la nación y la ciudad».15

Por consiguiente, en su muerte, Jesús soportó todo el fuego de la ira de
Dios; quienes se refugian bajo sus alas experimentan restauración,
salvación y vida.

Aquí vemos la cruz como el clímax de la historia de Israel: Jesús
asume el castigo de Israel y, por ende, Israel es restaurada para reanudar su
llamado. Israel es librada tanto de la culpa como del poder del pecado. La
muerte de Jesús crea una comunidad restaurada, restablecida en su vocación
de ser un canal de salvación para las naciones. La crucifixión es el
acontecimiento que crea un pueblo redimido y transformado; tiene
importancia comunal.
 
Imágenes de la expiación
La cruz es la más poderosa de las obras de Dios; es allí donde él consuma la
salvación del mundo que se revelará en toda su plenitud en el fin de la
historia universal. No hay imagen que pueda expresar enteramente todo lo
que Dios ha llevado a cabo en la crucifixión de Jesús. La Biblia emplea
muchas imágenes y la iglesia ha empleado muchas más a lo largo de su
historia, pero ninguna es adecuada para expresar la totalidad de lo que Dios
ha conquistado mediante la muerte de Jesús.16 Newbigin bien dice:

Estamos hablando de un suceso extraordinario, un
acontecimiento que jamás podremos comprender de forma



138

acabada mediante nuestra capacidad intelectual ni traducir
cabalmente en una teoría o doctrina. Estamos en presencia
de una realidad llena de misterio, que desafía pero también
excede nuestro entendimiento [...]. A lo largo de los siglos,
desde el primer testigo hasta nuestros días, la iglesia ha
buscado y empleado innumerables símbolos para explicar el
indescriptible misterio de un acontecimiento que es el
centro y la crisis de toda la historia cósmica, la bisagra que
da un giro a todos los acontecimientos. Cristo, el sacrificio
ofrecido por nuestro pecado; Cristo, el sustituto que toma
nuestro lugar; Cristo, el rescate pagado por nuestra
redención; Cristo, el conquistador que destierra al príncipe
de este mundo: estos y otros símbolos han sido empleados
para señalar cuál es la médula del misterio. Ninguno de
ellos puede expresarlo en su totalidad. Es el suceso
extraordinario en el que el reinado de Dios está presente.17

La imagen de «conflicto, victoria y liberación»18 o Christus Victor nos
permite apreciar que la cruz es la victoria de Dios sobre la maldad, por
medio del conflicto y el sufrimiento, cuyo resultado es una creación y un
pueblo restaurados. Esta imagen llama la atención hacia el alcance cósmico
de la cruz: la victoria que Dios obtuvo allí es la conquista del pecado y la
maldad que habían corrompido toda la creación. La imagen del sacrificio es
una rica ilustración del Antiguo Testamento que nos muestra que Jesús fue
el sustituto que tomó sobre sí el pecado del mundo y la justa ira de Dios:
«Este es el Cordero de Dios, que quita el pecado del mundo» (Jn. 1:29).
Estos dos modelos han dominado los estudios recientes sobre la expiación
y, tristemente, han sido planteados como modelos opuestos. No obstante,
ambos son importantes para que la iglesia misional tenga una comprensión
completa de la cruz. 

Sin embargo, para los fines de la eclesiología, quizás sea útil explorar
otra imagen bíblica. Aquellas imágenes a las que Driver denomina
«arquetípicas» ilustran de forma gráfica la relevancia cósmica y comunal de
la muerte de Jesús.19 La imagen del arquetipo que emplea Pablo acarrea la
noción hebrea de la personalidad colectiva de Israel, donde una persona se
vuelve representante de todos, responsable del destino de toda una nación.
Pablo se refiere a Jesús como este representante (ej.: Ro. 5:12-21; 2 Co.
5:14-15), pero Jesús cargó sobre sí el destino no solo de Israel sino también



139

de toda la humanidad y toda la creación. Jesús actuó en representación del
mundo y de todos los pueblos, y llevó sobre sí mismo el destino de toda la
creación. En su muerte, puso fin a la era antigua, dominada por el pecado,
la maldad, el poder satánico y la muerte. En su resurrección, inauguró la era
venidera. Estos acontecimientos dieron origen a una nueva humanidad, que
participa en la derrota del pecado (consumada en la muerte de Cristo) y el
comienzo de una nueva creación (consumado en su resurrección). Por eso,
Pablo puede escribir que cuando somos bautizados en Cristo, empezamos a
participar, en solidaridad con Jesús, en el destino de la historia universal,
que se ha consumado de forma irreversible en su muerte y resurrección (Ro.
6:1-14).  

En esta imagen podemos apreciar tres dimensiones de la expiación que
comúnmente no reciben mucha atención. La expiación es escatológica:
consuma el fin de la era antigua. La expiación es comunal y cósmica: Jesús
carga con el destino de su pueblo y de toda la creación en su muerte, que
pone fin a la era antigua. Por último, la expiación es transformativa: los
poderes de la era venidera fluyen hacia el presente por medio de la muerte
de Jesús.
 
La cruz y la iglesia misional
La importancia de la cruz para la eclesiología podría resumirse en tres
afirmaciones. Primero, la cruz es cósmica y escatológica: la renovación de
toda la creación, el objetivo final de la historia, ya está sellada para su
consumación gracias a la muerte de Cristo, el pago por la restauración de la
creación entera. En sus escritos, Newbigin ha destacado la importancia que
tiene para el relato bíblico y para la iglesia la trascendencia cósmica de la
cruz. Él se refiere a la cruz como «un acontecimiento irrepetible que
creemos que da sentido y dirección a un giro irreversible de la historia».20

Es un «acto de obediencia que cambia el rumbo de las cosas en todo el
cosmos»,21 «el centro y la crisis de toda la historia cósmica»,22 «la bisagra
que da un giro a todos los acontecimientos»,23 «el punto de inflexión de la
historia».24 En resumen, como también señala en otro escrito, la cruz es «el
acontecimiento decisivo mediante el cual todas las cosas cambiaron».25

Segundo, la cruz da origen a una comunidad que participa en la
victoria que Jesús obtuvo sobre la culpa y el poder del pecado que
subyugaban a toda la creación. El pueblo de Dios participa en la muerte de
Cristo y así es como muere nuestra vieja naturaleza (dominada por el



140

pecado). Las palabras de los profetas, que anunciaban que Dios renovaría a
su pueblo (Ez. 36, 37), se cumplieron en la muerte de Jesús. La Israel del
Antiguo Testamento no pudo cumplir su llamado a causa de su pecado —
puesto que la Torá no podía convertirlos en una comunidad misional fiel—,
pero la muerte de Jesús puso fin al poder del pecado; como escribe Pablo:
«Porque Dios ha hecho lo que para la ley era imposible hacer, debido a que
era débil por su naturaleza pecaminosa: por causa del pecado envió a su
Hijo en una condición semejante a la del hombre pecador, y de esa manera
condenó al pecado en la carne, para que la justicia de la ley se cumpliera en
nosotros, que no seguimos los pasos de nuestra carne, sino los del Espíritu»
(Ro. 8:3-4). Ahora el pueblo reunido y renovado de Dios podía llevar a
cabo su llamado. La cruz liberó el poder necesario para convertirlos en un
pueblo que puede vivir como la luz del mundo.

Tercero y último, los miembros individuales del pueblo de Dios pueden
ser parte de esta nueva creación y de la comunidad que ahora recibe, solo
por el arrepentimiento y la fe, lo que Cristo ha conseguido en la cruz. Si
bien los beneficios de la cruz para el disfrute individual muchas veces han
sido el aspecto preponderante de la teología de la expiación, debemos
entenderlos desde contextos más amplios. Cuando decimos «Jesús murió
por mí» estamos diciendo la verdad, dado que somos miembros de la
comunidad que participa de la victoria cósmica de la cruz de Cristo. Las
dimensiones comunal y cósmica de la crucifixión no tienen por qué estar en
tensión con la relevancia de la cruz para el individuo; de hecho, solo gracias
a que esta salvación —que el pueblo de Dios disfruta— se extiende a toda
la creación, cualquier individuo puede unirse al pueblo de Dios para ser
partícipe de ella. Jesús primero anunció la venida del reino —el gobierno de
Dios sobre toda la creación— y después dijo a los oyentes individuales:
«¡Arrepiéntanse, y crean en el evangelio!» (Mr. 1:15).
 
La cruz como preparación para reunir a las naciones
Según los Evangelios, hay dos condiciones que debían cumplirse antes de
que la salvación pudiera extenderse a todas las naciones.26 Primero, debía
ofrecerse la salvación al pueblo de Israel: debían ser restaurados a su rol en
el relato de Dios, para que entonces los gentiles pudiera unirse a ellos. Esta
restauración es precisamente lo que Jesús llevó a cabo en su ministerio
terrenal. La segunda condición necesaria era la cruz: era necesario que la
sangre del nuevo pacto fuera derramada «por muchos» (Mr. 14:24), para



141

pagar el rescate «por muchos» (Mr. 10:45). En este contexto, la frase «por
muchos» debe interpretarse como «por los pueblos del mundo».27 Solo
después de que Jesús quitara los pecados no solo de su pueblo sino también
de todo el mundo, las buenas nuevas de la salvación podrían extenderse a
todas las naciones. La muerte de Jesús debía tener lugar antes de que él
pudiera preparar la mesa del banquete y el pueblo de Dios pudiera empezar
a ser reunido (Lc. 14:16-24). Respecto de esta parábola, Karl Barth observa
que el pueblo de Dios no podía incluir a todas las naciones hasta que Jesús
muriera: «Él todavía no había entregado su vida en rescate por muchos. No
todo estaba listo aún. La mesa aún no estaba servida. Aún no se podía
invitar a los comensales. Israel aún no estaba totalmente preparada para
cumplir su misión escatológica».28 Después de que Jesús dio su vida en
rescate, los comensales ya podían ser invitados y la comunidad escatológica
podría adoptar una forma multiétnica.
 
La resurrección de Jesús y el pueblo de Dios
Pablo explica a la iglesia de Corinto cuál es el centro del evangelio que nos
salva: «Les he enseñado lo mismo que yo recibí: Que, conforme a las
Escrituras, Cristo murió por nuestros pecados; que también, conforme a las
Escrituras, fue sepultado y resucitó al tercer día; y que se apareció a Cefas,
y luego a los doce» (1 Co. 15:3-6). La muerte y la resurrección de Cristo
son primordiales: la iglesia corintia había depositado su fe en estos dos
acontecimientos y así fue salva por ellos. Estos dos sucesos yacen, muy
estrechamente ligados, en el centro de la historia cósmica. Ambos
consuman aquella salvación que es el objetivo de la historia. Sin embargo,
los evangélicos en ocasiones se han conformado con solo defender la
historicidad de la resurrección y afirmar su valor apologético, sin considerar
la enorme importancia que estos acontecimientos tienen desde una mirada
histórico-redentora.29 Sin duda, la resurrección es un suceso histórico y
debemos defenderla como tal (1 Co. 15:14), pero el significado de la
resurrección para la historia mundial es el asunto más importante que está
en juego. ¿Cuál es el significado fundamental de la resurrección de Jesús
dentro del relato bíblico? ¿Qué relevancia tiene para la eclesiología?
 
La resurrección: el principio del siglo venidero
Debemos situar la resurrección en los días de Jesús, en el contexto del
segundo templo judío. Durante este período, tal como observa N. T. Wright,



142

la resurrección «representaba la restauración de Israel por un lado y la
nueva encarnación de la vida de todo el pueblo de YHWH por otro lado,
dos imágenes íntimamente relacionadas; se concebía [la resurrección] como
el gran acontecimiento que YHWH llevaría a cabo al final de “este siglo” y
que daría inicio al “siglo venidero”».30 Por consiguiente, para los judíos del
primer siglo, la resurrección era la señal incontrovertible de que el reino de
Dios había venido en plenitud. Significa más que ser levantado de entre los
muertos en un nuevo cuerpo (aunque sí significa eso): significa nada menos
que la completa renovación de toda la vida humana (encarnada) en la nueva
tierra.

Era de esperarse entonces que, cuando Jesús dijo a sus discípulos que
el Hijo de Dios se levantaría de entre los muertos (Mr. 9:9), ellos no
entendieran de qué estaba hablando. Mientras descendían del monte donde
habían visto a Jesús transfigurado y glorificado, se debatían qué podría
haber querido decir Jesús cuando habló de «resucitar de los muertos» en
esos términos. Estaban acostumbrados a pensar la resurrección como un
suceso comunal y cósmico, no a imaginar a un hombre levantarse de entre
los muertos; para ellos, la resurrección era lo que ocurriría en el final de los
tiempos, no en el medio de la historia. Un Mesías crucificado no tenía
sentido dentro de su cosmovisión judía; tampoco tenía sentido un Mesías
resucitado. Por eso, cuando Jesús fuera crucificado y se levantara
corporalmente de entre los muertos, todos los que creyeran que él de verdad
era el Mesías deberían buscar una explicación a estos acontecimientos.

El punto de partida para entender la resurrección es ver qué significa
en el contexto del relato bíblico: la resurrección marca la restauración del
pueblo de Dios a una vida nueva, para ser partícipes de una nueva creación.
Para la iglesia primitiva, la resurrección de Jesús fue el principio de esta
nueva creación. El Nuevo Testamento nos abre el entendimiento con tres
imágenes: Cristo es el primogénito, las primicias y el precursor o el
principio (arche). Jesús es el «primogénito» de entre los muertos (Ro. 8:29;
Col. 1:18), la primera persona en nacer en el nuevo mundo que ha de venir.
No obstante, la palabra «primogénito» acarrea más que la mera idea de que
él fue el primero en un sentido cronológico. Como «primogénito», Cristo
ocupa un lugar especial: él es Aquel que «abre el camino» para sus
seguidores y «une el futuro de ellos al suyo». Jesús también es «las
primicias» de la cosecha escatológica (1 Co. 15:20), el principio, el primer
fruto de la cosecha, que también representa el resto de la cosecha. En los



143

primeros frutos se hace visible toda la cosecha. Por último, Jesús es el
«principio» (arche) de la resurrección (Col. 1:18). Herman Ridderbos dice
que nuestra palabra «principio» no logra plasmar la importancia de lo que
Pablo tenía en mente. «Porque lo que se intenta expresar no es tan solo que
Cristo fue el Primero o que constituyó el principio en términos
cronológicos; más bien, él fue el Precursor, el Pionero, el Inaugurador,
quien abrió el camino. En él la gran Resurrección se hizo realidad.»31

Estas tres imágenes destacan dos verdades importantes. Primero, todas
apuntan a que, en la resurrección de Jesús, el siglo venidero —el reino de
Dios, la vida de la resurrección— ha comenzado. Este suceso, al igual que
la crucifixión, debe entenderse primero en torno a su relevancia cósmica.
No fue un mero suceso aislado, ni solo un milagro que prueba la verdad de
la fe cristiana. Por el contrario, la resurrección se sitúa, junto con la cruz, en
el centro de la historia universal y da dirección y sentido a la historia.
Cuando Jesús se levantó de la tumba, comenzó algo nuevo que un día
cubrirá la faz de la tierra. Newbigin hace hincapié en que «nuestra fe
consiste en que este acontecimiento histórico es decisivo para toda la
historia. [...] En el centro de la historia, tanto la historia del hombre como la
de la naturaleza, hallamos el suceso crucial, fundamental e irrepetible de la
muerte y resurrección de Jesús. Por medio de él, la condición del ser
humano cambió irreversiblemente».32

Las implicancias para la eclesiología son importantes. Jesús no solo es
el principio cronológico. Su resurrección hizo del reino una realidad y él
trajo consigo a un pueblo que participa en su victoria. Pablo habla de
«muchos hermanos y hermanas» que están unidos a Jesús y así son
partícipes de su obra (Ro. 8:29). Esa participación queda explícita en las
palabras de Pablo: «De modo que si alguno está en Cristo, ya es una nueva
creación; atrás ha quedado lo viejo: ¡ahora ya todo es nuevo!» (2 Co. 5:17).
Ridderbos lo traduce adecuadamente al decir: «Si algún hombre está en
Cristo, pertenece a la nueva creación».33 Si bien el pueblo de Dios aún vive
en un mundo donde el pecado y la muerte siguen vigentes, ellos participan
de la vida del Jesús resucitado y «se han vuelto parte de la nueva creación
de Dios (2 Co. 5:17; Gá. 6:15)».34 Markus Barth lo afirma sin rodeos: «La
Iglesia es la viva muestra del poder de la resurrección y de la fe en ella, o
no es la Iglesia de Dios».35

Las palabras de Pablo acerca del bautismo —el ritual por el cual las
personas son incorporadas a la comunidad del pueblo de Dios— dejan en



144

claro la importancia escatológica de la muerte y la resurrección de Jesús
(Ro. 6:1-14). La muerte de Jesús es el fin de lo antiguo. En la cruz, él puso
fin al pecado. Los antiguos poderes del pecado, la maldad, Satanás y la
muerte quedaron en el pasado; son enemigos derrotados que ya no tienen
dominio sobre quienes son partícipes del siglo venidero. La resurrección es
el comienzo de lo nuevo. En la resurrección, Jesús inauguró el siglo
venidero. Los poderes de esta nueva era hoy están obrando en la comunidad
creyente. Cuando una persona se bautiza en la comunidad escatológica de
Dios, se une a Cristo en su muerte y resurrección: «Porque si nos hemos
unido a Cristo en su muerte, así también nos uniremos a él en su
resurrección. Sabemos que nuestro antiguo yo fue crucificado juntamente
con él, para que el cuerpo del pecado sea destruido, a fin de que no
sirvamos más al pecado. Porque el que ha muerto, ha sido liberado del
pecado» (Ro. 6:5-7). Por lo tanto, la comunidad creyente vive en el siglo
venidero y debería estar muerta al pecado pero viva para Dios.

La misma relación que observamos entre las dimensiones cósmica,
comunal e individual de la crucifixión tiene lugar en la resurrección, el
acontecimiento escatológico y cósmico mediante el cual Dios inaugura su
reino. La resurrección crea una comunidad que participa en la resurrección
de Cristo y en los poderes del siglo venidero. Los miembros individuales de
la comunidad escatológica participan en ella por la fe y el arrepentimiento.
 
Comisionados por el Señor resucitado: definición de la identidad eclesial
Habiéndose consumado la crucifixión y resurrección, la obra mesiánica de
reunir y purificar a un pueblo para que llevara a cabo el llamado de ser una
luz a las naciones estaba casi completa. Solo faltaba darles una nueva
identidad en una comisión final y prepararlos armándolos del poder
prometido del Espíritu Santo. Entonces su tarea escatológica podría
empezar. Todos los Evangelios terminan con el Jesús resucitado
comisionando a la comunidad de sus discípulos, enviándolos a llevar las
buenas nuevas a todas las naciones (Mt. 28:16-20; Mr. 16:9-20; Lc. 24:44-
49; cf. Jn. 20:19-23; Hch. 1:8). Lamentablemente, estos mandatos muchas
veces se han interpretado aislándolos tanto del relato bíblico global como de
la estructura literaria de los diversos libros en los que se encuentran. En
efecto, Jesús estaba enviando a una comunidad al mundo, pero sus palabras
de la Gran Comisión muchas veces tan sido empleadas como el fundamento
para que las iglesias envíen individuos a contextos transculturales. Si bien



145

las misiones transculturales son parte de la comisión de la iglesia, no es en
eso en lo que Jesús hace hincapié cuando comunica su comisión final a su
pueblo, ni de eso se tratan esos pasajes.36 De hecho, los capítulos finales de
todos los Evangelios establecen la mismísima identidad y el rol de la
comunidad del nuevo pacto. Como dice Günther Bornkamm: «Mateo 28:18
trata el primer lugar de la vida de la iglesia misma, no de la práctica de la
misión».37

Cada Evangelio lo expresa de una forma distinta, con un vocabulario
único e ideas teológicas características. En el presente libro no
examinaremos en detalle cada una de las versiones de la comisión y sus
diferencias;38 más bien, bosquejaremos algunos temas en común, el lugar
que ocupan en la historia de la redención y su importancia para la
eclesiología.

En primer lugar, esta comunidad fue enviada a hacer discípulos y
proclamar el perdón a todas las naciones. Legrand observa que no hay nada
en el relato bíblico hasta este punto, ni en el Antiguo Testamento ni en la
práctica y las palabras de Jesús, que afirme como una obviedad que esta
comunidad, que acababa de ser reunida, debía ser enviada a los pueblos del
mundo.39 Los profetas del Antiguo Testamento habían anunciado que las
naciones irían a Jerusalén y Dios las reuniría allí, por lo que quizás la
iglesia de Jerusalén de los primeros capítulos de Hechos aún creyera que en
eso consistiría su misión. Charles Scobie resume el mensaje profético:

Primero, la asamblea de las naciones reunidas es un suceso
escatológico [...]. Segundo, la asamblea de las naciones
reunidas no es obra de Israel. Con frecuencia, son las
naciones mismas quienes toman la iniciativa. Hay un
número significativo de pasajes donde es Dios quien las
reúne [...]. Tercero, todos estos pasajes proféticos prevén
que las naciones irán a Israel, no Israel a las naciones. El
verbo recurrente es «venir»: «en ese día vendrán a ti» (Mi.
7:12), «las naciones vendrán hacia tu luz» (Is. 60:3), etc.
Este movimiento desde la periferia hacia el centro bien ha
sido denominado «centrípeto».40

 
Sin embargo, ahora parece que ya no se trataba de un peregrinaje de las

naciones hacia el centro sino de enviar a «Israel» a la periferia (Jn. 20:21).
Aquí vemos un gran punto de inflexión en la historia de la redención: «En



146

este “ir a todas las naciones” yace el punto de inflexión distintivo, el gran
cambio de dirección del evangelio al que apuntan y para el que nos
preparan las declaraciones previas de Jesús (ej.: Mt. 13:38, 22:1-14, 24:14,
etc.), pero que solo en este punto entra en vigor».41 El cambio de
movimiento centrípeto a centrífugo —la transformación de la misma forma
del pueblo de Dios— solo se explica a partir de aquellas palabras de Jesús.
Él reunió su pequeño rebaño y lo envió a las naciones ordenándole que
continúe el proceso que él había empezado.

El pueblo de Dios ahora era enviado a todas las naciones (Mt. 28:19;
Lc. 24:47). A lo largo del relato bíblico, la incorporación de las naciones al
pueblo de Dios había sido una promesa escatológica. Jesús había limitado
su misión al pueblo de Israel; los reunió y restauró con miras a este
objetivo. Ahora había llegado el momento de que la salvación de Dios se
extendiera a las naciones.

En segundo lugar, Jesús envió a una comunidad a cumplir una misión
en las naciones. Todo el ministerio de Jesús había consistido en reunir y
formar un pueblo que encarnara los propósitos de Dios para el mundo. Jesús
aquí no estaba enviando a once individuos (número reducido
temporalmente por la pérdida de Judas) por separado, cada uno con su
propia responsabilidad de testificar del evangelio; esta forma de interpretar
las misiones a la luz de la iniciativa misionera occidental nos ha desviado
del propósito original. La Gran Comisión no es una tarea asignada a
individuos aislados; es una identidad que le es dada una comunidad. Shenk
observa que «la Gran Comisión es una declaración eclesiológica, ya que
está dirigida a una comunidad de discípulos, no a individuos autónomos».42

Jesús le habló a una comunidad reunida, al núcleo y germen de la iglesia del
Nuevo Testamento, para darle una identidad y un rol en la misión que Dios
seguía llevando adelante. Newbigin observa que la comisión de Jesús para
su comunidad «es la inauguración de la iglesia. Es el lanzamiento de un
movimiento en la esfera pública del mundo. [La iglesia] no tiene vida sino
porque es enviada [...]. [Es] un cuerpo enviado al mundo para llevar a todos
los pueblos a Cristo. La identidad de la iglesia se halla en el hecho de que
sea enviada».43

En tercer lugar, esta comunidad es la Israel escatológica. Cuando Jesús
se apareció a los once, habló con la Israel que él había vuelto a reunir. Karl
Barth afirma que los once de Galilea «encarnan y representan a la Israel del
fin de los tiempos. Estos “once” —¡de acuerdo con la aritmética bíblica!—



147

son igual a “doce”, puesto que pesar de que su número está incompleto,
ellos representan a la totalidad de Israel».44 Aquí encontramos el núcleo de
la «Israel» del fin de los tiempos, una nación destinada a incluir a todas las
naciones, en la medida en que todas sean incorporadas a la vida e historia
de Israel, reunida y purificada en los últimos días. Barth dice:

Por medio de esta misión, en la resurrección de Cristo, la
comunidad de Jesús se manifiesta como una comunidad
universal: es la Israel escatológica, la Israel que acoge en su
vida e historia a los escogidos de entre los gentiles. De
hecho, nunca ha sido distinta. Incluso durante su vida antes
de morir, Jesús nunca dio ningún otro fundamento más que
el que ahora se hace evidente: la comunidad que Jesús
formó no era una comunidad especial dentro de Israel y, por
ende, tampoco una nueva forma de la Israel que vimos antes
en la historia, sino la Israel del fin de los tiempos, que
cumple el destino de la Israel histórica, a la que Dios llama
«mi pacto con el pueblo y una luz para las naciones» [Is.
42:6; 49:8].45

Por consiguiente, al ser los orígenes de la Israel escatológica, este grupo
reanudaría la misión de Israel y cumpliría lo que Dios había pensado para
su pueblo desde que lo eligió y lo estableció como nación. Ellos cumplirían
el destino de Israel: ser una luz a las naciones.

En cuarto lugar, dado que la Israel escatológica fue enviada a residir
entre las naciones y que los pueblos del mundo empezarían a tener un lugar
en la vida y la historia de Israel, el pueblo de Dios adoptaría una nueva
forma. Este pueblo de la diáspora, cuyos nuevos hogares estarían entre las
naciones y culturas del mundo, ya no estaría definido por un patrimonio
geográfico o étnico, ni por la unidad sociopolítica. Basándose en la
resurrección y esta nueva comisión que le confiere una identidad, el pueblo
de Dios es «el pueblo de la Israel renovada, ahora transformada, por medio
de Jesús y el Espíritu, en un pueblo multiétnico que carece de una ubicación
geográfica definida y tiene una misión orientada al mundo entero».46

En quinto lugar, los propósitos universales de Dios se llevan a cabo
sobre la base de la resurrección de Jesús y el don del Espíritu. «Desde todo
punto de vista, es claro que la resurrección, la corona de la obra de Cristo,
es la primera y mayor presuposición y condición para proclamar el
evangelio entre las naciones. La segunda es el don del Espíritu Santo.»47 En



148

todos los cuatro Evangelios, la resurrección es el origen de la misión. Jesús
es el Señor resucitado que posee poder universal y autoridad cósmica.
Frente al escenario que presenta Daniel 7:14, Mateo retrata a Jesús como el
Señor resucitado que tiene toda autoridad sobre los cielos y la tierra y que,
basándose en su dominio mundial, comisiona a sus discípulos llamándolos a
invitar a la humanidad entera a someterse a su señorío: «La misión es el
llamamiento del Señorío de Cristo».48 En los Evangelios de Juan y Lucas, el
Señor resucitado imparte el Espíritu Santo a sus discípulos. El Espíritu es el
don prometido de los últimos tiempos, que los profetas anuncian para la
salvación de toda la humanidad (Jl. 2). La membresía del «pueblo de Dios»
se amplía para incluir a todas las naciones sobre la base de la autoridad
cósmica del Jesús resucitado y la obra universal del Espíritu. La misión del
pueblo de Dios es «poner por obra el poder universal impartido al
Resucitado (Mateo) [e] implementar la energía del Espíritu que emana de la
Resurrección (Lucas y Juan)».49

Por último, estas comisiones llaman a la comunidad de discípulos a
continuar la misión de Jesús: su «misión tiene todas las dimensiones y todo
el alcance del propio ministerio de Jesús».50 Cada Evangelio lo deja en
claro según su propia orientación teológica. El llamado de Mateo a «hacer
discípulos» nos trasporta al resto de la narrativa del libro y nos muestra a
Jesús haciendo discípulos: el discípulo responde al mensaje del reino con fe
y arrepentimiento; el discípulo hace de Jesús el centro de su vida, aprende a
vivir una comunión de amor con él y moldea su propia vida siguiendo el
ejemplo de Jesús; el discípulo aprende a obedecer cada palabra de Jesús a
pesar del costo y participa en la misión de Jesús dando a conocer el reino
con palabras y hechos; el discípulo aprende a practicar el amor sufrido. Karl
Barth comenta acerca del mandato de Jesús de «hacer discípulos»: «¡Hagan
que sean lo que ustedes mismos son! ¡Enséñenles aquí, conmigo, donde
ustedes mismos aprendieron! ¡Llámenlos a conformar las doce tribus de la
Israel escatológica! ¡Háganlos participar en el lugar y la tarea que Israel
tiene en el mundo!».51 O como observa Christopher Wright, Jesús
«comisiona a sus propios discípulos para que vayan y creen réplicas de sí
mismos estableciendo comunidades de obediencia entre las naciones».52

En el Evangelio de Juan, Jesús dice de forma muy explícita: «Así como
el Padre me envió, también yo los envío a ustedes» (Jn. 20:21). En este
pasaje, la palabra «así» nos dice que la misión de Jesús en Israel fue
constituir un paradigma de la misión que sus seguidores pudieran



149

reproducir en las naciones. Newbigin comenta: «Estas palabras deben
determinar la forma en que pensamos y llevamos a cabo la misión; debe
estar fundada y moldeada sobre esta base. No estamos autorizados a
cumplirla de ninguna otra forma».53

Legrand hace el útil comentario de que entender el rol de la iglesia
como la reanudación de la misma causa de Jesús nos deja ver el
«significado de los relatos del evangelio desde [su] función de [enseñarnos
sobre] la misión».54 A veces los evangélicos no saben bien qué hacer con
los relatos que nos dan los Evangelios sobre la vida y el ministerio de Jesús,
más que buscar en ellos un ejemplo de santidad personal. Sin embargo, en
ellos encontramos el modelo que debe definir la vida de la iglesia. Si
retrocedemos al capítulo anterior y leemos el resumen de la misión de
Jesús, encontraremos allí un llamado arduo para nuestra vida. Jesús formó
una comunidad para que encarnara su propia misión de reino y participara
en ella. Él anunció las buenas nuevas e invitó al pueblo a incorporarse a esa
comunidad mediante el arrepentimiento y la fe, para que también recibiera
las bendiciones y exigencias del reino. Él demostró el poder y la naturaleza
del reino con actos poderosos y compasión. Su vida ilustró gráficamente la
vida del reino: una relación con Dios donde él es nuestro Abba; una vida
investida del poder del Espíritu; una rica y profunda vida de oración
centrada en el clamor por el reino; una completa obediencia al Padre; un
llamado integral a la justicia, el gozo, el amor y el perdón; la identificación
con el pobre y marginado; y la disposición a desafiar, con un amor sufrido,
a los ídolos y poderes de la cultura. Esta descripción es un retrato amplio y
profundo de la vida misional que la iglesia es llamada a vivir.

Sin embargo, eso no significa que la iglesia debe conformarse con
hacer una imitación barata de la misión de Jesús. Hugo Echegaray observa
que «Jesús no dejó a sus discípulos un programa exhaustivo de acción, ni
una cartilla con la cual guiarse ulteriormente en toda circunstancia, ni reglas
muy precisas para su organización futura. Jesús los dejó en libertad para dar
responsablemente forma a la misión después de la experiencia pascual,
según se fueran afrontando nuevas circunstancias, necesidades y
problemas».55 En su vida terrenal, con sus dichos y hechos, Jesús ofreció
una alternativa frente al orden social y político injusto de ese entonces. Él
no dio normas éticas abstractas ni un sistema de organización comunal
totalmente desarrollado, sino que dio señales y ejemplos de una práctica
alternativa que habría de dar forma a una vida en comunidad que mirara con



150

ojo crítico los ídolos culturales. «Jesús no crea un modelo rígido de acción,
sino que impulsa a sus discípulos a prolongar creativamente la lógica de su
práctica, en las diferentes circunstancias históricas en las que la comunidad
deberá proclamar, en hechos y palabras, el evangelio del reino.»56

 
Conclusión
El relato bíblico es una narrativa del camino de Dios hacia la restauración
de la creación y la vida humana, para que ambas vuelvan a vivir bajo su
gobierno misericordioso. Él escoge a un pueblo para que lo acompañe en
ese camino y encarne, en su vida en comunidad, la promesa de la
restauración de Dios. La muerte y la resurrección de Jesús son los sucesos
centrales y culminantes de este relato. En la cruz, la era antigua —
dominada por el pecado, el poder satánico y la maldad— fue derrotada de
forma decisiva. En la resurrección, el siglo venidero —caracterizado por su
shalom, justicia y salvación, y destinado a cubrir la faz de la tierra— se da
por comenzado. El pueblo de Dios empieza a participar en estos
acontecimientos para bendecir al mundo. Sus vidas transformadas por los
poderes del siglo venidero apuntan a estos sucesos definitorios como el
punto de inflexión de la historia mundial. Una vez consumada la obra
culminante, el pueblo escatológico que Jesús había reunido ahora podía ser
enviado a las naciones. El Nuevo Testamento registra la historia y la
reflexión teológica de este pueblo enviado a las naciones para extender la
lógica de la misión de Jesús de formas creativas y en contextos culturales
diversos. De eso se trata nuestro próximo capítulo.
 
Notas
1. Ver, por ejemplo, Louis Berkhof, Systematic Theology, 4ta ed. rev. (Grand Rapids: Eerdmans,
1939). En contraste, es instructivo observar que cuando Lesslie Newbigin escribió una breve teología
sistemática para preparar a los líderes de India, él revirtió el orden. Él dice que en su tradición
reformada, el orden es Cristo, la apropiación individual de la fe, y luego la iglesia; pero reordena los
temas para ubicar a la iglesia antes de la salvación personal (Sin and Salvation [Londres: SCM Press,
1956], 8-9). Su explicación es la siguiente: «Descubrí que la experiencia de la obra misionera me
obligaba a hacerlo. Vi que el tipo de protestantismo en el que había sido instruido pertenecía a un
contexto de “cristiandad”. En un contexto misionero, la Iglesia necesitaba tener un lugar lógico
distinto» (Unfinished Agenda: An Updated Autobiography, ed. rev. ampliada [Edinburgh: St.
Andrews Press, 1993], 138).
2. C. René Padilla, prólogo de John Driver, Understanding the Atonement for the Mission of the
Church (Scottdale, PA: Herald Press, 1986), 9-10.
3. N. T. Wright, Evil and the Justice of God (Londres: SPCK, 2006), 46.
4. C. René Padilla, prólogo de John Driver, Understanding the Atonement for the Mission of the
Church (Scottdale, PA: Herald Press, 1986), 10.



151

5. John Driver, Understanding the Atonement for the Mission of the Church (Scottdale, PA: Herald
Press, 1986), 30.
6. En contraste, el himno «Roca de la eternidad» de Augustus Toplady, escrito en el siglo XVIII,
enfatiza ambos elementos: «Sé la doble cura para mi pecado; lávame de su culpa y líbrame de su
poder» [traducción literal].
7. N. T. Wright, Surprised by Hope: Rethinking Heaven, the Resurrection, and the Mission of the
Church (Nueva York: Harper One, 2008), 199.
8. El libro de John Driver, Understanding the Atonement for the Mission of the Church (Scottdale,
PA: Herald Press, 1986), explora diez grupos de imágenes que sirven para interpretar la importancia
de la cruz en términos de su relevancia para la iglesia.
9. N. T. Wright, Evil and the Justice of God (Londres: SPCK, 2006), 47-54.
10. Lesslie Newbigin, Mission in Christ’s Way: Bible Studies (Geneva: WCC, 1987), 25.
11. Lesslie Newbigin, The Open Secret: An Introduction to the Theology of Mission, ed. rev. (Grand
Rapids: Eerdmans, 1995), 35.
12. Gen. Rab. 14:6, en Midrash Rabbah: Genesis, trad. H. Freedman y Maurice Simon, 2 vols.
(Londres: Soncino Press, 1939).
13. N. T. Wright, Jesus and the Victory of God (Londres: SPCK, 1996), 591.
14. N. T. Wright, The New Testament and the People of God (Londres: SPCK, 1996), 275-278.
15. N. T. Wright, The Challenge of Jesus (Londres: SPCK, 2000), 62.
16. Cf. La «visión caleidoscópica» de la expiación propuesta por Joel Green. Él cree que «ningún
modelo ni metáfora es suficiente cuando nos enfrentamos a la tarea de explicar y proclamar» la
expiación hoy en día (Joel Green, «Kaleidoscopic View», The Nature of the Atonement: Four Views,
ed. James Beilby y Paul R. Eddy [Downers Grove, IL: InterVarsity, 2006], 157).
17. Lesslie Newbigin, The Open Secret: An Introduction to the Theology of Mission, ed. rev. (Grand
Rapids: Eerdmans, 1995), 49-50.
18. John Driver, Understanding the Atonement for the Mission of the Church (Scottdale, PA: Herald
Press, 1986), 71-86.
19. Ibíd., 101-114. Esta es también una de las imágenes favoritas de Lesslie Newbigin; ver Michael
W. Goheen, “As the Father Has Sent Me, I Am Sending You”: J. E. Lesslie Newbigin’s Missionary
Ecclesiology (Zoetermeer, Netherlands: 2000), 150-152.
20. Lesslie Newbigin, «The Bible Study Lectures», Digest of the Proceedings of the Ninth Meeting of
the Consultation on Church Union, ed. Paul A. Crow (Princeton, NJ: COCU, 1970), 198.
21. Ibíd., 201.
22. Lesslie Newbigin, The Open Secret: An Introduction to the Theology of Mission, ed. rev. (Grand
Rapids: Eerdmans, 1995), 50.
23. Lesslie Newbigin, «Bible Studies on John 17: The Hinge of History», Lutheran Standard: USA (4
de abril de 1967): 11.
24. Lesslie Newbigin, «This Is the Turning Point of History», Reform (abril, 1990): 4.
25. Lesslie Newbigin, The Open Secret: An Introduction to the Theology of Mission, ed. rev. (Grand
Rapids: Eerdmans, 1995), 50, énfasis mío.
26. Joachim Jeremias, Jesus’ Promise to the Nations, trad. S. H. Hooke (Londres: SCM, 1958), 71-
73.
27. Joachim Jeremias, The Eucharistic Words of Jesus (Londres: SCM Press; Filadelfia: Trinity Press
International, 1966), 229; cf. 179-182.
28. Karl Barth, «An Exegetical Study of Matthew 28:16-20», The Theology of the Christian Mission,
ed. Gerald H. Anderson (Londres: SCM Press, 1961), 65.
29. Ej.: Gary R. Habermas, «Resurrection of Christ», Evangelical Dictionary of Theology, ed. Walter
A. Elwell (Grand Rapids: Baker Academic, 1984), 938-941.
30. N. T. Wright, The Resurrection of the Son of God (Minneapolis: Fortress Press, 2003), 205.



152

31. Herman Ridderbos, Paul: An Outline of His Theology, trad. John Richard De Witt (Grand Rapids:
Eerdmans, 1975), 56.
32. Lesslie Newbigin, «Bible Studies Given at the National Christian Council Triennial Assembly,
Shillong», National Christian Council Review 88 (1968): 9-10.
33. Herman Ridderbos, Paul: An Outline of His Theology, trad. John Richard De Witt (Grand Rapids:
Eerdmans, 1975), 206.
34. David Bosch, Transforming Mission: Paradigm Shifts in the Theology of Mission (Maryknoll,
NY: Orbis Books, 1991), 143.
35. Markus Barth, The Broken Wall: A Study of the Epistle to the Ephesians (1959; reimpr.,
Vancouver, BC: Regent Press, 2002), 120.
36. David Bosch, «The Structure of Mission: An Exposition of Matthew 28:16-20», Exploring
Church Growth, ed. Wilbert R. Shenk (Grand Rapids: Eerdmans, 1983), 218-248; David Bosch,
Transforming Mission: Paradigm Shifts in the Theology of Mission (Maryknoll, NY: Orbis Books,
1991), 65-79.
37. Günther Bornkamm, «Der Auferstandene und der Irdische», Zeit und Geschichte: Festschrift
Bultmann zum 80 Geburtstag, ed. E. Dinkler (Tübingen: Mohr, 1964), 185, citado en Lucien
Legrand, Unity and Plurality: Mission in the Bible, trad. Robert R. Barr (Maryknoll, NY: Orbis
Books, 1990), 82. Ver también P. T. O’Brien, «The Great Commission of Matthew 28:18-20: A
Missionary Mandate or Not? », Reformed Theological Review 35 (1976): 66-78.
38. Encontrará un tratamiento más exhaustivo de cada una de las versiones de la comisión en: Donald
Senior y Carroll Stuhlmueller, The Biblical Foundations for Mission (Maryknoll, NY: Orbis, 1983);
Mortimer Arias y Alan Johnson, The Great Commission: Biblical Models for Evangelism (Nashville:
Abingdon, 1992).
39. Lucien Legrand, Unity and Plurality: Mission in the Bible, trad. Robert R. Barr (Maryknoll, NY:
Orbis Books, 1990), 70.
40. Charles Scobie, «Israel and the Nations: An Essay in Biblical Theology», Tyndale Bulletin 43,
nro. 2 (1992): 291-292; ver también H. H. Rowley, The Missionary Message of the Old Testament
(Londres: Carey Press, 1944), 36, 39-41.
41. Johannes Blauw, The Missionary Nature of the Church: A Survey of the Biblical Theology of
Mission (Nueva York: McGraw-Hill, 1962), 85.
42. Wilbert R. Shenk, Write the Vision: The Church Renewed (Valley Forge, PA: Trinity Press
International, 1995), 89.
43. Lesslie Newbigin, Mission in Christ’s Way: Bible Studies (Geneva: WCC, 1987), 22-23, énfasis
mío.
44. Karl Barth, «An Exegetical Study of Matthew 28:16-20», The Theology of the Christian Mission,
ed. Gerald H. Anderson (Londres: SCM Press, 1961), 58.
45. Ibíd., 64, énfasis mío.
46. N. T. Wright, The Last Word: Beyond Bible Wars to a New Understanding of the Authority of
Scripture (Nueva York: Harper Collins, 2005), 54.
47. Johannes Blauw, The Missionary Nature of the Church: A Survey of the Biblical Theology of
Mission (Nueva York: McGraw-Hill, 1962), 89.
48. Ibíd., 84.
49. Lucien Legrand, Unity and Plurality: Mission in the Bible, trad. Robert R. Barr (Maryknoll, NY:
Orbis Books, 1990), 70.
50. Ibíd., 74.
51. Karl Barth, «An Exegetical Study of Matthew 28:16-20», The Theology of the Christian Mission,
ed. Gerald H. Anderson (Londres: SCM Press, 1961), 63.
52. Christopher J. H. Wright, The Mission of God: Unlocking the Bible’s Grand Narrative (Downers
Grove: InterVarsity, 2006), 391.
53. Lesslie Newbigin, Mission in Christ’s Way: Bible Studies (Geneva: WCC, 1987), 1.



153

54. Lucien Legrand, Unity and Plurality: Mission in the Bible, trad. Robert R. Barr (Maryknoll, NY:
Orbis Books, 1990), 73.
55. Hugo Echegaray, La práctica de Jesús (Salamanca, España: Ediciones Sígueme, 1982), 182.
56. Ibíd., 183.
 
 
 
 
 
 
 
 
 



154

6
 

LA IGLESIA MISIONAL EN EL
RELATO

DEL NUEVO TESTAMENTO
 
Lucas es el único autor del Nuevo Testamento que continuó la crónica de la
misión de Dios después de la resurrección, y su relato es sumamente
relevante para los fines de la eclesiología misional. Por un lado, nos
muestra una estrecha continuidad entre la misión del pueblo de Dios del
Antiguo Testamento y la comunidad emergente que describe Lucas, ya que
este pueblo mesiánico reunido reanudó la misión de Israel de ser una luz
para las naciones. Por otro lado, vemos una diferencia drástica y novedosa:
este pueblo que se reunía en torno a Jesús, el Mesías, fue lleno del Espíritu
Santo y enviado a cumplir la misión escatológica de Jesús, hasta los
confines de la tierra. Ambos elementos del carácter de la iglesia, lo antiguo
y lo nuevo, aportan a la formación de la identidad profundamente misional
del pueblo de Dios. En este capítulo, exploraremos la historia de la iglesia
misional durante el primer siglo.
 
La misión en Hechos
Ward Gasque afirma que «la teología de Hechos es una teología enfocada
en la misión: la iglesia no existe para sí misma sino para el mundo, para dar
un testimonio audaz de lo que Dios ha hecho y está haciendo en Jesús».1 Si
bien eso es cierto, cabe preguntarnos: ¿qué significa aquí la palabra
«misión»? Wilbert Shenk advierte que «los comentaristas modernos ayudan
a perpetuar una interpretación de Hechos basada en el pensamiento de la
cristiandad, ya que dividen los contenidos e insertan títulos y comentarios
editoriales influenciados por la práctica moderna y los supuestos de
nuestros días». Aquí Shenk se refiere a la práctica y los supuestos del
movimiento misionero moderno (de los siglos XIX y XX), que entendía la



155

misión como una empresa principalmente transcultural. El mismo autor
continúa con la observación de que, por interpretar el relato de esta manera,
la mayoría de los eruditos bíblicos han introducido el término «misión» a
partir del comienzo de la misión con los gentiles (Hch. 13).2 Lucien
Legrand objeta algo similar: «En el relato de Lucas, la primera parte de
Hechos es la que funda la misión. En la prisa por “llegar a Pablo”, a veces
tendemos a pensar que esta primera parte es tan solo una búsqueda
desorientada y a tientas de la misión, mientras que el apostolado paulino es
la misión propiamente dicha».3

Si por «misión» nos referimos a una expansión geográfica —llevar el
evangelio a nuevos lugares—, entonces la misión de la iglesia empezó con
los viajes de Pablo (Hch. 13) o quizás un poco antes, cuando Pedro cruzó
las barreras culturales en su visita a Cornelio (Hch. 10). Ahora bien, si
entendemos la misión a la luz del Antiguo Testamento, como Jesús la
entendió, entonces lo que vemos en Hechos es algo muy distinto. La misión
propiamente dicha es el rol de los escogidos de Dios, que deben vivir como
una comunidad contrastante y así atraer a las naciones circundantes para
que participen del pacto con Dios. En tal caso, la misión no empieza en
Hechos sino mucho antes, en los comienzos del relato bíblico. Los
Evangelios narran el principio del cumplimiento escatológico de la misión
de Dios en el ministerio de Jesús; Hechos continúa ese relato. En Hechos, el
relato de la misión de Dios prosigue con la restauración de Israel y la
incorporación de los gentiles al pueblo de Dios.
 
La misión de Jesús continúa
El vínculo entre la misión del pueblo de Dios y la misión de Jesús queda
explícito desde las primeras líneas de Hechos, donde Lucas nos dice que en
su Evangelio escribió «acerca de todo lo que Jesús comenzó a hacer y a
enseñar» (Hch. 1:1, énfasis mío). La inferencia lógica es que, en Hechos,
Lucas escribiría acerca de todo lo que Jesús continuó haciendo y enseñando
(ahora como Señor exaltado) por el Espíritu y a través de su comunidad
escogida. La misión es una obra de Dios: Jesús está obrando por el Espíritu.
Su pueblo se ocupa de llevar a cabo esa misión; ellos prolongan la misión
que Jesús empezó. Continuar su misión no es tan solo una tarea más que
Jesús encomendó a la comunidad de sus discípulos. Más bien, es lo que
define su identidad y rol que ellos tienen en el relato de Dios, que sigue en
curso.



156

Lucas resalta la relación que hay entre la misión de Jesús y la misión
de su pueblo de cuatro maneras. La primera es histórico-redentora. En su
influyente estudio de Lucas, Hans Conzelmann muestra que él introduce la
idea de la salvación histórica en tres etapas:4 (1) la era de Israel, que se
extiende hasta Juan el Bautista inclusive; (2) la era del ministerio de Jesús,
que yace en el medio de la historia;5 y (3) la era de la iglesia, que comienza
en Pentecostés. Esta interpretación teológica de la historia destaca tanto la
centralidad de la obra de Cristo como el rol de la iglesia en la historia de la
redención, que es continuar lo que él empezó.

Esta estructura histórico-redentora está implícita en los meticulosos
paralelismos literarios que encontramos entre Lucas y Hechos: la misión de
la iglesia primitiva que vemos en los primeros capítulos de Hechos y la
misión de Jesús de la que leemos en los primeros capítulos del Evangelio de
Lucas se desarrollan de forma paralela.6 Tanto la misión de Jesús (en Lucas)
como la misión de su pueblo (en Hechos) empiezan con la oración (Lc.
3:21; Hch. 1:14) y la respuesta a la oración es la venida del Espíritu (Lc.
3:22; Hch. 2:1-13), seguida en ambos casos por un discurso inaugural que
relaciona al Espíritu con la misión y lo confirma citando las Escrituras (Lc.
4:16-21; Hch. 2:14-39). Ambos discursos proclaman «libertad» (Lc. 4:18;
Hch. 2:38) y pronto vemos como resultado una sanidad (Lc. 5:17-20; Hch.
3:1-10), que suscita la oposición de los líderes religiosos judíos (Lc. 5:21;
Hch. 4:1-22). El propósito teológico del patrón literario que vemos en
Hechos es resaltar que la misión de Jesús continúa por medio de su pueblo.

La obra del Espíritu es la tercera forma en que Lucas relaciona a Jesús
con su comunidad de seguidores. En Lucas, la misión de Jesús empieza
cuando desciende el Espíritu (Lc. 3:21-22); en Hechos, la misión de la
iglesia empieza con el derramamiento del Espíritu (Hch. 2:11-13). El
discurso inaugural de Jesús en Nazaret vincula la venida del Espíritu con su
misión (Lc. 4:18-19); el primer sermón de Pedro vincula el derramamiento
del Espíritu con la misión de la iglesia (Hch. 2:14-39). El Espíritu cumple el
papel prominente de revestir de poder a la iglesia para la misión, así como
dio a Jesús el poder para llevar a cabo su misión (cf. Lc. 4:18; Hch. 10:38).
El Espíritu es el Espíritu de la misión y, por ende, es lo que une los dos
libros. Si bien la relación del Espíritu con la misión rara vez ha recibido un
tratamiento adecuado a lo largo de la historia de la iglesia, estudios
recientes sobre Lucas nos permiten ver bajo un nuevo enfoque el «carácter
misionero intrínseco del Espíritu Santo».7



157

Por último, Lucas se vale de un patrón geográfico para relacionar el
ministerio de Jesús con el rol y la identidad de la iglesia. En Lucas, el
ministerio de Jesús se desenvuelve de forma progresiva en tres etapas hacia
Jerusalén: primero vemos su ministerio en Galilea (Lc. 4:14—9:50), luego
el viaje de Galilea a Jerusalén (Lc. 9:51—19:40) y finalmente los
acontecimientos de Jerusalén (Lc. 19:41—24:53). La importancia de este
patrón puede apreciarse al comparar el libro de Lucas con los de Mateo y
Marcos, que distribuyen su relato en dos partes entre Galilea y Jerusalén.
Lucas agrega una larga sección intermedia que detalla el camino de Jesús a
Jerusalén. Los judíos del primer siglo, instruidos en los profetas, concebían
Jerusalén como un símbolo teológico que condensaba múltiples
significados, puesto que era el centro redentor del mundo, el lugar donde el
Mesías aparecería y las naciones se reunirían (ej.: Is. 2:2; Mi. 4:1).8 Lucas
también tenía esta visión de Jerusalén, de modo que es allí donde tendrían
lugar todos los sucesos cruciales de la historia de la redención: la pasión, la
muerte, la resurrección, las apariciones y la ascensión del Mesías.

En Hechos, la misión de la iglesia también se desarrolla en tres etapas,
progresivamente, pero desde Jerusalén (Hch. 1:8): empieza con los
acontecimientos de Jerusalén (Hch. 1-7), prosigue en Samaria y las llanuras
costeras (Hch. 8-9) y, por último, más allá de Judea, en otras regiones del
Imperio romano y hasta la llegada de Pablo a Roma (Hch. 10-28). Este
patrón concuerda con la visión de los profetas: la palabra del Señor
procedería de Jerusalén (Is. 2:3; Mi. 4:2) hasta llegar a oídos de las
naciones.

Para los fines de la eclesiología misional, podemos extraer tres puntos
de la relación que traza Lucas entre la misión de Jesús y la iglesia. Primero,
debemos interpretar el libro de Hechos en términos del concepto de misión
que hallamos en el Antiguo Testamento, que es el mismo que Jesús adoptó.
La misión de Jesús —reunir a Israel en una comunidad escatológica que
incluiría a todas las naciones— continúa en Hechos. El período del «ya pero
todavía no», durante el cual se retrasa el juicio final a fin de reunir a más
pueblo, también se extiende en el relato de Hechos. Segundo, el rol y la
identidad de la iglesia en la historia de la redención se definen por ser una
extensión de la misión de Jesús. No se trata simplemente de seguir haciendo
muchas de las obras que Jesús hizo: la mismísima naturaleza y esencia de la
iglesia se define por su llamado a continuar la misión de Jesús.



158

Tercero, la misión es obra de Cristo y debemos llevarla a cabo a la
manera de Cristo. El Señor exaltado sigue cumpliendo su misión por el
Espíritu en su iglesia y por medio de ella, que es el lugar donde Cristo está
obrando y también el instrumento a través del cual Cristo obra. Por
consiguiente, la misión de Jesús es el modelo para la misión de la iglesia.
Cumplirla a la manera de Cristo significa que estos mismos elementos
serán parte de la misión de la iglesia, aunque los pondremos en práctica de
formas creativas según los nuevos contextos culturales en que la
desarrollemos. Newbigin comenta: «Jesús envió a sus discípulos en su
misión diciéndoles: “Así como el Padre me envió, también yo los envío a
ustedes” (Jn. 20:21). Esas palabras deben determinar la forma en que
pensamos y llevamos adelante la misión; la misión de Jesús debe ser el
fundamento y el modelo a seguir para nuestra misión. No estamos
autorizados a cumplirla de ninguna otra manera».9
 
Una comunidad de testigos
Si realmente queremos entender qué significa ser una iglesia misional, lo
mejor que podemos hacer es prestar atención y leer con detenimiento las
palabras del Señor resucitado: «No les toca a ustedes saber el tiempo ni el
momento, que son del dominio del Padre. Pero cuando venga sobre ustedes
el Espíritu Santo recibirán poder, y serán mis testigos en Jerusalén, en
Judea, en Samaria, y hasta lo último de la tierra» (Hch. 1:7-8).
Considerando las expectativas que Israel tenía respecto de la secuencia de
sucesos de los «últimos tiempos», es razonable que los discípulos hicieran
la pregunta a la que Jesús respondió en el pasaje que leímos: «Señor, ¿vas a
devolverle a Israel el reino en este tiempo?» (Hch. 1:6). Hay al menos tres
circunstancias a las que aluden los primeros cinco versículos de Hechos y
que los motivaron a hacer esa pregunta.

La primera es la resurrección de Jesús. Para los judíos, la resurrección
era un suceso del fin de los tiempos, una señal de que «el siglo venidero»
había llegado. Además, durante un período de cuarenta días, Jesús se
encontró con sus seguidores y les enseñó acerca del reino de Dios, la
imagen primaria que representaba la esperanza escatológica de Israel en ese
entonces. Finalmente, Jesús les habló del Espíritu Santo prometido, aquel
cuya venida los profetas habían anticipado como un don del fin de los
tiempos que marcaría el principio de la salvación del siglo venidero. Estos
tres elementos juntos —la resurrección, el reino y el Espíritu— habrían



159

hecho que cualquier judío del primer siglo creyera que el reino estaba a
punto de llegar y que, por ende, la restauración de Israel también sucedería
pronto. Por eso, los discípulos hicieron la pregunta obvia: «Señor, ¿vas a
restaurar el reino a Israel en este tiempo?».

Algunos han considerado que la respuesta de Jesús fue un ligero y
gentil regaño ante su curiosidad: debían ocuparse de sus propios asuntos y
no preocuparse por los tiempos finales. Otros han sugerido que Jesús estaba
desafiando su visión limitada del reino, producto del nacionalismo de los
discípulos.10 Sin embargo, estas interpretaciones pierden de vista la
expectativa escatológica legítima que todos los judíos, incluidos Jesús y los
apóstoles, tenían en común. Si los últimos días de verdad habían llegado —
como todas las señales parecían indicar—, entonces Israel debía ser
restaurada: era la primera orden del día para el reino según lo anunciado por
los profetas. La respuesta de Jesús contesta con precisión esa pregunta: así
es como el reino le será restaurado a Israel, de modo que (conforme a la
promesa profética) los gentiles pronto empezarían a incorporarse a Israel.
Jesús quita la expectativa de los discípulos del cuándo y la deposita en el
cómo. Este pequeño núcleo de la Israel restaurada no necesitaba saber
exactamente cuándo llegaría el reino en toda su plenitud, sino que debían
ocuparse de cumplir su rol en la venida del reino. Para eso, el Espíritu
prometido por el Padre por boca de los profetas descendería sobre ellos. El
derramamiento del Espíritu señala que las bendiciones del reino estaban a
punto de llegar a Israel, que la restauración había comenzado, y que su rol
en esa restauración era ser testigos de Jesús en Jerusalén, Judea, Samaria y
hasta los confines de la tierra. Así es precisamente como se consumaría la
restauración del reino a Israel y para bendición de las naciones.

Hay tres elementos de la respuesta de Jesús que son importantes para
nuestro análisis. Primero, Jesús dejó en claro que la llegada definitiva del
reino todavía no ocurriría. Los judíos esperaban que el reino llegara de
inmediato y esa expectativa había generado mucha confusión y perplejidad
entre los discípulos (ej.: Lc. 7:18-19; 24:21). Muchas de las parábolas de
Jesús habían dejado en claro que la venida del reino no sería inmediata (Mt.
13:1-43). Si bien el reino ya había llegado a la historia, aun no estaba
consumado de forma completa. Fue el inicio de un tiempo cuyo propósito
es dar a conocer las buenas nuevas del reino y reunir la cosecha
escatológica. Jesús ya había empezado esta obra; ahora les estaba diciendo



160

a sus discípulos que este período intermedio continuaría y se definiría por el
testimonio de ellos, que llegaría hasta los confines de la tierra:

Por consiguiente, el sentido y el propósito de este tiempo
presente, entre la primera y la segunda venida de Cristo, es que
la Iglesia lleve a cabo la misión apostólica de dar testimonio al
mundo [...]. Ante la pregunta que ellos [los discípulos]
hicieron acerca de los tiempos y las sazones, acerca de los
límites de la historia mundial, la respuesta de Jesús fue una
comisión. Lo que él ha hecho por el mundo entero debe darse
a conocer al mundo entero, para que todo el mundo se someta
en obediencia al Evangelio y halle sanidad en la salvación que
Dios le ha provisto. Esa es la razón por la que el final se
posterga. El final ha sido revelado de una vez y para siempre;
ahora debe llegar a oídos de todos los que vayan a creer [...].
Ese es el propósito del tiempo que aún se nos concede.11

Newbigin se atreve incluso a afirmar que, si perdemos de vista que la
obediencia misionera es la característica que define esta era, tenemos una
escatología falsa.12

Segundo, Jesús dijo que el Espíritu Santo vendría sobre ellos. El
Espíritu es una promesa de los profetas para el siglo venidero. Joel anunció
que Dios derramaría su Espíritu e Israel sería restaurada (Jl. 2:28—3:1).
Isaías y Ezequiel también prometieron que en los últimos días Dios
restauraría a Israel poniendo su Espíritu en ella (Is. 32:15-17; 44:3; 59:21;
Ez. 36:26-27; 37:1-14; 39:29). El Espíritu es un don de los últimos tiempos.
Su venida es la evidencia de que el reino de Dios ha irrumpido en la
historia.13 Lo que dijo Jesús es que esos días estaban a punto de comenzar;
sus seguidores estaban a punto de experimentar la salvación de los últimos
tiempos y «los poderes del mundo venidero» (He. 6:5).

Tercero, la venida del Espíritu daría a esta cofradía de creyentes el
poder para que fueran testigos de Jesús, quien marcó el inicio de la era de
la salvación por medio de su muerte y resurrección. El trasfondo de estas
palabras se encuentra en Isaías 43:1-12. En el contexto de las promesas
cumplidas en el fin de los tiempos, incluidas la restauración de Israel y la
conversión de los gentiles, Isaías proclama que Israel sería testigo de la gran
salvación de Dios, quien se impone por sobre los dioses de las naciones (Is.
43:11-12). Ahora esta promesa se había cumplido. La poderosa obra de
Dios para salvación, cumplida y revelada en Cristo Jesús, actualmente se



161

hace presente en el Espíritu. Los seguidores de Jesús son testigos de esta
poderosa obra de Dios.

Hay tres posibles malentendidos que podrían conducirnos fácilmente a
restringir el alcance de estas palabras y a minimizar su impacto
eclesiológico. Primero, sería un error limitar a los apóstoles la tarea de ser
testigos.14 Sin duda alguna, esa es nuestra primera referencia: el testimonio
apostólico de la resurrección de Cristo es único, irrepetible y fundacional
para la iglesia. No obstante, los apóstoles constituyeron «el comienzo, el
núcleo del pueblo escatológico de Dios que se conforma en torno al
Mesías»;15 son la iglesia misionera in partu (en su parto), es decir, la iglesia
misionera tal como nació.16 O de nuevo, el grupo de los apóstoles es la
iglesia misional pars pro toto (la parte que representa el todo). Por lo tanto,
ellos recibieron la promesa como representantes de la totalidad del pueblo
de Dios. La tarea de dar testimonio de Cristo empezó con este pequeño
grupo apostólico pero se extiende como un llamado a toda la iglesia.

Segundo, sería erróneo pensar que el llamado de Jesús a ser testigos no
es más que una tarea que se agrega a lo que consideraríamos la cargada lista
de quehaceres del pueblo de Dios. Ser testigos de Jesús no es una tarea más
entre otras: el testimonio de esta comunidad define su rol en esta etapa del
relato de Dios y, por lo tanto, define su identidad misma. En este punto de
la historia, el rol escatológico de la iglesia es dar a conocer la salvación
primero a Israel y luego a los gentiles. Darrell Guder lo afirma claramente:
«Cuando el Espíritu descendió sobre ellos y les dio el don del poder, su
mismísima identidad se transformó en la de testigos».17 Asimismo, Suzanne
De Diétrich dice: «La función de la iglesia de dar testimonio de Cristo no es
una tarea secundaria: es su raison d’être, su vocación esencial; la tarea
misionera compone la esencia misma de la iglesia».18

Por lo tanto, este llamado a ser testigos abarca la totalidad de nuestra
vida: «la iglesia y los cristianos deben ser el testimonio, dar testimonio y
anunciar el testimonio».19 De Diétrich reclama que esta tarea muchas veces
se ha visto reducida a las palabras y afirma que la iglesia debe convertirse
en «un cuerpo que exista para dar testimonio». El testimonio de palabra es
importante, pero «el poder del testimonio depende en gran medida de que la
iglesia sea iglesia, es decir, una comunidad en la que Dios está obrando,
donde se manifiesta una nueva calidad de vida y, en términos simples,
donde el fruto del Espíritu se ve tanto en las palabras como en los
hechos».20 Del mismo modo, Guder asevera que esta «identidad de testigos



162

es integral, es decir, define al individuo por completo y a la comunidad en
todo sentido».21 El testimonio del pueblo de Dios define a la comunidad en
cada aspecto de su vida: ¡toda su vida da testimonio!22

Tercero y último, erramos cuando restringimos estas palabras al
testimonio personal del cristiano. Si bien es cierto que debemos dar
testimonio como individuos, estas palabras originalmente estuvieron
dirigidas a una comunidad y, por ende, definen la identidad comunal de esa
asamblea de individuos. Newbigin observa que la intención de Jesús desde
un principio fue crear «una comunidad que continuara aquello que él,
enviado por el Padre, vino a ser y hacer: encarnar y proclamar la presencia
del reinado de Dios».23 Sin negar la importancia de que el cristiano como
individuo dé testimonio, Lohfink destaca que «no se trata principalmente de
la santidad personal del cristiano, sino de que un pueblo entero dé
testimonio del plan de Dios para el mundo [...]. En todo el Nuevo
Testamento vemos a la iglesia como una sociedad contrastante que camina
contra la corriente del mundo».24

 
La estructura geográfica de Hechos y la iglesia misional

Las palabras de Jesús en las primeras líneas de Hechos resumen el
curso geográfico que adoptaría la misión apostólica: desde Jerusalén hacia
Judea, Samaria y hasta los confines de la tierra. La primera misión de la
iglesia tuvo lugar en Jerusalén (Hch. 1-7). Después del apedreamiento de
Esteban (Hch. 7), se desató una gran persecución y la iglesia se dispersó por
toda Judea y Samaria (Hch. 8). Las conversiones de Saulo (Hch. 9) y
Cornelio (Hch. 10-11), así como la fundación de la iglesia de Antioquía
(Hch. 11), abrieron el camino para que la misión se extendiera más allá de
Israel y entre los pueblos gentiles. Esta misión comenzó cuando el Espíritu
Santo habló a la iglesia de Antioquía para que enviara a Bernabé y Pablo a
proclamar las buenas nuevas por todo el Imperio romano. Después de este
primer viaje hacia Chipre y Asia Menor (Hch. 13-14), se celebró el
Concilio de Jerusalén, donde se estableció el fundamento teológico para la
misión en las naciones (Hch. 15). En su segundo viaje, esta vez
acompañado de Silas, Pablo viajó hacia otras provincias más allá de Asia
Menor antes de volver a Jerusalén (Hch. 16-21). Luego quedó bajo arresto
en Jerusalén y viajó como prisionero a Creta y Malta («las islas del mar»,
Is. 11:11, LBLA; cf. Is. 41:1; 49:1) y por último a Roma, la capital de



163

imperio (Hch. 22-28). Así, Lucas traza un boceto verdaderamente magistral
de las primeras décadas de vida misional de la comunidad mesiánica.

Esta estructura literaria refleja la teología de Lucas. La palabra del
Señor es un tema dominante en el libro de Hechos. El movimiento
geográfico resumido en Hechos 1:8 marca el progreso de la Palabra, que va
desde Jerusalén hasta Roma. En ocasiones, las síntesis de Lucas dejan en
claro que todo este recorrido se trata de la propagación de la Palabra: «Y
fue así como la palabra del Señor fue extendiéndose y difundiéndose con
mucha fuerza» (Hch. 19:20; cf. Hch. 6:7; 12:24). En otros pasajes, el
énfasis está puesto en que la iglesia crecía y prosperaba: «Y así las iglesias
eran confirmadas en la fe, y su número aumentaba cada día» (Hch. 16:5; cf.
Hch. 6:1; 9:31). La trama de Hechos consiste en la expansión geográfica de
la Palabra, pero la Palabra no es un mensaje teológico abstracto: es un
mensaje de poder que se encarna por completo en la vida, las palabras y los
hechos de la iglesia.25

De nuevo, aquí debemos cuidarnos de no imponer una interpretación
del texto determinada por el concepto de misión del siglo XIX. Para
algunos, el relato de Hechos parece detenerse en Jerusalén por varios
capítulos y la misión hacia los gentiles no empieza realmente sino hasta el
capítulo 13. Si identificamos la palabra «misión» tan solo con la tarea de
dar testimonio cruzando barreras geográficas, irónicamente, estaremos
pasando por alto la estructura misional que plantea Lucas. Si aceptamos la
postura de que, en los primeros capítulos de Hechos, el avance misionero
«tuvo un comienzo lento» porque «todo sucedía en Jerusalén y el
movimiento seguía siendo totalmente particularista, en conformidad con el
sistema religioso judío»,26 estaremos dejando pasar la perspectiva
veterotestamentaria que define la teología misional de Lucas, ignorando que
la identidad misional de la iglesia es evidente desde los primeros capítulos
de Hechos.

Jesús dijo que el mensaje del evangelio «en su nombre se predicará [...]
a todas las naciones, comenzando por Jerusalén» (Lc. 24:47, NVI).
Jerusalén no es tan solo una base de operaciones ni un punto de partida para
las misiones, que bien podría dejarse a un lado cuando la iglesia se
expandiera hacia campos de mayor influencia. En los mensajes proféticos a
Israel, Jerusalén palpita de trascendencia escatológica y redentora. Lucas se
ciñe a la expectativa escatológica de Israel, según la cual Jerusalén sería el
centro de la redención de los últimos días; él se mantiene arraigado a la



164

tradición «centrípeta» del Antiguo Testamento. Legrand argumenta que la
misión que tuvo lugar en Jerusalén es importante para la eclesiología: «No
es tan solo cuestión de táctica empezar por establecer en Jerusalén un
fundamento misionero sólido. Se trata de la identidad misma de la
iglesia».27 La misión de los últimos tiempos consiste en reunir primero a las
ovejas perdidas de Israel y luego a las naciones en una comunidad
renovada. Esta comunidad primero debe estar bien establecida en Jerusalén,
de acuerdo con las profecías del Antiguo Testamento.

En este punto, la relevancia simbólica de «los doce» resurge. En los
Evangelios, Jesús había designado a doce hombres, que representaban a la
Israel escatológica y restaurada que estaba empezando a constituirse. El
primer suceso que Lucas registra después de la ascensión reafirma la
importancia simbólica de ese grupo de doce discípulos (Hch. 1:12-26): la
trágica partida de Judas significó que, para que el fundamento de la Israel
escatológica permaneciera intacto, debía elegirse a un decimosegundo
apóstol que lo reemplazara. La elección de Matías indica que los doce
entendieron su propia identidad en términos de la Israel escatológica:
«Reinstituir a los doce era un paso fundamental en la preparación para dar
testimonio a Israel. La elección del decimosegundo miembro de este núcleo
de testigos implica la aceptación de la comisión de Jesús: ser sus testigos en
las nuevas circunstancias que sucedieron a su muerte y resurrección. Fue un
acto de fe en Jesús y el primer paso de obediencia a su nuevo llamado».28

Hay una dimensión importante de la eclesiología misional de Lucas
que se revela aquí: la iglesia nació como la Israel restaurada, una
comunidad transformada, con una misión orientada hacia su propio pueblo.
Antes de que las naciones pudieran incorporarse al pacto de Dios, Israel
debía ser purificada y restaurada a su llamado misional. El plan misionero
que delinearon los profetas para los últimos tiempos consistía en un
«universalismo centrípeto», donde la Israel reconstituida se convertiría en
«el polo de atracción universal» para las naciones.29 Lucas asienta este
fundamento cuando describe la misión de la iglesia en Jerusalén. Cuando
Israel hubiera sido debidamente restaurada, podría reunir a las naciones
para incorporarlas a la comunidad del pacto de Dios, y solo entonces la
palabra podría viajar desde Jerusalén a las naciones. Por lo tanto, el plan de
misión que traza Lucas es concéntrico: Cristo está en el centro, los doce
están reunidos alrededor suyo, la Israel regenerada rodea a los doce y, por
último, las naciones se reúnen en torno a Israel para volverse partícipes de



165

los privilegios del pacto israelita.30 Para Lucas, la misión de Jerusalén no se
trata de ir sino de ser. Israel debe ser restaurada a su rol de ser una
comunidad contrastante y atrayente. El llamado misional de Israel es lo que
define a la iglesia desde sus inicios.

Sin embargo, hay un elemento nuevo que también surge en el plan
misionero que Jesús expresó en Hechos 1:8. Si bien hay una continuidad
entre este pasaje de Hechos y el concepto de misión del Antiguo
Testamento, también hay una discontinuidad; en ambos casos la tarea de dar
testimonio empieza en la ciudad santa de Jerusalén, pero en Hechos sale de
allí para extenderse «hasta lo último de la tierra». Esta última frase evoca
Isaías 49:6,31 donde el Señor dice a su siervo que él restauraría a las tribus
de Jacob y al remanente disperso de Israel: «Te he puesto también como luz
de las naciones, para que seas mi salvación hasta los confines de la tierra».
Este siempre ha sido el horizonte de la misión de Dios en Israel y a través
de Israel. Las palabras de Isaías ahora empezaban a cumplirse en la
comunidad apostólica, pero de una forma inesperada. El Antiguo
Testamento había anticipado que habría un movimiento centrípeto desde la
periferia (las naciones) hacia el centro (Jerusalén). Por el contrario, las
palabras de Jesús que leemos en Hechos 1:8 esbozan el trayecto
(centrífugo) del evangelio desde el centro hacia la periferia, desde Jerusalén
hasta los confines de la tierra. En el movimiento hacia las naciones vemos
un cambio de dirección en la historia de la redención. Christopher Wright
observa: «Cuando la dinámica centrífuga del movimiento misionero
cristiano primitivo finalmente empezó a desplegarse, fue un fenómeno
notablemente nuevo en la práctica, cuando no en concepto».32

Debemos movernos con cautela en este punto para asegurarnos de no
entender mal a Lucas: podríamos acabar interpretando el movimiento
geográfico de Hechos según los principios de la empresa misionera
moderna de los siglos XIX y XX, que convierte al Occidente en el centro y
a África, Asia y Latinoamérica en la periferia. Para Lucas, la geografía se
define de acuerdo con los parámetros de la escatología y de la historia de la
salvación: Dios escogió a Israel para que fuera una bendición para todas las
naciones y el movimiento centrífugo de Hechos marca el principio del
proceso mediante el cual esa bendición se consumará.

También debemos asegurarnos de no interpretar este movimiento hacia
afuera en términos individuales, sino en términos eclesiológicos. El
movimiento centrífugo de la misión podría interpretarse tan solo como la



166

tarea de cristianos individuales enviados para volverse evangelistas o
misioneros (ya sea desde una base de operaciones o desde la iglesia como
institución) a las naciones (cercanas o lejanas). Si bien esas acciones son
legítimas —de hecho, son esenciales—, lo que leemos en Hechos es
distinto: es un registro de cómo las comunidades eclesiales que encarnaron
el evangelio como cuerpo colectivo (como la comunidad de Jerusalén) se
multiplicaron y esparcieron por el mundo. El movimiento centrífugo del
libro de Hechos concierne a las comunidades enviadas por su Señor a vivir
en la «periferia», donde también deberían adoptar nuevas formas. Ya no
estaban atadas a un solo lugar geográfico ni estaban compuestas de un solo
pueblo o etnia; ya no estaban definidas por una identidad político-cultural y
ya no acudían a ella miembros de otras naciones para volverse parte de su
comunidad política y cultural. El pueblo de Dios ahora era enviado hacia
afuera como pueblo para vivir el evangelio en medio de todas las naciones.

Por consiguiente, la misión del pueblo de Dios es tanto centrípeta
como centrífuga. Ante todo, es centrípeta: el pueblo de Dios debe
«manifestar la presencia de Dios dentro de su propio entorno, en [su] vida
en comunidad y en [su] relación unos con otros».33 La iglesia solo puede
llevar adelante una misión centrípeta cuando se constituye ella misma en
«una manifestación radiante de la fe cristiana y expone un estilo de vida que
atrae a las personas» que la rodean, para que deseen formar parte de su
comunión.34 La misión del pueblo de Dios en esta nueva etapa inaugurada
en Hechos seguía siendo el llamado a ser una sociedad contrastante que
viviera según los propósitos creacionales de Dios y se volviera así una señal
del reino venidero, en contraposición con los ídolos de las naciones. No
obstante, estas comunidades ahora eran enviadas a encarnar este estilo de
vida en todas las culturas del mundo: de eso se trata la nueva dimensión
centrífuga de la misión escatológica de la iglesia.
 
Pentecostés: una comunidad mesiánica y llena del Espíritu

El pueblo de Israel había fracasado: su vocación misional quedó
truncada debido al poder del pecado y la idolatría, que estaba activo en sus
corazones. Por eso es que los profetas habían prometido que llegaría el día
en que Dios daría a Israel un nuevo corazón (Jer. 31:31-33) y un nuevo
espíritu (Ez. 36:26). Esta profecía se cumpliría mediante el regalo supremo
del reino venidero: el Espíritu.



167

Antes de que pudiera empezar a reunirse la comunidad de Israel y los
gentiles, la iglesia necesitaba el don del Espíritu, quien traería consigo la
mismísima vida del reino de Dios. Así, el Cristo resucitado y exaltado
derramó el Espíritu Santo (Hch. 2:1-13). Este acontecimiento dramático
despertó asombro y perplejidad y suscitó la pregunta: «¿Y esto qué
significa?» (Hch. 2:12). El sermón de Pedro la responde.

Primero que nada, Pedro dijo que los últimos tiempos habían llegado.
Joel había prometido: «Después de esto, derramaré mi espíritu sobre la
humanidad entera» (Jl. 2:28). Pedro acentuó la relevancia escatológica de la
venida del Espíritu modificando las palabras introductorias de Joel: «Dios
ha dicho: En los últimos días derramaré de mi Espíritu sobre toda la
humanidad» (Hch. 2:17, énfasis mío). En segundo lugar, el apóstol
relacionó el surgimiento del siglo venidero con Jesús de Nazaret, quien es
tanto el Señor como el Mesías, y relató la historia de Jesús: su vida, muerte,
resurrección y exaltación (Hch. 2:22-36). Por último, cuando la multitud
preguntó qué debían hacer, Pedro les respondió: «Arrepiéntanse, y
bautícense todos ustedes en el nombre de Jesucristo, para que sus pecados
les sean perdonados. Entonces recibirán el don del Espíritu Santo» (Hch.
2:38).

El bautismo es el rito de iniciación de esta comunidad escatológica.
Entender el bautismo nos abre el entendimiento de su misma esencia. Por
desgracia, años de controversia y capas de tradición eclesiástica han
dificultado el camino de regreso al sentido original del bautismo, que es
tanto escatológico como misional hasta la médula.

Necesitamos remontarnos al bautismo de Juan como punto de partida.
Juan anunció que el reino estaba cerca (Mt. 3:2) y que traería consigo juicio
(Lc. 3:9, 17). También dijo que el privilegio de pertenecer a la nación
israelita desde el nacimiento no salvaría a nadie de la catástrofe que se
avecinaba, por lo cual instó a sus oyentes a volverse parte del verdadero
pueblo de Dios preparándose para aquel día. Su llamado era al
arrepentimiento y el bautismo (Lc. 3:3). En ese entonces, el bautismo era un
ritual judío de purificación y, a la vez, un rito de iniciación para los
prosélitos que querían incorporarse a Israel. Sin embargo, el bautismo de
Juan no puede encerrarse en ninguna de estas categorías: era un rito de
iniciación para quienes deseaban incorporarse al pueblo escatológico de
Dios.35 Juan estaba reuniendo36 un «remanente», la «verdadera Israel», una
«comunidad escatológica»37 que estaría preparada para la llegada del



168

Mesías y su reino. Él reunió un pueblo en el desierto y volvió al río Jordán,
el lugar por donde Israel había entrado a su tierra originalmente; así, su
bautismo representó un nuevo comienzo. El desierto (por donde Israel había
vagado) y el río Jordán (por donde el pueblo había cruzado hacia la tierra
prometida) tenían un profundo significado simbólico para Israel. Otros
movimientos proféticos de aquella época habían reunido a un grupo de
personas para conducirlos a través del desierto hacia el Jordán.38 Juan tomó
esa práctica y su simbolismo para transmitir un mensaje con su bautismo:
esta es la verdadera Israel escatológica que pronto experimentará la
salvación final de Dios.39 Por ende, quienes se habían reunido en el desierto
y se habían bautizado en el Jordán eran partícipes de un nuevo éxodo y una
nueva conquista: eran parte de un pueblo que se estaba formando en los
últimos días por medio de la poderosa obra de Dios y esperaban al Mesías
que habría de venir a marcar el comienzo de una nueva era. El bautismo de
Juan era el anticipo de un bautismo más grande: el bautismo del Espíritu
que traería el Mesías (Lc. 3:16) y que la comunidad escatológica
experimentaría en los últimos días.

En vistas de estas circunstancias, el bautismo de Pentecostés desborda
de trascendencia. El bautismo seguía siendo el rito de iniciación de la Israel
restaurada y escatológica, para el perdón de los pecados. No obstante, esta
comunidad ya no estaba a la espera de los últimos días: ahora
experimentaban el reino venidero y eran partícipes de él. La descripción
que Pedro hizo del bautismo difiere de la de Juan el Bautista en dos puntos
importantes, que nos permiten comprender mejor la identidad y la
naturaleza misma de la Israel renovada. Primero, Pedro dijo que los
creyentes debían bautizarse «en el nombre de Jesucristo» (Hch. 2:38): este
rito marcaba su incorporación a una comunidad formada, en última
instancia, sobre la base de la lealtad a Jesús de Nazaret, el Mesías. Este
grupo de israelitas declaraba de forma explícita que el Mesías en efecto
había llegado y que ahora los había reunido, tal como anunciaron los
profetas del Antiguo Testamento. A él dedicaban la mayor de sus lealtades.
Su muerte había puesto fin a la era antigua y su resurrección había
inaugurado el siglo venidero. Él había tomado su lugar como verdadero Rey
del universo. Por lo tanto, bautizarse en el nombre de Jesús significaba
participar en su obra (Ro. 6:1-14). Esta nueva comunidad estaba definida
por la fe en Jesús. La Israel escatológica era una comunidad explícitamente
mesiánica.



169

Segundo, Pedro dijo que quienes fueran bautizados «recibirán el don
del Espíritu Santo» (Hch. 2:38). Dios ahora les concedía el Espíritu de los
últimos tiempos para renovar esta comunidad con la vida resucitada del
reino. El Espíritu había sido una promesa para los últimos días: primero le
daría poder al Mesías para que llevara adelante su tarea (Is. 11:1-3; 42:1-4;
61:1-3), luego restauraría y renovaría a la Israel reunida para que reanudara
su misión (Is. 32:15-17; 44:3; 59:21; Ez. 36:26-27; 37:1-14; 39:29) y,
finalmente, traería salvación por medio de Israel a todos los pueblos (Jl.
2:28—3:1). Según los profetas, todo esto sucedería en el gran futuro
escatológico de Dios. Pedro dejó en claro que aquellos «últimos días»
habían llegado con el advenimiento del Espíritu (Hch. 2:17).

Hay dos imágenes paulinas que explican con más detalle la
importancia del derramamiento del Espíritu en Pentecostés. La primera
describe al Espíritu como el pago de un anticipo o depósito (arrabon).
Pablo dice que Dios «nos selló como propiedad suya y puso su Espíritu en
nuestro corazón como garantía de sus promesas» (2 Co. 1:22, NVI; cf. 2
Co. 5:5; Ef. 1:14), tomando la palabra «garantía» del vocabulario comercial
del Cercano Oriente: cuando un comprador no puede pagar el precio
completo de un artículo le ofrece al vendedor una seña, una primera cuota,
una parte del precio completo para garantizar que está dispuesto a pagar el
resto. Esta suerte de depósito es tanto un adelanto del pago de la compra
como la promesa de pagar el resto de la suma; es el dinero presente, que el
vendedor bien puede invertir de inmediato, y también la promesa de una
cancelación futura de la deuda. Del mismo modo, el Espíritu es más que
una promesa del advenimiento futuro del reino: en el Espíritu, los poderes
del siglo venidero se han derramado en el presente, para garantizar que la
salvación futura anunciada por los profetas ciertamente llegará.

La segunda imagen paulina que ilustra al Espíritu es la de las
«primicias» (aparche): nosotros «tenemos las primicias del Espíritu» (Ro.
8:23). La misma palabra se usa para referirse a Jesús, al Espíritu y a la
iglesia. La resurrección de Jesús es la primicia de la vida de la resurrección
(1 Co. 15:20, 23); el Espíritu que recibe la iglesia es la primicia de la vida
del siglo venidero (Ro. 8:23); la iglesia, que participa en la resurrección de
Jesús y la obra del Espíritu, es la primicia de la nueva creación (Stg. 1:18).
Esta imagen halla sus orígenes en la vida agrícola de aquel entonces y
también en la ley del Antiguo Testamento (cf. Lv. 23:9-14). Las primicias
eran los primeros frutos que se recogían en la cosecha. Era una imagen muy



170

rica para Israel, una parte real de la cosecha que podía probarse, comerse y
disfrutarse en el momento, pero que también traía consigo la promesa de
que en el futuro se recogería el resto de la cosecha. El vínculo entre Jesús,
el Espíritu y la iglesia, tal como se refleja en esta imagen, tiene un rico
significado eclesial. Jesús se convierte en el primer pago del siglo venidero
al entrar en la vida de la resurrección; el Espíritu es el don, que trae la vida
futura a la era presente; y la iglesia es partícipe, hoy en día, de esa vida que
todavía ha de venir. La imaginería evoca un futuro en el que la vida de la
resurrección en el Espíritu llenará la tierra.

El autor de Hebreos se vale de un lenguaje evocativo que apunta en la
misma dirección que las imágenes de Pablo. Hablando de quienes habían
sido parte de la comunidad escatológica y cayeron, Hebreos dice que ellos
«saborearon el don celestial», «tuvieron parte en el Espíritu Santo», y
«saborearon además la buena palabra de Dios y los poderes del mundo
venidero» (He. 6:4-5). Este pasaje ha sido objeto de gran debate: ¿cómo es
que los individuos que disfrutaron de estos beneficios pudieron caer de
forma tal que no pueden volver al arrepentimiento?40 Sin embargo, si
interpretamos estas palabras en un contexto comunal, entenderemos que
este pasaje quiere decir que aquellas personas saborearon y probaron esos
dones y poderes porque formaban parte del cuerpo. Por el solo hecho de ser
parte de la comunidad escatológica saborearon, probaron, compartieron y
disfrutaron el don del Espíritu Santo, que trae consigo los poderes del siglo
venidero al presente, incluso si no se apropiaron del evangelio en su vida
personal.

La venida del Espíritu transformó al pueblo de Dios, cuya misión
comunal es: señalar hacia atrás, a la vida que Dios pensó para la humanidad
al momento de la creación; señalar hacia adelante, al tiempo en que Dios
restaurará esa vida en la culminación de la historia; y oponerse a la idolatría
de las naciones, que atenta contra esa vida. La antigua Israel fracasó en el
cumplimiento de ese llamado porque participó en las obras de la creación
caída. El advenimiento del Espíritu da a la Israel renovada, la iglesia, un
anticipo y una experiencia presente de la vida que ha de manifestarse en el
futuro. Ahora tiene el poder para cumplir su llamado: la Israel escatológica
es una comunidad llena del Espíritu.

El bautismo al que Pedro llama a sus compatriotas judíos es lo que
define a esta nueva comunidad: están reunidos en torno al Mesías para ser
partícipes de la obra del Espíritu. El bautismo es escatológico: es la entrada



171

a la esfera del siglo venidero, solo por la muerte y resurrección de Cristo,
que experimentamos en la obra del Espíritu. El bautismo también es
misional: entrar a esta comunidad implica incorporarse a un pueblo reunido
y restaurado por el Mesías y provisto del Espíritu para continuar el llamado
misional de Israel, para ser una sociedad contrastante que siga reuniendo al
pueblo mesiánico de los últimos tiempos durante el período intermedio que
precede al juicio final. Newbigin plasma la relevancia escatológica y
misional del bautismo y la iglesia cuando escribe: «Bautizarse es unirse a
Jesús en su muerte para así también unírsele en su vida resucitada y ser
partícipes de su misión en el mundo, que sigue en curso. Es bautizarse en su
misión».41

 
Aceptación y rechazo

La misión de los doce era reunir a las ovejas perdidas de Israel
(dispersas en las naciones debido al juicio de Dios) en el pueblo
escatológico de Dios. Pentecostés fue una maravillosa oportunidad para
invitar a Israel a aceptar a Jesús como el Mesías. Richard Bauckham sugiere
que «Pentecostés, más que el día del nacimiento de la iglesia, quizás haya
sido el principio de la restauración del pueblo de la diáspora. Mediante la
predicación de Pedro, los doce apóstoles comenzaron su tarea de
reconstituir a la Israel renovada, donde las doce tribus se volverían a
reunir».42

Lucas relata que en el día de Pentecostés Jerusalén estaba llena de
«judíos piadosos, que venían de todas las naciones conocidas» y «tanto
judíos como prosélitos» (Hch. 2:5, 10) que habían llegado de todas las
naciones para celebrar la fiesta. Lucas hace una lista (Hch. 2:9-11) muy
detallada que ilustra la diáspora judía en Jerusalén, el centro de reunión
escatológico del pueblo de Dios (cf. Is. 11:12; 43:5-6).43 Los judíos
dispersos oyeron las maravillas de Dios en todos los idiomas de su
procedencia (Hch. 2:5-11). Tres mil de ellos aceptaron el mensaje de Pedro,
se bautizaron y se sumaron al número de los miembros de la Israel
restaurada. La narración de Lucas presenta los comienzos de la historia de
la misión apostólica en términos de «una historia de éxito rotundo».44

Después de que los tres mil aceptaron el mensaje en Pentecostés, el número
de personas que creyeron en el Señor y se incorporaron a la Israel renovada
ascendió rápidamente a cinco mil (Hch. 4:4) y siguió en aumento (Hch.
5:14). Cerca del final de la misión de Jerusalén, la Palabra de Dios seguía



172

esparciéndose, el número de creyentes judíos seguía aumentando
rápidamente e incluso un gran número de sacerdotes empezó a obedecer a
la fe (Hch. 6:1, 7). Más allá de Jerusalén, en Judea y a lo largo y ancho del
Imperio romano, más y más judíos seguían volviéndose a la fe (Hch. 9:42;
12:24; 14:1; 17:10-12; 21:20).

Lucas nos muestra también la otra cara de la moneda: si bien muchos
judíos creyeron y se incorporaron a la Israel regenerada, muchos otros
rechazaron el mensaje. Algunos lo hicieron con tal frenesí que llegaron a
incitar a la violencia contra los creyentes. Después del sermón de Pedro en
el templo, aunque «muchos de los que habían oído sus palabras creyeron»
(Hch. 4:4), los líderes judíos empezaron a oponerse a Pedro (Hch. 4:1-22).
Después de leer acerca del crecimiento de la iglesia otra vez (Hch. 5:14),
vemos que los líderes judíos, llenos de celos, arrestaron a los apóstoles y los
echaron en la cárcel (Hch. 5:17-18). Leemos que algunos sacerdotes
estaban entre los nuevos creyentes (Hch. 6:7) e inmediatamente después
vemos el relato del apedreamiento de Esteban (Hch. 6:8—7:60). Por
consiguiente, si bien muchos de los judíos fueron receptivos al evangelio, la
nación también está descrita, de forma colectiva, como un pueblo
contumaz, de corazones y oídos que permanecen incircuncisos (Hch. 7:51).
Así prosigue todo el libro de Hechos: con conversión y oposición,
aceptación y rechazo (ej.: Hch. 13:42-45).

Lucas relata la formación de la Israel restaurada en términos de filtrar y
dividir. Ya lo había profetizado Simeón al principio del Evangelio de Lucas
(Lc. 2:34). Mientras Jesús proclamaba las buenas nuevas y reunía a las
ovejas perdidas de Israel, en efecto hubo división; hubo quienes «cayeron»
y quienes «se levantaron». Algunos creyeron y se unieron a la Israel del fin
de los tiempos, pero muchos rechazaron a Jesús. Ahora él enviaba a sus
discípulos a continuar la misión de reunir a su pueblo y el patrón se repetía:
miles y miles abrazaban el mensaje del evangelio, pero muchos más se
oponían a ellos.

En su discurso de Pentecostés, Pedro dijo a los judíos: «Y todo el que
invoque el nombre del Señor será salvo» (Hch. 2:21). Desde ese momento,
hubo división en la respuesta de Israel. El pueblo escatológico de Dios se
constituyó por la fe en el evangelio, no por la herencia étnica (cf. Lc. 3:8, 9,
17). Pedro hizo una advertencia al pueblo israelita en su siguiente sermón,
que fue en el templo (Hch. 3:12) y que se concentró en que Jesús, el Mesías
de Israel, había sido rechazado y crucificado por los judíos. Ahora, todo el



173

pueblo israelita debía arrepentirse y aceptar al Mesías para recibir la
restauración completa prometida por los profetas: debían escuchar la voz de
Jesús. Pedro advirtió: «Todo aquel que no escuche a ese profeta, será
eliminado del pueblo» (Hch. 3:23). Todos los judíos que negaran que Jesús
es el Mesías perderían su lugar en el pueblo de Dios.45

Ese era el primer paso en la misión de Dios, necesario para que la
salvación procediera de una Israel purificada y se propagara por las
naciones. Bauckham observa que Pedro destacó dos puntos importantes
sobre la respuesta israelita a Jesús tomando dos pasajes del Antiguo
Testamento (en Hch. 3:22-23, 25). Primero citó Deuteronomio 18:15-20
para recalcar «que todo el que no prestara atención a este profeta,
identificado como Jesús, dejaría de ser parte de Israel, que aguardaba su
restauración». Luego citó Génesis 12:3 y Génesis 22:18, donde Dios dijo a
Abraham: «En tu simiente serán bendecidas todas las naciones de la tierra»
(Hch. 3:25). El segundo punto que resaltó Pedro es que «será la Israel
arrepentida, bendecida por Dios, quien cumpla la promesa de que la
simiente de Abraham sería una bendición para todas las familias de la tierra.
Dios envió a Jesús “en primer lugar” (v. 26) a Israel para bendecirla en su
arrepentimiento y que entonces ese pueblo restaurado fuera una bendición
para las naciones».46

El hecho de que debía haber una misión orientada a los judíos seguida
de una misión hacia los gentiles quedó mucho más claro en el discurso de
Jacobo en el Concilio de Jerusalén. Él citó Amós 9:11-12 para justificar la
misión entre los gentiles:

«Después de esto volveré, y reedificaré el caído tabernáculo
de David; repararé sus ruinas y lo volveré a levantar, para
que el resto de la humanidad busque al Señor, y también
todas las naciones que invocan mi nombre» Hechos 15:16-
17
 
La profecía original de Amós sobre «el caído tabernáculo de David» se

refería a la reconstrucción del templo que acompañaría la restauración de
Israel, pero Jacobo interpretó que el cumplimiento de esas palabras era la
restauración de Israel como templo escatológico.47 El pueblo reunido de
Dios es el templo en el que se congregarán las naciones.48 El tabernáculo
caído de David debe ser restaurado para que el resto de la humanidad
busque al Señor.49 Lohfink afirma que «tan pronto como Israel se levantara



174

en medio de todas las demás sociedades del mundo como la sociedad
debidamente construida (esa es la terminología exacta que se utiliza en el
pasaje [en Hch. 15:17]), la sociedad pagana podría buscar y encontrar a
Dios en Israel, la sociedad modelo establecida por Dios». Jacobo y la
iglesia de Jerusalén sabían «que sus esfuerzos misioneros no cambiarían
nada entre las naciones a menos que el mismísimo pueblo de Dios fuera una
sociedad transformada en el contexto de la misión. La misión ganaba
credibilidad mediante la construcción social concreta del pueblo de Dios
que la llevaba adelante».50

Por eso es que el relato de Hechos se demora tanto en Jerusalén. Los
doce no se quedaron allí todo ese tiempo por incredulidad, ni por un
estrecho exclusivismo, ni por una incapacidad de entender la misión
universal de Dios. Su misión estaba orientada hacia los judíos, a fin de
conformar un pueblo fiel; la misión hacia los gentiles debía estar cimentada
en una comunidad que ya encarnara las buenas nuevas y, por ende, las
volviera creíbles. Los gentiles podrían añadirse, en los tiempos de Dios, a
una comunidad como esa.

El libro de Hechos nos cuenta en una narración histórica lo que Pablo
articula en términos teológicos (Ro. 11:17-24). Algunas ramas son
cortadas: hay muchos judíos que no creen en el evangelio y se excluyen a sí
mismos de la membresía en la Israel restaurada. Algunos renuevos de olivo
silvestre son injertados en su lugar y ahora comparten la rica savia de la
raíz: muchos gentiles creen en el evangelio, se incorporan al pueblo de Dios
y ahora son partícipes de la salvación prometida a Israel. «Cuando uno lee
Hechos y Romanos 11 a la par, es increíble la cantidad de profundas
similitudes que encuentra entre ellos. Es interesante apreciar que Hechos,
que parece más primitivo, es la leña con la que Pablo enciende el fuego de
su extraordinaria teología sobre el destino de judíos y gentiles.»51

Por lo tanto, podemos observar tres importantes procesos que tienen
lugar en la conformación del pueblo escatológico de Dios: (1) la Israel
regenerada se reúne en una comunidad para continuar la misión
escatológica de Jesús; (2) los israelitas que se rehúsan a reconocer que Jesús
es el Mesías se excluyen a sí mismos del pueblo de Dios; y (3) muchos
gentiles se añaden a esta comunidad, que asume tanto la vocación misional
de Israel como la misión escatológica de Jesús.
 
La comunidad misional de Jerusalén



175

Después de Pentecostés, vislumbramos a la sociedad trasformada de
Dios en Jerusalén. Allí, la Israel escatológica y mesiánica seguía llevando
adelante su rol misional en el poder del Espíritu. El resumen de los sucesos
que leemos en Hechos 2:42-47 nos ayuda a ver claramente el propósito de
Dios para su pueblo misional.

En ese pasaje, podemos distinguir tres movimientos. En primer lugar,
la comunidad apostólica estaba dedicada a la enseñanza apostólica, la
comunión entre hermanos, el partimiento del pan y la oración. Estas
actividades eran canales por medio de los cuales se alimentaba la vida
escatológica del Espíritu en el cuerpo de creyentes. En segundo lugar, la
descripción del pueblo de Dios deja en claro que la vida del reino se estaba
manifestando. Estaban cumpliendo lo que Dios pensó desde el principio
cuando escogió a su pueblo. En tercer lugar, como podríamos esperar de un
enfoque veterotestamentario en el tema de cómo se reuniría el pueblo de
Dios del fin de los tiempos, Dios añadía a su comunidad a personas ajenas a
ella.

Lucas relata que esta comunidad cristiana primitiva tenía cuatro
prácticas que atendía con devoción. Puede que pasemos por alto la palabra
«devoción» en el apuro de ver cuáles eran las cuatro prácticas de la iglesia
primitiva, pero deberíamos detenernos un instante en este punto para
recordarnos a nosotros mismos que esta comunidad llena del Espíritu «se
ocupaba con diligencia» de aplicar estas prácticas y «se ceñía firmemente»
a ellas porque eran medios para nutrir su nueva vida en Cristo.52 Con la
determinación infatigable del atleta que se entrena, la iglesia persistía con
ahínco en el estudio de la Palabra de Dios, la comunión entre hermanos, la
santa cena y la oración: esos eran los medios por los que Cristo obraba, a
través del Espíritu, para darle nueva vida a su pueblo.

En primer lugar, los seguidores de Jesús se comprometieron a seguir la
enseñanza de los apóstoles, «la historia de Jesús (en particular su muerte y
resurrección), narrada como el clímax del relato de Dios e Israel y, por
ende, como la verdadera historia del mundo y el fundamento y la fuerza que
infunde poder a la misión de la iglesia».53 Nuestra propia mentalidad ha
sido moldeada hasta tal punto por la cosmovisión de la Ilustración que con
mucha frecuencia pensamos que las palabras «enseñanza» y «doctrina» se
refieren a dos realidades exclusivamente sistemáticas. Sin duda, había una
enseñanza doctrinal, pero en el fondo, la enseñanza apostólica era la
narración de una historia: la historia de Jesús, el clímax del relato bíblico.54



176

Contar la historia del evangelio es invitar a las personas a hallar su lugar en
ella: «Aceptar la autoridad de este relato implica introducirse en él y habitar
en él. Es vivir en un mundo como el mundo retratado en esa historia».55

Además, la historia que relataban los apóstoles tenía una fuerza
poderosa y vigorizante. En la cultura occidental, tenemos la tendencia a
concentrarnos en el aspecto intelectual de la enseñanza, que desde luego es
importante.56 Considerando especialmente que vivimos en una era
antintelectual, es importante que ahondemos en nuestra comprensión
intelectual de la fe; «la fe que busca entender» es crucial para una iglesia
misional. Sin embargo, a veces olvidamos que el evangelio tiene poder de
Dios para salvación porque Cristo mismo está presente en la Palabra con
todo su poder salvífico. En Hechos 4:33, leemos que «los apóstoles daban
un testimonio poderoso de la resurrección del Señor Jesús». Más adelante,
Pablo describiría el evangelio como el «poder de Dios para la salvación de
todo aquel que cree» y una «demostración del poder del Espíritu» (Ro.
1:16; 1 Co. 2:4, NVI; ver también 1 Co. 1:18). El poder de la palabra de
Dios transformó a la comunidad de la iglesia primitiva. No debería
sorprendernos que, cuando surgieron dificultades prácticas en la iglesia, se
designó a siete hombres para que se encargaran del problema a fin de no
descuidar el ministerio de la palabra (Hch. 6:4).57

En segundo lugar, los creyentes se dedicaban a la comunión unos con
otros. La palabra koinonia (que aquí se traduce como «comunión» o
«mutuo compañerismo») denota el compartir y aparece en todo el Nuevo
Testamento con el sentido de tener parte y comunión en la salvación de
Cristo (1 Co. 1:9), en la obra del Espíritu (2 Co. 13:14) o en los dones y las
obligaciones que conlleva el evangelio (Fil. 1:5). Compartir esta fe implica
compartir una vida en comunidad (1 Jn. 1:3). En Hechos 2:42, esta
comunión parece manifestarse particularmente en la administración de los
bienes materiales (Hch. 2:44-45). Sin embargo, esta generosidad y
solidaridad social inusitada era, sin duda, la expresión concreta de la nueva
vida que compartían en Cristo y el Espíritu.58 La comunión entre ellos
indica que compartían una vida juntos en Cristo y por el Espíritu.

El resto del Nuevo Testamento revela varios aspectos de esta vida en
comunidad, de los cuales dos son especialmente pertinentes para nuestro
análisis. Primero, la vida en comunidad de la iglesia es el medio por el cual
somos edificados y fortalecidos en nuestra nueva vida en Cristo. En este
punto, pensamos en pasajes que tratan de los dones del Espíritu, que se nos



177

conceden por el bien común (1 Co. 12:1-11). Puntualmente, Pablo nos
llama la atención sobre los dones del liderazgo, que hacen que la Palabra de
Dios siga ocupando un lugar central en la vida de la comunidad, para que el
cuerpo sea edificado y todos alcancemos la medida de la estatura de la
plenitud de Cristo (Ef. 4:1-16). Es importante que interpretemos las
palabras de Pablo sobre la vida comunal de la iglesia y sus dones y
liderazgo en el contexto de una iglesia misional. Dios nos da esos dones
precisamente para que la iglesia manifieste la vida del reino ante el mundo.
Al igual que Lucas, Pablo se interesa por las estructuras y el orden en la
vida de la iglesia, para que así el Espíritu obre dando a la comunidad la
capacidad de ser un cuerpo misional.

Segundo, la comunión de la iglesia se expresa en que los creyentes
viven juntos en una sociedad transformada por el amor fraternal. Quizás la
mejor forma de explorar este aspecto sea observar el pronombre recíproco
«unos a otros» (allelon), que satura el Nuevo Testamento y es «una parte
fundamental de la eclesiología de los primeros cristianos».59 La siguiente
lista es representativa de los usos de ese término en el Nuevo Testamento;
claramente, si la iglesia viviera en comunidad de esa manera, presentaría
una alternativa atrayente en contraposición con el estilo de vida de las
culturas circundantes.

 
Somos [...] miembros los unos de los otros (Ro. 12:5, LBLA).

 
Amémonos unos a otros con amor fraternal (Ro. 12:10).

 
Con honra, dándose preferencia unos a otros (Ro. 12:10, NBLH).

 
Vivan en armonía los unos con los otros (Ro. 12:16, NVI).

 
Acéptense los unos a los otros (Ro. 15:7, DHH).
 

Están capacitados para instruirse unos a otros (Ro. 15:14, NVI).
 
Salúdense unos a otros (Ro. 16:16).
 
Sírvanse los unos a los otros por amor (Gá 5:13).
 



178

Sobrelleven los unos las cargas de los otros (Gá. 6:2).
 
Anímense los unos a los otros (1 Ts. 5:11).
 
Edifíquense los unos a los otros (1 Ts. 5:11).
 

Vivan en paz los unos con los otros (1 Ts. 5:13, LBLA).
 

Procuren siempre lo bueno los unos para los otros (1 Ts. 5:15, RVA-
15).

 
Sean [...] tolerantes y pacientes unos con otros (Ef. 4:2).

 
Sean buenos y compasivos unos con otros (Ef. 4:32, DHH).

 
Sométanse unos a otros (Ef. 5:21, NVI).
 
Sopórtense unos a otros (Col. 3:13, DHH).
 
Perdonándose unos a otros (Col. 3:13, NBLH).
 

Tengámonos en cuenta unos a otros, a fin de estimularnos al amor y a
las buenas obras (He. 10:24).

 
Confiesen sus pecados unos a otros (Stg. 5:16).
 
Oren unos por otros (Stg. 5:16).
 

Ámense los unos a los otros de todo corazón (1 P. 1:22).
 

Sed hospitalarios los unos para con los otros (1 P. 4:9, LBLA).
 

Todos vístanse con humildad en su trato los unos con los otros (1 P.
5:5, NTV).
 

A la par de la palabra de Dios y la comunión entre hermanos, hay una
tercera práctica a la que la comunidad cristiana de Jerusalén se aplicaba con



179

devoción: el partimiento del pan. La santa cena es otro de los medios por
los cuales Cristo da la vida del reino a su pueblo a través de la obra del
Espíritu. Jesús inició esta práctica la noche en que lo traicionaron y ordenó
a sus discípulos que la guardaran en el centro de su vida comunal. La cena
original fue una cena de Pascua (Lc. 22:7), la fiesta que recibió Israel por
mandato para celebrar las maravillas de Dios en su liberación de Egipto
(Éx. 12). En los tiempos de Jesús, había adquirido un nuevo significado: la
mayoría de los judíos ya no la celebraban mirando hacia atrás y recordando
la obra de Dios en Egipto, sino mirando hacia adelante y con ansias por lo
que Dios iba a hacer (¡a Roma!) con la venida del reino. En este contexto,
Jesús les dijo (a través del poder de un símbolo): «¡El reino de Dios está
irrumpiendo en la historia ahora mismo!». Sin embargo, con ese mismo
símbolo también les dijo: «El reino no va a venir de la forma que ustedes
esperan». Jesús tomó el pan y el vino de la cena original y los dotó de un
nuevo sentido: el reino no llegaría mediante la violencia militar contra
Roma sino por su propio cuerpo y el derramamiento de su sangre. Ese
suceso es el que debía perdurar y ser central para la vida del pueblo
restaurado de Dios, puesto que a través de él se conformaría su comunidad.

Si ponemos esta cena histórica en el contexto del relato israelita,
vemos que, al igual que el bautismo, la cena de la eucaristía está cargada de
sentido escatológico y misional. Es la cena que alimentaría a la Israel
restaurada en su vida del reino. Es el medio que Dios usaría para empoderar
a su pueblo y capacitarlo para encarnar la vida de Cristo, a fin de bendecir
al mundo mientras ellos participan de lo que Cristo logró en la crucifixión.
La razón es que Cristo mismo está presente en la cena y da su propia vida
por su pueblo.

En cuarto y último lugar, la iglesia judía del primer siglo persistía en la
oración. En un capítulo anterior observamos que la vida de oración de Jesús
ocupa un lugar de prominencia en el Evangelio de Lucas:60 es el medio por
el cual el Espíritu obra para traer el reino a la tierra.61 Por eso, Lucas nos
muestra a Jesús constantemente orando (Lc. 5:16; 6:12), enseñando a sus
discípulos cómo orar (Lc. 11:1-13) e instruyéndolos sobre la oración (Lc.
18:1-8). La iglesia primitiva persistió en esta vida de oración. La primera
descripción que leemos acerca de la comunidad de discípulos reunidos reza
que «todos ellos oraban y rogaban a Dios continuamente en unión» (Hch.
1:14). Cuando enfrentaron la oposición de los líderes judíos,
inmediatamente «todos juntos elevaron sus voces a Dios» (Hch. 4:24).



180

Cuando la disensión empezó a amenazar a la iglesia, designaron a siete
hombres para que los apóstoles pudieran seguir dedicándose a la oración
(Hch. 6:4).62

La vida de oración de esta comunidad escatológica, conforme a lo que
habían aprendido de Jesús, contrastaba ostensiblemente con el judaísmo de
aquel entonces, que tenía horarios predeterminados y fórmulas verbales
rígidas para la oración. Esta nueva forma de orar estaba basada en una
nueva relación con Dios: la relación de los hijos de Dios con su Abba, su
Padre. Esta oración no era tan solo expresión y disfrute de esta nueva
intimidad con Dios, sino también la forma en que el poder del reino de Dios
intervenía en la historia. Por eso, no es ninguna sorpresa que encontremos
tantos usos de palabras que denotan devoción y dedicación en pasajes que
tratan de la oración. Tres veces Lucas habla sobre la iglesia primitiva con
expresiones como: «oraban y rogaban a Dios continuamente» (Hch. 1:14);
«se mantenían fieles [...] en las oraciones» (Hch. 2:42); «así nosotros
podremos continuar orando» (Hch. 6:4). Dos veces Pablo manda a las
iglesias que había plantado como comunidades misionales que fueran
constantes en la oración (Ro. 12:12; Col. 4:2).

De este modo, Lucas describe a la iglesia en Hechos 2:42 como un
«lugar donde Aquel que es exaltado se manifiesta y donde el Espíritu Santo
hace todas las cosas nuevas».63 Mientras la iglesia persiste con constancia,
devoción y diligencia en estas prácticas, el Cristo exaltado está presente en
medio de ella con poder para salvar. Él obra a través de estos canales y por
el Espíritu para crear la nueva vida del reino en la iglesia. Guardar este
pasaje en nuestro corazón nos librará del peligro de rechazar a la iglesia
como institución o comunidad. El remedio para una iglesia institucional
inflexible y encerrada en sí misma no es abandonarla, sino reformarla para
que sea lo que Dios pensó desde un principio. Precisamente, es a través del
ministerio de la iglesia institucional, por medio de sus dones, estructuras y
liderazgo, como el pueblo de Dios se edifica para convertirse en una
manifestación radiante del reino de Dios, por su propia presencia en medio
de ellos.

La devoción comunal en la enseñanza, la comunión, la santa cena y la
oración da el fruto de una vida que manifiesta la nueva vida del reino (Hch.
2:43-47). Los creyentes de Hechos tenían una vida de poder
(experimentaban muchas señales, milagros y maravillas), generosidad
desbordante (tenían todas las cosas en común y quienes más tenían a veces



181

vendían sus propiedades para sustentar a los necesitados), solidaridad en
comunidad (seguían reuniéndose y congregándose), gozo (vivían con un
corazón alegre y sincero) y adoración y acción de gracias a Dios. Una
comunidad así es realmente contrastante y cumple lo que Dios pensó para
su pueblo desde el principio. Hechos describe el resultado: «Y cada día el
Señor añadía a la iglesia a los que habían de ser salvos» (Hch. 2:47). Lucas
presenta la misión de la iglesia primitiva como una obra de Dios: es el
Señor quien añadía a los miembros de la iglesia. David Seccombe afirma
que las «dos descripciones de la vida de la comunidad cristiana de Jerusalén
(Hch. 2:42-47; 4:32—5:16) tienen un propósito en común: mostrar que
Dios en verdad estaba en medio de su pueblo».64 Era Dios obrando en ellos,
por medio de ellos y en medio de Jerusalén.

Cabe preguntarnos entonces si esta comunidad atrayente también
estaba envuelta en una actividad misionera más intencional. Ernst
Haenchen cree que en Jerusalén no había un trabajo evangelístico
deliberado y que ese tipo de trabajo no empezó antes de Pablo.65 Hengel lo
refuta argumentando que muchas personas fueron ganadas para la fe en un
período corto, lo cual (él infiere) no podría haber sucedido sin una
«actividad misionera» real.66 De la vida de la comunidad emanaban
palabras y hechos que señalaban a Jesús y al Espíritu como la fuente de su
nueva vida.

Newbigin discierne la dinámica misional de la iglesia primitiva de
Jerusalén y hace hincapié en que «el comienzo de la misión no es una
acción que nosotros llevamos a cabo, sino la presencia de una realidad
nueva, la presencia del Espíritu de Dios obrando con poder». Que esta
realidad y este poder nuevos dieran origen a una comunidad era una señal
del reino que planteaba preguntas entre los incrédulos. Las «grandes
declaraciones misioneras de Hechos no partieron de la iniciativa unilateral
de los apóstoles, sino que son respuestas a las preguntas que hicieron otras
personas, preguntas que surgieron debido a la presencia de algo que
requería una explicación [...]. Lo que realmente necesitamos entender es
que cuando la Iglesia es fiel a su Señor, hay poderes del reino que se hacen
presentes y las personas empiezan a hacerse esa pregunta a la que el
evangelio responde».67 Hechos 4:32-35 confirma esta lectura: los creyentes
eran de un mismo sentir y pensar, compartían todo lo que tenían (v. 32), y la
gracia de Dios obraba de forma tan poderosa entre ellos y los motivaba a
actuar con una generosidad tan sacrificada que ninguno de ellos atravesaba



182

ninguna necesidad (v. 34). Entremezcladas con estos dos puntos leemos las
palabras: «Y los apóstoles daban un testimonio poderoso de la resurrección
del Señor Jesús» (v. 33). Roland Allen advierte que la «expansión
espontánea de la iglesia» de Hechos está basada en tres elementos: la
irresistible atracción que ejercía su vida comunal, la actividad evangelística
espontánea de la congregación local, y la plantación de más de estas
congregaciones en nuevos lugares.68

Newbigin describe lo que él denomina la «naturaleza doble» que
tendrá la iglesia si es fiel a su llamado misional. Por un lado, así como la
misión de Jesús se caracterizó por las señales de poder del reino, en la
iglesia también se manifestará el poder del reino. Por otro lado, también
habrá sufrimiento. Así como Jesús desafió a los poderes que estaban
obrando en una sociedad idólatra y eso atrajo la hostilidad del mundo,
también «la vida y el testimonio de la iglesia misionera derribarán las
creencias más fundamentales del mundo».69 Allí donde la iglesia sea fiel al
evangelio y, por ende, dé lugar a una presencia del reino, «el cristianismo
estará desafiando con sus palabras y conducta a los poderes dominantes.
Los resultados serán conflictos y sufrimiento para la Iglesia».70 Podemos
apreciar esto mismo también en el libro de Hechos.

Jesús había advertido a sus discípulos que también sufrirían como él
(Lc. 6:22; 9:23; 12:4-12; 21:12-19) y eso mismo es lo que leemos en las
páginas de Hechos: el sufrimiento por la persecución es un tema
predominante. Empezó en Jerusalén después de que los apóstoles sanaron a
un hombre ciego y predicaron que no hay salvación en nadie más que Jesús.
Cuando enfrentaron la encarnizada oposición de los líderes judíos, los
creyentes empezaron a orar de inmediato.71 Citando el Salmo 2,
interpretaron que esta oposición era prueba de que los «reyes y poderosos»
de la tierra se reunían para confabular contra el Cristo (Hch. 4:26), por lo
cual oraron pidiendo valentía (un tema que encontramos con frecuencia en
Hechos en el contexto de la adversidad)72 y Dios les respondió (Hch. 4:29-
31). Los líderes judíos volvieron a mostrar oposición contra los apóstoles,
que tuvieron que soportar el encarcelamiento y los azotes, pero se fueron
gozosos porque habían sido considerados dignos de sufrir por el Nombre
(Hch. 5:41). En los capítulos siguientes, los judíos arrestaron y apedrearon a
Esteban (Hch. 6 y 7) y «se desató una gran persecución contra la iglesia»
(Hch. 8:1). Pablo se sumó a los actos de violencia dirigidos contra la
iglesia, pero en el camino se convirtió al cristianismo. Acerca de Pablo, el



183

Señor le dijo a Ananías: «Yo le voy a mostrar todo lo que tiene que sufrir
por causa de mi nombre» (Hch. 9:16). En efecto, Pablo se enfrentó una y
otra vez al antagonismo, el encarcelamiento, los golpes y muchos más actos
de violencia por parte de los incrédulos, todo por la causa de Cristo. Al
llegar de vuelta a Antioquía después de su primer viaje, fortaleció e
infundió aliento a la iglesia diciéndole: «Para entrar en el reino de Dios nos
es necesario pasar por muchas tribulaciones» (Hch. 14:22).

Paul House analiza en detalle el tema del sufrimiento en Hechos y
concluye que la misión y el sufrimiento están íntimamente relacionados. El
sufrimiento siempre conduce a la propagación del evangelio. «Claramente,
el sufrimiento es una fuerza crucial para la propagación del evangelio. Es
poco común que el Camino se expanda sin él. [...] Sin duda alguna, el
evangelio avanza, pero nunca sin dolor.»73 Lucas nos muestra que la
persecución cumple el plan de Dios y que el evangelio logra avanzar y
difundirse debido a que Dios comisiona, da coraje y capacita a la
comunidad de sus testigos para que cumplan con fidelidad su misión.74

 
Más allá de Jerusalén

La misión de la iglesia seguía dentro de los límites de la visión del
Antiguo Testamento: Jerusalén estaba en el centro y la comunidad
apostólica estaba reuniendo a los judíos para incorporarlos a la Israel
mesiánica. Sin embargo, el plan de Dios era traer a todas las naciones a esta
comunión. Los sucesos descritos en Hechos 10 iniciaron la siguiente etapa.
Pedro, en contra de sus propias convicciones, fue guiado por Dios a la casa
de un gentil llamado Cornelio para compartir las buenas nuevas de Jesús.
En contra de todas las expectativas, la misma experiencia del Espíritu Santo
que recibieron los discípulos en Pentecostés ahora le era concedida a esta
familia de gentiles: claramente, Dios estaba obrando allí. Cornelio y su casa
se bautizaron de inmediato. No obstante, cuando Pedro volvió a Jerusalén
se encontró con un problema: la iglesia lo reprendió con severidad por
transgredir los límites religiosos sagrados entrando en la casa de un gentil.
Entonces Pedro les contó que Dios lo había guiado y que el Espíritu había
descendido sobre Cornelio y su familia, ante lo cual el asunto quedó
resuelto. Los creyentes «que practicaban la circuncisión» respondieron:
«¡Así que Dios también les ha concedido a los no judíos la oportunidad de
arrepentirse para que tengan vida!» (Hch. 11:18). Ahora la pregunta era
cuáles eran los términos para admitir a los gentiles en la comunidad de



184

Jesús y qué pasaba con la ley. Para los creyentes de Jerusalén era claro: los
creyentes gentiles debían convertirse al judaísmo y guardar la ley.

Mientras tanto, a unos quinientos kilómetros al norte, en Antioquía,
algo nuevo estaba sucediendo. Algunos de los judíos que habían
abandonado Jerusalén durante la persecución posterior a la muerte de
Esteban habían viajado hacia el norte hasta Antioquía y estaban dando
testimonio de Jesús tanto a judíos como a gentiles (Hch. 8:1; 11:19-21). Su
mensaje estaba contextualizado: proclamaban que Jesús es el «Señor» (en
vez del «Cristo» o el «Mesías»), un término que comunicaba de forma más
clara a los gentiles la trascendencia del evangelio.75 Un gran número de
gentiles creyó y esta nueva realidad significó grandes cambios para la
comunidad de creyentes. Ya no se trataba de unos pocos gentiles que se
estaban incorporando de forma gradual en una comunidad
mayoritariamente judía: ahora, judíos y gentiles parecían estar en igualdad
de condiciones. Aquí es donde entra en juego un elemento completamente
nuevo.76 Cuando la iglesia de Jerusalén escuchó acerca de estos
acontecimientos, inmediatamente se puso en acción para asegurarse de que
este fuera un movimiento mesiánico válido. Enviaron a Bernabé para que
investigara el asunto y él constató frente al pueblo de Jerusalén que, en
efecto, la gracia de Dios estaba obrando en el norte, tanto en judíos como en
gentiles.

En Antioquía, la iglesia dio un paso más: escogió a Pablo y Bernabé
para que llevaran las buenas nuevas a pueblos de regiones aun más distantes
(Hch. 13:1-3). Ellos viajaron a Chipre y a Asia Menor y en cada ciudad
dejaron a su paso una comunidad compuesta de judíos y gentiles, que se
congregaban en torno a Jesús por medio del Espíritu (Hch. 13-14). El
patrón que se había establecido en Antioquía ahora se estaba volviendo la
norma. Uno no puede imaginar lo horrorizados que habrían estado los
judíos en vista de estos acontecimientos y el rumor de «lenguas parloteando
en las calles y en las sinagogas. “Es un escándalo espantoso. ¡Están por
todas partes! Judíos y gentiles, circuncisos e incircuncisos, limpios e
impuros, todos viviendo juntos, comiendo juntos y orando juntos como si
no hubiera diferencia entre ellos y nosotros, como si la ley ya no
importara”».77 ¿Qué pasaba con la ley, que había sido tan preciada y
formativa para el pueblo de Dios durante tantos cientos de años? ¿Podían
dejarla a un lado tan fácilmente? Uno apenas puede imaginar la angustia y
la confusión de los creyentes judíos de Jerusalén. ¿Quién era este Pablo? Lo



185

llamaban «apóstol», pero los doce discípulos estaban en Jerusalén. ¿Qué
había que hacer con los creyentes gentiles? ¿Qué pasaba con estas nuevas
comunidades en las que judíos y gentiles adoraban y oraban juntos?

Finalmente, el tema se trató en el Concilio de Jerusalén (Hch. 15). El
punto de inflexión de las deliberaciones del concilio fue cuando Jacobo
tomó la palabra. Después de referirse al relato de Pedro, citó Amós 9:11-12
y dijo que los profetas aguardaban este día, en el que primero los judíos
serían restaurados y luego los gentiles se añadirían al pueblo como gentiles.
Así, Jacobo aconsejó a los presentes que no exigieran que los gentiles se
convirtieran en judíos, excepto por unas pocas prácticas específicas. Hubo
consenso en este punto y la iglesia designó a algunos creyentes para que
llevaran este mensaje a las iglesias de Antioquía, Siria y Cilicia. Las
iglesias respondieron con gozo, se fortalecieron en la fe y crecieron en
número (Hch. 15:30-31; 16:4-5). El resto del libro de Hechos destaca los
esfuerzos de Pablo y otros creyentes por llevar las buenas nuevas del reino a
tierras aun más lejanas, hasta el final del relato, que termina en Roma.

En esta segunda parte de Hechos, hay dos puntos de inflexión que son
cruciales para elaborar una eclesiología misional. Primero, vemos cómo era
la iglesia de Antioquía; segundo, vemos a la iglesia liberarse de modelo de
comunidad judía a partir del Concilio de Jerusalén.
 
L� ������� �� A��������: �� ����� ���� �� ��������� ��������

La iglesia de Antioquía era un fenómeno nuevo en la misión de Dios.
Estaba establecida en una de las grandes ciudades del Imperio romano, sus
fundadores fueron los creyentes que habían huido de la persecución de
Jerusalén, y estaba compuesta de creyentes tanto judíos como gentiles.
Lucas ofrece una descripción histórica y teológica de esta iglesia en Hechos
11:19-30, basándose en su representación previa de la iglesia de Jerusalén.78

Aquí no aporta la misma cantidad de detalles; más bien, da por sabido que
sus lectores relacionarían ambas iglesias e interpretarían por sí mismos los
detalles que él deja implícitos. En otras palabras, la iglesia de Antioquía
también se dedicaba con constancia a los medios de la gracia, su vida
encarnaba la vida atrayente del reino y, al igual que en Jerusalén, el Señor
estaba añadiendo creyentes a su congregación (Hch. 2:42-47). Leemos que
la gracia de Dios estaba obrando en Antioquía (Hch. 11:23; cf. Hch. 2:43-
47) y que un gran número de personas creía y se volvía al Señor (Hch.
11:21; cf. Hch. 2:47). Era una iglesia devota en el estudio de la Palabra de



186

Dios, como apreciamos cuando Bernabé y Pablo enseñaban y grandes
números de personas acudían a escucharlos (Hch. 11:26; cf. Hch. 2:42). Era
una iglesia generosa cuyos miembros se preocupaban por las necesidades el
uno del otro y estaban dispuestos a compartir sus recursos incluso con
personas que no eran de su propio círculo; por ejemplo, enviaron un
presente a los creyentes de Judea que estaban padeciendo una grave
hambruna (Hch. 11:27-30; cf. Hch. 2:44-45; 4:32-34). Así, el «narrador
retrata a la iglesia de Antioquía con imágenes de la comunidad ideal, que se
habían utilizado antes para describir a los creyentes de Jerusalén».79

No obstante, la iglesia de Antioquía no era igual a la de Jerusalén: «La
descripción de la iglesia de Antioquía se destaca en la narrativa de Hechos,
puesto que se la compara y a la vez se la contrasta con las imágenes que
ilustran a la iglesia de Jerusalén».80 A diferencia de esta última comunidad,
en Antioquía la iglesia estaba compuesta de judíos y gentiles que, mediante
la comunión y el liderazgo, franqueaban la barrera que separaba a ambos
pueblos. Es la «primera iglesia multicultural».81 Vivían juntos en
comunidad solo por la gracia de Dios y su compromiso con Jesús, el Cristo;
es apropiado que ellos fueran los primeros en recibir el calificativo de
«cristianos» (Hch. 11:26), ya que se distinguían no por su origen étnico ni
por sus prácticas religiosas, sino únicamente por Aquel a quien seguían.82

Ahora bien, hay otra diferencia importante que surge en Hechos 13:1-
3. Por primera vez, la iglesia elevaba su mirada más allá de su escenario
local y deseaba llevar el evangelio a pueblos que aún no lo habían oído.
Cuando el Espíritu instó a estos creyentes a apartar a Bernabé y Pablo para
llevar adelante esta nueva tarea, la iglesia fue sensible y obediente a la obra
del Espíritu: ayunaron, oraron, impusieron sus manos sobre Pablo y
Bernabé, y los enviaron para que llevaran el evangelio a nuevos lugares. La
misión de los gentiles acababa de empezar y tenía un propósito misionero.
Antioquía ahora se había vuelto el centro radiante desde el cual el evangelio
se movía y avanzaba. Justo González afirma que, empezando en Hechos 13,
«Lucas habla de forma casi exclusiva de la iglesia de Antioquía y su obra
misionera, no porque fuera la iglesia más antigua, ni la más rica, ni la más
poderosa, sino porque era la que estaba respondiendo a los nuevos desafíos
de aquella época».83 Según González, la iglesia de Antioquía pudo
responder de una forma novedosa a los desafíos de esta nueva era porque
Pablo y Bernabé habían pasado un año entero enseñando a la iglesia y
sumergiendo a sus miembros en el relato de las Escrituras (Hch. 11:26).



187

«Lo que sucedió durante ese año es que la iglesia de Antioquía alcanzó una
comprensión de sí misma y asimiló el evangelio de una forma tal que ahora
tenía la capacidad de compartirlo en nuevos términos, mejor adaptado a la
misión que Dios le había confiado.»84

De modo que la iglesia de Antioquía aporta algo nuevo y muy
importante a nuestra comprensión de qué es una iglesia misional: una
comunidad que mira más allá de sus límites geográficos y se pregunta cómo
puede contribuir a llevar el evangelio hasta los confines de la tierra. Este es
un «fenómeno sin precedentes [...]. En Pablo encontramos por primera vez
el propósito específico de emprender la actividad misionera en todo el
mundo».85 Basándose en la iglesia de Antioquía, Shenk propone una
distinción útil entre la «modalidad orgánica» de la misión (Hch. 11:19-26) y
la «modalidad de envío» (Hch. 13:1-3). En la «modalidad orgánica», la
congregación local «desafiaba la estructura de plausibilidad reinante de su
cultura basándose en las declaraciones del reino de Dios [...]. El testimonio
del reino de Dios, presente y futuro, era el centro de la vida de la
comunidad de discípulos. La iglesia crecía de forma orgánica». Shenk cree
que «esta modalidad ha sido el principal vehículo de la expansión de la
iglesia a lo largo de la historia y ha representado un auténtico progreso para
el cumplimiento de la Gran Comisión». La modalidad de envío de personas
comisionadas ofrece una comprensión complementaria de la vocación de la
iglesia. Según esta modalidad, «ciertos individuos eran apartados para
llevar adelante un ministerio itinerante que permitiría que la fe se propagara
en ciudades y regiones clave a lo largo del mundo romano». Ese fue el
comienzo de una misión transcultural y necesaria para guardar a la
congregación local de la estrechez mental, de confinarse a la mentalidad de
su pueblo, lo cual hubiera amenazado la fe. «La Gran Comisión sostiene
esta dimensión [de la misión] de forma continua a los ojos de la iglesia.»86

Durante los últimos dos siglos, la misión se ha definido casi
completamente en términos de la «modalidad de envío»; la consecuencia ha
sido una comprensión desequilibrada e incompleta de nuestro llamado. Sin
embargo, no debemos cometer el error reaccionario de excluir esa
modalidad de nuestro concepto de misión. González bien observa que la
tendencia a leer la segunda mitad de Hechos como una serie de tres viajes
misioneros de Pablo —interpretación que no se encuentra en los
comentarios bíblicos antiguos ni medievales— no deriva de una lectura
minuciosa de Hechos, sino de imponer sobre el texto el modelo de misión



188

predominante de los siglos XIX y XX.87 Aun así, es igual de cierto que
Hechos 13:2-3 aporta el «paradigma central de las misiones
neotestamentarias».88 Es decir, una iglesia como la de Antioquía es una
misión en su ciudad, que crece por expansión espontánea en la medida en
que sus miembros encarnan y anuncian las buenas nuevas. Una iglesia
misional como esa también considera que los confines de tierra son su
horizonte y, por ende, está ansiosa por colaborar para llevar el evangelio a
lugares donde aún no ha sido escuchado. A grandes rasgos, la «modalidad
orgánica» de Shenk es lo que Newbigin llama «misión» y la «modalidad de
envío» es lo que él llama «misiones».89 La iglesia misional se interesa en
ambas. También podríamos decirlo en términos del modelo de Roland
Allen, según el cual, en Hechos, el evangelio se da a conocer en cada lugar
debido a la vida vibrante y radiante de una congregación, sumada a un
testimonio evangelístico espontáneo. Sin embargo, es necesario establecer
más de estas congregaciones en lugares donde no hay presencia de testigos.
La modalidad de envío o lo que Newbigin denomina «misiones» es crucial
para toda congregación misional. Hengel afirma de forma enfática que «la
historia y la teología del cristianismo de los primeros siglos son una
“historia de la misión” y una “teología de la misión”. Una iglesia o teología
que olvida o niega la responsabilidad de enviar misioneros como
mensajeros de la salvación en un mundo amenazado por el caos está
rindiendo sus propios fundamentos y, por ende, ella misma se está
rindiendo».90

Si bien no podemos simplemente equiparar a Pablo con las actividades
misioneras actuales, la forma en que llevamos a cabo las misiones podría
enriquecerse mucho si estudiamos meticulosamente la práctica paulina.91

Aunque quizás Hengel exagere al decir que en Pablo hallamos por primera
vez una «estrategia misionera»,92 sí vemos en Pablo lo que podríamos
denominar una intención misionera. Él resumió su llamado en las siguientes
palabras: «predicar el evangelio, no donde Cristo ya hubiera sido
anunciado, para no edificar sobre fundamento ajeno» (Ro. 15:20). Él creía
que su labor en la región que abarcaba desde Jerusalén a Ilírico (la
provincia romana contigua a Roma hacia el oeste) había terminado y que ya
no le quedaba más trabajo que hacer en esas regiones (Ro. 15:19, 23).
Quería viajar más allá de Ilírico hasta Roma y después más allá, hasta las
provincias más orientales de España (Ro. 15:23-24). Esa descripción nos
permite comprender mejor cuál consideraba que era su responsabilidad



189

primaria: quería plantar nuevas comunidades misionales, nuevas
manifestaciones del pueblo escatológico de Dios, en todos los puntos clave
del Imperio romano, que luego funcionarían como congregaciones
misionales en esos lugares. Podríamos imaginar a Pablo diciendo a cada
congregación antes de partir: «Ustedes ahora son la misión en este lugar».

Además, Pablo estaba interesado en que cada una de estas
congregaciones emergentes encarnara las buenas nuevas y llevara adelante
la misión de Dios en medio de su propio contexto cultural. Por eso, él
volvía a visitar estas congregaciones para edificarlas, enviaba a otros
creyentes para los mismos fines, y les escribía cartas para alimentar su fe.
En esas cartas, «Pablo elabora sus ideas teológicas como un misionero, es
decir, el Sitz im Leben de la teología paulina es la misión del apóstol».93 Por
lo tanto, para entender bien sus cartas debemos posicionarnos en la postura
social o hermenéutica de la misión.94

 
E� C������� �� J��������: �� ������� �� ����� �� ��� �������� ���
�����

El crecimiento de estas comunidades jóvenes en las afueras de Israel
planteó preguntas críticas acerca de la naturaleza misma del pueblo de Dios.
Por siglos, incluso milenios, el pueblo de Dios había sido definido y
moldeado por la Torá. La ley no era mera legislación, sino la «guía y
enseñanza amorosa, paternal y constante que Dios había dado a su
pueblo».95 Para Israel, era un gran privilegio haber recibido tan bondadosa
expresión de la voluntad de Dios (Dt. 4:8). Debían entender la ley en
términos de los propósitos misionales de Dios: ella definía al pueblo de
Dios en tanto que ellos encarnaban las intenciones creacionales originales
de Dios. «Israel era el jardín del Señor, un pequeño oasis de pureza y
belleza en medio de un mundo que era un desierto de idolatría y caos de
maldad; el seto que protegía ese jardín era la Ley.»96 Leer el Salmo 119 nos
permite adentrarnos en el corazón y la mente de la Israel del Antiguo
Testamento, que amaba la ley de Dios y la consideraba el seto que los
guardaba para que fueran un pueblo distinto y santo. Jesús mismo había
permanecido dentro de los límites de ese seto, al igual que la comunidad
apostólica original de Jerusalén. Sin embargo, el movimiento que estaba
teniendo lugar en Antioquía —y ahora también Pablo mismo— desafiaba
este antiguo consenso.



190

La ley era preciosa para Israel no solo porque expresaba las intenciones
creacionales de Dios, sino especialmente porque le había sido dada a Israel.
Era una expresión cultural y autorizada por Dios de los designios
creacionales divinos para un pueblo particular, en un tiempo particular, en
un contexto cultural particular, en un punto particular de la historia de la
redención. Lo que queda claro en Hechos 15 es que «ni siquiera la cultura
original y aprobada por Dios, de la nación escogida por él, tenía derecho a
universalizar su expresión particular del cristianismo».97 En este punto de la
historia, el pueblo de Dios debía despojarse de la unicidad de su identidad
étnica y cultural para convertirse en una comunidad de muchos pueblos,
establecida en diversos lugares de todo el mundo, con una misión orientada
a todos los pueblos y culturas. Era doloroso para los judíos cambiar algo
que les había sido revelado por Dios y que había quedado grabado de forma
permanente en la identidad misma de su pueblo. Aun así, las decisiones
tomadas en el Concilio de Jerusalén redefinieron la identidad del pueblo de
Dios, puesto que la iglesia se había vuelto multicultural y se había
transformado en una comunidad que debía encarnar el evangelio en
numerosos entornos culturales: así podrían llevar a las culturas que los
hospedaban a la cruz, donde serían juzgadas y afirmadas. Desde este punto
en adelante, concordamos con Seccombe en que «una de las grandes
fortalezas del cristianismo [...] de todos los tiempos ha sido su capacidad de
adaptarse a todas las culturas, cualidad que se forjó en el Concilio de
Jerusalén».98

Lo que estaba en juego en Jerusalén no era si incluir o no a los gentiles
en el pueblo de Dios. Eso ya estaba decidido. Más bien, la pregunta era si
debían exigir a los gentiles que se circuncidaran y guardaran la ley de
Moisés (Hch. 15:1, 5). En términos más simples, «¿debían convertirse al
judaísmo para pertenecer al pueblo escatológico de Dios?».99 En el concilio,
los primeros dos argumentos que se presentaron en contra de imponer la ley
a los gentiles partían de la experiencia. Primero Pedro, y después Pablo y
Bernabé, relataron sucesos que demostraban que Dios había aceptado a los
gentiles como gentiles (Hch. 15:7-12). Sin embargo, el discurso que
determinó qué dirección seguiría la iglesia fue el de Jacobo. Su argumento
no se basó en la experiencia sino en las Escrituras: aludió a Amós 9:11-12,
no haciendo una cita textual sino una interpretación de las palabras del
profeta. Bauckham sostiene que la frase crucial aquí es «los gentiles, sobre
los cuales es invocado mi nombre» (Hch. 15:17, RVR60; énfasis mío).100 En



191

el Antiguo Testamento, esa frase solía expresar que Dios reclamaba a su
pueblo como su propiedad particular (ej.: Dt. 28:10; 2 Cr. 7:14): solo el
pueblo de Israel era «llamado por su nombre». En contraste, leemos
respecto de los gentiles: «[son] aquellos sobre los cuales nunca fue
invocado tu nombre» (Is. 63:19). Hablar de las naciones que invocan el
nombre de Dios llamaba la atención; precisamente por eso Jacobo escogió
este pasaje. Muchos pasajes del Antiguo Testamento hablan de un tiempo
en que los gentiles se incorporarían al pueblo de Dios (Is. 2:2-3; 25:6; 56:6-
7; 66:23; Jer. 3:17; etc.), pero de casi todos ellos se podía interpretar que
esos gentiles se volverían parte de la nación judía como prosélitos. Por el
contrario, el pasaje citado de Amós sostiene que los gentiles sí pueden ser
parte del pueblo de Dios de los últimos tiempos sin renunciar a su identidad
cultural gentil.101 Jacobo concluyó su exégesis pidiendo que se aceptara a
los gentiles como gentiles. Así, la disputa se resolvió.

La trascendencia de esta decisión es enorme para comprender la
naturaleza del pueblo escatológico de Dios. En el Antiguo Testamento, el
pueblo de Dios estuvo compuesto principalmente de una sola etnia que
vivía en un solo lugar. La ley los unió en una entidad política, cultural y
religiosa, en un contexto en particular. En términos culturales, Israel tenía
mucho en común con las naciones de aquel entonces, se relacionó con sus
culturas y se apropió de dones culturales que Dios había puesto en otras
naciones —la evidencia de estos «préstamos culturales» permea el Antiguo
Testamento—, pero también se relacionó con ellas, de una forma más
relevante, al confrontar su idolatría. Las culturas paganas eran una amenaza
religiosa a Israel, dado que el pueblo de Dios estaba en constante peligro de
corromperse con la idolatría y el politeísmo paganos. Sin embargo, en el
Antiguo Testamento, esta amenaza provenía desde afuera de la propia
cultura israelita.

Tras el Concilio de Jerusalén, hubo tanto similitudes como cambios en
la forma en que el pueblo de Dios se relacionó con las culturas del mundo.
El pueblo escatológico de Dios siguió siendo una comunidad que encarnaba
las intenciones creacionales de Dios para la humanidad, una ilustración del
propósito redentor de Dios. Así, al igual que Israel, la iglesia es llamada a
vivir en un intercambio misionero con otras culturas, abrazando sus ideas
creacionales acertadas al tiempo que rechaza su idolatría. Sin embargo, a
diferencia de Israel, la nueva comunidad mesiánica de la iglesia es enviada
a vivir en medio de las culturas del mundo. La ley que antes unía a Israel



192

como nación perdió vigencia: los miembros del pueblo de Dios ahora viven
como ciudadanos no solo del reino de Dios sino también de las numerosas
culturas del mundo. La iglesia se ha convertido un solo pueblo escatológico
con muchas expresiones culturales. Las relaciones entre el evangelio, la
iglesia y la(s) cultura(s) se han vuelto mucho más complejas, puesto que
ahora el pueblo de Dios es llamado a involucrarse y dialogar con las
diversas culturas a las que es enviado para ser una luz a las naciones.
 
Conclusión

El relato de Hechos nos muestra una comunidad que llevó adelante la
misión del pueblo de Dios del Antiguo Testamento, pero ahora trasformada
en un pueblo mesiánico que estaba investido del poder del Espíritu y que
participaba en los dones del siglo venidero. Ellos continuaron la misión de
Jesús, saliendo de Israel y hacia los confines de la tierra. Pasando de la
narrativa de Hechos a las imágenes de las epístolas neotestamentarias,
veremos esta misma identidad misional en las nuevas iglesias.
 
Notas
1. Ward W. Gasque, «A Fruitful Field: Recent Study of the Acts of the Apostles», Interpretation 42
(1988): 127.
2. Wilbert R. Shenk, Write the Vision: The Church Renewed (Valley Forge, PA: Trinity International
Press, 1995), 109-112.
3. Lucien Legrand, Unity and Plurality: Mission in the Bible, trad. Robert R. Barr (Maryknoll, NY:
Orbis Books, 1990), 103.
4. Hans Conzelmann, The Theology of St. Luke, trad. Geoffrey Buswell (Nueva York: Harper and
Brothers, 1960), 16-17.
5. Consideremos el título alemán del libro de Conzelmann sobre Lucas: Die Mitte der Zeit [El medio
de la historia].
6. Charles H. Talbert, Literary Patterns, Theological Themes, and the Genre of Luke-Acts, Society of
Biblical Literature Monograph Series 20 (Missoula, MT: Scholars Press, 1974), 15-23; Robert C.
Tannehill, The Narrative Unity of Luke-Acts: A Literary Interpretation, vol. 2: The Acts of the
Apostles (Minneapolis: Fortress Press, 1990), 50-51. Talbert observa que esta era una convención
literaria generalizada en los días de Lucas (Literary Patterns, 67-88).
7. David Bosch, Transforming Mission: Paradigm Shifts in Theology of Mission (Maryknoll, NY:
Orbis Books, 1991), 115. Ver también John Michael Penney, The Missionary Emphasis of Lukan
Pneumatology (Sheffield, UK: Sheffield Academic Press, 1997).
8. Lucien Legrand, Unity and Plurality: Mission in the Bible, trad. Robert R. Barr (Maryknoll, NY:
Orbis Books, 1990), 96-98.
9. Lesslie Newbigin, Mission in Christ’s Way: Bible Studies (Geneva: World Council of Churches,
1987), 1.
10. Ambas críticas están plasmadas por David Hill en «The Spirit and the Church’s Witness:
Observations on Acts 1:6-8», Irish Biblical Studies 6 (enero 1984): 16-17.
11. Lesslie Newbigin, The Household of God: Lectures on the Nature of the Church (Nueva York:
Friendship Press, 1953), 157-158.



193

12. Ibíd., 153.
13. James D. G. Dunn, «Spirit and Kingdom», Expository Times 82 (1970-1971): 38.
14. Cf. Peter Bolt, «Mission and Witness», en Witness to the Gospel: The Theology of Acts, ed. I.
Howard Marshall y David Peterson (Grand Rapids: Eerdmans, 1998), 211. Ver el contraste con
Suzanne De Diétrich, «“You Are My Witnesses”: A Study of the Church’s Witness», Interpretation 8
(1954): 274.
15. Johannes Blauw, The Missionary Nature of the Church: A Survey of the Biblical Theology f
Mission (Nueva York: McGraw-Hill, 1962), 78.
16. Richard J. Dillon, From Eye-Witnesses to Ministers of the Word: Tradition and Composition in
Luke 24 (Roma: Biblical Institute Press, 1978), 292.
17. Darrell Guder, Be My Witnesses (Grand Rapids: Eerdmans, 1985), 40, énfasis mío.
18. Suzanne De Diétrich, «“You Are My Witnesses”: A Study of the Church’s Witness»,
Interpretation 8 (1954): 278.
19. Darrell Guder, Be My Witnesses (Grand Rapids: Eerdmans, 1985), 91.
20. Suzanne De Diétrich, «“You Are My Witnesses”: A Study of the Church’s Witness»,
Interpretation 8 (1954): 279.
21. Darrell Guder, Be My Witnesses (Grand Rapids: Eerdmans, 1985), 43.
22. Richard Bauckham, Bible and Mission: Christian Witness in a Postmodern World (Grand Rapids:
Baker Academic, 2003), 99.
23. Lesslie Newbigin, The Gospel in a Pluralist Society (Grand Rapids: Eerdmans, 1989), 133-134.
24. Gerhard Lohfink, Jesus and Community: The Social Dimension of the Christian Faith, trad. John
P. Galvin (Filadelfia: Fortress Press, 1982), 131-132.
25. Brian S. Rosner, «The Progress of the Word», en Marshall y Peterson, Witness to the Gospel, 221.
26. Ibíd., 225.
27. Lucien Legrand, Unity and Plurality: Mission in the Bible, trad. Robert R. Barr (Maryknoll, NY:
Orbis Books, 1990), 98, énfasis mío.
28. Robert C. Tannehill, The Narrative Unity of Luke-Acts: A Literary Interpretation, vol. 2: The Acts
of the Apostles (Minneapolis: Fortress Press, 1990), 21.
29. Lucien Legrand, Unity and Plurality: Mission in the Bible, trad. Robert R. Barr (Maryknoll, NY:
Orbis Books, 1990), 105.
30. Ibíd., 101.
31. Richard Bauckham, «The Restoration of Israel in Luke-Acts», en Restoration: Old Testament,
Jewish, and Christian Perspectives, ed. James M. Scott (Leiden: Brill, 2001), 475.
32. Christopher J. H. Wright, The Mission of God: Unlocking the Bible’s Grand Narrative (Downers
Grove, IL: InterVarsity, 2006), 501-502.
33. Richard Bauckham, Bible and Mission: Christian Witness in a Postmodern World (Grand Rapids:
Baker Academic, 2003), 77.
34. David Bosch, Transforming Mission: Paradigm Shifts in the Theology of Mission (Maryknoll,
NY: Orbis Books, 1991), 414.
35. Robert L. Webb sostiene que el bautismo de Juan cumplía la función de «una iniciación a la
“verdadera Israel”»; ver su ensayo del mismo título en John the Baptizer and Prophet: A Socio-
Historical Study (Sheffield, UK: JSOT Press, 1991), 197-202.
36. Josefo describe el ministerio de Juan en términos de «reunir un pueblo por medio del bautismo»
(Ant. 18.117). Ver Robert L. Webb, John the Baptizer and Prophet: A Socio-Historical Study
(Sheffield, UK: JSOT Press, 1991), 199-201.
37. Robert L. Webb, John the Baptizer and Prophet: A Socio-Historical Study (Sheffield, UK: JSOT
Press, 1991), 202.
38. Ibíd., 360-363.
39. N. T. Wright, Jesus and the Victory of God (Londres: SPCK, 1996), 160.



194

40. Por desgracia, gran parte de este debate tiene un punto de partida más individualista que
eclesiológico o comunal. La pregunta que se plantea es: «¿Puede el creyente individual perder la
salvación?». Verlyn D. Verbrugge está en lo correcto cuando afirma que la interpretación de la
advertencia de Hebreos 6 debe ponerse «completamente en el contexto de la relación de Dios con su
pueblo como una comunidad del pacto». El problema es que el debate se ha llevado adelante «en
relación con la cuestión de la apostasía irreversible del creyente individual y no en relación con la
comunidad del pacto» («Towards a New Interpretation of Hebrews 6:4–6», Calvin Theological
Journal 15 [abril 1980]: 61-73; aquí citado 65, 62).
41. Lesslie Newbigin, The Gospel in a Pluralist Society (Grand Rapids: Eerdmans, 1989), 117.
42. Richard Bauckham, «The Restoration of Israel in Luke-Acts», en Restoration: Old Testament,
Jewish, and Christian Perspectives, ed. James M. Scott (Leiden: Brill, 2001), 473.
43. Richard Bauckham, «James and the Jerusalem Church», en The Church in Its Palestinian Setting,
ed. Richard Bauckham, The Book of Acts in Its First Century Setting vol. 4 (Grand Rapids:
Eerdmans, 1995), 419; ver también 425-426.
44. Richard Bauckham, «The Restoration of Israel in Luke-Acts», en Restoration: Old Testament,
Jewish, and Christian Perspectives, ed. James M. Scott (Leiden: Brill, 2001), 482.
45. Jacob Jervell, Luke and the People of God: A New Look at Luke-Acts (Minneapolis: Augsburg,
1972), 43.
46. Richard Bauckham, «The Restoration of Israel in Luke-Acts», en Restoration: Old Testament,
Jewish, and Christian Perspectives, ed. James M. Scott (Leiden: Brill, 2001), 480-481.
47. Jacob Jervell, Luke and the People of God: A New Look at Luke-Acts (Minneapolis: Augsburg,
1972), 51-53; Gerhard Lohfink, Jesus and Community: The Social Dimension of the Christian Faith,
trad. John P. Galvin (Filadelfia: Fortress Press, 1984), 139-140; Johannes Munck, Paul and the
Salvation of Mankind, trad. Frank Clarke (Richmond: John Knox Press, 1959), 234-235.
48. Richard Bauckham, «James and the Jerusalem Church», en The Church in Its Palestinian Setting,
ed. Richard Bauckham, The Book of Acts in Its First Century Setting vol. 4 (Grand Rapids:
Eerdmans, 1995), 453-455.
49. Johannes Munck, Paul and the Salvation of Mankind, trad. Frank Clarke (Richmond: John Knox
Press, 1959), 234-235.
50. Gerhard Lohfink, Jesus and Community: The Social Dimension of the Christian Faith, trad. John
P. Galvin (Filadelfia: Fortress Press, 1984), 140.
51. David Seccombe, «The New People of God», en Marshall y Peterson, Witness to the Gospel, 371.
52. Así es como Walter Grundmann describe el significado de la palabra traducida como «mantenerse
fieles» o «dedicarse» en Hechos 2:42. Ver «προσκαρτερέω», en Theological Dictionary of the New
Testament, ed. Gerhard Kittel, trad. Geoffrey W. Bromiley (Grand Rapids: Eerdmans, 1965), 3:618.
53. N. T. Wright, The Last Word: Beyond Bible Wars to a New Understanding of the Authority of
Scripture (Nueva York: HarperCollins, 2005), 48. Wright ofrece una articulación útil de la autoridad
escritural que es especialmente sensible a la forma en que la Palabra alentaba a la iglesia a llevar
adelante la misión (35-59).
54. Ver Craig G. Bartholomew y Michael W. Goheen, The Drama of Scripture: Finding Our Place in
the Story of the Bible (Grand Rapids: Baker Academic, 2004).
55. Richard Bauckham, God and the Crisis of Freedom: Biblical and Contemporary Perspectives
(Louisville: Westminster John Knox, 2002), 64.
56. John Stott toma la analogía de un salón de clases en este contexto y habla de que la iglesia
rechazaba el antintelectualismo (The Spirit, the Church, and the World [Downers Grove, IL:
InterVarsity, 1990], 82).
57. Este vínculo entre la iglesia y la Palabra es sin dudas la razón por la que las iglesias reformadas
han determinado que una de las señales de la iglesia verdadera es «la predicación pura del evangelio»
(Confesión Belga, artículo 29). Estas son buenas palabras, pero requieren de un contexto más
misional.



195

58. David Peterson, «The Worship of the New Community», en Marshall y Peterson, Witness to the
Gospel, 390-391.
59. Gerhard Lohfink, Jesus and Community: The Social Dimension of the Christian Faith, trad. John
P. Galvin (Filadelfia: Fortress Press, 1984), 99. Las expresiones «comunión» y «unos con otros» se
encuentran juntas en 1 Juan 1:7.
60. Peter T. O’Brien, «Prayer in Luke-Acts», Tyndale Bulletin 24 (1973): 111-127; Oscar G. Harris,
«Prayer in Luke-Acts: A Study in the Theology of Luke» (disertación de PhD, Vanderbilt University,
1966).
61. Stephen S. Smalley, «Spirit, Kingdom and Prayer in Luke-Acts», Novum Testamentum 15, nro. 1
(enero 1973), 59-71.
62. Walter Grundmann, «προσκαρτερέω», en Theological Dictionary of the New Testament, ed.
Gerhard Kittel, trad. Geoffrey W. Bromiley (Grand Rapids: Eerdmans, 1965), 3:618-619.
63. Helmut Flender, St. Luke—Theologian of Redemptive History, trad. Reginald H. Fuller y Ilse
Fuller (Londres: SPCK, 1967), 166. Aquí cito a Flender, quien habla de la iglesia como un «place».
Richard De Ridder y David Bosch critican la concepción de la iglesia como «lugar». De Ridder
desafía la perspectiva reformada que considera que una de las marcas de la iglesia es la predicación
de la sana doctrina, la administración pura de los sacramentos y la práctica de la disciplina. Él dice:
«Desde este punto de vista, la Iglesia se convierte tan solo en un lugar donde se han ciertas cosas, [...]
y dejamos de verla como un grupo al que Dios ha creado y llamado a hacer algo» (Discipling the
Nations [Grand Rapids: Baker Academic, 1971], 213). Bosch critica a las iglesias reformadas un par
de décadas más tarde en términos similares (David Bosch, Transforming Mission: Paradigm Shifts in
the Theology of Mission [Maryknoll, NY: Orbis Books, 1991], 249). Hay mucha verdad en esta
crítica. Sin embargo, hay un sentido real en el que la iglesia es un lugar donde se hace algo.
64. David Seccombe, «The New People of God», en Marshall y Peterson, Witness to the Gospel, 355.
65. Ernst Haenchen, The Acts of the Apostles: A Commentary, trad. Bernard Noble, Gerald Shinn,
Hugh Anderson y Robert Wilson (Filadelfia: Westminster, 1971), 144.
66. Martin Hengel, Between Jesus and Paul, trad. John Bowden (Filadelfia: Fortress Press, 1983), 58.
67. Lesslie Newbigin, The Gospel in a Pluralist Society (Grand Rapids: Eerdmans, 1989), 119; ver
también 136-137.
68. Roland Allen, The Spontaneous Expansion of the Church (Grand Rapids: Eerdmans, 1962), 7.
69. Lesslie Newbigin, The Gospel in a Pluralist Society (Grand Rapids: Eerdmans, 1989), 107.
70. Ibíd., 136.
71. Walter Wink, Engaging the Powers: Discernment and Resistance in a World of Domination
(Minneapolis: Fortress Press, 1992), cap. 16, «Prayer and Powers», 297-317.
72. Beverly Roberts Gaventa, «“You Will Be My Witnesses”: Aspects of Mission in the Acts of the
Apostles», Missiology 10 (1982): 417-420.
73. Paul House, «Suffering and the Purpose of Acts», Journal of the Evangelical Theological Society
33, nro. 3 (septiembre 1990): 326.
74. Brian Rapske, «Opposition to the Plan of God and Persecution», en Marshall y Peterson, Witness
to the Gospel, 245-254.
75. Ben Witherington III, The Acts of the Apostles: A Socio-Rhetorical Commentary (Grand Rapids:
Eerdmans, 1998), 369; Dean Flemming, Contextualization in the New Testament: Patterns for
Theology and Mission (Downers Grove, IL: InterVarsity, 2005), 44.
76. Richard P. Thompson, Keeping the Church in Its Place: The Church as Narrative Character in
Acts (Nueva York: T&T Clark, 2006), 149.
77. Lesslie Newbigin, Set Free to Be a Servant: Studies in Paul’s Letter to the Galatians (Madras,
India: Christian Literature Society, 1969), 5.
78. Robert C. Tannehill, The Narrative Unity of Luke-Acts: A Literary Interpretation, vol. 2: The Acts
of the Apostles (Minneapolis: Fortress Press, 1990), 147-149.



196

79. Richard P. Thompson, Keeping the Church in Its Place: The Church as Narrative Character in
Acts (Nueva York: T&T Clark, 2006), 153.
80. Ibíd.
81. Flemming observa que es probable que haya habido entre ellos al menos dos africanos, uno de los
cuales era de raza negra (de Níger), además de una persona que tenía contactos en la corte de
Herodes (Dean Flemming, Contextualization in the New Testament: Patterns for Theology and
Mission [Downers Grove, IL: InterVarsity, 2005], 43).
82. Philip H. Towner, «Mission Practice and Theology under Construction (Acts 18–20)», en
Marshall y Peterson, Witness to the Gospel, 422.
83. Justo González, Acts: The Gospel of the Spirit (Maryknoll, NY: Orbis Books, 2001), 141.
84. Ibíd., 142.
85. Martin Hengel, Between Jesus and Paul, trad. John Bowden (Filadelfia: Fortress Press, 1983), 49.
86. Wilbert R. Shenk, Write the Vision: The Church Renewed (Valley Forge, PA: Trinity Press
International, 1995), 92-93.
87. Justo González, Acts: The Gospel of the Spirit (Maryknoll, NY: Orbis Books, 2001), 152.
88. Lesslie Newbigin, «Crosscurrents in Ecumenical and Evangelical Understandings of Mission»,
International Bulletin of Missionary Research 6, nro. 4 (1982): 150.
89. Ver Michael Goheen, As the Father Has Sent Me, I Am Sending You: J. E. Lesslie Newbigin’s
Missionary Ecclesiology (Zoetermeer, Netherlands: 2000), 275-276, 317-323.
90. Martin Hengel, Between Jesus and Paul, trad. John Bowden (Filadelfia: Fortress Press, 1983), 64.
91. Roland Allen, Missionary Methods: St. Paul’s or Ours? (Grand Rapids: Eerdmans, 1962);
Eckhard J. Schnabel, Paul the Missionary: Realities, Strategies and Methods (Downers Grove, IL:
InterVarsity, 2008).
92. Martin Hengel, Between Jesus and Paul, trad. John Bowden (Filadelfia: Fortress Press, 1983), 49.
93. Ibíd., 50.
94. Michael Barram, «The Bible, Mission, and Social Location: Toward a Missional Hermeneutic»,
Interpretation: A Journal of Bible and Theology 61 (2007): 42-58; Michael Barram, Mission and
Moral Reflection in Paul (Nueva York: Peter Lang, 2005). He ahondado en este tema en Michael
Goheen, «Continuing Steps toward a Missional Hermeneutic», Fideles 3 (2008): 49–56.
95. Lesslie Newbigin, Set Free to Be a Servant: Studies in Paul’s Letter to the Galatians (Madras,
India: Christian Literature Society, 1969), 2.
96. Ibíd., 2.
97. Dean Flemming, Contextualization in the New Testament: Patterns for Theology and Mission
(Downers Grove, IL: InterVarsity, 2005), 52.
98. David Seccombe, «The New People of God», en Marshall y Peterson, Witness to the Gospel, 366.
99. Richard Bauckham, «James and the Jerusalem Church», en The Church in Its Palestinian Setting,
ed. Richard Bauckham, The Book of Acts in Its First Century Setting vol. 4 (Grand Rapids:
Eerdmans, 1995), 452.
100. Ibíd., 457-458. Ver también Bauckham, «James and the Gentiles (Acts 15:13–21)», en History,
Literature, and Society in the Book of Acts, ed. Ben Witherington III (Cambridge: Cambridge
University Press, 1996), 154-184.
101. Richard Bauckham, «James and the Jerusalem Church», en The Church in Its Palestinian
Setting, ed. Richard Bauckham, The Book of Acts in Its First Century Setting vol. 4 (Grand Rapids:
Eerdmans, 1995), 458.
 



197

 
 

7
 

IMÁGENES DE LA IGLESIA
MISIONAL

EN EL NUEVO TESTAMENTO
 

La Biblia revela la naturaleza e identidad misional de la iglesia, tanto
por el rol que cumple en el relato bíblico como por las numerosas imágenes
y metáforas que nacen de ese relato.1 Paul Minear, cuyo libro Images of the
Church in the New Testament [Imágenes de la iglesia en el Nuevo
Testamento] sigue siendo el estudio de mayor autoridad sobre el tema,
afirma que «el Nuevo Testamento contiene una extensa galería de imágenes
de este tipo», noventa y seis según sus cálculos.2 Ya hemos hablado de
muchas de ellas en nuestro recorrido por el relato bíblico. En este capítulo,
examinaremos explícitamente algunas de esas imágenes en más detalle para
mostrar cómo expresan la identidad misional de la iglesia.

La Biblia se vale de imágenes, metáforas, ilustraciones y analogías
vívidas para estimular nuestra imaginación, nuestro corazón y también
nuestra mente. Ellas «comunican a través de su poder evocador» y pueden
moldearnos de formas «que sobrepasan por mucho el poder del
pensamiento conceptual abstracto».3 Las imágenes tienen el poder de
«comunicar una visión, llamarnos a la reflexión, despertar nuestra
imaginación e inspirarnos a actuar». Ellas «comunican con un poder
extraordinario; la mera prosa, que depende en gran medida de la
explicación racional y la lógica, muchas veces carece del vigor para inspirar
y transformar».4 Si lo permitimos, esas metáforas pueden arraigarse a
nuestro imaginario colectivo y transformar nuestra comprensión de nosotros
mismos. Como iglesia, necesitamos un imaginario eclesial robusto,
moldeado por las imágenes bíblicas que representan a la iglesia.



198

Es más fácil decirlo que hacerlo. Minear nos recuerda que las imágenes
y metáforas bíblicas surgen en períodos y lugares particulares, de pueblos
particulares, cuya imaginación ha sido moldeada dentro de su propio
entorno social y cultural. Esas imágenes los han conmovido de una forma
tan profunda porque estaban familiarizados con ellas en sus situaciones de
vida; estaban arraigadas a su propia experiencia y eran parte del tesoro de
narrativas y símbolos de la comunidad. Sin embargo, cuando se «transmiten
a otra comunidad donde los procesos de la imaginación son muy distintos,
[esas imágenes] dejan de hablar con su claridad y fuerza iniciales».5 Dos
mil años después de cuando se escribió el Nuevo Testamento, vivimos en
un contexto cultural muy distinto y nuestro imaginario colectivo es muy
distinto del de la iglesia primitiva. Para que estas imágenes bíblicas
cumplan su función en la iglesia del siglo XXI con su claridad y poder
originales, nuestra propia imaginación debe ser renovada y vivificada: «Lo
que hace que la recuperación genuina de las imágenes bíblicas sea tan
difícil es que el poder de la iglesia para crear y usar tales imágenes debe ser
restaurado antes de que el lenguaje visual de otro siglo empiece a cobrar
sentido».6 Necesitaremos hacer al menos tres cosas para recuperar el poder
y la belleza de esas imágenes bíblicas: (1) reflexionar sobre la imagen del
mundo que tenían las culturas originales donde nacieron esas imágenes; (2)
sumirnos en la larga narrativa de las Escrituras, que se alimenta del
imaginario comunal del pueblo de Dios de los primeros siglos; y (3)
redescubrir el poder del lenguaje figurado y metafórico en general, en
contra de la corriente de nuestra propia cultura, que muestra una preferencia
por un lenguaje más abstracto y científico.

También necesitamos recuperar la resonancia misional de estas
imágenes eclesiales. Las imágenes de la iglesia del Nuevo Testamento
rebosan de trascendencia misional y pasar por alto esa realidad equivale a
perder de vista aquello que las dota de verdadera vida y poder. Newbigin no
se equivoca al decir: «Debemos afirmar sin rodeos que, cuando la Iglesia
deja de ser una misión, deja de tener derecho a atribuirse todos los títulos
que la adornan en el Nuevo Testamento».7 Lo que veremos a continuación
servirá para demostrar la verdad de la afirmación de Newbigin. A lo largo
de este capítulo, haremos un estudio representativo de las imágenes de la
iglesia que encontramos en el Nuevo Testamento, organizadas bajo cinco
títulos: (1) las imágenes que relacionan a la iglesia con la larga historia del
pueblo de Dios dentro del relato bíblico; (2) las imágenes que indican que el



199

pueblo de Dios pertenece al nuevo orden escatológico; (3) las imágenes
cristológicas que muestran la relación del pueblo de Dios con el Mesías; (4)
las imágenes que nos dejan ver la vida del Espíritu en la comunidad; y (5)
las imágenes que tratan del lugar de la iglesia en el mundo. Todas estas
imágenes nos ayudarán a ahondar en nuestra comprensión de la naturaleza
misional de la iglesia.
 
La iglesia como «el pueblo de Dios»

La eclesiología de Pablo es más elaborada y completa que la de ningún
otro autor del Nuevo Testamento y está basada en dos grandes principios:
(1) «la iglesia es la continuación y consumación del pueblo de Dios
histórico que, en Abraham, Dios escogió para sí mismo de entre todos los
pueblos y al que él unió a sí mismo por medio del pacto y las promesas»;8 y
(2) la iglesia es el cuerpo de Cristo. Mientras que el primer punto revela la
dimensión histórico-redentora de la iglesia y su continuidad respecto de
capítulos anteriores del relato bíblico, el segundo punto revela la naturaleza
cristológica y escatológica de la iglesia y, por ende, su discontinuidad
respecto de la Israel del Antiguo Testamento. Rudolf Schnackenburg lo
expresa muy bien:

Por un lado, [la iglesia] es la heredera legítima, la
continuación de la historia sagrada, la verdadera
consumación del pueblo de Dios del Antiguo Testamento, y
constituye una parte integral de la acción divina continua
que empezó con la elección de Israel. Por otro lado, es una
nueva creación escatológica, un nuevo fundamento
edificado sobre la obra salvífica de Jesucristo, que opone al
Espíritu y la letra de la Ley [...], y presenta una
discontinuidad en tanto que la antigua Israel, en gran parte,
ya no pertenece a este nuevo pueblo de Dios debido a su
incredulidad.9
Las imágenes neotestamentarias del «pueblo de Dios» sostienen esta

tensión entre continuidad y discontinuidad: la iglesia (como observa Nils
Dahl) es «la única Israel de la nueva era escatológica».10 Estas imágenes
invaden todo el Nuevo Testamento; su función básica «es relacionar la
generación cristiana contemporánea con la comunidad histórica cuyo origen
yace en las promesas del pacto de Dios».11 De hecho, «los títulos más
característicos que reciben los creyentes en Cristo [son] los antiguos títulos



200

que recibió Israel. [...] La idea del pueblo de Dios es el concepto más
antiguo y fundamental que subyace a la interpretación que la ekklesia hace
de sí misma».12

Sin embargo, la misma palabra «pueblo» quizás requiera una breve
explicación para los lectores modernos. Comúnmente, cuando usamos la
palabra «pueblo», lo que tenemos en mente es una multitud de individuos,
como cuando decimos «había unas sesenta mil personas en el partido de
fútbol». Vivimos en una cultura individualista y, por ende, a la mayoría de
nosotros le es fácil trasladar esta comprensión occidental y moderna de la
palabra «pueblo» a su lectura de expresiones neotestamentarias como «el
pueblo de Dios»: la imagen mental que tenemos es la de la iglesia como un
conjunto de individuos cristianos. De hecho, hay un término que expresa
ese sentido en el griego koiné: la palabra laos se usa ocasionalmente en
textos no bíblicos de los primeros siglos después de Cristo y denota un
grupo de individuos reunidos. Ahora bien, esa misma palabra (laos), cuando
aparece en la Septuaginta, la traducción griega del Antiguo Testamento
hebreo, denota una comunidad nacional unificada que comparte una misma
historia, una misma religión, una misma cultura, un mismo idioma y un
mismo estilo de vida. Con esta acepción, el término aparece alrededor de
dos mil veces en la Septuaginta. Más específicamente, salvando unas pocas
excepciones, esta palabra describe a Israel en su unidad nacional y
espiritual, arraigada a la historia especial de las maravillas de Dios; por
ende, el término sirve «para resaltar la posición religiosa, especial y
privilegiada que tenía este pueblo por su condición de pueblo de Dios».13

Por lo tanto, la palabra indica que el pueblo de Israel tiene una historia
única en común que los ha unido, haciendo de ellos una etnia particular que
tiene un estilo de vida compartido y un llamado en común.

Ya hemos trazado el recorrido de los momentos decisivos de esa
historia que han determinado la comprensión de sí mismo que tuvo el
pueblo de Dios del Antiguo Testamento. El relato bíblico revela que hay un
Dios que es el Creador de todas las cosas, el Soberano que gobierna la
historia y Dios sobre todas las naciones. Su accionar redentor en la historia
es lo que define al pueblo de Israel. Según el misterio de su amor, Dios
eligió solo a Abraham y a Israel para que fueran su pueblo especial. Él los
redimió de la idolatría de Egipto para que lo sirvieran solo a él. Estableció
un pacto con ellos en Sinaí y les confió la responsabilidad de cumplir un rol
en la historia de la redención. Les dio la ley para moldearlos con un estilo



201

de vida santo y descendió a habitar en medio de ellos. Israel es un pueblo
fundado y unido gracias al amor con que Dios los escogió, la redención, el
pacto, la Torá y su presencia. No obstante, todos estos elementos no son
sino un medio para alcanzar un fin aun más grande: Israel sería socio e
instrumento de Dios en su misión de restaurar toda la creación y a todos los
pueblos para alabanza de su gloria. Sería «una luz a las naciones» y el
medio por el cual la salvación de Dios llegaría «hasta los confines de la
tierra» (Is. 42:6; 49:6). Israel tenía una historia única, una identidad única y
un llamado único.

En el centro de la relación de pacto entre Yahweh e Israel se halla la
promesa: «yo seré su Dios, y ustedes serán mi pueblo» (Lv. 26:12; Dt.
29:12-13). Cuando Israel falló y no vivió a la altura de su llamado, Dios
juzgó a la nación y les dijo: «ustedes no son mi pueblo, ni yo soy el Dios de
ustedes» (Os. 1:9); pero por medio de los profetas, él prometió que llegaría
el día en que, una vez más, serían reunidos y perdonados: la ley sería escrita
en sus corazones, él volvería a ser su Dios y ellos volverían a ser su pueblo
(Jer. 31:33; Os. 1:10; 2:1, 23). Dios mismo regresaría y volvería a vivir en
medio de ellos. En aquel día, como escribe el profeta Zacarías, dice el
Señor: «muchas naciones se unirán a mí, y ellas me serán por pueblo» (Zac.
2:11). Por consiguiente, cerca del tiempo del exilio, el «énfasis del mensaje
profético se desplazó cada vez más desde el tiempo presente hacia el futuro,
donde se esperaba que tuviera lugar una nueva acción escatológica de Dios
[...]. Lo que solía valorarse como una posesión presente se convirtió,
después de los numerosos fracasos del pueblo del pacto, en algo prometido
y anhelado que aguardaba en el futuro. Israel, el pueblo de Dios, se
convirtió en un concepto escatológico: Yahweh volvería a ser el Dios de
Israel e Israel volvería a ser el pueblo de Yahweh».14 Por lo tanto, la idea
del «pueblo de Dios» cobró un nuevo sentido en los escritos de los profetas,
de modo que en los albores del período neotestamentario «solo la Israel del
futuro escatológico es el “pueblo de Dios” en todo el sentido de la
palabra».15 Este pueblo, según se entendía, estaría compuesto del remanente
restaurado de Israel, junto con los gentiles de muchas naciones, que
entrarían en el pacto para convertirse en un solo pueblo con ellos.

La iglesia del Nuevo Testamento creía que ella misma era
precisamente esta comunidad escatológica, este «pueblo de Dios». En los
escritos neotestamentarios, los cristianos se aplican a sí mismos de forma
constante todos los títulos de la antigua Israel: ellos son la «Israel de Dios»



202

(Gá. 6:16), «la circuncisión»16 (Fil. 3:3), «las doce tribus» (Stg. 1:1), «el
remanente» (Ro. 9:27), la «descendencia de Abraham» (Ro. 4:16; Gá.
3:29), «los elegidos por Dios» (1 P. 1:1, NTV), «la grey de Dios» (1 P. 5:2),
«los pámpanos» o tallos de una vid17 (Jn. 15:1-8), «hijos de Dios» (Gá.
3:26) y la esposa de Dios (Ef. 5:22-23). Ellos son los «santos»18 (Ro. 1:7),
los «amados» (Ro. 1:7), los «escogidos» (Ro. 8:33) y los «llamados» (Ro.
1:6).19 Los miembros de la iglesia primitiva se veían como partícipes del
nuevo pacto —lo cual le había sido prometido a Jeremías— y consideraban
que tenían el derecho a aplicar a sí mismos la fórmula del pacto: «yo seré su
Dios y ellos serán mi pueblo» (cf. 2 Co. 6:16). Se veían a sí mismos como
el cumplimiento de las profecías del Antiguo Testamento sobre el pueblo
escatológico de Dios (ej.: Jer. 31:31-34/He. 8:10-12; Is. 10:22-23; Os. 1:10;
2:23/Ro. 9:22-29). Todo esto pone de manifiesto «que la convicción de que
ellos eran el pueblo escatológico de Dios estaba profundamente arraigada
en la iglesia primitiva».20

De especial interés en este sentido son las palabras de Pedro en su
primera epístola: «Pero ustedes son linaje escogido, real sacerdocio, nación
santa, pueblo adquirido por Dios, para que anuncien los hechos
maravillosos de aquel que los llamó de las tinieblas a su luz admirable.
Antes, ustedes no eran un pueblo; ¡pero ahora son el pueblo de Dios!; antes
no habían sido compadecidos, pero ahora ya han sido compadecidos» (1 P.
2:9-10). En este pasaje, Pedro echa mano de tres pasajes del Antiguo
Testamento para describir el estatus único y la vocación misional de la
iglesia.21 Uno de estos pasajes es el de Oseas, donde Dios dijo a Israel:
«ustedes no son mi pueblo» (Os. 1:9-10), pero prometió que «en aquel día»
él llamaría «al que no era mi pueblo: Tú eres mi pueblo» (Os. 2:23, LBLA;
cf. Os. 1:6, 9; 2:1). Como pueblo de Dios, la iglesia puede atribuirse
justamente los antiguos títulos de Israel. Pedro toma dos pasajes más para
definir a la iglesia: los términos «real sacerdocio» y «nación santa», que
surgen hacia el principio de la historia de Israel, cuando Dios se dirigió a la
nación en Sinaí (Éx. 19:3-6). Esas son las palabras que Dios habló a Israel
justo después del éxodo y de la liberación de Egipto, y con ellas definió el
rol que tendrían en la historia de la redención; estas palabras son
fundacionales y constitutivas para la identidad y la mismísima existencia de
Israel como el pueblo de Dios. Pedro ahora estaba diciendo a la iglesia que
este mismo rol misional les pertenece a ellos: la iglesia es un «real
sacerdocio» y una «nación santa».



203

Los términos «linaje escogido» y «pueblo adquirido por Dios»
provienen de un período posterior de la historia israelita (Is. 43:20-21).
Israel había fracasado, no había vivido conforme a su rol y eso la condujo al
exilio de Babilonia. Isaías prometió que habría un segundo éxodo desde la
cautividad babilónica, mediante el cual Dios juró hacer algo nuevo: llevaría
a su pueblo —al que llama «mi pueblo escogido» y del que dice: «a este
pueblo lo he creado para mí»— fuera del cautiverio una vez más porque
«este pueblo proclamará mis alabanzas». Pedro dice a la iglesia: ustedes son
ese pueblo escogido, el pueblo adquirido por Dios, libertado por él para que
ustedes canten las alabanzas de Dios, quien los llamó de las tinieblas a la
luz.

Lo que es especialmente notable en las palabras de Pedro es su impulso
misional. Éxodo 19:3-6 había sido absolutamente crucial al momento de
definir la identidad misional de Israel. Ahora, la iglesia asumía esa vocación
de ser un pueblo santo y un reino de sacerdotes en medio de las naciones y
para bendecir a las naciones. En los versículos subsiguientes, Pedro explica
en más detalle esta orientación de la iglesia hacia las naciones. Los
miembros de la iglesia deben llevar vidas santas para que los incrédulos que
los rodean se vuelvan partícipes de la salvación de Dios: «Amados
hermanos, como si ustedes fueran extranjeros y peregrinos, les ruego que se
aparten de los deseos pecaminosos que batallan contra el alma. Mantengan
una buena conducta entre los no creyentes para que, aunque los acusen de
malhechores, al ver las buenas obras de ustedes glorifiquen a Dios el día
que él nos visite» (1 P. 2:11-12). Por lo tanto, aplicando este nombre a la
iglesia, «el pueblo de Dios» debe concebirse en términos del relato del
Antiguo Testamento: es un pueblo escogido, redimido, santo, unido a Dios
por un pacto, y con el que Dios habita a fin de bendecir a las naciones.

El término ekklesia, que suele traducirse simplemente con la palabra
«iglesia», quizás sea la designación más común para la iglesia del Nuevo
Testamento, a la vez que indica que ella asume de una forma similar la
vocación del Antiguo Testamento. En la cultura griega, la ekklesia era una
asamblea pública donde los ciudadanos se reunían al llamado de un
funcionario de gobierno o de la trompeta del heraldo para resolver asuntos
civiles.22 Sin embargo, hacia los tiempos en que se lo empleó en el Nuevo
Testamento, este término había adquirido un rico significado teológico por
su uso en la Septuaginta. Allí, ekklesia se usa para describir al pueblo de
Israel en términos de una asamblea sagrada cuando se reunió como el



204

pueblo del pacto con Dios: este uso evoca de forma explícita la asamblea
fundacional de Sinaí, cuando Israel se reunió por primera vez delante de
Dios para ser constituida el pueblo de su pacto. Deuteronomio se refiere a
este importante momento como «el día que ustedes estuvieron ante el Señor
su Dios» y llama a Israel «toda su congregación»: en ambos versículos, la
Septuaginta usa el término ekklesia con el sentido de «asamblea» (Dt. 4:10;
5:22; 9:10; 10:4; 18:16). Ser parte de esta ekklesia es ser parte del pueblo
del pacto con Dios, llamado a ser una nación santa y un reino de sacerdotes
para bendecir a las naciones. La asamblea de la Israel de Sinaí «debía
reflejar la gloria de Dios y personificar su gracia y verdad, no solo para
preservarlas como testigo, sino para perpetuarlas también en medio de las
naciones».23 Por consiguiente, para el momento en que se escribió el Nuevo
Testamento, la ekklesia se había convertido en una noción teológica
cimentada en el mismísimo pacto sinaítico y, en esencia, misional.

En el resto del relato del Antiguo Testamento, Dios reúne a su pueblo
en ocasiones especiales para renovar el pacto (Lv. 23:2; Jos. 24:1; Esd.
10:8, 12; Jl. 2:16) y los restaura al llamamiento que habían recibido en
Sinaí. «Estas asambleas hacen eco de la gran asamblea de Israel en Sinaí. Si
bien en estos pasajes la palabra ekklesia suele referirse a una asamblea real
delante del Señor en el lugar central de adoración, el pensamiento
subyacente es que Israel está congregada como el pueblo de Dios.»24 La
ekklesia del Antiguo Testamento es un pueblo constituido y reunido por
Dios, llamado ser partícipe de su obra salvífica. Sin embargo, puesto que
Israel fracasó en el cumplimiento de este llamado, «ekklesia cobró el
sentido de la comunidad escatológica de Dios».25 Esta terminología se usa
en la literatura judaica, los rollos del Qumrán y los escritos apocalípticos
del período intertestamentario «para mostrar que se esperaba que en la era
mesiánica el pueblo de Dios se reuniera en Jerusalén en una gran asamblea,
donde la congregación del Señor sería reconstituida y la ley de Dios sería
promulgada».26 Aún habría otra gran renovación final del pacto cuando el
pueblo de Dios estuviera reunido (ekklesia) una vez más. El «pueblo de
Dios» escatológico reunido en los últimos tiempos cumpliría el llamado que
Dios dio a la gran asamblea de Sinaí.

Por eso, la iglesia primitiva se refería a sí misma con el título de
ekklesia, identificándose así a sí misma como el pueblo escatológico de
Dios. «Al adoptar el concepto de ekklesia, la nueva comunidad de Jerusalén
mostró que se entendía a sí misma como el cumplimiento escatológico de



205

aquella asamblea de Sinaí».27 Ahora era la asamblea sagrada, reunida por
Dios para ser su pueblo y participar en su obra como una nación santa.

El término ekklesia claramente expresa una continuidad entre la
asamblea del Antiguo Testamento y la iglesia. No obstante, Pablo lo emplea
de tal manera que también expone una discontinuidad escatológica, como lo
vemos, por ejemplo, en las palabras que él escribe a los tesalonicenses: «a
la iglesia [ekklesia] de los tesalonicenses en Dios el Padre y en el Señor
Jesucristo». Hay dos elementos nuevos y significativos que aparecen en esta
forma de dirigirse a los destinatarios de las cartas. La ekklesia ahora se
concibe como una comunidad constituida por la acción salvífica y decisiva
de Jesucristo: no es simplemente la asamblea de Dios, sino que también es
en el Señor Jesucristo. Además, este pueblo ya no es exclusivamente judío
o nacional: es una ekklesia ubicada en Tesalónica y conformada por
tesalonicenses judíos y gentiles.28 Como comunidad escatológica, la
ekklesia es tanto cristológica como multinacional.

Las imágenes del pueblo de Dios son copiosas en el Nuevo Testamento
y se encuentran especialmente en el lenguaje del laos (pueblo) y la ekklesia
(asamblea). Sin embargo, la totalidad del mundo simbólico de la iglesia
primitiva está impregnado de los títulos, las metáforas y las profecías del
Antiguo Testamento. La iglesia vive en una continuidad consciente respecto
de la comunidad constituida en el Antiguo Testamento, llamada a cumplir
un rol misional en Sinaí. Ahora bien, estos cristianos también creen que
ellos son la consumación escatológica del pueblo de Sinaí, conformado de
nuevo por medio de la obra decisiva de Jesucristo y el Espíritu. Este
concepto de sí mismos los define como un pueblo misional, heredero del
llamado de Israel a ser una luz en medio de las naciones, así como de la
misión de Jesús en la era del «ya pero todavía no» del reino. Por lo tanto, la
misión es esencial para la imaginería neotestamentaria del «pueblo de
Dios».
 
La nueva creación: una imagen misional

La comprensión que Pablo tenía del evangelio, al igual que la de otros
autores del Nuevo Testamento, es fundamentalmente escatológica. Él ve
que la salvación de los últimos días ya empezó a derramarse en la historia.
Para Pablo, la iglesia es un pueblo que pertenece al siglo venidero y ha
probado los poderes del reino de Dios. Esta comprensión escatológica de la



206

iglesia debe entenderse en el contexto de la estructura más amplia de su
teología.

Hay una continuidad profunda y fundamental entre el mensaje que
Jesús da en los Evangelios y la forma en que Pablo articula ese mensaje
para enseñarlo a las distintas iglesias que él establece. Los Evangelios
llegan a nosotros en la forma de un testimonio histórico (maturia) y una
proclamación (kerygma) de las buenas nuevas del reino que Jesús anunció.
La enseñanza de Pablo (didache) explica la importancia de este mensaje
para la vida misional de las iglesias que él plantó.29 El mensaje, tanto de
Jesús como Pablo, se caracteriza por la misma estructura escatológica. La
buena noticia es que en Jesucristo el reino de Dios, el siglo venidero, ha
despuntado.

La clave para entender la teología paulina en general, y su eclesiología
en particular, es entender qué sucedió tras recibir su llamado en el camino
hacia Damasco.30 Pablo era un judío con una buena educación, cuya
comprensión de la historia de la redención había sido instruida por la
teología rabínica de aquel entonces. Cuando se vio confrontado por el Jesús
resucitado, tuvo que reacomodar su visión de la historia de la redención y
del reino venidero. Esta revelación de Jesús lo «llamaba [a Pablo] a realizar
una reconstrucción tan fundacional y abarcadora de sus aprendizajes que
pudiera proveerle un contexto total inteligible para entender la salvación
por medio de un Mesías crucificado».31 Asimismo, en un contexto judío,
donde la resurrección de un hombre a la mitad de la historia no tenía
explicación, la «reconstrucción» de Pablo también tenía que dar cuenta de
la resurrección de Jesús. La estructura del pensamiento paulino sobre el
evangelio es una respuesta a esos desafíos.

El pensamiento escatológico rabínico, arraigado a los profetas del
Antiguo Testamento, se concentraba en una división de la historia que
distinguía «este siglo» (dominado por el pecado, la muerte y el poder de la
maldad) y el «siglo venidero» (un mundo transformado y caracterizado por
el conocimiento de Dios, la paz, la justicia, el gozo y el amor). Los judíos
anticipaban el día en que Dios irrumpiría en la historia y marcaría el inicio
del siglo venidero (vea fig. 7.1). Dentro de esta estructura básica, J.
Christiaan Beker identifica cuatro componentes de la esperanza
escatológica (o apocalíptica) judía que cobran enorme relevancia en los
escritos de Pablo: (1) la vindicación: Dios será fiel a las promesas que ha
hecho y abrirá paso al siglo venidero; él derrotará a las fuerzas hostiles que



207

se oponen a él y así reivindicará su nombre; (2) el universalismo: la
restauración de Dios tendrá un alcance cósmico, es decir, él restaurará toda
su creación y toda vida humana a su bienestar original en el siglo venidero;
(3) el dualismo: en el presente siglo malo, se está librando una batalla entre
el Espíritu de Dios y los poderes del mal, que se disputan toda la creación; y
(4) la inminencia: el siglo venidero está cerca; está a punto de llegar en toda
su plenitud.32

 

El problema para Pablo era cómo relacionar la muerte y la resurrección
de Jesús con esta visión de la historia de la redención. De acuerdo con su
reconstrucción cristológica, las buenas nuevas son «la proclamación y
explicación del tiempo escatológico de salvación inaugurado con la venida,
muerte y resurrección de Cristo».33 En la muerte de Jesús, Dios triunfó
sobre los poderes de maldad de la era antigua. En la resurrección de Jesús,
el siglo venidero ha comenzado. Jesús obró a favor de la creación entera en
su muerte y ha derrotado de forma decisiva a los poderes del mal que
dominaban la era antigua. Él obró a favor de toda la creación por medio de
su resurrección, que inauguró la nueva creación. La muerte de Cristo marca
el fin de lo antiguo; su resurrección es el principio de lo nuevo. Jesús es el
primogénito de la nueva creación y el Espíritu es ahora el poder de Dios
para conceder esta salvación escatológica. No obstante, eso no significa que
los poderes de la era antigua ya no están presentes. Más bien, hay una
«fusión de las dos eras» (Schweitzer), una «entrada de la era futura en el
presente» (Schlier), donde «las dos eras están presentes de forma
simultánea» (Wendland; vea fig. 7.2).34

 



208

 
Las cartas de Pablo están plagadas de un lenguaje que apunta a esta

comprensión básica. Por lo tanto, Pablo escribe que el primer hombre —
Adán— inauguró la era antigua con su acto de desobediencia, pero el
«segundo Adán» —Jesús— trajo consigo el siglo venidero por medio de su
acto de obediencia. Para Pablo, la «carne» es el mundo dominado por el
pecado, mientras que el «Espíritu» representa que el mundo ahora está
siendo restaurado por el Espíritu de Dios. El «viejo hombre» de sus escritos
simboliza la vida humana bajo el poder de la era antigua; el «nuevo
hombre» es una vida humana transformada por el poder del Espíritu.

La iglesia es el pueblo que ha empezado a ser partícipe de los poderes
del siglo venidero: «la iglesia como el amanecer de una nueva era», diría
Beker. Como tal, esta comunidad «tiene un horizonte escatológico y es la
manifestación proléptica del reino de Dios en la historia; es la cabeza de
puente de la nueva creación y la señal de la nueva era en el mundo
antiguo».35 Son muchas las imágenes del Nuevo Testamento que describen
a la iglesia como partícipe de la nueva creación. Estas ilustraciones nos
permiten entender que la iglesia es una comunidad que participa en la obra
del «postrer Adán» (1 Co. 15:45; cf. Ro. 5:12-21) y así se ha convertido en
«los primeros frutos» (Stg. 1:18) de la «nueva creación» (2 Co. 5:17). La
iglesia es la «nueva humanidad» (Ef. 2:15; cf. Col. 3:9-11) cuyos miembros
viven ahora mismo como ciudadanos del reino de Dios (Col. 1:13), que
experimentan en el presente los poderes del «mundo venidero» (He. 6:5) y
ya han empezado a disfrutar del «reposo especial para el pueblo de Dios»
(He. 4:9, NVI).

Estas imágenes no deben pensarse desde un punto de vista
individualista. Ridderbos observa que «no debemos orientarnos en primer
lugar hacia una interpretación individual y personal, sino hacia los puntos
de vista histórico-redentor y colectivo».36 Cuando Pablo habla de nuestra
participación en la nueva creación, no se refiere a «algo que les sucede a
individuos aislados. La incorporación a la encarnación de Cristo traslada al



209

creyente individual a una comunidad de creyentes».37 Pablo piensa en
términos cósmicos y comunitarios. La salvación tiene un alcance cósmico;
es una nueva creación que ha nacido en la resurrección de Jesús. La
salvación se extiende lo suficiente para abarcar toda vida humana y abrazar
a un pueblo, una nueva humanidad que unida es partícipe de la nueva
creación.

Nuestra perspectiva individualista a veces nubla esta visión de la
salvación cósmica y comunal. Un buen ejemplo de esta tendencia es la
forma en que interpretamos 2 Corintios 5:17, que la versión NVI traduce de
la siguiente manera: «De modo que si alguno está en Cristo, ya es una
nueva creación; atrás ha quedado lo viejo: ¡ahora ya todo es nuevo!». Otras
traducciones enfatizan el tono individualista aun más con traducciones
como: «se ha convertido en una persona nueva». El original griego no dice
lo mismo, sino que afirma simplemente: «Si alguno está en Cristo… ¡nueva
creación!». Ridderbos observa que la referencia que Pablo hace a una
«nueva creación» «no tiene un sentido meramente individual (“una nueva
criatura”), sino que nos lleva a pensar en el mundo nuevo de la re-creación
que Dios ha hecho llegar en Cristo y en la cual está incluido todo aquel que
está en Cristo».38 Es el surgimiento de un nuevo orden mundial.
Pertenecemos a aquella nueva creación no como individuos aislados, sino
como miembros de una nueva humanidad que habita en el nuevo orden.

Esto último queda especialmente claro en el argumento que Pablo
expone en Romanos 5 y 6, donde él habla de Adán y Cristo: encontramos a
Adán en el principio del mundo antiguo, mientras que Jesús marca el
comienzo del nuevo. El pecado de Adán inaugura la era antigua, mientras
que la obra de Jesús abre paso al siglo venidero. Si estamos en Adán, somos
parte de la era antigua y estamos bajo su poder, pero si estamos «en Cristo»,
somos parte del siglo venidero (Ro. 5:12-21). Inmediatamente después de
mostrar este contraste, Pablo habla de nuestra participación en lo que Jesús
ha logrado mediante su muerte y resurrección, al incorporarnos a la
comunidad nueva por medio del bautismo (Ro. 6:1-14). Desde luego, esto
no minimiza la responsabilidad individual de cada miembro de esa
comunidad, sino que destaca la naturaleza comunitaria de la vida humana y
la estructura cósmica y comunal de la escatología paulina. Para Pablo hay
dos mundos —el antiguo y el nuevo— y dos pueblos que habitan esos
mundos.



210

Esta imaginería tiene ricas implicancias misionales. La iglesia, al
encarnar la vida de la nueva creación, es una luz que atrae a las naciones.
Como bien advierte Bosch:

Según la comprensión de Pablo, la iglesia es «el mundo en
obediencia a Dios», la «creación […] redimida». […] Su
función primaria en el mundo es ser esta nueva creación. Su
mismísima existencia debería ser para la gloria de Dios.
Precisamente así es como ella influye a los «extraños». Por
medio de su conducta, los creyentes atraen a los incrédulos
o provocan su rechazo. […] Su comportamiento es atrayente
u ofensivo. Cuando es atrayente, las personas se ven
atraídas a la iglesia, incluso cuando la iglesia no «sale» de
forma activa a evangelizarlos.39

Así, Pablo recordaba a las iglesias jóvenes que debían estar orientadas
al mundo. Su vida nueva debía consistir en «hacer lo bueno a los ojos de
todo el mundo» (Ro. 12:17), lo cual debía ser «evidente a todos» (Fil. 4:5,
NVI;40 cf. Col. 4:5-6) para que así «se ganen el respeto de los que no son
creyentes» (1 Ts. 4:12, NVI). Él desafió a la iglesia de Filipos a actuar en
consecuencia con su salvación para que brillaran como luminares en medio
de la cultura torcida y corrupta del Imperio romano (Fil. 2:12-15). Él habló
del impacto de la vida de la iglesia sobre los incrédulos cuando escribió a la
iglesia de Tesalónica que «la palabra del Señor ha sido divulgada, y no solo
en Macedonia y Acaya, sino también en muchos otros lugares donde se
sabe de la fe que ustedes tienen en Dios» (1 Ts. 1:8). Él dijo que la iglesia
de los corintios era como una carta de recomendación para Pablo,
«conocida y leída por todos» (2 Co. 3:2). Sobre la iglesia de Roma, escribió
que su fe «se difunde por todo el mundo» (Ro. 1:8) y agregó: «la obediencia
de ustedes ha llegado a ser bien conocida por todos» (Ro. 16:19). A partir
de estos pasajes, Bosch concluye que «probablemente estos comentarios no
sugieran que las iglesias de Tesalónica, Corinto y Roma estaban
involucradas de forma activa en un trabajo misionero directo, sino que, más
bien, eran “misioneras por su misma esencia”, por medio de su unidad, su
amor mutuo, su conducta ejemplar y su gozo radiante».41

Puesto que la salvación del siglo venidero tiene un alcance cósmico, la
misión del pueblo de Dios también alcanzará a toda la creación y se
derramará sobre la vida pública de la cultura, en tanto que los creyentes
buscarán el bienestar del mundo. «Entonces, el alcance universal futuro del



211

reino de Dios que ha de venir da cuenta de un concepto radical de la iglesia
para el mundo. Los cristianos se ven obligados a volverse socios de Dios en
su plan cósmico de redención.»42 Dios está restaurando su reino, por lo cual
«uno esperaría que la iglesia, dado que es el plano y la cabeza de puente del
reino de Dios, se esfuerce en todas sus actividades para preparar al mundo
para el destino que se avecina y que tendrá en el reino de Dios. La
consecuencia hermenéutica [...] sugiere que hay una vocación y una misión
activas para el orden creado y sus instituciones».43 Por ende, Pablo insiste
en la «obligación de los cristianos de “vivir como ciudadanos” [...] en el
mundo de la politeia [la vida pública del estado] de un modo que sea digno
del evangelio».44

Dado que hay una fusión entre las dos eras, un encuentro entre los
poderes del siglo venidero y los poderes de maldad de la era antigua,
involucrarse de una manera misional en la vida pública implicará tanto la
participación como el rechazo, a favor y en contra del mundo al mismo
tiempo. La iglesia vive para el mundo en el sentido de que afirma que Dios
está renovando su contexto cultural y busca manifestar el señorío de Cristo
sobre toda la vida para el bien del mundo. Al mismo tiempo, la iglesia vive
en contra del mundo en el sentido de que rechaza los poderes idolátricos de
la era antigua y su dominio continuo sobre la sociedad humana. «Así, la
iglesia vive en una tensión constante entre estar en contra del mundo y a
favor del mundo. Si hace demasiado hincapié en la postura dualista de una
separación del mundo, amenaza con convertirse en un movimiento
apocalíptico puramente sectario que niega la muerte y resurrección de
Cristo como el plan de redención de Dios para el mundo; pero si enfatiza de
forma exclusiva la participación en el mundo, amenaza con volverse otro
fenómeno “mundano”, que se adapta a lo que sea que el mundo compre y,
de ese modo, se vuelve parte del mundo.»45

La fidelidad al evangelio «en medio de esta batalla» significará un
«sufrimiento necesario». La iglesia está envuelta en la batalla cósmica.
Ponerse del lado del reino de Dios implicará sufrir en un encuentro
misionero con los poderes de la era antigua. Este sufrimiento es «no solo un
sufrimiento que deba soportarse de forma pasiva debido a las arremetidas
de los poderes de este mundo, sino que también es un resultado del
involucramiento activo en el mundo, debido a que la iglesia tiene una
misión redentora en el mundo y para el mundo en conformidad con el plan
de redención de Dios».46



212

 
La imagen misional del cuerpo de Cristo

En medio de la vasta galería de imágenes eclesiales del Nuevo
Testamento, «el cuerpo de Cristo» debe considerarse una de las más
importantes. En ella vemos «el resultado más maduro del pensamiento
neotestamentario acerca de la Iglesia»:47 nos muestra qué significa que la
iglesia sea el pueblo de Dios y nos ofrece una definición rica y precisa de su
naturaleza escatológica. Muchas veces, las referencias a esta imagen
destacan, mediante la ilustración del cuerpo humano, la unidad y diversidad
de los miembros de la iglesia en su vida en comunidad. De hecho, Pablo
emplea la analogía de esa manera. Sin embargo, la importancia del «cuerpo
de Cristo» va mucho más allá de una descripción del «funcionamiento del
cuerpo».48 El término se usa principalmente para ilustrar la «relación y
comunión estrecha y especial que hay entre Cristo y la iglesia».49 En efecto,
la imagen refleja la unidad y comunión que hay entre los miembros del
cuerpo, pero es la relación de la iglesia con Cristo lo que queda en primer
plano.50 La metáfora tiene el fin de «expresar el vínculo íntimo del pueblo
de Dios del Nuevo Testamento con Cristo, su relación con Dios por medio
de Cristo, la unión de sus miembros por medio de Cristo, y su lucha y
peregrinaje en dirección a Cristo como su objetivo. La Iglesia del Nuevo
Testamento sigue siendo el pueblo de Dios, pero es un pueblo de Dios
constituido nuevamente en Cristo y en relación con Cristo».51

Dado que esta terminología se halla únicamente en los escritos de
Pablo, ha suscitado un gran debate en torno al origen de la imagen.52 En la
cultura de los tiempos de Pablo, el término «cuerpo» comúnmente se usaba
para referirse al estado (polis) como una entidad social análoga al cuerpo
humano.53 La polis estaba compuesta de miembros diversos reunidos en
unidad sociopolítica. Por lo tanto, el término ya estaba listo para que Pablo
lo tomara para aludir a otra comunidad: la iglesia como cuerpo de
creyentes. No obstante, debemos dejar atrás el mundo griego y volver a las
raíces judías para entender cómo se relaciona este cuerpo con Cristo.

Hay dos formas significativas en las que la imagen del «cuerpo de
Cristo» nos muestra la relación de la iglesia con Cristo. La primera es que
estamos en Cristo: «nosotros, aunque somos muchos, formamos un solo
cuerpo en Cristo» (Ro. 12:5). El lenguaje referente a estar en Cristo (o a
veces, a modo de sinónimo, con Cristo) impregna las cartas de Pablo. En el
pensamiento escatológico judío de los días de Pablo, encontramos varias



213

nociones que hablan de un individuo que actúa en nombre de muchos, un
individuo que es fundador de un nuevo pueblo escatológico, y un pueblo
entero que halla su identidad y nombre en un fundador.54 Pablo toma esos
conceptos especialmente en relación con la muerte y resurrección de Jesús.
En esos acontecimientos hubo una transición decisiva del mundo antiguo al
nuevo, en el que su pueblo participa. Pablo puede hablar de Jesús
llamándolo el postrer Adán, cuya obra por muchos crea una nueva
comunidad (Ro. 5:12-21; 1 Co. 15:21-23); él es el principio o el
inaugurador (arche) del mundo de la resurrección del que su pueblo
participa (Col. 1:18); él es el primogénito y las primicias de una comunidad
que comparte la vida de su resurrección (1 Co. 15:20; Col. 1:18). En todos
esos roles, Jesús no es tan solo «el primero» en términos cronológicos, ni
tan solo en dignidad en comparación con su pueblo; más bien, «él abre el
camino para ellos y une el futuro de ellos al suyo propio».55 Lo que él logra
lo hace en nombre de su pueblo. El uno representa a los muchos y los
muchos son partícipes de lo que el uno ha hecho. Estar «en Cristo» es
participar en lo que él ha logrado: «De modo que si alguno está en Cristo,
ya es una nueva creación; atrás ha quedado lo viejo: ¡ahora ya todo es
nuevo!» (2 Co. 5:17).

Pablo también dice que en Cristo formamos un solo cuerpo (Ro. 12:5).
Esta es una declaración eclesiológica: se ha establecido una comunidad a
través de los sucesos de la pasión, la muerte y la resurrección de Jesús. Con
mucha frecuencia, la interpretación primaria (cuando no exclusiva) de la
frase «en Cristo» es en términos de salvación individual. Sin embargo, la
«nueva vida del individuo “en Cristo” [...] es al mismo tiempo una vida en
una sociedad nueva fundada “en Jesucristo”. Es imposible separar los
aspectos individual y social; la unión personal con Cristo también conlleva
la incorporación a la sociedad cristiana colectiva».56 Estar «en Cristo» no se
trata en primera instancia de individuos aislados que disfrutan los
beneficios de la obra de Cristo: se trata de ser parte de una nueva
humanidad que ahora es partícipe de su obra:

En un principio, el lector actual de las cartas paulinas se ve
inclinado a leer la recurrente frase «en Cristo» e
interpretarla en un sentido individual, por lo que habla de
una «relación personal con Cristo». [...] Esta referencia es
eclesiológica: aquellos que están «en Cristo» viven en el
reinado del Espíritu de Cristo —derramado desde la Pascua



214

—, donde el pecado y la muerte ya no son los poderes
dominantes. Así, «estar en Cristo» no significa que hay una
relación puramente individual entre Cristo y el creyente;
significa que el creyente pertenece a un reinado en el que
Cristo gobierna y que ese reinado es su cuerpo, la
comunidad. Ese es el fundamento sobre el que todo
individuo está completamente unido a Cristo y a sus
hermanos cristianos.57

Nuestro bautismo es el ritual por medio del cual nos volvemos
miembros de este cuerpo escatológico único y partícipes de lo que Jesús ha
hecho (Ro. 6:1-11; 1 Co. 12:13; Gá. 3:26-28). Pablo dice: «Por un solo
Espíritu todos fuimos bautizados en un solo cuerpo, tanto los judíos como
los no judíos, lo mismo los esclavos que los libres, y a todos se nos dio a
beber de un mismo Espíritu» (1 Co. 12:13). Los creyentes nos bautizamos
en un solo cuerpo que comparte el don del Espíritu, quien nos permite
disfrutar de los frutos de la obra de Cristo.

Si bien «el cuerpo de Cristo» se refiere primeramente a nuestra
relación colectiva con Cristo y no a ser una comunidad, sin duda es cierto
que esta imagen deja implícitas muchas implicancias sobre la comunión
entre cristianos, en especial en 1 Corintios y Romanos. Por ejemplo, dado
que la iglesia es un cuerpo en Cristo, necesita vivir esta unidad; esta unidad
se halla en la diversidad; los muchos miembros son dependientes el uno del
otro; todos recibimos dones con humildad para servirnos y edificarnos
mutuamente en amor; debemos honrar a cada miembro, en especial a los
más débiles; debemos tratar al pobre con honra para poder discernir el
cuerpo de Cristo; estamos unidos en solidaridad, de modo que cuando uno
sufre todos sufren y cuando uno se regocija todos se gozan; nuestra vida
debe estar moldeada por los pasajes del «unos a otros» del Nuevo
Testamento. Aun así, el punto de mayor importancia se halla en la relación
de este cuerpo con Jesucristo. La iglesia es una comunidad que comparte la
vida de los últimos días en virtud de estar unida a Jesús en su muerte y
resurrección.

Hay una segunda forma en la que nosotros como «el cuerpo» estamos
relacionados con Cristo: él es la cabeza de su cuerpo. Este modo de
referirse a la iglesia es predominante a lo largo de Efesios y Colosenses.
Mientras que en estas cartas la iglesia está relacionada en un sentido
histórico-redentor a la muerte y resurrección de Jesucristo (ej.: Ef. 2:11-16),



215

también está relacionada al Cristo vivo, el Señor exaltado, «la cabeza del
cuerpo, que es la iglesia» (Col. 1:18).

La imagen de Jesús como cabeza de la iglesia indica que él está en una
posición soberana de autoridad sobre la iglesia; la iglesia debe vivir en
sumisión, servicio y obediencia al dominio total de Cristo. Es relevante
considerar que, tanto en Efesios como en Colosenses, la autoridad de Cristo
sobre todas las cosas nos da el contexto de su autoridad sobre la iglesia.
«Todas las cosas» fueron creadas por Cristo y para Cristo, todas las cosas
por él subsisten en unidad, y todo será reconciliado con Dios por medio de
él (Col. 1:15-20). Es en este contexto de su dominio cósmico y supremo que
debemos entender que él es la cabeza del cuerpo, la iglesia (Col. 1:18).

El mismo vínculo entre la autoridad de Cristo sobre todas las cosas y
su autoridad sobre la iglesia se refleja también en Efesios (Ef. 1:20-23).
Con este énfasis sobre la autoridad cósmica de Cristo, Pablo respondió a la
amenaza de los diversos «poderes» espirituales que dominaban la vida
económica, cultural, social y política de Éfeso y Colosas. Los miembros de
la iglesia se veían tentados a vivir en sujeción a esos poderes, al igual que
sus conciudadanos. De acuerdo con la cosmovisión de aquel entonces, la
sociedad estaba dominada por estos principados y potestades (Ef. 2:1-3;
Col. 2). A modo de respuesta, Pablo dice que estas potestades fueron
creadas en Cristo y para Cristo (Col. 1:16) y son poderes buenos dentro de
la creación; no obstante, «están corrompidas y se vuelven demoníacas
cuando se absolutizan [y toman] el lugar que le pertenece a Dios».58 De
modo que las «potestades» buenas y creacionales de, por ejemplo, la
sexualidad, el dinero, el parentesco, la tradición y la autoridad política
pueden convertirse en ídolos y así determinar las estructuras de la sociedad.
El mensaje del evangelio es que esos poderes han sido derrotados en la cruz
(Col. 2:15) y reconciliados con Cristo (Col. 1:20). Han sido despojados de
sus demandas espurias de ultimidad y han sido restaurados al lugar que les
corresponde en la creación. Pablo habla de la autoridad cósmica de Cristo:
él ha creado a los principados y potestades, ha echado por tierra la
absolutización idolátrica de ellos y está reconciliándolos consigo mismo.
Por lo tanto, las iglesias de Colosas y Éfeso ya no tenían que someterse a
los poderes de su cultura. Habían sido libertadas: eran libres para servir solo
a Cristo.

Para la iglesia, Cristo es la cabeza sobre todas las cosas. Como cuerpo
de Cristo, somos la plenitud (pleroma) de aquel que «llena» todo (o sea, que



216

gobierna todas las cosas con su autoridad total y cósmica; cf. Jer. 23:24). Es
decir, su cuerpo también es parte de la victoria de Cristo, quien es la cabeza
sobre las potestades. Así, la iglesia ofrece la liberación de los poderes
idolátricos que definen la cultura pagana; la iglesia reconoce y expresa la
vasta autoridad de Dios. De ese modo, los cristianos constituyen una
sociedad contrastante frente a sus contemporáneos, que permanecen bajo el
yugo de esos poderes. La sujeción y la obediencia de la iglesia a Cristo debe
ser tan exhaustiva como la autoridad de Cristo.

Sorprendentemente, la autoridad soberana de Cristo como cabeza sobre
todas las cosas y sobre la iglesia se revela en el amor sacrificial de un siervo
(Ef. 5:22-33). Como ejemplo para el esposo, que es la cabeza de la esposa,
Pablo dice que Cristo hizo uso de su autoridad para amar a la iglesia de una
forma sacrificial y para darse a sí mismo por ella. Cristo lava a la iglesia y
la presenta vestida de radiante santidad. Él alimenta y cuida a los miembros
de su cuerpo. Este alimento y cuidado se evidencian en la forma en que el
Cristo exaltado da dones a la iglesia para que su cuerpo sea edificado y
alcance la medida de la estatura de la plenitud de Cristo (Ef. 4:7-16). Allí
vemos una ilustración de la presencia del Cristo exaltado en la iglesia,
haciendo uso de su autoridad soberana para preparar a su pueblo para que
crezca y sea transformado cada vez más a su semejanza. Él se asegura de
que la iglesia reciba un buen servicio de líderes que guardan el poder de la
Palabra de Dios en el centro de sus vidas. Él obra en ellos y a través de
ellos, y también mediante todos los demás dones que sirven a la obra de la
iglesia, para que en todas las cosas la iglesia crezca en Cristo, la cabeza. En
la medida en que la iglesia es edificada, también es libertada de los poderes
idolátricos de su entorno cultural, se vuelve cada vez más madura, se acerca
a la medida de la plenitud de Cristo, y así demuestra que Dios obra su
redención en los «principados y poderes» (Ef. 3:10). Por eso, Pablo exhortó
a los efesios que no vivieran (como los gentiles) bajo el dominio de los
poderes idolátricos de la sociedad, sino solo bajo la autoridad de Cristo (Ef.
4:17—6:20). Lohfink escribe:

Por lo tanto, la tarea decisiva de la iglesia es edificarse a sí
misma como una sociedad que contrasta con el mundo,
como el reinado en donde Cristo gobierna y el amor
fraternal es la ley de la vida. Precisamente, es por medio de
este proceder de la iglesia como la sociedad pagana podrá
entender el plan de Dios para el mundo. [...] Efesios nos



217

ofrece algo muy similar al modelo del peregrinaje de las
naciones, aunque lo hace valiéndose de una terminología
completamente distinta y con la mirada puesta en un
horizonte de pensamiento totalmente distinto. [...] La iglesia
entonces es simplemente la señal efectiva de que la
salvación de Dios está presente en el mundo.59

La imaginería del «cuerpo de Cristo» nos muestra que la iglesia está
relacionada con Jesús de dos maneras: en un sentido histórico-redentor, la
iglesia participa en los sucesos de la cruz y la resurrección; en un sentido
escatológico, la iglesia vive en un vínculo vital y constante con su cabeza,
el Señor vivo y resucitado. La iglesia vive por medio de una apropiación
continua de la nueva vida en Cristo, lo cual es posible gracias a un
reconocimiento permanente de su inclusión en la muerte y resurrección de
Jesús. Esta vida nueva es dada a la iglesia por la obra continua del Señor
resucitado y ascendido, quien obra en medio de ella por el Espíritu y a
través de la comunión de la iglesia. Este vínculo vital, histórico y
escatológico a Jesús es lo que hace a la iglesia el cuerpo de Cristo.

Antes me he referido a una tendencia a restringir la aplicación de las
imágenes del «cuerpo de Cristo» a la dinámica de la vida comunitaria
interna de la iglesia. Esa aplicación, si bien no hay duda de que en sí misma
es válida, no va tan lejos como debería: la imagen del cuerpo de Cristo debe
entenderse en términos de la relación vital que hay entre la iglesia y
Jesucristo. Sin embargo, incluso este punto se malentiende si no lo
comprendemos en términos misionales. Para entender esta ilustración por
completo, debemos verla en el contexto del relato bíblico: solo así
podremos ver la totalidad de las implicancias misionales para la iglesia.

Pablo nos dice que el propósito de Cristo es «crear en sí mismo [...]
una nueva humanidad» que se convirtiera en «un solo cuerpo» (Ef. 2:15-
16). Para comprender este propósito, debemos volver a la misión del reino
de Jesús en los Evangelios. Allí vemos que, en efecto, la intención de crear
un nuevo pueblo ocupaba un lugar central en su obra. Esta intención debe
entenderse en el contexto del relato bíblico: los profetas vieron que la obra
del Mesías sería reunir y restaurar a un pueblo que había fracasado en su
llamado de ser una luz para las naciones; a esta Israel verdadera y
escatológica se incorporarían los gentiles. Jesús realizó precisamente esa
tarea. Por medio de su obra, en especial su muerte y resurrección, cumplió
su propósito de crear una nueva humanidad y reconciliar judíos y gentiles



218

en un solo cuerpo. Ahora él está vivo para darles su propia vida por el
Espíritu, de modo que ellos continúen llevando adelante la misión de Jesús
en medio del mundo. Esta narrativa escritural provee el contexto dentro del
cual podemos apropiarnos de la verdadera trascendencia del «cuerpo de
Cristo»: el propósito de Cristo de crear un pueblo misional que encarnara la
vida de Jesús para bendecir al mundo. «Por lo tanto, este es el significado
básico de la ecuación “la Iglesia es el cuerpo de Cristo”: la Iglesia es la
manifestación del Cristo resucitado en la tierra.»60

 
La iglesia como el templo del Espíritu Santo

La identidad y naturaleza del pueblo escatológico de Dios se ven en su
relación no solo con Cristo sino también con el Espíritu. Hendrikus Berkhof
afirma con audacia que no podemos entender las enseñanzas diversas de las
Escrituras acerca del Espíritu a menos que entendamos su obra en el
contexto de la misión.61 En las crónicas de la resurrección (Mt. 28:19-20;
Lc. 24:49; Jn. 20:21-22; Hch. 1:8), la promesa del Espíritu se encuentra en
el contexto de la misión. Puesto que Cristo ha consumado el poderoso acto
de salvación de Dios, las noticias deben difundirse desde el Uno (Jesús) a
los muchos (toda la humanidad), desde el centro (Jerusalén) hasta los
confines de la tierra, y desde la mitad de la historia (en los sucesos de la
cruz y la resurrección) hasta la consumación de la historia (la segunda
venida de Jesús). Ahora bien, la misión no es simplemente el proceso
mediante el cual las obras de Dios se dan a conocer; más bien, la misión en
sí misma es una de las poderosas obras de Dios, la actividad divina
culminante por medio de la cual todas las demás maravillas de Dios son
reveladas y las personas se hacen partícipes de ellas. Precisamente, en eso
consiste la obra del Espíritu; todas las demás intervenciones del Espíritu
que registra el Nuevo Testamento están comprendidas en esta obra.

Aquí vemos dos aspectos importantes de la relación entre el Espíritu y
la iglesia: la iglesia es tanto un instrumento de la misión del Espíritu como
el resultado provisional de esa misión. La iglesia es el lugar o centro donde
el Espíritu está obrando la salvación alcanzada por Jesús, a la vez que es el
medio o canal por el cual esa salvación alcanza a los demás. Ambos
aspectos de esta relación son esenciales. Si pensamos que la iglesia es
únicamente el lugar donde el Espíritu obra, corremos el riesgo de caer en el
narcisismo y la introversión eclesiásticas.62 Si prestamos atención
exclusivamente a la iglesia como instrumento de la obra del Espíritu,



219

corremos el riesgo de acoger un activismo que está separado del evangelio
mismo.63

A lo largo de la historia de la iglesia, el problema principal es que la
iglesia se ha considerado a sí misma solo el lugar donde el Espíritu de Dios
está obrando para dar la salvación como un don en Cristo. Este concepto se
ha enfatizado de dos maneras en las diversas tradiciones eclesiásticas. La
primera es el énfasis sobre la obra del Espíritu en la institución. Iglesias
como la católica romana, la anglicana y las ortodoxas orientales han
destacado que el Espíritu obra por medio de las estructuras, el orden y el
ministerio de la iglesia para nutrir la salvación. En las iglesias reformadas,
evangélicas y pentecostales, se ha hecho especial hincapié sobre la obra del
Espíritu para cultivar y crear una comunidad, es decir, una vida de amor
donde los miembros del cuerpo se sirven «los unos a los otros» a través del
ejercicio mutuo de los dones. Estos énfasis distintos han creado
eclesiologías que están en tensión entre sí.

Sin duda, es cierto que, en las Escrituras, la obra del Espíritu suele
estar relacionada con la institución de la iglesia. El Espíritu obra por medio
de la proclamación de la Palabra (1 Co. 2), la santa cena (1 Co. 12:13), el
bautismo (Hch. 2:38), el liderazgo y el ministerio (Ef. 4:11-12), la
imposición de manos (Hch. 8:17) y la disciplina eclesiástica (Jn. 20:22-23).
A través de todos estos medios, el Espíritu nos permite encontrar al Dios
vivo y experimentar su salvación. El espíritu antinstitucional y el
individualismo de gran parte del evangelicalismo norteamericano (incluidos
algunos libros sobre la iglesia «misional») pasan por alto este importante
hilo que recorre la enseñanza de las Escrituras, cuando piensan que «el
Espíritu no tiene una relación genuina con las formas e instituciones, [sino
que es] un poder inmaterial e invisible que emana del corazón de Dios y
llega al corazón del individuo». Las Escrituras nos muestran que «el
Espíritu también necesita formas y acciones visibles».64 Además, la forma
de obrar del Espíritu también está vinculada a la vida comunitaria de la
iglesia. El Espíritu está obrando generando amor, compañerismo, paz, gozo
y justicia (Ro. 8; 14:17; Gá. 5:22). Él obra para hacer que las variadas
partes verdaderamente se conviertan en miembros los unos de los otros (Ro.
12:3-8). Él distribuye los dones a cada uno, para que ellos los usen para
nutrir a todos (1 Co. 12-14). Así, el Espíritu obra en la iglesia como pueblo
reunido.



220

No obstante, (como Berkhof nos recuerda) para entender correctamente
estas dimensiones institucionales y comunales de la iglesia, debemos mirar
hacia atrás y hacia adelante. Primero debemos mirar hacia atrás, al punto
de partida cristológico-escatológico: el Espíritu fluye como un don
escatológico del Jesús crucificado y resucitado, y da a las personas la
capacidad de compartir la vida del reino. También debemos mirar hacia
adelante, a quienes aún no comparten con nosotros esta salvación: la vida
de la iglesia debe estar orientada hacia el mundo incrédulo, que todavía
tiene que conocer la salvación alcanzada en Jesucristo. El Espíritu es Aquel
que viene de Cristo hacia todos nosotros, pero ese recorrido incluye a la
iglesia como institución y comunidad. Berkhof propone la ilustración de
una cadena de cuatro eslabones.65 El primer eslabón es Jesucristo y la
salvación del reino que él obtuvo en su muerte y resurrección. El segundo
es la institución de la iglesia, que da a conocer a Cristo en los diversos
ministerios de la iglesia y hace posible que el pueblo de Dios se incorpore a
estas tareas y experimente la salvación escatológica. El tercero es la vida
vibrante de la comunidad, que pone de manifiesto esta salvación mediante
la obra del Espíritu. El cuarto eslabón es el mundo incrédulo, que entonces
ve y oye las buenas nuevas en la iglesia. Así, la cadena une (1) la salvación
cristológica-escatológica a (2) la iglesia como institución, que a su vez se
une a (3) la iglesia como comunidad, que traba lazos con (4) el mundo
incrédulo. «En Palabra, sacramentos y ministerio, Cristo se hace presente a
la comunidad de su iglesia. A su vez, esta comunidad es llamada a ser el
medio por el cual Cristo se hace presente para el mundo».66 De este modo,
la iglesia se convierte en el vínculo entre las buenas nuevas de Jesucristo y
el mundo incrédulo; pero es la obra del Espíritu en y a través de la
institución y comunidad de la iglesia (como lugar y como instrumento) lo
que trae las buenas nuevas al mundo.

Cabe preguntarnos si existe una imagen que dé vida a esta reflexión
sistemática sobre la enseñanza escritural acerca del Espíritu, la iglesia y la
misión, o si debemos atender a la advertencia de Berkhof, quien dice que no
debemos «ponerle un título único a la obra del Espíritu en la iglesia» ni
categorizarla con una sola imagen.67 Sin duda, corremos un riesgo. Aun así,
entre las distintas imágenes eclesiales del Nuevo Testamento que destacan
la obra del Espíritu, la imagen del «templo del Espíritu Santo» logra
relacionar estas dimensiones de una eclesiología misional.



221

Cuando los autores del Nuevo Testamento hacen uso de la ilustración
del templo para describir a la iglesia, adoptan una imagen que goza de una
rica historia. La iglesia primitiva no era la única comunidad que creía ser la
verdadera Israel y se refería a sí misma como el verdadero templo
escatológico que prometieron los profetas. El templo era un símbolo forjado
por el relato del Antiguo Testamento; para entender qué significaba que la
iglesia fuera el templo del Espíritu Santo, debemos considerar brevemente
los puntos más importantes de ese relato. En este punto, la interesante y
exhaustiva obra de Gregory Beale sobre el templo y la misión de la iglesia
nos será útil.68

El templo israelita del Antiguo Testamento dirige nuestra atención
hacia atrás, al jardín del Edén de los primeros capítulos del relato bíblico
(Gn. 1-2), y hacia adelante, a la nueva creación de los últimos capítulos
(Ap. 21-22). El templo de Israel se construyó para reflejar la importancia y
el significado del jardín del Edén, el único lugar donde habitó la presencia
de Dios, Adán y Eva disfrutaron una comunión íntima con él, y vemos en
Adán al primer rey-sacerdote encargado de servir y guardar el santuario de
Dios. Él recibe el mandato de expandir las fronteras del santuario de la
presencia de Dios hacia regiones más allá. Por lo tanto, desde el principio,
el jardín-templo tuvo el propósito de expandirse para que una parte cada
vez mayor de la creación fuera llena de la presencia y el conocimiento de
Dios. El fracaso de Adán en la tarea asignada le valió su expulsión del
jardín. No obstante, Dios emprendió el largo camino de la redención para
restaurar la creación y, en los últimos capítulos de la Biblia, vemos un
templo nuevo que literalmente abarca la tierra entera. El cuadro de este
templo del fin de los tiempos está pintado con los colores de los primeros
capítulos de Génesis. Claramente, la intención de Dios es concretar su
intención original de llenar la tierra con su presencia: «Entonces oí que
desde el trono salía una potente voz, la cual decía: “Aquí está el tabernáculo
de Dios con los hombres. Él vivirá con ellos, y ellos serán su pueblo, y Dios
mismo estará con ellos y será su Dios”» (Ap. 21:3).

El relato que leemos entre Génesis 1-2 (la creación del «templo») y
Apocalipsis 21-22 (la recuperación del templo) es la historia de una misión.
Dios estableció su templo en medio de un pueblo en particular e invitó a
Israel a disfrutar una vez más de su presencia salvadora —de hecho, eso es
precisamente lo que los distingue como pueblo (Éx. 33:16)—; pero la
restauración de la presencia bondadosa y poderosa de Dios, junto con el



222

disfrute de su bendición creacional original, no es algo que Israel debiera
guardarse para sí sola, sino que debía mediar esta bendición a lo largo y
ancho de la tierra. Israel debía ser la humanidad renovada, un nuevo Adán
colectivo, «los instrumentos de Dios mediante los que él [hará que] la luz
de su presencia brille en los corazones entenebrecidos de las personas para
que ellos también se vuelvan parte de la creciente expansión del espacio del
templo sagrado y del reino. No es más ni menos que llevar a cabo el rol de
ser “testigos” de Dios en toda la tierra».69 El símbolo del templo hablaba no
solo de la presencia de Dios en medio del pueblo sino también de «un
mandato divino de ensanchar los límites del templo hasta alcanzar la tierra
entera».70 No es de extrañarse la ira de Jesús frente al templo de su propia
época, que se había convertido en un símbolo de privilegio etnocéntrico que
dejaba afuera a las naciones, justamente lo opuesto a lo que debía ser (Mr.
11:17). La misión de Israel seguía siendo centrípeta: en tanto ella encarnara
la vida de la nueva humanidad, las naciones verían que Dios vivía en medio
de ellos (Dt. 4:5-8). Podríamos graficarlo con círculos concéntricos
alrededor del templo, que crecen para abarcar Jerusalén, luego Israel y
después las naciones, en la medida en que los límites del conocimiento de
Dios se ensanchan de forma progresiva.

Ahora bien, al igual que Adán, Israel fracasó en su misión de
ensanchar los límites y «expandir la gloriosa presencia de Dios en medio
del resto de la humanidad entenebrecida».71 Por eso, los profetas anunciaron
un día en que el propósito de Dios se concretaría: el conocimiento de Dios
cubrirá toda la tierra como las aguas cubren el mar (Is. 11:9; Hab. 2:14).
Cuando Dios comience su restauración, establecerá un templo, en los
últimos días y en medio de Israel. Él dice a Ezequiel que pondrá su
santuario y morada en medio de ellos y que él será su Dios y ellos su
pueblo. Un hijo de David gobernará sobre ellos y sus vidas serán moldeadas
conforme a la ley de Dios (Ez. 37:24-27). Dios dice: «Y cuando mi
santuario esté para siempre en medio de ellos, las naciones sabrán que yo, el
Señor, santifico a Israel» (Ez. 37:28). Del mismo modo, Zacarías dice que,
en los últimos días, cuando el Señor vuelva a Jerusalén, reconstruirá su
templo (Zac. 1:16). Dios llama al pueblo de Israel a cantar y alegrarse,
porque el Señor vendrá a vivir en medio de ellos. De nuevo, el vínculo
queda trazado entre la presencia de Dios y la incorporación de las naciones:
«“Cuando llegue ese día, muchas naciones se unirán a mí, y ellas me serán
por pueblo, y en medio de ti habitaré.” Así sabrás que el Señor de los



223

ejércitos me ha enviado a ti» (Zac. 2:11). Más adelante, Zacarías dice que el
Señor volverá a Sion y habitará en Jerusalén. Entonces muchos pueblos y
naciones poderosas irán a Jerusalén para buscar al Señor (Zac. 8:3, 20-22).
«Cuando lleguen esos días, diez hombres de diferentes naciones y lenguas
se aferrarán al manto de un judío y le dirán: “¡Permítannos acompañarlos,
pues sabemos que Dios está con ustedes!”» (Zac. 8:23). Especialmente
relevante es la elaborada descripción del templo escatológico que detalla
Ezequiel, anunciando que será edificado en los últimos días (Ez. 40-48).
Por eso, Israel aguarda los últimos días, cuando la presencia de Dios morará
en medio de su pueblo de tal manera que las naciones se verán atraídas a él.

Incluso antes de la venida de Cristo hubo indicios de que este templo
del fin de los tiempos quizás no sea una estructura arquitectónica.72 Los
esenios, que vivieron en los tiempos de Jesús y rechazaron el templo
corrupto de Israel, se refirieron a su propia comunidad como el templo
escatológico.73 Los actos simbólicos de Jesús en los Evangelios anuncian el
juicio de Dios sobre el templo presente de ese entonces, y cuando
cuestionaron su autoridad para actuar así, él respondió: «Destruyan este
templo, y en tres días lo levantaré» (Jn. 2:19; cf. Mr. 14:58). Más adelante,
los discípulos entendieron que el templo del que hablaba no era un edificio
sino su propio cuerpo. Jesús es el templo escatológico, el complimiento de
la visión del profeta. Él revela la plenitud de la presencia de Dios en medio
de su pueblo de los últimos días. Juan nos dice que él habitó (literalmente,
«acampó» como en un tabernáculo) entre su pueblo (Jn. 1:14). Su
resurrección de entre los muertos marca el principio de los últimos días: así
es como ha llegado el tiempo de que la presencia y el conocimiento de Dios
llenen la tierra, al tiempo en que las naciones se ven atraídas a un pueblo
que ha experimentado la presencia salvífica de Dios.

En la resurrección comienza la edificación del templo escatológico. La
poderosa presencia de Dios se manifiesta en medio de su pueblo. Dios los
reúne —primero a Israel y después a las naciones— para conformar su
pueblo del fin de los tiempos, incorporándolos a la vida de su resurrección
por medio del Espíritu. Por eso, Jacobo pudo afirmar que la reconstrucción
del templo prometida por Amós consistiría en la restauración de Israel y
después de los gentiles (Hch. 15:16-17; cf. Am. 9:11-12).74 El nuevo templo
de la presencia de Dios, establecido en medio de las naciones, no es un
edificio: es un pueblo que recibe la nueva vida de la resurrección de Cristo
al ser lleno del Espíritu Santo. Por otra parte, no debemos pasar por alto la



224

relevancia misional del significativo cambio geográfico que tiene lugar
después de la resurrección. Allí vemos otra vez la visión centrípeta del
Antiguo Testamento, cumplida y transformada. Ya no hay un templo donde
la presencia de Dios se manifiesta en medio de una nación, en una
ubicación geográfica específica. Ahora estos templos se establecen en todo
el mundo, en muchas comunidades multiculturales, que cumplen la
intención original de Dios de manifestar su presencia a través de las vidas
santas de sus habitantes.75 En conformidad con el significado original del
templo y su propósito de expansión, los nuevos templos escatológicos ahora
están establecidos en todas las naciones, a fin de que la fragancia del
conocimiento de Dios llene toda la tierra.

Es un llamado bastante misional. En esta imagen vemos la relación
entre la obra de Jesucristo y «las naciones». Volviendo a la ilustración que
propone Berkhof —la cadena de cuatro eslabones—, la iglesia es un pueblo
que vincula lo que Cristo ha conquistado con las naciones y las incorpora a
ellas también en la salvación de Cristo. Al considerar la imagen de la iglesia
como templo del Espíritu Santo, nuestro entendimiento debe estar
determinado por este contexto bíblico: el templo es una imagen misional.

El templo del Espíritu Santo es, primero que nada, una imagen
comunal o colectiva. Nuestra lamentable tendencia a limitar esta imagen a
nuestros cuerpos físicos (otra manifestación de nuestro individualismo)
tiene el efecto de restarle importancia a la comunidad cristiana. Solo una
vez la palabra «templo» se refiere a (la morada del Espíritu en) el individuo
(1 Co. 6:19); en el resto de los casos es una imagen comunal. La imagen de
la iglesia como templo del Espíritu está esparcida por el Nuevo Testamento
(1 Co. 3:16-17; 2 Co. 6:16; Ef. 2:20-22; 1 P. 2:5; 4:17; Ap. 3:12; 11:1-2).
Además, la metáfora arquitectónica de «edificar» la comunidad cristiana,
frecuente en el Nuevo Testamento, da por sentado que la iglesia es un
edificio (ej.: Ro. 14:19; Jud. 20).76 Precisamente en la metáfora de edificar
«el templo del Espíritu» vemos la verdadera importancia que adquiere esta
imagen en el Nuevo Testamento.

Edificar su templo es la obra de Dios Espíritu Santo. Esta obra
escatológica de Dios es bipartita: primero, él incorpora a aquellos que no
pertenecían, agregando «piedras» al edificio (Ro. 15:20-21, 1 P. 2:5);
después sigue edificando y fortaleciendo la comunidad cristiana para que
pueda vivir cada vez más encarnando la salvación que él ha obtenido (Ef.
4:11-16; 1 Ts. 5:11). Ese edificio se construye sobre Cristo, cuyo evangelio



225

es el fundamento que asentaron los apóstoles y los profetas (1 Co. 3:10-15;
Ef. 2:19-22). La construcción solo puede llevarse a cabo sobre el
fundamento absoluto del evangelio de Jesucristo: cualquier estructura
edificada sobre algún otro fundamento al final se quemará. Dios lleva
adelante esta edificación por medio de los diversos miembros de la iglesia.
Él los prepara con una variedad de dones y poderes para que puedan
servirse los unos a los otros (Ro. 12:3-8; 1 Co. 12-14). Un punto
especialmente relevante es que Dios da a algunas personas el don de dar a
conocer la Palabra de Dios para que la comunidad entera sea edificada y
esté preparada para una vida de servicio (Ef. 4:11-12). Por lo tanto, la
edificación puede concretarse solo cuando el pueblo de Dios se reúne y
hace ejercicio de sus dones en comunidad (1 Co. 14:12; He. 10:24-25).

Ridderbos observa cuál es la orientación misional apropiada de esta
imagen cuando dice que la edificación «está orientada hacia la
manifestación comunitaria correcta de la iglesia en el mundo».77 El templo
y la imaginería de la edificación no debe tomarse para justificar la
introversión de una iglesia que se ocupa únicamente de disfrutar el don de
la salvación. Nuestra edificación en la forma de un templo para el Espíritu
Santo tiene por finalidad bendecir al mundo. La imaginería del templo
conlleva la expansión y la difusión del conocimiento de la presencia de
Dios en todo el mundo. Cuando indagamos en los numerosos pasajes del
Nuevo Testamento sobre el templo del Espíritu Santo que hablan de la vida
institucional y comunitaria de la iglesia, debemos concebirlos como
eslabones de una cadena que va desde Cristo hasta el mundo. Quizás la
iglesia hoy en día necesita que Cristo la limpie y reoriente su visión una vez
más hacia las naciones: «¿Acaso no está escrito: “Mi casa será llamada casa
de oración para todas las naciones”?» (Mr. 11:17). Beale concluye su
artículo con la siguiente exhortación: «Nuestra tarea como Iglesia es ser el
templo de Dios, tan llenos de su presencia que nos expandamos y llenemos
la tierra de su gloriosa presencia hasta que él finalmente cumpla por
completo su objetivo en el fin de los tiempos. Esa es nuestra misión
unificada y común. Dios permita que nos unamos en torno a este
objetivo».78

 
La imagen misional de la diáspora

Cuando Pablo se dirige a la iglesia de Corinto con las palabras «a la
iglesia [ekklesia] de Dios que está en Corinto [...]» (1 Co. 1:2), está



226

diciendo algo importante sobre su identidad. Para entender la palabra
ekklesia, debemos considerarla no solo en el contexto de la comunidad del
Antiguo Testamento sino también en términos del significado que tenía en
el Imperio romano. El significado original de ekklesia es el de una asamblea
pública que convocaba a todos los ciudadanos al llamado de un funcionario
de gobierno para resolver asuntos públicos de la ciudad. Pablo modifica el
sentido de ekklesia de dos maneras: refiriéndose a Dios y al lugar en el que
se celebra la asamblea. La relevancia del primer modificador radica en que
es Dios (y no un funcionario público) quien convoca al pueblo a la
asamblea pública: esta es la asamblea de Dios. La ekklesia también está
caracterizada por la mención del lugar donde se reúne: en este caso,
Corinto. Dios llama a su puedo a ser una comunidad distinguible asentada
en todas las ciudades del mundo: Éfeso, Roma, Corinto, y un largo etcétera.
Dado que son el pueblo escatológico de Dios, son las primicias de la nueva
humanidad, en todo lugar y para bendición de todo lugar.

Hay dos aspectos significativos de esta identidad que debemos
observar. Primero, la iglesia es una comunidad pública. Ekklesia es el
nombre que eligieron los primeros cristianos para identificarse a sí mismos,
pero sus oponentes los llamaban thiasos y heranos, términos que
estigmatizaban a la iglesia y la definían como una comunidad religiosa
cerrada que ofrecía a sus miembros una salvación futura y etérea (este tipo
de comunidad religiosa contaba con la protección de la ley romana porque
no amenazaba la doctrina pública del imperio). La iglesia se rehusó a
aceptar esas designaciones y su significado, es decir, que eran una
fraternidad religiosa privada. Por el contrario, ellos se consideraban la
vanguardia de la nueva humanidad que un día llenaría la tierra entera. Su
evangelio era una verdad pública, por lo que desafiaba toda lealtad
alternativa, incluida la lealtad a la doctrina pública del Imperio romano. Por
lo tanto, «la iglesia primitiva no se consideró a sí misma una sociedad
religiosa privada que se disputara con las demás la posibilidad de ofrecer
salvación personal a sus miembros; se veía a sí misma como un movimiento
introducido en la esfera pública del mundo que desafiaba el cultus publicus
del imperio y exigía la lealtad de todos sin excepción».79 Como comunidad,
estos cristianos rechazaron las afirmaciones idolátricas de su cultura y
vivieron su vida entera —incluida su vida pública— bajo la autoridad de
otro Señor. A propósito, vale la pena mencionar la triste observación de
Newbigin de que la iglesia occidental actual muchas veces ha convertido en



227

lo que la iglesia primitiva se rehusó a ser: una thiasos o heranos. La fe
cristina ha sido «desterrada de la esfera pública» y «relegada al ámbito
privado». Así, el evangelio «se ha vuelto una opción personal. La Iglesia ya
no era la ekklesia tou Theou sino una fraternidad religiosa para quienes
desearan hacer uso de sus servicios».80

El segundo aspecto que debemos observar es que ahora la iglesia está
establecida en un contexto ajeno y a veces hostil, donde las personas basan
su vida en otros compromisos incompatibles con el evangelio. Por ejemplo,
la ekklesia corintia estaba establecida en la ciudad griega de Corinto, en
contraste con el pueblo de Dios del Antiguo Testamento, que había sido una
unidad sociopolítica. Toda su vida —personal, familiar, política, económica,
judicial, social y aun más— había sido cambiada por la revelación de Dios.
Para el pueblo de Dios del Antiguo Testamento, el peligro de la idolatría
venía principalmente desde afuera, desde las naciones vecinas. Ahora, el
pueblo de Dios del Nuevo Testamento estaba establecido justo en medio de
esas naciones y debía vivir en ese contexto cultural como una minoría
apátrida y multiétnica. Esta nueva ubicación misional plantea a la iglesia la
pregunta de cómo debe relacionarse con su prójimo en este nuevo contexto
cultural. ¿Cuáles son para la iglesia las implicancias de tener un encuentro
misionero con la cultura?

La forma en que los autores neotestamentarios describen la cultura
humana y la sociedad fuera de Cristo pone muy de relieve el problema de
vivir en el mundo. En el Nuevo Testamento, las dos palabras griegas que en
español se traducen con la palabra «mundo» (cosmos en un sentido espacial
y aeon en un sentido temporal) muchas veces se usan para hacer referencia
a la cultura humana, «la totalidad de la vida que no ha sido redimida y está
bajo el dominio del pecado fuera de Cristo».81 El siglo presente recibe el
calificativo de «malo» (Gá. 1:4) y «la corriente de este mundo» está bajo el
gobierno de los poderes de las tinieblas (Ef. 2:2). Pablo contrasta este
«poder de la oscuridad» con el reino del Hijo de Dios (Col. 1:13). Satanás y
sus poderes diabólicos ejercen una influencia tan poderosa sobre la vida
humana que Satanás puede ser llamado «el dios de este siglo» (2 Co. 4:4) y
«el príncipe de este mundo» (Jn. 12:31); «el mundo entero está bajo el
maligno» (1 Jn. 5:19). El Nuevo Testamento ve el mundo como «un reino
que ya está en tinieblas y ocupado por los poderes de la maldad, que ejercen
su influencia destructiva sobre el hombre».82 Los creyentes deben ser



228

rescatados de este poder de la oscuridad (Col. 1:13) y del presente siglo
malo (Gá. 1:4).

Después de ese rescate, no deben amar al mundo ni ninguna cosa del
mundo (1 Jn. 2:15), ni deben adoptar las costumbres de este mundo (Ro.
12:2). Cuando Pablo exhorta a la iglesia que no adopte las costumbres de
este mundo, se refiere a la cultura, «lo cual no atañe tan solo al arte, la
literatura y la música, sino a toda la forma en que nuestro mundo está
organizado. Se refiere a nuestro lenguaje, nuestra forma de pensar, nuestras
costumbres y tradiciones, nuestros sistemas públicos de orden político,
económico, judicial y administrativo, es decir, todas esas cosas que
simplemente damos por sentadas y nunca cuestionamos, [...] un mundo que
gira en torno a un centro que no es el creador».83 La pregunta de cómo
vivir en el «mundo» requiere una respuesta urgente: si el mundo está
organizado en torno a otro centro —uno o más ídolos— y, por ende, está
bajo el dominio del maligno, ¿cómo puede vivir en él el pueblo de Dios?
No podemos aislarnos del lenguaje, la forma de pensar, las costumbres y
tradiciones, y los sistemas políticos y económicos de la cultura en la que
vivimos. Aun así, Dios nos llama a ser un pueblo contrastante en medio de
este mundo, un templo santo en medio de la idolatría y una luz en la
oscuridad de una generación corrompida y torcida (2 Co. 6:14-18; Fil.
2:15). Esa es la situación en la que se encuentra el pueblo de Dios del
Nuevo Testamento.

¿Hay alguna imagen de la iglesia que nos permita entender nuestra
identidad misional en un contexto social tan peligroso? Pedro toma del
Antiguo Testamento la imaginería del exilio y la dispersión, de ser
inmigrantes y extraños en un dominio extranjero, para ayudar a la iglesia a
entender su identidad en esta nueva situación. El tema principal de la
epístola de Pedro es cómo puede la iglesia cristiana vivir con fidelidad en
un entorno que no es cristiano.84 La experiencia del pueblo de Dios del
Antiguo Testamento, que vivió extranjero en el exilio, nos presenta una
imagen de lo que podría significar para el pueblo de Dios del Nuevo
Testamento vivir en un entorno social extranjero y muchas veces hostil.
Quizás esta imagen sea la «metáfora dominante»85 o la «metáfora clave»86

de la epístola. En cualquier caso, es una ilustración importante que ayuda a
la iglesia a entender su responsabilidad misional frente a la sociedad.

Los judíos creían que ellos eran un pueblo unificado y una comunidad
distinta no solo en términos étnicos sino también porque estaban unidos por



229

la elección, el pacto y su relación con Dios. Sin embargo, estando en el
exilio y siendo «una minoría apátrida dispersa en el contexto de un imperio
inmenso»,87 experimentaron la vida como extranjeros y desconocidos. La
cultura que los acogía, a pesar de ser su nuevo hogar, les presentaba la
peligrosa tentación de renunciar a su identidad única y adaptarse a las
costumbres extranjeras de sus conquistadores. Su interrogante era cómo
estar en esa cultura sin ser de esa cultura, precisamente el mismo
interrogante al que se enfrenta el pueblo escatológico de Dios. La iglesia
primitiva también era un pueblo unido por un fundamento religioso en
común y ellos también estaban dispersos por el mundo conocido de ese
entonces. Así, la imaginería de la dispersión, el exilio y los extranjeros les
ofrecía un modelo para saber cómo vivir en el Imperio romano.

Pedro se dirige a la iglesia llamando a sus miembros «los que se hallan
expatriados y dispersos en [las provincias del Imperio Romano]» (1 P. 1:1)
o, como lo traduce Leonhard Goppelt, «los exiliados escogidos de la
dispersión».88 Más adelante, Pedro los llama extranjeros y peregrinos (1 P.
1:17; 2:11). Esta imagen destaca la distancia que el pueblo de Dios debía
mantener respecto de la cosmovisión y el estilo de vida de sus
contemporáneos. Pedro describe el estilo de vida de los «paganos» en
términos poco halagadores e insta a la iglesia a vivir «conforme a la
voluntad de Dios» (1 P. 4:1-3). El estilo de vida de un extranjero debe ser
distinguible, una alternativa en contraste con aquellos que aún viven en
«este siglo». La distancia cultural entre la iglesia y su prójimo incrédulo es
el resultado inevitable de que la iglesia esté «en Cristo» (1 P. 3:16; 5:10, 14)
y se le haya concedido nacer a una esperanza viva por medio de la
resurrección de Jesús (1 P. 1:3). La alienación y el distanciamiento de la
iglesia respecto de la cultura circundante es consecuencia del nuevo
nacimiento de los cristianos en el nuevo mundo escatológico, que se
inaugura con la cruz y la resurrección (1 P. 1:3, 18-19). Ellos viven por una
nueva fe y con una nueva serie de compromisos: «Las comunidades de
aquellos que nacen de nuevo y siguen a Cristo viven un estilo de vida
alternativo en medio de las instituciones políticas, étnicas, religiosas y
culturales de la sociedad en su conjunto».89

Esta distancia es eclesial. El nuevo nacimiento no es un proceso
individual; por el contrario, marca la incorporación de un nuevo miembro a
una comunidad, lo cual se ve muy claramente en 1 Pedro por las numerosas
designaciones colectivas que recibe el pueblo de Dios, así como en el hecho



230

de que 1 Pedro relacione el nuevo nacimiento con el bautismo. «El
bautismo es una incorporación al cuerpo de Cristo, una entrada a la
comunidad cristiana. El bautismo no hará que una persona se distancie, pero
sí nos muestra que el distanciamiento cristiano genuino tiene forma eclesial.
Tiene lugar en una comunidad que vive como “extranjeros” en medio de un
entorno social más amplio. [...] La distancia que nos muestra 1 Pedro
respecto del entorno social no es simplemente escatológica; es
esencialmente escatológica.»90

Si bien la iglesia está en desacuerdo con su contexto cultural, también
es llamada a vivir en él como en casa, a involucrarse en las instituciones
culturales de su sociedad.91 El intercambio cultural siempre tiene dos partes:
es negativo, en el sentido de que la iglesia se opone a la cultura, y es
positivo, en el sentido de que la iglesia muestra solidaridad como parte de
su cultura. Siendo extranjeros, los cristianos no deben aislarse de la
sociedad como en un gueto; por el contrario, como extranjeros que han
dejado sus antiguas costumbres, están «obligados a involucrarse en las
instituciones existentes». Pedro dice: «Enrólense en toda institución
humana» (1 P. 2:13, traducción de Goppelt). Luego procede a enseñarles
cómo vivir en el matrimonio, la familia, sus ocupaciones y el orden
político.92 Los cristianos pueden adoptar esta posición positiva porque esas
instituciones son parte del buen orden creado. Albert Wolters comenta: «El
apóstol Pedro se hace eco de la enseñanza de Pablo con palabras aun más
claras: “Por causa del Señor, muéstrense respetuosos de toda institución
[autoridad instituida] humana” (1 P. 2:13); las palabras en cursiva traducen
el término griego ktisis, la palabra que la Biblia suele usar para hablar de
“creación” o “criatura”. Por lo tanto, parece muy claro que la autoridad civil
pertenece al orden creado; el estado está fundado en un decreto de Dios».93

Por consiguiente, la iglesia debe involucrarse en la cultura humana, porque
la cultura refleja el mismísimo orden creacional de Dios. No obstante, la
iglesia también debe mantener una distancia crítica de la cultura humana,
porque toda institución humana ha sido distorsionada por el pecado.

Esta concepción de la participación cristiana en la esfera pública de la
cultura se opone a la creencia popular de que la iglesia primitiva era una
comunidad que mantenía un bajo perfil e incluso se mantenía alejada de la
vida pública de un mundo hostil, es decir, la creencia de que su relación con
la esfera pública estaba caracterizada por la marginalidad social y el
separatismo.94 Sin embargo, como bien nos recuerda Bruce Winter, el



231

paradigma del rol cristiano en la vida pública debe basarse en Jeremías
29:7, donde se insta la comunidad exiliada a «procur[ar] la paz de la
ciudad».95 «En su primera epístola, Pedro define la ética social como “hacer
buenas obras” en todas las esferas de la vida, como el llamado de todo
cristiano y como un tema central (2:11ss.).»96

Por consiguiente, tenemos el deber de buscar el bienestar de nuestro
contexto cultural, participando en las diversas instituciones culturales y
sociales del lugar donde estamos en la medida en que cumplimos el
mandato cultural. Lo que eso significa es que el testimonio de la iglesia irá
más allá de la iglesia como reunión de la comunidad. Newbigin argumenta
que la iglesia debe dar testimonio del señorío de Cristo indiferentemente de
si sus miembros están dispersos o juntos: «La verdad, desde luego, es que la
Iglesia vive en su realidad primaria de lunes a sábado, en todos sus
miembros, dispersos en campos, hogares, oficinas y fábricas, llevando el
sacerdocio real de Cristo a cada rincón de su mundo. En el día del Señor, la
iglesia se retrae para renovarse en el Señor».97

No obstante, la iglesia del Nuevo Testamento no debía participar en su
cultura adaptándose y amoldándose a las normas de las instituciones
sociales idolátricas del imperio. Los cristianos debían vivir en su entorno
como participantes críticos. Es cierto que «la vida cristiana necesariamente
tendrá lugar dentro del marco de la cultura», pero, debido a que el nuevo
mundo que Dios ha creado en Cristo ha irrumpido en la historia, la vida
cristiana «busca la reforma y transformación de sus estructuras, y jamás las
acepta sin una mirada crítica».98 Puesto que las instituciones sociales, en el
fondo, son creacionales, Pedro puede instar a la iglesia a involucrarse en
ellas; sin embargo, dado que las instituciones sociales también están bajo el
poder del maligno, la comunidad cristiana «también se ve obligada [...] [a
mantener] una conducta crítica y responsable en ellas. [...] El “hacer buenas
obras” de 1 Pedro significa no solo enrolarse en las instituciones existentes,
sino también conducirse en ellas con responsabilidad y una mirada
crítica».99

La forma en que Pedro y Pablo usan los códigos domésticos que eran
comunes para el mundo romano de aquel entonces es un modelo útil de
cómo está llamada a vivir la iglesia en las instituciones sociales: de una
forma crítica y transformadora.100 Si comparamos los códigos domésticos
del Imperio romano con los del Nuevo Testamento, veremos que ambos
tienen mucho en común en lo que refiere a las normas de conducta social.



232

Aun así, en manos de Pablo y Pedro, el evangelio transforma y revierte
estos códigos.101 Dean Flemming habla de una «participación
transformadora»: «los cristianos debían vivir su llamado dentro de las
estructuras existentes de la sociedad grecorromana mientras mostraban una
diferencia interna visible».102

Este tipo de vida, dentro de las instituciones de la sociedad y para el
bien de la ciudad, tiene una clara orientación misional en 1 Pedro,
especialmente evidente por cómo toda la primera mitad de la epístola reúne
premisas hasta alcanzar la declaración de 1 Pedro 2:9-10 y por cómo la
segunda mitad se deriva de esas ideas.103 En este mismo capítulo hemos
visto la naturaleza decisiva de las palabras de Pedro: él hace memoria de la
identidad misional fundamental de Israel declarada en Éxodo 19:3-6 y
transfiere esos títulos a la iglesia. Ellos también son un pueblo escogido, un
sacerdocio real y una nación santa. Enseguida, Pedro comienza a elaborar
su estrategia para que este pueblo misional lleve a cabo su llamado. Deben
vivir como extranjeros y peregrinos. Deben llevar adelante una vida tan
correcta en su entorno pagano que sus contemporáneos incrédulos vean sus
buenas obras y glorifiquen a Dios. Pedro continúa su exposición con una
serie de exhortaciones sobre cómo cumplir este llamado en los distintos
senderos de la vida. La orientación misional sigue siendo un aspecto central
en todo. Pedro siempre está interesado en el potencial impacto que la
conducta cristiana en la vida pública puede tener sobre el mundo incrédulo.
Goppelt bien dice: «Los cristianos tenían la responsabilidad de dar
testimonio del evangelio que buscaba salvar a todos los pueblos por medio
de la conducta cristiana en las instituciones de la sociedad. [...] Se suponía
que los cristianos residirían en medio de estos pueblos, tal como el Señor lo
había hecho, y que, por medio de su conducta en los ámbitos de la política,
la economía y el matrimonio, dieran a conocer que Dios deseaba llevar a
todos a una existencia humana integral. La responsabilidad social y ética,
motivada por el amor de Dios, estaba comprendida en el marco de la
comisión misionera».104 Por eso, cuando Pedro exhorta a la iglesia que sea
fiel en las distintas esferas de la vida, él mantiene un claro énfasis puesto en
la misión, es decir, en la «estrategia moral y el impacto potencial».105

Si la iglesia atiende con fidelidad al llamado de Pedro, tendrá que
atravesar sufrimientos (1 P. 9:19-25; 3:14-18). Este es un tema que
impregna la carta. «Los conflictos surgieron debido a que, en las
instituciones [sociales], los cristianos siempre se desenvolvían basándose en



233

otras motivaciones y siguiendo otros criterios y, por ende, siempre actuaban
de una forma distinta de lo que sus compañeros no cristianos esperaban».106

En la cultura helénica, vivir juntos en paz y armonía tenía un valor
primordial. La sociedad podía acoger a los judíos porque sus diferencias
eran producto de su identidad étnica. Por el contrario, los cristianos no eran
miembros de un pueblo extranjero, sino conciudadanos, vecinos y
parientes.107 Por eso, Pedro dice: «Para ellos resulta extraño que ustedes ya
no los acompañen en ese mismo desenfreno y libertinaje, y por eso los
ultrajan» (1 P. 4:4). Por lo tanto, el sufrimiento es consecuencia de que la
iglesia se rehúsa a vivir en conformidad con la fe pública predominante de
su cultura.108 En sus estudios sobre 1 Pedro, Newbigin observa lo siguiente:
«Si nos tomamos en serio nuestras responsabilidades como siervos de Dios
en las instituciones de la sociedad humana, encontraremos un sinfín de
oportunidades para aprender qué significa sufrir por la justicia y
entenderemos que sufrir por la justicia realmente es una bendición».109

Goppelt llama la atención sobre dos modelos de sufrimiento que vemos
en el Antiguo Testamento: Job y Daniel. Él dice que «la teología del
sufrimiento que vemos en 1 Pedro hace bastante hincapié en la clase de
sufrimiento que, en el Antiguo Testamento, vemos expresado en Daniel y
no en Job».110 En los escritos judíos de la época, el sufrimiento del pueblo
de Dios a manos de paganos era un tema común, enraizado al muy popular
capítulo siete de Daniel, que dice que el cuarto reino, la bestia (asociada a
Roma), «blasfemará contra el Altísimo, y quebrantará a sus santos» (Dn.
7:25). Mientras que la historia de Job habla con elocuencia del dolor que
resulta de vivir en un mundo caído, lo que experimenta Daniel es otro tipo
de sufrimiento: el de quien vive en una cultura pagana y hostil, participa en
sus instituciones, pero se niega a servir a sus dioses. Es el sufrimiento por la
justicia que atravesó el pueblo de Dios en la diáspora.

Muchos estudiosos del Nuevo Testamento han destacado que el libro
de Apocalipsis habla de la responsabilidad de la iglesia en la esfera pública
de su cultura de formas muy distintas de las que nos muestra Pedro, debido
a que la situación también es muy distinta.111 El contexto cultural y político
que percibimos en Apocalipsis es mucho más hostil hacia la fe cristiana y,
por lo tanto, la postura ante la cultura dominante es más contracultural.
Poco o nada se dice sobre la participación cristiana en las estructuras de la
sociedad, lo cual recalca la importancia de reconocer que los distintos
contextos sociales exigen respuestas distintas. Flemming comenta que las



234

iglesias de las que hablan 1 Pedro y Apocalipsis en ambos casos «se
relacionan con el mundo público con un objetivo misional, pero desde
distintos ángulos».112 Un libro hace énfasis sobre el lado más positivo de la
participación cultural; el otro recalca el valor de la crítica contracultural.
Aun así, ambos dejan en claro que la iglesia no se encierra en la esfera
privada para volverse una thiasos o heranos. Cristo es Señor sobre toda la
vida cultural y creacional; por lo tanto, nuestra misión sigue abarcando la
esfera pública de la cultura. Sin embargo, la forma en que la iglesia se
relaciona con su cultura dependerá de la situación que esté atravesando.113

Deberíamos al menos mencionar al final de esta sección una
apreciación reciente sobre esta imagen para la iglesia de la cultura
occidental.114 La noción del extranjero residente es la imagen con la que
más se identificó la iglesia en sus primeras tres décadas, pero es entendible
que haya desaparecido cuando el cristianismo se convirtió en la religión
oficial del Imperio romano. Hoy en día, muchos reconocen un paralelismo
entre la iglesia primitiva, marginada en la periferia de la cultura, y lo que
está sucediendo en el presente, en la medida en que la iglesia se separa del
estado. Bauckham dice que «puede ser que esta imagen [del pueblo de la
diáspora] vuelva a tener vigencia por sí sola en tanto que la iglesia del
occidente posmoderno reconceptualiza su relación misionera con una
sociedad poscristiana».115 Sin duda, esta es una imagen importante en
cualquier punto de la historia de la iglesia y la iglesia empobrece cuando la
pierde. Sin embargo, debemos ser cautelosos para no caer en una
apropiación simplista de esta imagen en la actualidad. Hace medio siglo, en
su perspicaz estudio sobre 1 Pedro, Newbigin advirtió que hay tres
«grandes diferencias» entre los tiempos de Pedro y nuestra época que hacen
que aplicar las palabras de Pedro a nuestra situación sea complejo: (1) la
iglesia de los tiempos de Pedro era una pequeña minoría sin responsabilidad
sobre el orden político, mientras que hoy en día la iglesia tiene poder e
influencia sobre la vida pública; (2) entre sus tiempos y el nuestro, toda la
historia del surgimiento y la caída de la cristiandad ha cambiado la situación
drásticamente; y (3) la cultura actual da lugar al elemento de la elección en
estas instituciones, por ejemplo, en cuanto a con quién casarnos, para quién
trabajar, y a quién elegir para los cargos de autoridad política.116 Las
palabras de Newbigin siguen siendo relevantes hoy en día. Richard Mouw
agrega la advertencia de que no deberíamos apropiarnos de la imagen de la
diáspora como justificación teológica conveniente para evadir las



235

dificultades que entraña la participación misional en la vida pública de la
cultura.117

Sin duda alguna, deberíamos acoger la recuperación de esta imagen y
la luz que ella puede echar sobre nuestro llamamiento en la cultura, pero
quizás sea precipitado decir que la iglesia occidental vive en la periferia de
la cultura de la misma forma en que estuvo marginada la iglesia primitiva.
En la actualidad, la iglesia es una minoría y ha perdido poder cultural en las
últimas décadas; la cultura occidental actual es más hostil hacia la fe
cristiana de lo que fue en el pasado. No obstante, la iglesia sigue teniendo
una buena medida de poder financiero, político y cultural, y debemos
aprender a hacer uso de esa influencia precisamente como partícipes
críticos en la cultura.
 
Conclusión

Al bosquejar la identidad misional de la iglesia, es importante siempre
tener en claro tanto su continuidad como su discontinuidad respecto de la
Israel del Antiguo Testamento. Por un lado, la iglesia recibe su llamado
misional de Israel y, por consiguiente, muchas de las imágenes del Nuevo
Testamento invisten a la iglesia de los mismos títulos que se atribuyen al
pueblo de Dios en el relato del Antiguo Testamento. Por otro lado, la iglesia
es una nueva comunidad escatológica y, por ende, muchas de las imágenes
de la iglesia llaman la atención sobre la participación de este nuevo pueblo
en una nueva creación, la vida que ellos viven centrados en Cristo Jesús y
llenos del Espíritu, y su nuevo lugar de residencia, en medio del mundo. Si
hay algo que es cierto respecto de todas estas imágenes es que ninguna de
ellas puede comprenderse bien si la disociamos de la identidad misional de
la iglesia.
 
Notas
1. Wilbert R. Shenk, prólogo del libro Images of the Church in Mission, por John Driver (Scottdale,
PA: Herald Press, 1997), 9.
2. Paul Minear, Images of the Church in the New Testament (Filadelfia: Westminster, 1960), 13.
3. Avery Dulles, Models of the Church, ed. exp. (Garden City, NY: Image Books, 1987), 20.
4. John Driver, Images of the Church in Mission (Scottdale, PA: Herald Press, 1997), 9.
5. Paul Minear, Images of the Church in the New Testament (Filadelfia: Westminster, 1960), 17.
6. Ibíd.
7. Lesslie Newbigin, The Household of God: Lectures on the Nature of the Church (Nueva York:
Friendship Press, 1953), 163.
8. Herman Ridderbos, Paul: An Outline of His Theology, trad. John Richard De Witt (Grand Rapids:
Eerdmans, 1975), 327 [énfasis mío].



236

9. Rudolf Schnackenburg, The Church in the New Testament, trad. W. J. O’Hara (Nueva York:
Seabury Press, 1965), 155.
10. Nils A. Dahl, Das Volk Gottes: Eine Untersuchung zum Kirchenbewusstsein des Urchristentums
(Oslo: J. Dybwad, 1941), 243, citado en Rudolf Schnackenburg, The Church in the New Testament,
trad. W. J. O’Hara (Nueva York: Seabury Press, 1965), 155.
11. Paul Minear, Images of the Church in the New Testament (Filadelfia: Westminster, 1960), 67.
12. Hans Küng, The Church (Garden City, NY: Image Books, 1967), 162.
13. H. Strathmann, «λαός», en Theological Dictionary of the New Testament, ed. Gerhard Kittel, trad.
Geoffrey W. Bromiley (Grand Rapids: Eerdmans 1967), 4:32.
14. Hans Küng, The Church (Garden City, NY: Image Books, 1967), 161 [primer énfasis mío].
15. Nils A. Dahl, Das Volk Gottes: Eine Untersuchung zum Kirchenbewusstsein des Urchristentums
(Oslo: J. Dybwad, 1941), 83, citado en Rudolf Schnackenburg, The Church in the New Testament,
trad. W. J. O’Hara (Nueva York: Seabury Press, 1965), 150.
16. Vea Hch. 10:45; 11:2; y Ro. 3:30, donde «la circuncisión» se refiere no a un ritual sino al pueblo
judío.
17. La importancia de esta imagen tomada del Antiguo Testamento (Sal. 80:8-11; Is. 5:1-7; Jer. 2:21;
Ez. 19:10; Os. 10:1) puede apreciarse en que «las monedas acuñadas durante el breve período de la
rebelión judía contra Roma (d. C. 68-70) llevaban grabada la imagen de una vid». Esto se debe a que
la vid era «el más difundido de todos los símbolos de Israel» (Lesslie Newbigin, The Light Has
Come: An Exposition of the Fourth Gospel [Grand Rapids: Eerdmans, 1982], 196).
18. Gerhard Lohfink, Jesus and Community: The Social Dimension of Christian Faith, trad. John P.
Galvin (Filadelfia: Fortress Press, 1984), 130-132.
19. Herman Ridderbos, Paul: An Outline of His Theology, trad. John Richard De Witt (Grand Rapids:
Eerdmans, 1975), 330-333; J. Christiaan Beker, Paul the Apostle: The Triumph of God in Life and
Thought (Filadelfia: Fortress Press, 1980), 317.
20. Rudolf Schnackenburg, The Church in the New Testament, trad. W. J. O’Hara (Nueva York:
Seabury Press, 1965), 152.
21. Jo Bailey Wells, God’s Holy People: A Theme in Biblical Theology (Sheffield, Reino Unido:
Sheffield Academic Press, 2000), 222.
22. Roy Bowen Ward, «Ekklesia: A Word Study», Restoration Quarterly 2, nro. 4 (1958): 164-166.
23. Raymond O. Zorn, Church and Kingdom (Filadelfia: P&R, 1962), 15.
24. W. J. Roberts, «The Meaning of Ekklesia in the New Testament», Restoration Quarterly 15, nro.
1 (1972): 33.
25. Hans Küng, The Church (Garden City, NY: Image Books, 1967), 118.
26. W. J. Roberts, «The Meaning of Ekklesia in the New Testament», Restoration Quarterly 15, nro.
1 (1972): 34.
27. Gerhard Lohfink, Does God Need the Church: Toward a Theology of the People of God, trad.
Linda M. Maloney (Collegeville, MN: Liturgical Press, 1999), 219.
28. Rudolf Schnackenburg, The Church in the New Testament, trad. W. J. O’Hara (Nueva York:
Seabury Press, 1965), 153-154.
29. Herman Ridderbos, Redemptive History and the New Testament Scripture, trad. H. De Jongste;
rev. Richard B. Gaffin Jr., 2da ed. rev. (Phillipsburg, NJ: P&R, 1988), 49-76. En esta muy útil sección
de su libro, Ridderbos explica la autoridad del Nuevo Testamento en términos de marturia
(testimonio), kerygma (proclamación), y didache (enseñanza).
30. Joachim Jeremias, «The Key to Pauline Theology», Expository Times 76 (1964): 27-30; Ben F.
Meyer, The Early Christians: Their World Mission and Self-Discovery (Wilmington, DE: Michael
Glazier, 1986), 160-171.
31. Ben F. Meyer, The Early Christians: Their World Mission and Self-Discovery (Wilmington, DE:
Michael Glazier, 1986), 161.



237

32. J. Christiaan Beker, Paul’s Apocalyptic Gospel: The Coming Triumph of God (Filadelfia: Fortress
Press, 1982), 29-53.
33. Herman Ridderbos, Paul: An Outline of His Theology, trad. John Richard De Witt (Grand Rapids:
Eerdmans, 1975), 44.
34. Ibíd., 53.
35. J. Christiaan Beker, Paul the Apostle: The Triumph of God in Life and Thought (Filadelfia:
Fortress Press, 1980), 313; vea también David Bosch, Transforming Mission: Paradigm Shifts in
Theology of Mission (Maryknoll, NY: Orbis Books, 1991), 144.
36. Herman Ridderbos, Paul: An Outline of His Theology, trad. John Richard De Witt (Grand Rapids:
Eerdmans, 1975), 91.
37. David Bosch, Transforming Mission: Paradigm Shifts in Theology of Mission (Maryknoll, NY:
Orbis Books, 1991), 144.
38. Herman Ridderbos, Paul: An Outline of His Theology, trad. John Richard De Witt (Grand Rapids:
Eerdmans, 1975), 45. La versión TNIV de la Biblia logra plasmar este sentido: «Por lo tanto, si
alguno está en Cristo, la nueva creación ha venido: ¡las cosas viejas pasaron, lo nuevo está aquí!».
39. David Bosch, Transforming Mission: Paradigm Shifts in Theology of Mission (Maryknoll, NY:
Orbis Books, 1991), 168.
40. Ralph P. Martin dice que Fil. 4:5 es «un recordatorio de que el lugar que la iglesia ocupa en el
mundo debería llamarla a llevar adelante una vida de atrayente influencia sobre sus vecinos paganos»
(Philippians: The New Century Bible Commentary [Grand Rapids: Eerdmans, 1976], 154).
41. David Bosch, Transforming Mission: Paradigm Shifts in Theology of Mission (Maryknoll, NY:
Orbis Books, 1991), 168.
42. J. Christiaan Beker, Paul’s Apocalyptic Gospel: The Coming Triumph of God (Filadelfia: Fortress
Press, 1982), 37.
43. J. Christiaan Beker, Paul the Apostle: The Triumph of God in Life and Thought (Filadelfia:
Fortress Press, 1980), 326-327.
44. Bruce Winter, Seek the Welfare of the City: Christians as Benefactors and Citizens (Grand
Rapids: Eerdmans, 1994), 82.
45. J. Christiaan Beker, Paul’s Apocalyptic Gospel: The Coming Triumph of God (Filadelfia: Fortress
Press, 1982), 41.
46. Ibíd.
47. Rudolf Schnackenburg, The Church in the New Testament, trad. W. J. O’Hara (Nueva York:
Seabury Press, 1965), 165.
48. Vea, por ejemplo, el clásico libro de Ray C. Stedman, Body Life: The Church Comes Alive
(Glendale, CA: GL Regal Books, 1972).
49. Herman Ridderbos, Paul: An Outline of His Theology, trad. John Richard De Witt (Grand Rapids:
Eerdmans, 1975), 362.
50. Markus Barth, The Broken Wall: A Study of the Epistle to the Ephesians (1959; reimpr.,
Vancouver, BC: Regent Press, 2002), 115.
51. Lesslie Newbigin, Truth to Tell: The Gospel as Public Truth (Grand Rapids: Eerdmans, 1991),
75.
52. Gerhard Lohfink, Jesus and Community: The Social Dimension of Christian Faith, trad. John P.
Galvin (Filadelfia: Fortress Press, 1984), 145-146.
53. Markus Barth, The Broken Wall: A Study of the Epistle to the Ephesians (1959; reimpr.,
Vancouver, BC: Regent Press, 2002), 116.
54. Hendrikus Berkhof, The Doctrine of the Holy Spirit (Atlanta: John Knox Press, 1964), 30-41. En
la siguiente sección, estoy en deuda con ese libro.
55. Bosch advierte de este peligro en las eclesiologías luteranas y calvinistas de la Reforma
(Transforming Mission: Paradigm Shifts in Theology of Mission [Maryknoll, NY: Orbis Books,
1991], 248-249).



238

56. Este es el peligro que encontramos en Johannes Hoekendijk, The Church Inside Out, trad. Isaac
C. Rottenberg (Filadelfia: Westminster, 1964); Konrad Raiser, Ecumenism in Transition: A Paradigm
Shift in the Ecumenical Movement (Geneva: World Council of Churches Publications, 1991). Vea
Michael W. Goheen, «The Future of Mission in the World Council of Churches: The Dialogue
between Lesslie Newbigin and Konrad Raiser», Mission Studies 21, nro. 1 (2004): 97-111.
57. Hendrikus Berkhof, The Doctrine of the Holy Spirit (Atlanta: John Knox Press, 1964), 61.
58. Ibíd., 63.
59. Ibíd., 64.
66. Ibíd., 51.
67. Gregory K. Beale, The Temple and the Church’s Mission: A Biblical Theology of the Dwelling
Place of God (Downers Grove, IL: InterVarsity, 2004); Beale, «Eden, the Temple, and the Church’s
Mission in the New Creation», Journal of Evangelical Theological Studies 48, nro. 1 (marzo, 2005):
5-31.
68. Gregory K. Beale, The Temple and the Church’s Mission: A Biblical Theology of the Dwelling
Place of God (Downers Grove, IL: InterVarsity, 2004), 117 [énfasis mío].
69. Ibíd., 123.
70. Ibíd., 118.
72. Beale argumenta que Ez. 40-48 no debería entenderse literalmente (ibíd., 335-364).
73. Bertil Gärtner, The Temple and the Community in the Qumran Scrolls and the New Testament: A
Comparative Study in the Temple Symbolism of the Qumran Texts and the New Testament, Society for
New Testament Studies Monograph Series 1 (Cambridge: Cambridge University Press, 1965).
74. La estrecha relación entre la resurrección de Jesús como el nuevo templo y la reunión de su
pueblo restaurado como el nuevo templo puede verse en el desacuerdo respecto de a qué se está
refiriendo Jacobo en este pasaje. Por ejemplo, Beale cree que la reconstrucción de la tienda caída de
David es la resurrección de Jesús, mientras que muchos otros (ej.: Richard Bauckham, «James and
the Gentiles [Acts 15:13–21]», en History, Literature, and Society in the Book of Acts, ed. Ben
Witherington III [Cambridge: Cambridge University Press, 1996], 154-184) creen que esta
reconstrucción se refiere a la restauración de Israel y la incorporación de los gentiles.
75. La relación entre un templo escatológico de los últimos días y una comunidad santa era sólida en
los escritos judíos (Bertil Gärtner, The Temple and the Community in the Qumran Scrolls and the
New Testament: A Comparative Study in the Temple Symbolism of the Qumran Texts and the New
Testament, Society for New Testament Studies Monograph Series 1 [Cambridge: Cambridge
University Press, 1965], 1).
76. Richard Bauckham, «James and the Gentiles (Acts 15:13–21)», en History, Literature, and
Society in the Book of Acts, 166n33; Herman Ridderbos, Paul: An Outline of His Theology, trad.
John Richard De Witt (Grand Rapids: Eerdmans, 1975), 429-432.
77. Herman Ridderbos, Paul: An Outline of His Theology, trad. John Richard De Witt (Grand Rapids:
Eerdmans, 1975), 432.
78. Gregory K. Beale, «Eden, the Temple, and the Church’s Mission in the New Creation», Journal
of Evangelical Theological Studies 48, nro. 1 (marzo, 2005): 31.
79. Lesslie Newbigin, Sign of the Kingdom (Grand Rapids: Eerdmans, 1980), 46.
80. Lesslie Newbigin, «The Basis and Forms of Unity», Mid-Stream 23 (1984): 8.
81. Herman Ridderbos, Paul: An Outline of His Theology, trad. John Richard De Witt (Grand Rapids:
Eerdmans, 1975), 91.
82. Rudolf Schnackenburg, The Church in the New Testament, trad. W. J. O’Hara (Nueva York:
Seabury Press, 1965), 177.
83. Lesslie Newbigin, «Renewal in Mind», GEAR 29 (1983): 4 [énfasis mío].
84. Leonhard Goppelt, Theology of the New Testament, vol. 2: The Variety and Unity of the Apostolic
Witness to Christ, trad. John Alsup (Grand Rapids: Eerdmans, 1982), 164; Miroslav Volf, «Soft
Difference: Theological Reflections on the Relation between Church and Culture in 1 Peter», Ex



239

Auditu 10 (1994): 16; Johannes Nissen, New Testament and Mission: Historical and Hermeneutical
Perspectives, 3ra ed. (Nueva York: Peter Lang, 2004), 144.
85. Troy W. Martin, Metaphor and Composition in 1 Peter (Atlanta: Scholars Press, 1990). Joel
Green considera que la afirmación de Martin es «exagerada» («Living as Exiles: The Church in
Diaspora in 1 Peter», en Holiness and Ecclesiology in the New Testament, ed. Kent E. Brower y
Andy Johnson [Grand Rapids: Eerdmans, 2007], 314).
86. Reinhard Feldmeier, «Die Christen als Fremde», en su libro Die Metapher der Fremde in der
Antiken Welt, in Urchristentum und im 1. Petrusbrief (Tübingen: Mohr, 1992), citado en Miroslav
Volf, «Soft Difference: Theological Reflections on the Relation between Church and Culture in 1
Peter», Ex Auditu 10 (1994), 16.
87. Daniel L. Smith-Christopher, A Biblical Theology of Exile (Minneapolis: Fortress Press, 2002),
144.
88. Leonhard Goppelt, Theology of the New Testament: The Variety and Unity of the Apostolic
Witness to Christ, trad. John Alsup (Grand Rapids: Eerdmans, 1982), 2:165.
89. Miroslav Volf, «Soft Difference: Theological Reflections on the Relation between Church and
Culture in 1 Peter», Ex Auditu 10 (1994), 20.
90. Ibíd., 19.
91. Si desea leer un análisis perceptivo de estos pasajes de 1 Pedro con una mirada a la situación
contemporánea, vea Lesslie Newbigin, «Bible Studies: Four Talks on 1 Peter by Bishop Newbigin»,
en We Were Brought Together, ed. David M. Taylor (Sydney: Australian Council for World Council
of Churches, 1960), 93-123.
92. Leonhard Goppelt, Theology of the New Testament: The Variety and Unity of the Apostolic
Witness to Christ, trad. John Alsup (Grand Rapids: Eerdmans, 1982), 2:168.
93. Albert M. Wolters, Creation Regained: Biblical Basics for a Reformational Worldview, 2da ed.,
que incluye un apéndice escrito en colaboración con Michael W. Goheen (Grand Rapids: Eerdmans,
2005), 25-26.
94. Bruce Winter, Seek the Welfare of the City: Christians Benefactors and Citizens (Grand Rapids:
Eerdmans, 1994), 13–14.
95. Ibíd., 15-17.
96. Ibíd., 13.
97. Lesslie Newbigin, «Bible Studies: Four Talks on 1 Peter by Bishop Newbigin», en We Were
Brought Together, ed. David M. Taylor (Sydney: Australian Council for World Council of Churches,
1960), 96-97.
98. Philip H. Towner, «Romans 13:1–7 and Paul’s Missiological Perspective: A Call to Political
Quietism or Transformation?» en Romans and the People of God: Essays in Honor of Gordon D. Fee
on the Occasion of His 65th Birthday, ed. S. K. Soderlund y N. T. Wright (Grand Rapids: Eerdmans,
1999), 159.
99. Leonhard Goppelt, Theology of the New Testament: The Variety and Unity of the Apostolic
Witness to Christ, trad. John Alsup (Grand Rapids: Eerdmans, 1982), 2:171.
100. Dean Flemming, Contextualization in the New Testament: Patterns for Theology and Mission
(Downers Grove, IL: InterVarsity, 2005), 146-150. Vea también lo escrito por Wolters y Goheen en
Albert M. Wolters, Creation Regained: Biblical Basics for a Reformational Worldview, 2da ed.
(Grand Rapids: Eerdmans, 2005), 137-139.
101. Richard Hays dice que «las estructuras de autoridad convencionales de los antiguos códigos
domésticos están [...] subvertidas incluso cuando quedan en su lugar» (The Moral Vision of the New
Testament: Community, Cross, New Creation: A Contemporary Introduction to New Testament Ethics
[San Francisco: HarperCollins, 1996], 64).
102. Dean Flemming, Contextualization in the New Testament: Patterns for Theology and Mission
(Downers Grove, IL: InterVarsity, 2005), 148-149.



240

103. Jo Bailey Wells, God’s Holy People: A Theme in Biblical Theology (Sheffield, Reino Unido:
Sheffield Academic Press, 2000), 211-213.
104. Leonhard Goppelt, Theology of the New Testament: The Variety and Unity of the Apostolic
Witness to Christ, trad. John Alsup (Grand Rapids: Eerdmans, 1982), 2:167.
105. Scot McKnight, «Aliens and Exiles: Social Location and Christian Vocation», Word & World 24,
nro. 4 (otoño 2004): 384.
106. Leonhard Goppelt, Theology of the New Testament: The Variety and Unity of the Apostolic
Witness to Christ, trad. John Alsup (Grand Rapids: Eerdmans, 1982), 2:174.
107. Ibíd., 2:163.
108. Vea Michael W. Goheen y Craig G. Bartholomew, Living at the Crossroads: An Introduction to
Christian Worldview (Grand Rapids: Baker Academic, 2008), 130-132, 142-143.
109. Lesslie Newbigin, «Bible Studies: Four Talks on 1 Peter by Bishop Newbigin», en We Were
Brought Together, ed. David M. Taylor (Sydney: Australian Council for World Council of Churches,
1960), 112.
110. Leonhard Goppelt, Theology of the New Testament: The Variety and Unity of the Apostolic
Witness to Christ, trad. John Alsup (Grand Rapids: Eerdmans, 1982), 2:174.
111. Vea, por ejemplo, ibíd., 2:196-197; Dean Flemming, Contextualization in the New Testament:
Patterns for Theology and Mission (Downers Grove, IL: InterVarsity, 2005), 288-291; Johannes
Nissen, New Testament and Mission: Historical and Hermeneutical Perspectives, 3ra ed. (Nueva
York: Peter Lang, 2004), 143-156.
112. Dean Flemming, Contextualization in the New Testament: Patterns for Theology and Mission
(Downers Grove, IL: InterVarsity, 2005), 290.
113. En un artículo sobre la misión de la iglesia en la Unión Soviética, argumento que la iglesia de
Europa Oriental tuvo que llevar adelante su misión en al menos tres entornos culturales distintos: (1)
donde la cultura es hostil hacia la fe cristiana; (2) donde la cultura era favorable a la fe cristiana; (3)
donde la cultura encasilla la fe cristiana en el ámbito privado («Building for the Future: Worldview
Foundations of Sand and Rock», Religion in Eastern Europe 20, nro. 5 [octubre, 2000]: 30-41).
114. Además de algunos de los textos mencionados en las notas al pie de este capítulo, vea Stanley
Hauerwas y William H. Willimon, Resident Aliens: Life in a Christian Colony (Nashville: Abingdon
Press, 1989); Walter Brueggemann, Cadences of Home: Preaching among Exiles (Louisville:
Westminster John Knox, 1997); Erskine Clarke, ed., Exilic Preaching: Testimony for Christian Exiles
in an Increasingly Hostile Culture (Harrisburg, PA: Trinity International Press, 1998); Martin B.
Copenhover, Anthony B. Robinson y William H. Willimon, Good News in Exile: Three Pastors Offer
a Hopeful Vision for the Church (Grand Rapids: Eerdmans, 1999); Michael Frost, Exiles: Living
Missionally in a Post-Christian Culture (Peabody, MA: Hendrickson, 2006).
115. Richard Bauckham, Bible and Mission: Christian Witness in a Postmodern World (Grand
Rapids: Baker Academic, 2003), 81.
116. Lesslie Newbigin, «Bible Studies: Four Talks on 1 Peter by Bishop Newbigin», en We Were
Brought Together, ed. David M. Taylor (Sydney: Australian Council for World Council of Churches,
1960), 101-104.
117. Richard Mouw, «This World Is Not My Home: What Some Mainline Protestants Are
Rediscovering about Living as Exiles in a Foreign Culture», Christianity Today (24 de abril de 2000):
86-90.
 
 
 
 
 
 



241

 
 



242

 

8
 

LA IGLESIA MISIONAL EN EL
RELATO BÍBLICO:

UN RESUMEN
 

Este capítulo resume las conclusiones sobre la iglesia misional a las
que hemos arribado en nuestro recorrido por el relato bíblico. Hoy en día,
describir a la iglesia con el calificativo de «misional» significa: (1) que
participa en la misión de Dios; (2) que continúa la misión de la Israel del
Antiguo Testamento; (3) que continúa la misión de reino de Jesús; (4) que
perpetúa el testimonio de la iglesia primitiva.
 
La iglesia participa en la misión de Dios

La Biblia dice contar la verdadera historia del mundo. Frente al
escenario de una creación buena que se ha corrompido por el pecado, Dios
emprende una larga cruzada a fin de restaurar toda la creación y la totalidad
de la vida humana, devastadas por los estragos del pecado. La misión de
Dios es su intención a largo plazo de establecer cielos y tierra renovados y
restaurados. Por consiguiente, la Biblia provee un gran relato que
comprende a todas las naciones y todos los pueblos de toda la historia de la
tierra. La identidad misional de la iglesia está fundada en el rol que Dios le
asigna a su pueblo en este relato.

Este rol puede describirse en términos de una orientación doble: hacia
Dios y hacia el mundo. El «pueblo de Dios» fue escogido por él para
bendecir al mundo. Sus vidas adquieren sentido y dirección en el llamado
de Dios: él los manda a vivir para su gloria y a ser partícipes de su obra
redentora. Les da una tarea como aliados de su pacto: ser mediadores de su
bendición para las naciones. Por lo tanto, la vida del pueblo de Dios desde



243

un principio está orientada hacia afuera para bendecir al mundo. Dios obra
en su pueblo y a través de él para restaurar las bendiciones de su buena
creación a los pueblos de todas las naciones y, finalmente, a toda la
creación. La iglesia es el núcleo de la obra renovadora de Dios y su pueblo
es el primero en experimentar la salvación de Dios, pero no solo para sí
mismo. Dios llama a la iglesia a ser un agente o instrumento de redención
en medio del mundo y para el mundo; es escogida para invitar a otros a
disfrutar de las bendiciones del pacto que ella ya experimenta. Los
cristianos son un pueblo llamado a invitar a los demás pueblos a «venir y
unirse» a ellos; son una comunidad cuya vida apunta a la culminación de la
historia.
 
La iglesia continúa la misión comunal de Israel

Por desgracia, son pocos los libros sobre la iglesia misional que se
detienen mucho tiempo en el Antiguo Testamento. No obstante, hay una
extraordinaria continuidad entre el pueblo de Dios del Antiguo Testamento
y el del Nuevo. El vínculo entre el pueblo de Dios y las naciones, una
relación fundamental establecida en el relato veterotestamentario, sigue
vigente para la iglesia después de la venida de Jesús; nosotros también
somos escogidos para bendecir al mundo. Los autores del Nuevo
Testamento describen a la iglesia no como una especie de comunidad
religiosa totalmente nueva establecida en Pentecostés, sino como la Israel
restaurada y purificada a la que están siendo incorporados los gentiles. El
relato de Hechos y las imágenes de la iglesia que vemos en las epístolas del
Nuevo Testamento dan por hecho que hay una larga historia de las obras de
Dios que ha moldeado el rol y la identidad del pueblo de Dios, y el Nuevo
Testamento continúa esa historia a la espera de alcanzar su clímax. En
cierto sentido, podemos incluso decir que no hay interrupción en la historia
de la salvación. Esta continuidad significa que el rol y la identidad
misionales del pueblo de Dios del Antiguo Testamento deben entenderse
como el fundamento apropiado de todo debate en torno a la naturaleza de la
iglesia. La relación de Israel con los demás pueblos, tal como la vemos en
el Antiguo Testamento, establece para siempre el rol del pueblo de Dios en
medio de las naciones y para bendecirlas. La iglesia misional continúa la
misión de Israel hacia las naciones.

Hay dos pasajes especialmente relevantes para definir la relación de
Israel con las naciones: Génesis 12:1-3 y Éxodo 19:3-6. Dios le hizo a



244

Abraham una promesa doble: primero, él haría de Abraham una gran nación
y restauraría a esa nación la bendición de la buena creación de Dios;
segundo, por medio de esa nación bendita, Dios bendeciría a todas las
naciones de la tierra. Los horizontes de Dios son universales: él está
interesado en bendecir a todos los pueblos y toda la creación. Sin embargo,
su método es particular. Él escogió a un pueblo para que fuera el canal de su
misericordia para toda la creación; su voluntad es que las bendiciones
redentoras que él ha derramado sobre Israel fluyan desde ellos hacia afuera,
hasta alcanzar a cada nación.

La formación del pueblo de Dios para cumplir este llamado empezó
cuando Dios los redimió de la esclavitud y la idolatría de Egipto. Él los unió
a sí mismo en un pacto y en Sinaí les asignó su rol en la historia de la
redención; aquí descubrimos cómo iba a bendecir Dios a todas las naciones.
Israel debía ser una comunidad que expusiera su vida comunal ante las
naciones y les demostrara a todos lo que significa vivir la vida que Dios
pensó para la humanidad. No obstante, esta sigue siendo la misión de Dios;
él no le pasa la batuta a su pueblo y simplemente se va a esperar el
resultado final de su comisión. Más bien, él vino a vivir en medio de Israel,
donde siguió obrando en gracia y juicio.

Después de llamar a Israel, Dios les dio su ley, lo que indica que Israel
debía vivir toda su vida bajo la autoridad de Dios. Las vidas del pueblo
israelita miraban hacia atrás a la creación, puesto que ellos encarnaron el
designio creacional original de Dios para toda la humanidad. También
miraban hacia adelante a la espera de la consumación; eran una señal que
apuntaba al objetivo hacia el que Dios está llevando la historia de la
redención: la restauración de toda la vida humana a su bendición original en
el contexto de una creación restaurada. Sus vidas debían mirar también
hacia afuera, a las naciones; debían ser una comunidad contrastante que, en
su estilo de vida, difiriera de los pueblos que la rodeaban. Israel debía
desafiar la idolatría cultural de las naciones circundantes y abrazar los
dones culturales que Dios le había dado, sabiendo que de vivir así brillaría
como una luz para las naciones y cumpliría su rol misional.

Así, vemos en ellos lo que significa ser pueblo de Dios. Israel es un
pueblo escogido; de entre todos los pueblos de la tierra, Dios eligió a
Abraham e Israel para que fueran su posesión preciada. El pueblo israelita
es un pueblo redimido, libertado del servicio al faraón y los dioses egipcios
para servir al Dios vivo con su vida entera. Es un pueblo de pacto, que Dios



245

unió a sí mismo en una relación de pacto; él prometió ser su Dios y ellos
prometieron ser su pueblo. Israel debía ser una nación santa, andar en los
caminos de Dios y en su justicia, amoldando su vida, por medio de la Torá,
a los propósitos creacionales de Dios. Buena parte de la historia de Israel
está ligada a la obra de Dios en medio de ellos, en su batalla contra la
idolatría. Israel es un pueblo que conoce la presencia de Dios y goza de una
relación constante con él, una relación que exige de ellos responder con
fidelidad y en obediencia, amor, fe y adoración al Señor de su pacto.

Es importante reconocer claramente el entramado misional en el que
está entretejido cada uno de estos temas. De hecho, si sacáramos cualquiera
de estos temas del contexto misional en el que está inserto en la narrativa
bíblica, estaríamos cambiando su significado. Israel fue escogido para
mediar la bendición salvífica de Dios para las naciones. El pueblo israelita
fue redimido de los ídolos para servir sólo al Señor, de modo que su vida
santa expusiera ante las naciones qué sucede con una nación cuando Dios
habita en medio de ella. La presencia de Dios y la sabiduría de la Torá
apartarían a Israel y la volverían un modelo atrayente ante los ojos de las
naciones. El pacto que Dios estableció con Abraham e Israel tiene por único
objetivo la salvación de las naciones. Por lo tanto, el rol y la identidad de
Israel son misionales hasta la médula y desde el principio.

Claramente, el rol misional de Israel conlleva su visibilidad ante las
naciones. Dios quería que las vidas de su pueblo estuvieran expuestas a la
vista de quienes estaban fuera de Israel. Solo así podrían mostrar una vida
atrayente y ser una luz a las naciones. Sin embargo, esta visibilidad
misional se materializó en diferentes contextos: Israel primero fue una
confederación de tribus independientes, luego un reino unido y, por último,
un pueblo exiliado y disperso entre otros pueblos. Aun así, en todos estos
contextos, Israel debió forjar nuevas formas de llevar en sí misma la
promesa de la renovación de Dios para bendición de las naciones.

Cada una de las formas que adoptó el pueblo de Dios a lo largo de la
historia aporta valiosas enseñanzas y advertencias al pueblo misional de
Dios de nuestros días, a nosotros que también somos llamados a ser un
pueblo contrastante y una comunidad alternativa. El período tribal nos
ofrece instrucción respecto de cómo vivir con cierta medida de libertad en
un entorno religioso sumamente peligroso. Los israelitas, forasteros en su
tierra, «tomaron prestadas» costumbres de sus vecinos cananeos al
establecerse en su territorio y olvidaron que, siendo un pueblo contrastante



246

comprometido con un llamado en común, necesitaban por el contrario hallar
maneras de poner su narrativa de la redención en el centro de su vida
comunal. Tristemente, se vieron seducidos por la tentación de la idolatría.
El período de la monarquía nos instruye respecto de aquellas ocasiones
históricas en las que la iglesia tiene control sobre el poder cultural (como
aún es el caso, hasta cierto punto, en el Occidente hoy en día). En el período
de los reyes, Israel gozó de oportunidades únicas de moldear todas las
facetas de la vida —económica, social, política, legal, religiosa o de culto,
internacional— de acuerdo con la ley de Dios. Sin embargo, por desgracia,
Israel imitó a los reinos que la rodeaban y permitió que las fuerzas
religiosas paganas influyeran sobre su propia vida como nación. El período
del exilio israelita nos permite ver a un pueblo débil y minoritario, con poca
influencia sobre el ámbito público, luchando para preservar su identidad en
medio de un imperio hostil, imagen a la que se asemeja cada vez más la
iglesia de Occidente. En esta situación, el pueblo debió hallar nuevas
formas de encarnar y nutrir su identidad en el nuevo contexto cultural en el
que estaba inserto, sin permitirse privatizar su fe y sin aislarse de su entorno
cultural.
 
La iglesia continúa la misión de Jesús

El fracaso de Israel en el cumplimiento de su llamado motivó a los
profetas a poner la mirada en el futuro y anticipar la formación de una Israel
escatológica, un pueblo de Dios del fin de los tiempos, que llevaría a cabo
el mandato misional de Dios con fidelidad. Cuando vino Jesús, él anunció
que el reino se ha acercado: había llegado el día de reunir a este pueblo. El
rebaño que reunió Jesús es el núcleo o germen de la iglesia. En los primeros
días después de la resurrección, Jesús reunió nuevamente a esta pequeña
comunidad y les mandó: «Así como el Padre me envió, también yo los
envío a ustedes a continuar mi misión». La iglesia misional continúa la
misión de Jesús.

Lo hace, primero que nada, como una comunidad de reino. Los
cristianos mismos no son el reino de Dios, puesto que el reino es mucho
más grande tanto en términos espaciales como temporales: es el gobierno de
Dios sobre toda la creación, que está presente ahora pero que también se
extiende al siglo venidero. Este es el mensaje del reino que da vida a la
iglesia. Las buenas nuevas son el poder de Dios para dar la salvación a
quienes responden en arrepentimiento y fe. Por lo tanto, la comunidad de



247

discípulos consta del pueblo que ahora experimenta parte de la salvación de
Dios pero que también aguarda la salvación final que será revelada en los
últimos días. Ellos también son el pueblo que ha tomado partido en la
batalla cósmica entre Dios y los poderes que se despliegan en contra de su
reinado. Sus discípulos se incorporan a la misión de Dios de dar a conocer
el reino. Están instruidos en un estilo de vida comunal que ilustra cómo será
la vida en el fin de los tiempos. Son instrumentos en la obra del reino de
Dios y él usa las palabras y hechos de ellos para dar el fruto de su reino
venidero.

Ellos continúan la misión de Jesús como una comunidad contrastante.
El reino de Dios es poder de Dios para restaurar la vida humana a lo que él
quiso que fuera en un principio. Por ende, la vida del pueblo de Dios
personifica la intención original que él tuvo para la humanidad en la
creación, lo cual también significa que sus vidas ahora visibilizan la
restauración que tendrá lugar en el siglo venidero. Sin embargo, no se trata
de una vida de aislamiento y separación de las culturas circundantes; el
pequeño rebaño que reunió Jesús se formó en medio de las sociedades judía
y romana, donde sus miembros se encontraron con poderosos ídolos
sociales que se oponían al reinado venidero de Dios. Sus vidas debían
mostrar solidaridad hacia los reinos terrenales, debían contrastar con ellos,
y desafiar y juzgar a los gobiernos de este mundo que un día se convertirá
en el reino de Cristo. Todo esto se traduce en sufrimiento, dado que el amor
sufrido confronta los estilos de vida que no reconocen el señorío de Jesús.

La comunidad de Jesús continúa la misión que él empezó como una
comunidad que sigue reuniendo miembros. Reunirse es más que tan solo
una de las tareas que le fue asignada; es lo que le da significado a «el
tiempo entre los tiempos». Solo en este período intermedio —entre la
venida del reino y su consumación final— puede reunirse al pueblo de
Dios. Hay tres imágenes que aparecen con frecuencia en los Evangelios y
muestran claramente la centralidad de esta tarea en la etapa histórico-
redentora: el reunir a las ovejas en el rebaño, al pueblo para el banquete y la
cosecha en el granero. Jesús es quien recoge y reúne, pero lo hace
empleando a una comunidad de obreros que participan en la labor. Por
medio de la luz de sus vidas, por medio de sus palabras y hechos saturados
de oración y del poder del Espíritu Santo, por medio de un encuentro de
amor sufrido con el mundo, estos colaboradores de Cristo invitan a otras



248

personas a volverse parte del pueblo de Dios y a reunirse con la comunidad
que un día heredará el reino.
 
La iglesia sigue dando el testimonio de la iglesia primitiva

Dios lleva adelante su misión por medio de Israel, Jesús y la iglesia
primitiva. El Nuevo Testamento se escribió en el primer siglo después de
Jesús y en los escritos vemos, en la imaginería teológica y la narrativa, una
comunidad fundada como un pueblo escatológico para reanudar la misión
de Dios. La iglesia misional de nuestros días es una comunidad que sigue
dando el testimonio de la iglesia primitiva.
Continuidad y discontinuidad

Entre la iglesia del Nuevo Testamento y la Israel del Antiguo
Testamento hay tanto continuidades como discontinuidades. Israel debía ser
una luz para el mundo, una luminaria que encarnara los propósitos
creacionales de Dios para la humanidad, viviera como una señal del
objetivo final del plan de redención divino y confrontara las costumbres
idolátricas de los demás pueblos. Debía vivir siendo una sociedad
contrastante, una manifestación radiante y atrayente del misericordioso
propósito de Dios, un ejemplo que atrajera a los demás a Dios. Con la
llegada de Jesús y el Espíritu, la comunidad escatológica de Dios fue
transformada de modo que, en tanto permaneciera arraigada al evangelio,
pudiera cumplir ahora el rol misional que Dios siempre quiso que tuviera.
La misión es constante, pero los medios para llevarla a cabo cambiaron para
siempre a partir de la muerte y resurrección de Jesús y la venida de su
Espíritu en Pentecostés. También hay una importante discontinuidad entre
el pueblo de Dios del Antiguo Testamento y el del Nuevo Testamento. En
Jesús y el Espíritu, el reino del fin de los tiempos —el siglo venidero, la
nueva creación, la vida de la resurrección— ha llegado: cada característica
del pueblo de Dios del Antiguo Testamento ha sido transformada en la
iglesia. Al igual que Israel, la iglesia es un pueblo escogido para ser un
canal de salvación para el mundo. Ahora, esta comunidad es escogida en
Cristo (Ef. 1:4); participa en su obra redentora y en su misión. Ella también
es un pueblo redimido, pero ahora no por las maravillas del éxodo sino por
la obra aun más maravillosa de la cruz (1 P. 1:18-19). La iglesia ha sido
libertada del yugo de la idolatría para dar testimonio de la salvación de
Dios. En la obra de Cristo y del Espíritu, la redención y la liberación son
más ricas de lo que Moisés mismo podría haber imaginado. El pueblo de



249

Dios siempre fue llamado a ser un pueblo santo para así exponer ante las
naciones lo que sucede con una nación cuando Dios habita en medio de
ella; ahora el Espíritu vive y obra en medio de su pueblo y en cada
miembro, dándole a cada uno de ellos la capacidad de vivir en obediencia a
la Torá de Dios (Ro. 8:3-4). Los escogidos de Dios están unidos a él: son un
pueblo del pacto. Desde el principio, el objetivo misional del pacto ha sido
que, a través de la descendencia de Abraham, Dios bendijera a todas las
naciones. La antigua Israel fue incapaz de cumplir el llamado de su pacto,
razón por la cual Dios hizo un nuevo pacto (Jer. 31:31-34); ahora el
propósito redentor de Dios para todos los pueblos se consuma en este pacto
por la sangre de Cristo (Lc. 22:20; He. 8). El pueblo de Dios está
compuesto de quienes conocen la presencia de Dios, cada vez más íntima
desde que Cristo habita en medio de su pueblo (Jn. 1:14) y el Espíritu Santo
vino a morar en su templo escatológico (Jn. 16:7; 1 Co. 3:16). El poder y el
amor de la presencia de Dios en el Espíritu obra en la iglesia y a través de
ella para atraer a las naciones. Cada cualidad del pueblo de Dios se cumple
en Cristo y, aun así —y esto es esencial—, las implicancias misionales de
cada cualidad permanecen con la iglesia hoy en día.
Un pueblo escatológico

Lo que es nuevo en la historia de la redención es el comienzo de los
últimos días, una nueva era escatológica para el pueblo de Dios que se
caracteriza por cinco elementos. Primero, el pueblo de Dios es un pueblo
mesiánico. La fe en Jesús es lo que, en última instancia, separa a esta
comunidad de las demás. El pueblo de Dios está definido por su lealtad a
Jesús, ejemplificada en la voluntad de seguirlo, amarlo y obedecerlo. Ellos
participan en la salvación de los últimos tiempos, puesto que también
participan en la muerte y resurrección de Jesús, mediante las cuales la era
antigua se da por finalizada y comienza una era nueva. Ellos continúan la
misión que empezó Jesús. Segundo, son un pueblo lleno del Espíritu. El
Espíritu es un don de los últimos días que les da un anticipo del poder del
reino de Dios para puedan ser fieles como pueblo. La misión es la presencia
del pueblo de Dios en medio del mundo y la poderosa presencia del Espíritu
de Dios en medio de su pueblo para bendecir al mundo. Tercero, la obra de
Cristo y la venida del Espíritu significan que la iglesia es un pueblo que
experimenta la salvación del reino, anticipo del fin de los tiempos. Puesto
que la muerte de Jesús ha terminado con la era antigua, puesto que su
resurrección ha inaugurado el siglo venidero y puesto que el Espíritu ha



250

sido dado a la iglesia, el pueblo de Dios ha recibido un adelanto y una
garantía de la renovación de la vida humana y la creación, que tendrá lugar
en el final de la historia. La vocación del pueblo de Dios siempre ha sido
mostrar la obra redentora de Dios en su vida comunal. Ahora ese objetivo
ha sido revelado y consumado en Cristo y entregado a la iglesia como un
don. Por lo tanto, la iglesia vive como un adelanto y una señal del reino
venidero de Dios.

La cuarta implicancia escatológica se relaciona con nuestro lugar en la
narrativa. El presente es el tiempo de reunir al pueblo de Dios —primero a
Israel y luego a las naciones— alcanzando hasta los confines de la tierra. El
acto de reunir una comunidad para compartir con ella la salvación del reino
es un suceso escatológico: «Y este evangelio del reino será predicado en
todo el mundo para testimonio a todas las naciones, y entonces vendrá el
fin» (Mt. 24:14). La era del «ya pero todavía no» del reino se caracteriza
por la misión, y específicamente por la convocatoria extendida a todas las
naciones, invitadas a integrar la comunidad del reino. El movimiento
centrípeto que ha definido la misión de la antigua Israel sigue vigente, dado
que la iglesia también debe ser una comunidad que atraiga a las naciones a
Dios mediante el ejemplo radiante de su propia vida. Sin embargo, en esta
era entra en juego un nuevo elemento centrífugo: el pueblo de Dios ahora es
enviado a vivir en medio de las naciones.

En quinto lugar, la forma del pueblo de Dios del nuevo pacto es nueva.
Esta comunidad ya no está definida por el factor geográfico o la etnicidad,
sino que es llamada de entre todas las naciones a vivir como una luz en
medio de ellas. Sin embargo, esto significa que los miembros de la iglesia
también deben vivir como miembros activos de las culturas que los rodean.
Un encuentro misionero en el que el pueblo de Dios viva de una forma
alternativa, en contra de la corriente idolátrica de sus vecinos, es una
posibilidad difícil y compleja. En la actualidad, la iglesia vive en constante
tensión, en tanto que personifica la vida del reino en medio de naciones
donde reina la idolatría.

Cada una de estas características magnifica e intensifica la naturaleza
misional del pueblo de Dios. El fin y el propósito del plan de Dios ha sido
revelado y consumado por Jesús; por lo tanto, la iglesia, en el poder del
Espíritu, está preparada para darlos a conocer de formas en que la Israel del
Antiguo Testamento no pudo hacerlo.
Una comunidad distinguible con un llamado en el mundo



251

El libro de Hechos nos ofrece una galería de fotos de esta comunidad
misional y escatológica en sus primeros días de acción, y las imágenes
eclesiales de las epístolas amplían ese registro. Estas crónicas de la iglesia
primitiva reflejan al menos tres aspectos de enorme relevancia y en los que
debemos imitar a los primeros cristianos.

Primero, la vida institucional del pueblo de Dios es esencial para la
iglesia misional. En la medida en que la iglesia persevera en la Palabra de
Dios, la comunión, la santa cena y la oración, es edificada en la vida
escatológica del Espíritu. Los miembros de la iglesia nutren esta nueva vida
al compartir entre ellos ejerciendo los dones del cuerpo en comunidad. El
liderazgo y las estructuras eclesiásticas apuntan a alimentar la nueva vida de
Cristo y así la iglesia puede ser un cuerpo misional en medio del mundo. La
iglesia necesita tener una «orientación bipolar», una expresión interna y una
externa. La interna fortalece la vida del reino y, por ende, mantiene una
relación vital con su manifestación externa. Toda eclesiología que minimiza
la importancia de la naturaleza institucional de la iglesia corre el riesgo de
cortarse a sí misma de la mismísima raíz que la alimenta y le da vida.

Segundo, la vida de la iglesia en comunidad manifiesta la venida del
reino. La iglesia misma debe ser un cuerpo transformado, una ilustración
del orden social que Dios pensó para la vida humana. La misión es, primero
que nada, la vida de un pueblo que contrasta, la demostración radiante del
diseño creacional de Dios para la vida humana y el objetivo del propósito
redentor de Dios, ya que su pueblo se opone a la idolatría cultural. La
iglesia es una comunidad alternativa, una sociedad contrastante en medio de
las naciones. Hechos nos ofrece vistas panorámicas de una iglesia que
encarna esta vida nueva. Las cartas paulinas nos muestran a un pastor
misionero que alienta a la iglesia para que lleve adelante una vida radical de
devoción «el uno por el otro» en el Señor.

Tercero, esta comunidad tiene una tarea que realizar en el mundo. De
su vida en comunidad emanan palabras y hechos que apuntan a Cristo, la
fuente de esta vida nueva. La iglesia misional es una entidad evangelizadora
que predica las buenas nuevas señalando a Cristo. También recrea las
buenas nuevas con obras de misericordia y justicia. En todo esto, la
comunidad mesiánica sigue a Jesús, quien dio a conocer las buenas noticias
del reino en sus propias palabras y sus propios hechos. Sin embargo, la
iglesia también lo sigue en su sufrimiento, a través de las tribulaciones que
conlleva el intercambio misionero. Las buenas nuevas seguirán generando



252

oposición, puesto que la iglesia desafía las convicciones más profundas de
las culturas que la rodean. En particular, cuanto más se involucra el pueblo
de Dios en las instituciones de su cultura, más se profundiza el conflicto. La
iglesia tiene el mandato de cumplir una misión en la esfera pública de su
cultura. Su pueblo participa de forma activa en el desarrollo cultural
continuo del mundo, todo por el bien de su prójimo.

Por último, esta comunidad escatológica tiene una misión que llevar a
cabo «hasta los confines de la tierra». La misión de Dios es dar a conocer
las buenas nuevas a todos los pueblos y, para eso, las congregaciones
locales deben asumir su propia responsabilidad en la tarea. Desde luego, la
misión local de la iglesia es esencial, pero una iglesia saludable también
debe mantener una visión de la misión que vaya más allá del contexto local.
Esta visión más amplia provee el horizonte máximo de la misión local de la
iglesia y la mantiene diligente, libre del provincialismo y fiel al llamado de
Aquel a quien los cielos y la tierra no pueden contener, cuya misión no tiene
límites.
 
 
  



253

9
 

LA IGLESIA MISIONAL HOY
 
 

El trecho entre el texto bíblico antiguo y nuestra condición actual
representa una complejidad hermenéutica en la medida que se quiera ser
fidedigno tanto al contexto original como a la situación presente. Nos
encontramos aquí en un punto que suele generar desacuerdos entre los
eruditos bíblicos y los pastores. El problema, claro está, surge debido al
condicionamiento histórico del texto bíblico. En la Biblia, los interrogantes
y temas en cuestión muchas veces son bastante distintos de los que nos
planteamos hoy. Los eruditos bíblicos, en su afán de guardar fidelidad al
contexto histórico original del texto, enfatizan la brecha que hay entre el
texto y nuestras circunstancias actuales, razón por la cual suelen evitar
llegar a conclusiones acerca de la relevancia del texto bíblico para la
situación contemporánea. En contraste, los pastores, debido a sus
inclinaciones pastorales y misioneras, buscan por sobre todo extraer la
relevancia para los tiempos actuales y, en ocasiones, acaban siendo
irrespetuosos de la brecha cultural que hay entre el texto y el contexto. Yo,
como erudito y pastor, me siento en una encrucijada.

A lo largo de mi análisis de la iglesia misional en el relato bíblico, he
intentado mantenerme dentro del marco del contexto histórico y cultural
original del relato, aun con sus problemas y enigmas, a fin de mantenerme
fiel al relato de la Biblia. Por ello, algunos pastores y líderes de iglesias se
habrán vuelto impacientes —un mal común en este mundo de gratificación
inmediata— y se habrán preguntado: ¿y cómo se aplica todo esto a la
iglesia actual?

Eso fue lo que me sucedió hace más de una década mientras dictaba un
curso de posgrado a seminaristas bajo el título de «La iglesia misional en
Occidente». Habíamos trazado los orígenes de la iglesia misional a lo largo
del relato bíblico y habíamos hecho una reflexión teológica acerca de la



254

vida interna de la iglesia, su llamado en el mundo y su relación con el
contexto cultural. Algunos estudiantes se me acercaron cuando quedaban
unas seis horas de cursada y me preguntaron cómo aplicar estos principios
de forma concreta, es decir, cuáles serían las implicaciones prácticas de una
eclesiología misional. Más específicamente, querían saber qué cosas
cambiaría yo si fuera a pastorear de nuevo. Acepté el desafío y, al estilo de
Dave Letterman, invertí las últimas horas del curso en exponer mi propia
reflexión sobre esta pregunta en el formato de una lista de diez cosas que
cambiaría si volviera a ser pastor. Poco a poco, la lista se fue expandiendo
hasta llegar a los trece puntos, que más adelante se convirtieron en el punto
de partida de nuestro trabajo en Hamilton, Ontario. Más recientemente, he
retomado esta reflexión cuando nos mudamos a Burnaby, Columbia
Británica. En este proceso, no me concentré tanto en pensar nuevas ideas
para reinventar las estructuras eclesiásticas; más bien, me concentré en el
tipo de cosas que hemos estado haciendo como congregaciones y que
debemos seguir haciendo, pero desde una perspectiva específicamente
misional. No se trata de trece pasos sencillos e infalibles para el crecimiento
de la iglesia; no son un santo remedio, ni soluciones milagrosas, ni atajos
que permitan saltear las complejidades, sortear las dificultades, ahorrar
tiempo y escatimar esfuerzos. De hecho, destacaré justamente estos últimos
elementos. Pese a ello, he tenido numerosas ocasiones de compartir estas
ideas con pastores y líderes, y la respuesta ha sido alentadora. Por eso, en
este último capítulo compartiré mi lista.

Es importante advertirle al lector desde un principio que se trata de una
lista de reflexiones breves, sugerentes y evocativas. Algunas son reflexiones
teológicas. Otras son anecdóticas. Se basan en mi propia experiencia
pastoral y en mis intentos, junto con otros líderes y pastores, de
implementar en iglesias tradicionales las ideas que están plasmadas en este
libro. Obviamente, al presentar estas trece ideas sobre grandes temas en
rápida sucesión, no pretendo hacer un examen sistemático o exhaustivo. Por
el contrario, mi objetivo principal es el de incentivar el pensamiento
animándolos a reflexionar sobre cómo puede la iglesia vivir como una
comunidad misional fiel en la actualidad. ¿Cómo se expresarían estos
principios en las congregaciones locales de Occidente?

 
Una iglesia cuya adoración nutre nuestra identidad misional



255

Coincido con Newbigin en que «la reunión semanal de adoración es,
por mucho, lo más importante que hacemos».1 La adoración es el llamado
principal de la iglesia, en parte porque muestra al pueblo de Dios en qué
concentrarse y lo orienta en la totalidad de su vida. De la adoración fluye
toda la vida de la iglesia y en la adoración es donde toda la vida de la iglesia
encuentra su verdadera finalidad. Por lo tanto, adorar de la forma correcta
ha de ser la mayor de nuestras prioridades.

Paul Jones bien argumenta que la adoración forja nuestra identidad
eclesial: «Somos como adoramos».2 ¿Cómo podemos nutrir nuestra
identidad misional con la adoración pública? Para dar una respuesta parcial
a esta pregunta, bastará con dos comentarios breves, ahondando en lo que
dije anteriormente acerca de los Salmos.

Primero, la adoración actual tiene que contar la historia verdadera del
mundo, tal y como ha sido revelada en las portentosas obras de Dios, que
hallan su punto culminante en Cristo. Las palabras de Jones nos ayudan a
entender mejor este punto: «La Iglesia es una “comunidad forjada por una
historia”, arraigada en la crucifixión y resurrección de Jesús el Cristo […].
Para que la comunidad de fe pueda sobrevivir a través de los siglos y pueda
mantenerse firme ante la amenaza de la enculturación, el relato de lo que
Dios ha hecho por el pueblo hebreo y por la comunidad cristiana tiene que
relatarse constantemente, una y otra vez, en medio de la adoración
congregacional».3 La Biblia tiene que ser verdaderamente el relato sobre el
mundo que guíe a la comunidad cristiana: la adoración en medio de la
comunidad de creyentes es el primer lugar donde esto sucede. La estructura
de la adoración, los himnos escogidos, la forma en que se introducen varios
elementos y la relación que guardan entre sí, y la forma en que se predica el
evangelio son puntos que dirigen nuestra atención hacia la historia de las
poderosas obras de Dios —pasadas, presentes y futuras— y en esas obras es
donde encontramos nuestro lugar.

El libro de Apocalipsis nos da un ejemplo canónico de cómo la
adoración puede llamar al pueblo de Dios a vivir según el relato bíblico en
vez de sucumbir ante cualquier otro relato alternativo.4 La visión de Juan —
el contenido del libro de Apocalipsis— viene en el día del Señor, es decir, el
día de la adoración (Ap. 1:10). La iglesia de Asia Menor estaba siendo
amenazada por el invencible poderío de Roma y corría el riesgo de ser
domesticada por la visión romana del mundo. No obstante, el libro de
Apocalipsis desafía el orden establecido y el poderío de Roma con audacia.



256

Juan proclama que la verdadera historia del mundo se revela en un hombre
que fue colgado en un madero a manos del Imperio romano pero que ahora
reina sobre todas las cosas y está dirigiendo la historia universal a su
destino final. El autor bíblico ofrece esta visión como un «mundo
alternativo»5 y así «construye un contrarrelato que opone resistencia al
relato imperial y que devela así una nueva forma de ver el mundo».6 Tal es
el relato que se celebra en la liturgia, en los himnos y los cantos, y en las
oraciones del pueblo de Dios en Apocalipsis.

Una segunda lección que se desprende de los Salmos es que debemos
reorientarnos constantemente hacia el mundo incrédulo, viendo en él el
horizonte final de nuestro llamado. Los mismos elementos litúrgicos bien
conducir nuestra mirada hacia dentro de nosotros mismos o bien hacia
afuera, a las naciones. Por ejemplo, necesitamos rescatar la santa cena y el
bautismo de una orientación introvertida, que confina su significado
exclusivamente a los beneficios para los creyentes individuales y, más bien,
utilizar estos sacramentos para dirigir a la iglesia a cumplir su llamado en el
mundo. Ambos deben ser escatológicos y misionales; nuestra celebración
litúrgica debe fomentar esta perspectiva. Nuestra confesión del pecado —tal
vez uno de los elementos más importantes de la adoración— nos permite
vivir el evangelio y encontrar en él la fuente de la vida. Sin embargo, al
igual que los sacramentos, este elemento litúrgico suele enmarcarse
simplemente en los beneficios individuales del perdón y de la restauración.
Por el contrario, la alternativa sería que la confesión de los pecados fuera un
acto que nos diera la capacidad de apropiarnos una vez más de aquel
evangelio que nos permite llevar adelante una vida conforme a la voluntad
divina a fin de bendecir al mundo. La bendición final que se hace al
finalizar el culto de adoración puede enviarnos al mundo con una
consolación personal o bien darnos el poder para encarnar las buenas
nuevas en un mundo que necesita verlas. La reorientación constante hacia el
horizonte de nuestro llamado —el mundo que Dios ama— a través de la
repetición y el redireccionamiento continuo en todos los elementos
comunes de la adoración dominical, semana tras semana, seguramente hará
que crezca en nosotros, paulatinamente, un pueblo misional.

 
Una iglesia investida del poder de la predicación del evangelio

La predicación es un elemento de la adoración que merece especial
atención. En el libro de los Hechos, los apóstoles nombraron siete diáconos



257

para que se encargaran de las necesidades desatendidas de las viudas, de
modo que ellos pudieran dedicarse a la Palabra de Dios y la oración
(Hch. 6:4; cf. Hch. 2:42). Pablo subraya los dones del ministerio de la
Palabra que permiten que el pueblo de Dios crezca a la medida de la
estatura de la plenitud de Cristo (Ef. 4:1-16). La predicación es un medio
poderoso por el cual el pueblo de Dios se nutre y es investido de poder para
llevar a cabo el llamado misional, pero gran parte de la predicación se ve
opacada por varias corrientes idolátricas de la cultura occidental y así,
tristemente, este canal de la poderosa gracia de Dios muchas veces queda
obstruido.

La predicación que alimenta la identidad misional es narrativa,
cristocéntrica y misional: todos estos rasgos están presentes en cada
sermón. La predicación narrativa reconoce que la Biblia relata una historia
que se despliega progresivamente y que constituye la verdadera historia del
mundo, el marco en el que el pueblo de Dios debe vivir cada vez más.
Newbigin bien dice: «No creo que podamos, efectivamente, tratar el
evangelio como una palabra dirigida a nuestra cultura a menos que
recobremos la comprensión de que las Escrituras son una totalidad
canónica, la historia que nos dota del verdadero contexto necesario para
entender el significado de nuestra vida, tanto personal como pública».7 Por
eso, él dice acerca de la predicación: «La predicación es la proclamación de
una noticia, la narración de un relato. En una sociedad que tiene un relato
distinto sobre sí misma, la predicación tiene que arraigarse con firmeza, sin
culpa ni excusas, en la historia verdadera».8 La predicación que no anima al
pueblo de Dios a encarnar una cosmovisión diferente a la que ofrece la
cultura dominante dejará al pueblo en una posición de vulnerabilidad frente
a la historia idólatra que propone la cultura.

Nuestra predicación también ha de ser cristocéntrica y misional.
N. T. Wright propone un modelo útil de la autoridad escritural en el que se
subrayan ambas características.9 De manera provocativa, él sugiere que la
autoridad bíblica es una «rama [...] de la misión de la iglesia». Para
entender la autoridad bíblica es menester preguntar: «¿Qué papel juega la
Biblia dentro del cumplimiento del plan de Dios de [renovar la
creación]?».10 Frente a esta pregunta, Wright desenvuelve una respuesta de
cuatro partes. Primero, las Escrituras del Antiguo Testamento fueron
escritas con el fin de «preparar» al pueblo de Dios para su llamado
misional: ser un pueblo distinto. «Preparar» es una forma abreviada de



258

referirnos a las múltiples tareas que los diversos géneros de las Escrituras
realizan para forjar un pueblo misional.

Segundo, Jesús cumple el propósito de las Escrituras del Antiguo
Testamento, que por sí solas no pudieron forjar un pueblo misional debido a
que el pueblo se vio debilitado por el poder del pecado (Ro. 8:3-4). Wright
agrega al respecto: «Así, Jesucristo hace, de un modo culminante y
decisivo, lo que las Escrituras [del Antiguo Testamento], en cierto sentido,
intentaban hacer: traer el nuevo orden del Reino de Dios primero a su
pueblo y, en consecuencia, al mundo».11

Tercero, la proclamación apostólica de las buenas nuevas de que Cristo
ha consumado la historia de Israel hace que ahora Cristo y su poder
salvífico sean asequibles a sus oyentes. El mensaje apostólico «es la historia
de Jesús (en particular de su muerte y su resurrección), relatada como el
clímax de la historia de Dios e Israel y presentándose así como la verdadera
historia del mundo y como el fundamento y la fuerza que dan vigor a la
iglesia en su misión».12 Al proclamarse y enseñarse, el evangelio apostólico
constituye la poderosa Palabra de Dios que da existencia a la comunidad
misional, que convierte esa misma comunidad en un pueblo fiel y que obra
por medio de este pueblo para atraer a otros a la fe.

Cuarto, esta proclamación y enseñanza de los apóstoles adopta forma
literaria en el canon del Nuevo Testamento. Así, la palabra escrita de Dios
sigue obrando de la misma manera en que obró la palabra viva de los
apóstoles. Los autores del Nuevo Testamento se consideraban a sí mismos
maestros, autorizados e investidos del poder del Espíritu Santo, que
abrieron el evangelio a iglesias particulares con el fin de sostenerlas,
vitalizarlas, moldearlas, juzgarlas y renovarlas en su llamado misional. Por
consiguiente, la misma autoridad y el mismo poder para instruir a la iglesia
que caracterizan los libros que ellos nos dejaron también definían la
predicación oral de la Palabra.

Este breve resumen subraya lo que significa predicar a Cristo. Cabe
destacar tres puntos. Primero, no importa de qué pasaje del canon
prediquemos, nuestra predicación siempre partirá de Cristo y apuntará a
Cristo. El objetivo de la predicación es mostrar a Cristo. Segundo, Cristo
mismo se reviste del evangelio, de modo que el mensaje siempre es más
que palabras: es el poder de Dios para salvación. No se trata simplemente
de una nueva doctrina religiosa que debamos entender y afirmar. Es un
anuncio de lo que Dios está haciendo en Jesucristo por medio del Espíritu.



259

Así, el mensaje en sí se convierte en el poder de Dios para transformar
vidas (Ro. 1:16; 1 Co. 1:18, 24; 2:4).

Una tercera implicancia de predicar a Cristo es que nos lleva a
reconocer el alcance vasto e integral del evangelio. «El propósito del
sermón es llevar al oyente a la presencia de Cristo, cara a cara frente a él,
tal y como él es realmente.»13 Algunos sermones se concentran en la
persona de Cristo, pero no lo retratan «tal y como él es realmente». Jesús no
es tan solo un salvador personal. Es el Creador, el Señor de la historia, el
Redentor de todas las cosas y el Juez final. En su ministerio terrenal, Jesús
proclamó un evangelio del reino. El evangelio no es un mensaje que se
pueda encastrar en un pequeño rincón privado, religioso, ético o teológico
de nuestra vida. Tampoco trata únicamente de la esperanza futura de una
salvación etérea. Si la predicación del evangelio minimiza a la persona de
Jesucristo o las afirmaciones de alcance absoluto que proclama el evangelio
del reino, está cortando la raíz que nutre el encuentro misionero entre las
verdades integrales del evangelio y el relato cultural dominante.

Por lo tanto, el propósito de la predicación es llevar al oyente a un
encuentro cara a cara con Jesucristo y con todo su poder salvífico, que nos
prepara para nuestra extensa misión en el mundo. Por esa razón, los
pastores mismos deben ser personas que estén cautivadas por este mensaje.
C. John Miller lo dice de forma impactante. En la novela de John Updike
Corre, conejo, un pastor luterano enfadado reprende a un sacerdote
episcopal entrometido que se ha extraviado de su llamado pastoral:
«Entonces, el domingo por la mañana, cuando nos presentemos ante ellos,
debemos hacerlo no fatigados por el peso del sufrimiento, sino llenos de
Cristo, ardiendo —cierra con fuerza los puños peludos— por Cristo,
ardientes: hemos de quemarlos con la fuerza de nuestra fe. Por eso es que
vienen a la iglesia. ¿Para qué más nos pagarían?». Miller agrega al respecto
que «nada debe nutrir al pastor sino aquello que sirva para edificar su fe en
Cristo. Cuando un hombre “arde por Cristo”, entonces está listo para
predicar por fe. Nada menos será suficiente».14

El modelo de N. T. Wright también exige que nuestra predicación sea
misional. Los diversos libros de la Biblia fueron escritos para conformar un
pueblo misional. Si no nos percatamos de esta intención original de las
Escrituras, estamos perdiendo de vista el objetivo del texto. El mensaje
principal de la Biblia no se trata de proveer beneficios salvíficos al
individuo (aunque ese sea un aspecto importante del mensaje), sino que más



260

bien se trata de formar un pueblo que encarne las buenas nuevas del reino
para bendecir al mundo. Por eso, la predicación siempre ha de orientarnos
hacia afuera. La predicación fiel siempre nos llevará desde Cristo a la
misión porque «no podemos ser partícipes de Cristo sin ser partícipes de su
misión».15 Gracias a Dios, existe en la actualidad un movimiento creciente
que busca desarrollar una hermenéutica misional que perciba la centralidad
de la misión en el relato bíblico.16

 
Una iglesia comprometida con la oración en comunidad

Sencillamente, la iglesia que no aprenda a orar fervientemente y en
comunidad nunca llegará a ser una iglesia verdaderamente misional. Al
igual que Miller, estoy convencido de «la importancia suprema de la
oración comunal para que la comunión inherente a la iglesia recobre la
normalidad neotestamentaria».17 Podemos formar una enorme multitud de
cristianos entusiastas con ingeniosas técnicas de marketing y programas
atractivos, pero eso no necesariamente nos volverá una comunidad que
encarna el poder del evangelio. No hay nada de novedoso ni de sofisticado
en esto; la oración es esencial a la misión de la iglesia porque estamos
hablando de la misión de Dios. Lo sabemos bien, pero nuestra tendencia
humanista siempre es apoyarnos en nuestros propios recursos y planes antes
que en la oración. De alguna forma, tenemos que terminar con el poder de
esta idolatría y creer que realmente esta es la misión de Dios.

Hay tres imágenes que me han ayudado a comprender la importancia
de la oración para la misión de la iglesia. La primera es la que propone Juan
Calvino: la oración es como una pala que desentierra los tesoros escondidos
en el evangelio.18 Todas las facetas y los beneficios de la salvación en
Cristo nos son dados —en lo individual y como comunidad— por la obra
del Espíritu en la medida en que los desenterramos por medio de la oración.
En consonancia con Calvino, el Catecismo de Heidelberg dice que la
oración es «la expresión máxima de la gratitud que Dios requiere de
nosotros», a lo que añade la asombrosa declaración de que «Dios da su
gracia y su Espíritu Santo únicamente a aquellos que oran continuamente y
gimen en su interior, pidiéndole a Dios estos dones y dándole gracias por
ellos».19

La segunda imagen, propuesta por Andrew Murray, es la de una
posición estratégica.20 En el léxico militar, la posición estratégica se refiere
al lugar del campo de batalla que debe conquistarse y mantenerse a toda



261

costa si lo que se quiere es ganar la batalla. Por ejemplo, Wellington
reconoció en Napoleón un enemigo formidable y creyó que tomar y
mantener una pequeña granja ubicada estratégicamente en medio del campo
de batalla era la clave de su éxito. Dirigió a sus soldados hacia ese objetivo,
tomó la granja y acabó prevaleciendo en la batalla. Lo mismo sucede en
nuestra batalla espiritual: debemos tomar y mantener la posición estratégica
de la oración (Ef. 6:18-20) para no caer presos de los espíritus de nuestra
cultura.

Por último, Miller recurre a la imagen de la vanguardia militar y la
aplica a la oración, en contraste con la oración de mantenimiento. La
oración de mantenimiento se dedica simplemente a mantener en existencia
la vida de la iglesia. En contraste, la oración de vanguardia es la que anhela
que Dios obre de formas que cambien las vidas, cree que él puede hacerlo y
espera con confianza en que él lo hará y orando con fervor por su obra
poderosa.

Estos tiempos de oración deben forjarse con enorme paciencia y
humildad, pero también con mucha intencionalidad. El ingrediente más
importante es el líder que ha aprendido a orar así por cuenta propia y que
lidera con el ejemplo. Muchas de nuestras oraciones giran alrededor de
nosotros mismos y nuestras propias necesidades, pero incluso carecen de la
expectativa de que Dios obrará de todos modos. Por eso, la oración se
vuelve rutinaria y mecánica. A menudo le damos poca centralidad y le
dedicamos poco tiempo en la adoración congregacional, en las reuniones de
grupos pequeños y en las reuniones del liderazgo. Los líderes que quieran
sentar las bases para su congregación pueden hacerlo priorizando la
oración, separando un buen tiempo para ella y dando el ejemplo de una
oración que espera una respuesta y que está orientada más allá de las
necesidades personales en los tiempos de adoración congregacional y en el
contexto de grupos pequeños.

Sería fácil catalogar nuestra falta de vida de oración simplemente como
una debilidad. Murray subraya este peligro cuando dice que la falta de
oración «suele considerarse tan solo una debilidad. Se habla tanto de la falta
de tiempo y de todo tipo de distracciones que no reconocemos la sensación
de profundo remordimiento que genera esta situación».21 Una vida de
oración saludable en la iglesia comienza con la confesión y el
reconocimiento de que nuestra falta es más que una debilidad —es un
pecado— y con una búsqueda de perdón y restauración.



262

 
Una iglesia que se esfuerza por vivir como una comunidad de contraste

De una vida comunal arraigada en el evangelio, que conoce el poder
salvífico de Dios a través de la adoración, de la predicación y de la oración,
emana una comunidad que encarna la vida nueva del reino de Dios en
medio de la cultura particular que la rodea. Vivimos como parte de una
cultura, pero a la vez somos una comunidad que contrasta con ella y desafía
a los espíritus religiosos que son incompatibles con el reino de Dios. ¿Cuál
sería el retrato de una comunidad de contraste en el siglo XXI?

La siguiente lista se destila de lo que yo creo que son las corrientes
espirituales culturales que la iglesia necesita enfrentar con más urgencia y
satisfacer en su propia vida. En otras palabras, esta lista es sumamente
contextual: es la imagen de una iglesia que es fiel al evangelio en este
contexto en particular y que se presenta como una comunidad alternativa
atrayente, definida en contraste con las corrientes religiosas de la cultura
occidental y como consumación y cumplimiento de las aspiraciones de las
propuestas religiosas de Occidente. ¿Cuáles son las corrientes espirituales
de nuestra cultura con las que debemos luchar en la vida diaria? ¿Qué
revelan esas corrientes acerca del hambre religioso del prójimo, al que
nuestra vida puede llevarle buenas nuevas? A modo ilustrativo, mencionaré
brevemente siete características.

Una comunidad de contraste sería una comunidad de justicia en un
mundo de injusticia económica y ecológica. Las estadísticas de la injusticia
mundial en términos económicos y ecológicos son alarmantes. El pueblo de
Dios, que vive en el mundo nuevo de justicia y shalom creado por Dios, no
puede ser un pueblo que pase por alto estos problemas. Por el contrario, el
pueblo de Dios siempre tiene que buscar formas de encarnar y encontrar la
justicia según los preceptos del evangelio.

Una comunidad de contraste sería una comunidad de generosidad y
sencillez (en la que con poco basta) en medio de una sociedad consumista.
Steven Miles afirma que podría decirse que «el consumismo […] es la
religión de los últimos años del siglo XX».22 En este contexto global, los
miembros de la comunidad cristiana deben desarrollar un sistema de valores
regido por una generosidad irrestricta con sus recursos financieros, con su
tiempo y en la hospitalidad. Una vida de sencillez y contentamiento va a
contracorriente frente al estilo de vida consumista que impera en la cultura



263

occidental. ¿Pueden los cristianos ofrecer las buenas nuevas de un Dios
generoso si su vida no se distingue de la de sus contemporáneos?

Una comunidad de contraste sería una comunidad de generosidad
abnegada en un mundo de egoísmo y autolegitimación. La cultura
occidental gira alrededor del núcleo del yo. La política se fundamenta en los
derechos individuales y la economía se forja a partir de los intereses
económicos del individuo. Hoy por hoy, vemos el fruto podrido de este
núcleo cultural: un egoísmo que es indiferente ante la necesidad humana, un
narcicismo ensimismado, un profundo sentido de autolegitimación, una
victimización que se rehúsa a aceptar la responsabilidad personal, y una
obsesión con los derechos, la autoestima y la realización personal. La
sociedad consumista nos enseña a pensar primera y principalmente en
nuestras propias necesidades. En una cultura que gira en torno de sí misma,
la comunidad cristiana debe seguir a Jesús, quien dio toda su vida en
servicio abnegado por los demás. Una vida de entrega y sacrificio por
satisfacer las necesidades de los demás sería un testimonio poderoso para el
mundo.

Una comunidad de contraste sería una comunidad que da testimonio
humilde y audaz de la verdad en un mundo de incertidumbres. El mundo
certero y confiado de la Ilustración se ha desmoronado. La incertidumbre, el
relativismo, el pluralismo y la suspicacia definen los ánimos de la cultura
actual. En tal contexto, ¿cómo puede ser luz la comunidad cristiana? El
punto de partida tiene que ser el testimonio audaz de la verdad de las
buenas nuevas de Cristo Jesús. Debe haber una plena confianza en que esta
es la verdadera historia del mundo para todos y de que esta historia es
liberadora. En un sistema de valores donde impera la sospecha y toda
proclamación de una verdad es inherentemente opresiva y convenenciera,
es importante que la iglesia tenga una comprensión profundamente humilde
de la verdad. No hay lugar para la incertidumbre ni la especulación cuando
se trata de la verdad de Jesucristo, pero sí hay mucho lugar para la humildad
en nuestro entendimiento de esa verdad. En el mundo en el que vivimos,
será indispensable tener una postura anclada tanto en la humildad como en
la audacia.

Por otro lado, no debemos remitirnos a la idea griega de la verdad
como una serie de ideas inmutables, y del evangelio como una de esas
proposiciones teológicas que están por encima de la historia. Por el
contrario, el evangelio es un anuncio de lo que Dios ha hecho en una



264

persona y de los acontecimientos de la historia que dan forma a nuestro
entendimiento de la historia cósmica. Ese tipo de aproximación narrativa
nos provee de una forma eficaz de dialogar con otros credos sin negociar la
validez universal del evangelio.

Una comunidad de contraste sería una comunidad de esperanza en un
mundo de desilusión y de saciedad consumista. La cultura occidental se está
volviendo, cada vez más, una cultura sin esperanza. Tememos al futuro
debido a los peligros militares, ecológicos y económicos que amenazan
nuestra existencia. Sospechamos de cualquiera que diga saber cuál es el
rumbo y el destino de la historia universal. Nuestras riquezas y nuestra
cultura consumista nos han brindado una variedad de bienes y experiencias
que sirven para ahogar nuestra desilusión. Así, hemos colapsado nuestras
vidas en el presente. Nos apartamos con el entretenimiento, intentamos
distraernos con nuevas experiencias y nuevas tecnologías para saciar el
vacío cada vez más grande que hay en nuestras vidas. Perdemos el sentido
de la historia y del futuro, y esto hace que la esperanza decaiga. La
esperanza genera un sentido de propósito por el cual vale la pena vivir y
morir, razón por la cual la esperanza es un tema tan importante en el Nuevo
Testamento. Una comunidad de esperanza y de propósito será una luz para
un mundo que dice, de muchas maneras distintas: «no hay un futuro por el
cual valga la pena vivir».

Una comunidad de contraste sería una comunidad de gozo y gratitud
en medio de un mundo hedonista que busca frenéticamente su propio
placer. El testimonio contemporáneo de Nuestro mundo es de Dios plasma
una idea importante al describir el fruto del hedonismo en nuestra cultura
actual: «al buscar los placeres, perdemos el don de la alegría».23 No
podemos vivir en gratitud por los numerosos dones que recibimos día a día
de la mano de Dios. Nuestra cultura ejerce, cada vez más, una demanda de
consumo tanto (o más) de experiencias como de bienes. Es una cultura
hedonista que busca frenéticamente el placer en viajes, en nuevas formas de
tecnología, en vacaciones, en jubilaciones, en entretenimiento y en más
cosas. Sin embargo, en esta búsqueda frenética, el verdadero gozo y
contentamiento es tan escurridizo como el viento. El verdadero gozo
proviene de vivir de acuerdo con la forma en que nuestro Creador nos creó.

Por último, una comunidad de contraste sería una comunidad que
experimenta la presencia de Dios en medio de un mundo secular. Puede
que la palabra «secular» sea el mejor adjetivo para describir la cosmovisión



265

humanista que yace en el centro de la cultura occidental. Cualquiera sea la
acepción que se refiera, este adjetivo describe una cultura ajena a la
presencia de Dios. La cultura occidental ha elaborado su cosmovisión
basándose en un mundo al que se considera un nexo cerrado de relaciones
de causa y efecto, que a su vez pueden conocerse a través de la ciencia y la
razón y explotarse a través de la tecnología. Si Dios existe, existe por fuera
de esta caja cerrada; tristemente, la comunidad cristiana a menudo ha
adaptado su teología a este modelo deísta.

Pablo que dice que, si verdaderamente estamos viviendo en el relato
bíblico, es en Dios en quien vivimos, nos movemos y somos (Hch. 17:28).
Los salmistas veían la mano de Dios en cada parte de la naturaleza y en
cada etapa de la historia. El cardenal Newman ha dicho acertadamente que
Dios «se ha involucrado [en la creación] y la ha tomado en su propio pecho
a través de su presencia en ella, su providencia en ella, sus impresiones
sobre ella y su influencia en ella, hasta el punto de que no podemos
contemplarla de forma real o plena sin, de alguna manera, contemplarlo
también a él».24

Una iglesia que puede entrenarse para ver la obra de Dios en la
creación, su providencia en el cuidado de ella y en su gobierno sobre la
historia, y su obra renovadora en el Espíritu ofrecerá a la humanidad la
clase de mundo «sagrado» que tanto anhela la espiritualidad posmoderna,
que se ha cansado del desencanto científico del mundo secular pero que aún
no ha encontrado con qué saciar su anhelo.

Si deseamos que nuestros contemporáneos crean en el evangelio, como
iglesia tendremos que manifestar la salvación del reino de una forma más
atractiva. Friedrich Nietzsche bien condenó a la iglesia por su falta de gozo,
de vitalidad y de deleite en la vida creacional: «Tendrían que cantar mejores
himnos para que yo aprendiera a tener fe en su Redentor; ¡y sus discípulos
tendrían que lucir más como redimidos!».25

 
Una iglesia que entiende su contexto cultural

Vivir como una comunidad de contraste siempre implicará entablar un
encuentro misionero con nuestra cultura. En un encuentro misionero, el
evangelio desafía el relato cultural y no permite que ese relato lo absorba.
Por eso, para ser misioneros fieles, es menester entender bien el contexto
cultural particular en el que vivimos.



266

Hay cuatro aspectos del análisis cultural que es importante destacar. En
primer lugar, la cultura es un todo cohesivo, una red unificada de
instituciones, sistemas, símbolos y costumbres que dan orden a la vida
humana en comunidad. En segundo lugar, las creencias fundamentales que
subyacen a la cultura occidental y le dan forma son religiosas. Detrás de
esta red unificada de costumbres e instituciones que conforman la cultura
occidental, hay una serie de compromisos y supuestos fundacionales que
son de corte religioso. Johann Bavinck lo expresa en términos simples: «La
cultura es la expresión visible de la religión».26 Por su parte, Harvie Conn
enfatiza que la religión «no es simplemente un aspecto de la vida entre
muchos otros, sino principalmente una dirección que adopta la vida».27

Desafortunadamente, la iglesia en Occidente no siempre lo ha entendido y
esto se debe a dos mitos: el mito de la cultura cristiana y el mito de la
neutralidad secular o pluralista. La cultura occidental no es ni cristiana ni
neutral. En la medida en que la iglesia cristiana ha creído alguno de estos
engaños, está desprovista de los elementos necesarios para entablar un
diálogo misionero con la creencias idolátricas de nuestra cultura.

En tercer lugar, estas creencias religiosas idolátricas también son
creencias integrales. La religión no es simplemente un componente de
nuestra vida entre muchos otros; es la fuerza directriz que da forma a toda
nuestra vida cultural. Cuarto y último, estas creencias religiosas están
plasmadas en la sociedad. O sea, la creencia idolátrica obtiene su expresión
cultural en estructuras, instituciones, costumbres, prácticas, sistemas y
símbolos de la sociedad. Las personas aprenden a vivir en conformidad con
un relato determinado al participar en estructuras que acarrean las creencias
de ese relato.

Si nos detuviéramos aquí, nuestra visión de la cultura resultaría algo
pesimista, pero aun cabe hacer dos observaciones más. Primero, la
revelación creacional de Dios, también llamada gracia común, sigue
sosteniendo su creación —incluso el desarrollo cultural— e impide que la
idolatría humana alcance su máxima expresión. Una segunda observación
sobre la cultura occidental en particular es que esta cultura ha sido sazonada
y forjada por el evangelio hasta cierto punto y por mucho tiempo. A lo largo
de los mil años de la era de la cristiandad y aun más allá, el evangelio ha
permeado muchos aspectos de la vida social, intelectual, política, moral y
económica en Europa, y el Occidente continúa nutriéndose, hasta cierto
punto, del capital de aquella época. No obstante, eso no nos debe llevar a



267

concluir que la cultura occidental es cristiana, ni ahora ni en aquel entonces.
Hay elementos idolátricos potentes que están y siempre han estado activos
en la cultura occidental.

Nuestra cultura ha sido moldeada desde su mismo centro por creencias
que son incompatibles con el evangelio. Esto produce a una tensión
insostenible entre dos historias religiosas de alcance igualmente integral:
¿Cómo puede el creyente participar en un sistema económico o político,
hablar un idioma, o pensar dentro de una tradición definida por creencias
distintas a las del evangelio? Hendrik Kraemer bien dice que cuanto más
fuerte sea la tensión entre el evangelio y el relato de la cultura idólatra, más
fiel será la iglesia: «Entre más aguda sea la consciencia de la tensión y más
fuerte sea el impulso a tomar sobre sí misma este yugo, más saludable será
la iglesia. Entre más inconsciente sea la iglesia de esta tensión, más
establecida y a gusto se sentirá en este mundo, y mayor será el peligro de
que la sal pierda su sabor».28

Normalmente, la iglesia de Occidente no siente la tensión de la que
habla Kraemer. Newbigin, quien fue influenciado profundamente por
Kraemer, comenta que la iglesia de Occidente «en general no se ha dado
cuenta de lo drástica que es la contradicción entre la visión cristiana y los
supuestos que se respiran en cada parte de los espacios que compartimos
con nuestra cultura».29 Cuanto más honda sea la percepción de esta tensión,
más fiel y saludable será la iglesia y mejor preparada estará para el
encuentro misionero.

En la medida en que la iglesia siente de una forma más palpable la
incompatibilidad entre dos relatos religiosos igual de abarcadores de la
realidad, la pregunta que surge es: ¿Cómo resuelve la iglesia esta tensión
insoportable? En primer lugar, la iglesia tiene que asumir una postura de
solidaridad con su cultura. La iglesia siempre encarnará el evangelio en los
términos de algún contexto cultural. Por lo tanto, tiene que moverse en ese
contexto como en casa, pero a la vez y con las mismas fuerzas tiene que
manifestar una separación. Puesto que las ideas idolátricas dan forma a
cada aspecto de la cultura occidental, la iglesia no puede simplemente
asentir y seguir la corriente cultural: tiene que oponerse al desarrollo
cultural distorsionado y rechazarlo. La iglesia también tiene que mostrarse
en desacuerdo con su entorno cultural. Cuando se sienta cómoda en su
entorno cultural y a la vez sepa oponerse a su cultura, se convertirá, en
primera instancia, en una comunidad contracultural que opone firme



268

resistencia ante las corrientes espirituales de muerte que acechan a toda la
cultura. A la vez, será una comunidad relevante que se afirme en las
corrientes creacionales de la vida, que las acepte y las celebre. No obstante,
parece difícil estar cómodos y al mismo tiempo en desacuerdo con nuestro
entorno cultural.

Este breve análisis resalta la dificultad que entraña la tarea que nos
espera si nuestras congregaciones se disponen a ahondar en esta tensión.
Sin embargo, es esencial hacerlo y se puede lograr. Buena parte del análisis
cultural que hago en mi libro Living at the Crossroads (Vivir en la
encrucijada)30 y en las diapositivas compiladas en el sitio web que lo
acompaña surge de la experiencia de enseñar estos temas en entornos no
académicos, para un público laico, con el fin de capacitar a la iglesia. Mi
propio camino con el estudio de las cosmovisiones y de la relación entre el
evangelio y la cultura desde la misiología comenzó cuando fui designado
pastor de una iglesia local.31 Cuando empecé a predicar un evangelio del
reino que abarca toda la vida, la congregación empezó a hacerse preguntas:
¿Cómo se vive el evangelio en el mundo de los negocios, en el mundo
académico y en el resto de los ámbitos? ¿Cuáles son las corrientes
culturales que actualmente definen esas esferas de la vida? Estas preguntas
me llevaron a preparar más clases y sermones sobre el tema, incluidos los
estudios sobre la cultura occidental.

Esta tarea requiere que los líderes de la iglesia agudicen su
entendimiento de la cultura y, así, que se vuelvan capaces de instruir a sus
congregaciones sobre cómo se vive fielmente en medio de las corrientes
idolátricas de la cultura que nos rodea. También requiere que la
congregación asuma un compromiso con el evangelio y lo aborde con tal
seriedad que esté dispuesta a transitar el largo camino del análisis cultural.
No es un camino fácil, pero si no lo hacemos, como bien advierte Kraemer,
«mayor será el peligro de que la sal pierda su sabor».32

 
Una iglesia preparada para el encuentro misionero en sus llamados en
el mundo

«El poder salvífico de Dios, vivido y experimentado por la comunidad
redimida, tiene que redundar en testimonios y toda clase de servicio en el
mundo».33 Cumplir con este propósito involucra al menos cuatro aspectos:
la fidelidad en nuestros llamamientos semanales; palabras evangelísticas
que apunten a Cristo; obras de misericordia y justicia a favor de nuestro



269

prójimo; y una visión por los confines de la tierra. Newbigin critica «el
persistente fracaso que se ha instalado en las iglesias, que no logran
reconocer que el ámbito primario en el que tienen que proclamar el
testimonio de la soberanía de Cristo es la esfera de la labor secular ordinaria
de hombres y mujeres laicos: en los negocios, en la política, en el trabajo
profesional, en las granjas, en las fábricas, y más».34 Su convicción es que
«la enorme preponderancia del testimonio de la iglesia es el testimonio de
sus millares de miembros, que trabajan en el campo, la oficina, las fábricas
y los tribunales».35 Newbigin no se refiere principalmente a las
oportunidades para hacer evangelismo que se les presentan en sus lugares
de trabajo. El evangelismo es importante —volveremos sobre este punto—,
pero él se refiere más bien a las formas en que los laicos personifican el
señorío de Jesucristo en su trabajo, en los negocios, en el mundo
académico, en el trabajo social, en las legislaturas y los tribunales, es decir,
en ambientes seculares construidos sobre un relato distinto. En este punto es
donde empezamos a ver la insoportable o dolorosa tensión que implica la
fidelidad. ¿Cómo puede el empresario vivir fielmente dentro de un mundo
motivado por las ganancias? ¿Cómo es posible que el trabajador social se
desempeñe en su cargo en un ambiente constituido desde una comprensión
humanista de la persona? ¿Cómo puede el académico ser fiel en una
universidad que se define por creencias cientificistas o relativistas?

Cuando una congregación se esmera en entender mejor cómo se
expresaría la fidelidad en los diversos sectores de la vida cultural, hay tres
temas del Nuevo Testamento que se vuelven más evidentes. El primero es el
sufrimiento: si el pueblo de Dios toma en serio su llamado al encuentro
misionero en todos los orbes de su vida, el sufrimiento será inevitable. El
segundo es la oración: si en su intento de transformar la cultura la iglesia no
quiere caer en las garras de una arrogancia triunfalista y desea ser, más bien,
un testigo fiel y eficaz, tendrá que aprender a orar pidiendo a Dios que él
utilice sus esfuerzos frágiles e imperfectos. El tercer tema es la importancia
de la comunidad. El papel de la congregación local es importante por al
menos tres razones.36

Primero, la congregación local debe ser fiel en su tarea de alimentar la
nueva vida en Cristo por medio del evangelio, la santa cena, la comunión y
la oración, con la mirada puesta en el llamado general y más amplio que el
pueblo de Dios tiene por delante. Segundo, la congregación local tiene que
ser un cuerpo que secunde a los creyentes en la concreción de su llamado



270

alentándolos y apoyándolos en la oración, con consejos, con la oportunidad
de dialogar y, a veces, también con una ayuda económica. Tercero, la iglesia
precisa estructuras y grupos que instruyan al pueblo de Dios con la visión
que necesitan para cumplir su llamado. Podríamos estar hablando aquí de
algo tan simple como grupos pequeños, congregacionales o ecuménicos,
dispuestos a compartir sus luchas y comprometidos a orar unos por otros.
Podrían ser grupos formados por un llamado en común, que ahonden en qué
significa ser cristiano en determinado sector de la esfera pública. También
podrían ser grupos bien organizados y financiados para preparar a la iglesia
para la misión en la esfera pública.37

 
Una iglesia instruida en el evangelismo orgánico

Una iglesia que sale al encuentro misionero con su cultura es una
iglesia que evangeliza. El evangelismo es la comunicación verbal de las
buenas nuevas acerca de Cristo Jesús —su vida, muerte y resurrección—,
que a la vez invita a otras personas a seguirlo con su vida entera. En el siglo
XX, la iglesia se ha convertido en el escenario de un escandaloso dualismo
que separa las palabras y los hechos, lo cual ha debilitado profundamente su
testimonio. Newbigin se dirige con severidad a quienes sostienen este
dualismo: si las obras de misericordia y justicia están divorciadas de las
palabras, no son más que una traición; si las palabras del evangelio carecen
de hechos que las sostengan, sencillamente son falsas.38

Esto no significa que cada hecho tiene que estar respaldado con una
palabra, ni que cada palabra tenga que respaldarse con un hecho. Más bien,
quiere decir que la sinergia entre palabras y hechos, plasmada en la
totalidad del testimonio de la iglesia, es lo que vuelve creíble el evangelio.
Según algunas estimaciones, la mayoría de las personas se vuelven
creyentes después de haber tenido al menos ocho encuentros con alguna
clase de testimonio cristiano. Las palabras y los hechos, en conjunto y
respaldadas por la vida de la iglesia, pueden llegar a tener el efecto
acumulativo de hacer que el mensaje de Jesús sea una buena noticia. Con
esto enfatizamos no solo la importancia de palabras y hechos pequeños pero
oportunos que den un testimonio fiel, sino también que, en última instancia,
la conversión es obra del Espíritu Santo. El Espíritu orquesta
soberanamente el testimonio de Cristo, utilizando aun las palabras y los
hechos más débiles e insignificantes.



271

Muchos cristianos tiemblan cuando escuchan la palabra
«evangelismo». Creen que por evangelismo se hace referencia a la
abrumadora responsabilidad de hacer una presentación pulida y persuasiva
del evangelio, junto con la habilidad de guiar al oyente arrepentido a
realizar una oración triunfal donde la persona infaliblemente caiga a los pies
de Cristo. Esta noción proviene, en gran medida, de la forma en que
solemos entrenar a los creyentes para el evangelismo. Enseñamos varios
métodos y técnicas que hacen que nuestro discurso parezca más una
propaganda o la venta de un producto que una buena noticia. Nos sentimos
presionados a llevar a las personas a Cristo. Así, es de esperarse que los
creyentes se sientan incómodos. No todos somos vendedores natos,
apologetas persuasivos u oradores elocuentes. Me pregunto si este modelo
tecnicista del evangelismo no surgirá de una situación en la que los
incrédulos raramente se preguntan qué hay de distinto en nosotros, lo cual
crearía oportunidades para que verbalicemos nuestro testimonio de Cristo.

El modelo de evangelismo que debemos fomentar es algo más
orgánico en la vida diaria. En este sentido, es útil escuchar a Kraemer: «Una
de las leyes fundamentales para toda presentación de la verdad cristiana, en
cualquier lugar del mundo, es que esta verdad tiene una conexión vital con
todas las esferas y todos los problemas de la vida, desde lo más trivial hasta
lo más elevado».39 El modelo de evangelismo que propone Kraemer es una
«charla sobre el evangelio» que se da de forma espontánea en medio de la
vida. Esto quiere decir, en primer lugar, que entendemos y vivimos el
evangelio de una forma holística que abarca todos los aspectos de la vida.
El evangelio no se trata de un futuro místico que tiene poca relevancia para
la mayor parte de la vida más allá de la ética personal. Por el contrario, si
logramos entender las buenas nuevas en relación con nuestra vida, con los
grandes temas de la agenda pública y con preocupaciones personales
menores, el evangelio dejará de ser una intrusión incómoda: lo veremos
entretejerse en el mismísimo entramado de nuestro caminar cotidiano y
fluirá de nuestra boca de manera natural. El punto de contacto con nuestro
prójimo será la vida que compartimos, con sus alegrías y tristezas.

Si entendemos, por ejemplo, la crisis económica mundial como un
problema de avaricia colectiva e idolatría corporativa que hace que el
desarrollo económico sea el objetivo principal de la cultura, no podremos
ocultar el evangelio en nuestras conversaciones sobre la situación
económica actual. Si percibimos en el deterioro del sistema educativo la



272

falta de un relato convincente que le dé significado y creemos que solo la
Biblia ofrece ese tipo de relato, nuestra participación en el sistema
educativo necesariamente será una participación evangélica. Si nuestras
luchas con la muerte, las enfermedades y las pérdidas se sostienen en la
esperanza y el consuelo de las buenas nuevas de la obra de Cristo, es poco
probable que hagamos silencio cuando nuestros vecinos y amigos
atraviesen circunstancias similares. Si vivimos en la experiencia de la gracia
y el perdón de Dios frente a nuestro pecado y nuestra rebeldía, entonces
nuestras palabras para quienes están atrapados en adicciones y conductas
autodestructivas apuntarán, con humildad y empatía, a nuestra fuente de
perdón y renovación. No necesitamos ser teólogos para hacer ninguna de
estas cosas; no necesitamos la destreza de relacionar el evangelio con la
economía, la educación, el dolor y el pecado. Más bien, en estos casos
podemos simplemente «charlar sobre el evangelio», señalando naturalmente
la buena noticia que representan Cristo y el evangelio. Dios es quien usa
nuestro testimonio, incluso cuando tartamudeamos.

El evangelismo orgánico —conectado de forma vital a nuestra
cotidianeidad— también comunica el evangelio de tal manera que cala
hasta los anhelos religiosos más profundos del corazón. Eso es lo que hace
que el Evangelio de Juan sea una comunicación misionera brillante. El
apóstol demuestra un entendimiento de los anhelos más profundos de la
cultura griega de sus contemporáneos y los sacia con el evangelio; pero al
hacerlo también se enfrenta con la idolatría que hay en su expresión
cultural. Por eso, su mensaje responde a los anhelos de sus contemporáneos
y a la vez los llama a arrepentirse por haber asumido otros compromisos
ajenos al evangelio.

Para poder escuchar a nuestro prójimo, tenemos que dedicar tiempo
para escucharlo con empatía. ¿Cuáles son los deseos más profundos que
guardan las personas de nuestro mundo consumista actual y cómo los sacia
el evangelio? Puede que en cierto modo los Rolling Stones hayan expresado
parte de ese deseo: «No puedo obtener satisfacción [...] y lo intenté, lo
intenté y lo intenté».40 La vida en Cristo ofrece la clase de vida abundante
que nuestra sociedad consumista anhela, pero también demanda
arrepentimiento por las formas en que buscamos esa vida abundante. Un
buen evangelismo ama y escucha al prójimo para conocer sus anhelos y le
ofrece el evangelio con humildad, pero sin comprometer ni torcer su
veracidad.



273

 
Una iglesia profundamente involucrada en las necesidades de su
vecindario y del mundo

Quien legitima la actividad evangelística es, primero y sobre todo, una
comunidad que experimenta el poder del evangelio para cambiar vidas
(Hch. 4:32-35). Nuestras palabras también serán creíbles si son respaldadas
por obras de misericordia y justicia. Por ende, el encuentro misionero exige
que seamos «una comunidad que no vive para sí misma, sino que está
sumamente involucrada en los asuntos que preocupan a su vecindario».41

Cuando se le pregunta a los vecinos incrédulos de una iglesia local para qué
creen que existe la iglesia, su respuesta comúnmente es: «existe para sí
misma». Es precisamente lo opuesto a lo que querríamos escuchar. Miller
cuenta la historia de una iglesia calvinista holandesa que tenía una relación
distante, cuando no algo áspera, con sus vecinos. Un día, sobrevino una
gran tormenta que voló el techo de la casa de una viuda del vecindario, y la
iglesia se movilizó junto a sus diáconos para reparar la casa. Desde ese
momento, la actitud de la comunidad local cambió drásticamente. La
distancia y la desconfianza se convirtieron en respeto y aprecio.42 Este
relato subraya varios asuntos importantes.

Primero, los vecindarios suelen tener muchas necesidades, pero las
iglesias no siempre las perciben. Miller llama a esto una «ceguera ante las
oportunidades».43 La iglesia que pastoreé en Hamilton es un buen ejemplo
de este punto. Contratamos a un pastor encargado de la participación en la
comunidad y él se encargó, por un tiempo, de realizar un estudio
demográfico detallado de nuestra ciudad. Cuando presentó los resultados,
todos nos sorprendimos al descubrir que había dos grandes grupos de
personas con necesidades significativas insatisfechas que vivían a tan solo
unas cuadras de nuestro edificio. Teniendo en vista estas necesidades, la
iglesia se organizó para saciar esas necesidades en lo que acabó siendo un
momento importante para la vida de la iglesia.

Segundo, tal como lo ilustra el relato de Miller, cuando una iglesia se
involucra en las necesidades de su comunidad, se produce un cambio de
actitud tanto en el vecindario como en la iglesia. La comunidad ya no ve a
la iglesia como una invasión de personas extrañas e indeseables que se
reúnen para satisfacer sus propios propósitos egoístas, sino que la percibe
como una grata presencia que está en el vecindario para bendecirlo. Por su



274

parte, la iglesia desarrolla un sentido de pertenencia en el lugar y asume la
responsabilidad de encarnar las buenas nuevas en ese espacio.

Tercero, hace falta un liderazgo, pioneros que marquen el ritmo para el
trabajo de la iglesia, personas cuyo llamado principal sea guiar a la
congregación en el camino de la misericordia y la justicia en su relación con
la comunidad que los rodea. Generalmente, este es el rol del diácono.44 La
iglesia necesita diáconos que estén imbuidos del poder del evangelio, que
tengan la capacidad de ver las necesidades de la iglesia y la comunidad —
junto con la creatividad necesaria para suplir esas necesidades—, dotados
de amor y misericordia contagiosos por los necesitados: estos diáconos
pueden convertirse en una parte invaluable de una congregación que quiere
ser una buena nueva para su comunidad.

Por último, las obras de misericordia y de justicia, al ser expresiones de
un amor sacrificial, pueden ser un testimonio poderoso de la verdad del
evangelio. La iglesia primitiva es un ejemplo brillante en este sentido. Las
obras de amor por los necesitados fueron una de las principales razones por
las que la iglesia primitiva creció en sus primeros tres siglos, dado que tanto
cristianos como enemigos daban el mismo testimonio de ellos. A causa de
este poderoso testimonio, muchos de los mártires de la iglesia primitiva
fueron antes diáconos. También a causa de este poderoso testimonio,
cuando el emperador Juliano (331-363) intentó revivir la religión pagana en
el Imperio romano después de haberse «convertido» al cristianismo,
reconoció que el amor y la caridad de la iglesia cristiana eran el principal
motivo de su popularidad e intentó imitarlos. Como lo explica brevemente
el papa Benedicto XVI en su primera encíclica: «Escribía [Juliano] en una
de sus cartas que el único aspecto que le impresionaba del cristianismo era
la actividad caritativa de la Iglesia. Así pues, un punto determinante para su
nuevo paganismo fue dotar a la nueva religión de un sistema paralelo al de
la caridad de la Iglesia. Los «galileos» —así los llamaba— habían logrado
con ello su popularidad. Se les debía emular y superar».45 Benedicto
prosigue diciendo lo que toda tradición cristiana debería afirmar: «Para la
Iglesia, la caridad no es una especie de actividad de asistencia social que
también se podría dejar a otros, sino que pertenece a su naturaleza y es
manifestación irrenunciable de su propia esencia».46

 
Una iglesia comprometida con las misiones



275

Newbigin hace una importante distinción entre la misión y las
misiones. Uno se preguntará que diferencia podrían hacer un par de letras y
una tilde. Para el caso, cabe recordar que, en el Credo de Nicea (325 d. C.),
solo una letra evitaba que se comprometiera profundamente el evangelio.
La palabra homoousion expresaba que Jesús es Dios, mientras que la
alternativa homoiousion significaba que Jesús es bastante parecido a Dios.
El historiador inglés Edward Gibbon (1737-1794), autor de Historia de la
decadencia y caída del Imperio romano, se burló del espectáculo que montó
la iglesia al pelearse por un diptongo. No obstante, esta letra guardaba un
elemento esencial para el evangelio. Del mismo modo, Newbigin cree que
estas dos letras preservan algo indispensable para la misión de la iglesia. A
juzgar por la ausencia de este aspecto de la misión de la iglesia en gran
parte de los escritos actuales sobre la iglesia misional, estas dos letras son
realmente muy necesarias: la misión muchas veces ha eclipsado las
misiones.

La misión consiste en la tarea completa que Jesús asignó a la iglesia al
enviarla al mundo a dar testimonio de las buenas nuevas. Como tal, la
misión es literalmente una perspectiva que abarca toda la vida: toda la vida
del pueblo de Dios, como comunidad tanto reunida como dispersa que da
testimonio del señorío de Jesucristo sobre la totalidad de los asuntos
humanos. Las misiones son una parte de este papel más abarcador que la
iglesia cumple en la narrativa de Dios. Su tarea es establecer un testimonio
en lugares donde no hay ninguno. Las misiones suelen ser transculturales.
No obstante, las misiones no solo son una parte esencial de la misión de la
iglesia: son también su horizonte final. La misión del pueblo de Dios es dar
a conocer las buenas nuevas hasta los confines de la tierra, y ese es su
horizonte final.

Un problema que continúa debilitando el compromiso misionero de la
iglesia es la separación entre las asociaciones misioneras y las
congregaciones. Esta separación ha dado como resultados una misión que
no se identifica con la iglesia y una iglesia que no tiene una misión
orientada al mundo. Por el contrario, en el Nuevo Testamento la iglesia es el
único cuerpo misionero establecido por Dios. Por lo tanto, es esencial que
cada congregación empiece a asumir su rol en las misiones, la tarea de
levantar un testimonio de Cristo en lugares y regiones donde aún no hay
ninguno.



276

Sin embargo, esta participación en las misiones debe contrarrestar un
malentendido generalizado. El uso de recursos transculturales sigue estando
definido por la mentalidad colonialista del pasado. Durante aquel tiempo, la
misión de la iglesia se reducía a las misiones: la misión era una expansión
geográfica que llevaba el evangelio desde el Occidente cristiano hasta el
resto del mundo no occidental y no cristiano. La misión era cualquier
actividad que se realizara en una región foránea. Hoy en día, la respuesta a
veces es seguir haciendo lo mismo: las misiones siguen estando definidas
por la geografía y, por lo tanto, siguen siendo cualquier actividad que cruce
barreras culturales, ya sea que eso implique establecer un testimonio del
evangelio donde aún no hay ninguno o brindar apoyo a otras iglesias de
distintas culturas. Esta situación ha motivado a Bryant Myers a decir que la
distribución desproporcionada de los recursos misioneros es un escándalo.47

Apenas más del 1 % de los recursos financieros y solo el 10 % de los
recursos humanos que se destinan a la obra transcultural realmente sirven al
propósito de las misiones: instalar un testimonio cristiano en regiones no
evangelizadas. El resto de los recursos se usa para levantar iglesias en
lugares del mundo donde la iglesia ya está bien establecida, iglesias que a
veces acaban siendo más fuertes que la iglesia que envía. Este tipo de
asistencia intereclesial no es poco relevante: de hecho, es una expresión de
la naturaleza ecuménica de la iglesia. El escándalo radica en que hay una
distribución desproporcionada de los recursos y un abandono relativo de las
misiones en regiones no alcanzadas por el evangelio.

En la medida en que la iglesia asuma la tarea de involucrarse en las
misiones, habrá un efecto reflexivo. En la medida en que la iglesia
desarrolle una visión por las misiones hasta los confines de la tierra y
empiece a involucrarse en ellas, es más probable que también empiece a ser
misional para su propia localidad. Las misiones tienen el potencial de
revitalizar una visión misional para todo el mundo, incluido el vecindario.

 
Una iglesia con líderes bien preparados

Para concretar este desafiante encuentro misionero con el mundo, las
congregaciones locales necesitarán al menos tres cosas: líderes que
transmitan y encarnen una visión misional y preparen a otras personas para
seguirlos, familias que instruyan a la siguiente generación en lo que
significa ser fiel, y grupos pequeños que puedan prestar asistencia en las
diversas dimensiones del trabajo de la iglesia.



277

Es imposible que un pastor logre implementar la visión de una iglesia
misional solo. Identificar e instruir líderes con los que puedan actuar juntos
como agentes de cambio y caminar en pos de esa visión es esencial. Ahora
bien, la forma en que concebimos el liderazgo determinará la instrucción
que reciban los líderes. Newbigin sugiere que una gran parte de nuestro
entendimiento sobre el liderazgo eclesiástico se ha definido en un contexto
que no es misional. Su propia experiencia misionera lo llevó a replantearse
cómo debería ser el liderazgo en la congregación local. En el Nuevo
Testamento, el liderazgo estaba abocado principalmente a la misión,
mientras que el ministerio en el contexto de la cristiandad consistía
principalmente en el cuidado pastoral de comunidades prestablecidas: «En
un caso, el ministerio está mirando a las personas —reuniéndolas,
enseñándoles, alimentándolas y reconfortándolas—; en el otro caso, está
guiando a las personas, caminando por delante de ellas en el camino hacia
la cruz para desafiar a los poderes de este mundo de tinieblas».48

El liderazgo del Nuevo Testamento se define mejor en palabras de
Pablo: «Imítenme a mí, así como yo imito a Cristo» (1 Co. 11:1). Los
líderes son aquellas personas que se esfuerzan por seguir a Jesús y ayudan a
otros a hacer lo mismo. Son aquellos que encabezan con su propio ejemplo
el intercambio misional y luego preparan a otras personas para que también
participen en la misión de Dios. Hay dos imágenes que ilustran este tipo de
liderazgo, que es necesario para toda congregación misionera. La primera
es la de la vanguardia en la batalla. Los líderes son la vanguardia, los que
van delante de los demás, quienes marcan el ritmo para el resto de la
congregación e invitan y animan a otras personas a seguirlos.49 La segunda
imagen es la de un pionero. El pionero es el primero que se aventura a lo
desconocido y al territorio que aún no ha sido explorado, de modo que los
demás puedan seguirlo o seguirla hacia allí. Jesús fue un pionero: trazó un
camino en su vida e invitó a otras personas a unirse a él en su misión. Los
líderes de la iglesia hacen lo mismo.50

Para que la congregación asuma una identidad misional, los líderes
deben manifestar esa visión y trabajar para formar estructuras que
despierten ese llamado. Si lo que deseamos es que la congregación viva el
evangelio como el poder de Dios para salvar, los líderes deben encarnar ese
compromiso en su propia vida. Para que la congregación aprenda a orar “en
la vanguardia”, los líderes deben guiar sus pasos. Si queremos que la
congregación asuma un papel más radical en la formación de la siguiente



278

generación para que siga a Cristo, los líderes tienen que mostrar lo que eso
significa en su propio hogar. Para que la congregación entable un
intercambio con los poderes de la esfera pública, los líderes ya deben estar
de antemano sumamente involucrados en esa esfera por sí mismos. En
efecto, la clave para que una congregación sea misional es que cuente con
líderes que ya están siguiendo a Cristo en su misión y buscando formas de
capacitar e instruir al resto de la congregación para que ella también siga a
Cristo con mayor fidelidad.

 
Una iglesia con padres preparados para asumir la responsabilidad de
criar a sus hijos instruyéndolos en el camino de la fe

En un capítulo anterior, observamos que Deuteronomio advierte de dos
amenazas que impedirían al pueblo de Dios convertirse en una luz para las
naciones: la idolatría y no haber transmitido su fe a la siguiente generación.
Las alarmantes estadísticas, que apuntan al rápido éxodo de la generación
más joven de la iglesia occidental, subrayan estas advertencias. El poco
tiempo que los jóvenes dedican al crecimiento cristiano parece
insignificante frente al extraordinario poder de la tecnología para moldear
su cosmovisión y, a la par, la enorme cantidad de tiempo que los jóvenes
pasan frente a las múltiples formas de avances tecnológicos. La mejor
predicación, adoración y educación que una iglesia pueda dar simplemente
no compite con la televisión, las películas, Internet, el teléfono celular,
Facebook, Twitter y la lista siempre creciente de tecnologías que
determinan nuestra visión del mundo. Si no enseñamos a las familias a
comprometerse de forma más radical con la crianza de sus hijos, sin reparar
en los costos y dedicándoles más tiempo, el futuro de la iglesia como
comunidad misional en Occidente será lúgubre.

En este punto prosigo con un testimonio personal. Recuerdo haberme
estremecido en el bautismo de mis dos hijos mayores ante el enorme peso
de la responsabilidad que recaía sobre mí: instruirlos en el conocimiento de
las promesas, los mandatos y las advertencias del pacto. En aquel momento,
mi esposa y yo nos comprometimos a dar los pasos necesarios, por drásticos
que fuesen, para ser fieles a este llamado. Quiero comentar brevemente
algunas de esas medidas que con el tiempo se materializaron.

La primera es la adoración familiar.51 Empezamos a aplicarla pronto y
ninguno de nuestros hijos recuerda algún momento en que esta práctica no
haya sido una parte central de nuestras noches. Separamos entre una hora y



279

una hora y media para la adoración familiar, cinco veces a la semana (de
lunes a jueves y los sábados). Era importante separar un tiempo y
mantenernos constantes en nuestro compromiso a preservar esos momentos
a toda costa frente a cualquier otra intrusión. Eso significó empezar otros
encuentros más tarde o no planificar ninguna otra actividad para la noche.
Durante este tiempo, enseñamos a nuestros hijos la verdadera historia del
mundo conforme a las Escrituras, valiéndonos de libros y métodos
apropiados para su edad. Pasamos tiempos significativos cantando y orando
juntos. Memorizamos y conversamos secciones de Nuestro mundo es de
Dios: un testimonio contemporáneo.52 También usamos el libro Operación
mundo para hablar sobre la iglesia de todo el mundo y orar por ella.53 A
menudo tomaba a cada uno de mis hijos sobre mi regazo y oraba por él o
ella. Todo esto hizo que la adoración familiar fuera uno de nuestros
momentos preferidos del día.

Lo segundo es la educación. No pasó mucho tiempo hasta que como
familia nos dimos cuenta de que el evangelio del reino tenía el propósito de
moldear toda la vida. Queríamos que nuestros hijos tuvieran una educación
cristiana, pero no sabíamos lo que eso significaba. Entonces dimos con un
libro titulado No Icing on the Cake (Sin la frutilla del postre) y leímos lo
siguiente: «Relacionar el evangelio con la educación no se trata
simplemente de tomar una torta educativa secular y espolvorearle algo de
religión como si se tratase únicamente de la frutilla del postre. Quienes
confiesan el Nombre de Cristo son llamados a crecer en la clase de
aprendizaje y enseñanza que están basados en la Palabra de Dios. Al
reconocer que la redención de Cristo es tan grande como la creación misma,
los cristianos podrán generar enfoques nuevos y originales sobre la
educación: más que la frutilla del postre, ¡toda una torta nueva!».54 Nuestra
comprensión del significado de la educación cristiana se volvió más
profunda y nos comprometimos a educar a nuestros hijos mediante la
modalidad de homeschooling o educación en casa. Desde luego, esta no es
la única forma de asumir la responsabilidad por la educación de los hijos.
Tampoco es la única forma de lograr que el evangelio tenga relevancia en la
educación. Es el camino que nosotros elegimos. En la lista de las
principales formas en que la siguiente generación se nutrirá de un relato, de
una forma de pensar el mundo y de una forma de vivir en el mundo,
probablemente en segundo lugar después de la tecnología encontremos la
educación. Por esa razón, las decisiones que tomemos tendrán



280

implicaciones sumamente trascendentes. La educación actual —sea pública,
cristiana o en casa— muchas veces está consagrada a los dioses de la
utilidad económica, el consumismo, el multiculturalismo y la tecnología.55

Comprometernos a buscar maneras de educar a nuestros hijos de un modo
que contemple a Jesús como el Señor de toda la vida no es una opción, sino
más bien una profunda responsabilidad. Exige intencionalidad y sacrificio,
esfuerzos que pueden sostenerse solo cuando entendemos la importancia de
esta tarea.

Un tercer punto es un uso consciente de la tecnología. No hay dudas de
que las poderosas formas de tecnología con las que nos encontramos a
principios del siglo XXI están definiendo, más que ninguna otra cosa, la
mirada que la siguiente generación tendrá del mundo. Pasar por alto esta
potente fuerza, que ya se ha abierto paso en nuestros hogares, es lisa y
llanamente algo ridículo. En nuestro hogar leímos Technopoly (Tecnópolis),
de Neal Postman, y cuando alguna nueva tecnología entraba a la casa,
hablábamos de ella entre todos y nos preguntábamos: ¿Qué nos dará esta
tecnología y qué nos quitará? ¿Cuáles son los beneficios y los peligros que
conlleva? Tuvimos algunos éxitos y, tristemente, también algunos fracasos.
No obstante, es necesario que haya un plan intencional de charlar sobre
estos temas para ayudar a nuestros hijos a aprender a usar la tecnología con
sabiduría.

Un cuarto punto que tuvimos en cuenta es la importancia de entender
nuestro contexto cultural. Como ya vimos antes, es esencial entender las
corrientes espirituales que dan forma a nuestra cultura. Con los niños
pequeños, esto solo puede lograrse enseñándoles a desconfiar de la
publicidad, que quizás sea la profetiza más poderosa de la religión
consumista. Hace mucho tiempo, cuando todavía veíamos televisión en
casa, permitíamos a nuestros hijos ver parte de la programación infantil en
tanto que cumplieran con una regla simple después de cada comercial.
Tenían que preguntar (bien alto para que pudiéramos escucharlos): «¿Y a
quién creen que están engañando?». Descubrimos también que la mejor
manera de reflexionar sobre nuestra cultura es conversar sobre la
tecnología, las películas, la música y los temas de actualidad. Las
oportunidades abundan, solo hace falta que los padres sean sensibles a ellas
cuando se presenten y estén dispuestos a crecer ellos mismos y a dialogar
con sus hijos.



281

Una quinta medida que adoptamos es ayudar a nuestros hijos a
convertirse en miembros del cuerpo de Cristo. Los niños están excluidos en
muchos sentidos de la adoración y la vida de las congregaciones locales.
Los líderes de iglesia deben encontrar maneras de integrarlos, pero la
responsabilidad primaria es de los padres. En nuestro hogar, destinamos la
noche de los sábados para tratar los diversos elementos del servicio de
adoración y enseñarles a nuestros hijos cómo adorar. Mi esposa lo llama
«criar a los niños en el banco de la iglesia», es decir, hacer un trabajo
intencional destinado a preparar a nuestros hijos para que puedan participar
de la adoración comunal.56 Podríamos mencionar muchas cosas, pero llevar
un cuaderno para tomar notas en las prédicas es una muy buena forma de
alentar a nuestros hijos a escuchar los sermones. Antes de que sepan
escribir, ya estarán haciendo dibujos sobre lo que escucharon.

Estas son solo algunas de las formas en que las familias deben asumir
la responsabilidad de educar a sus hijos en el relato de la Biblia. Requieren
oración, tiempo, compromiso y sacrificio, pero ¿qué ganancia tendrían los
padres si ganaran el mundo entero y perdieran a sus hijos? La congregación
necesita hallas formas de preparar a los padres para encarar esta difícil
tarea.

 
Una iglesia con grupos pequeños que instruyen a sus miembros con
miras a la misión en el mundo

Si tomamos un tiempo para reflexionar en los pasajes del Nuevo
Testamento que hablan de realizar una acción «unos por otros» y pensamos
en lo profundo del compromiso que esos pasajes exigen que tengamos hacia
los demás miembros del cuerpo —la importancia de la oración en
comunidad, la difícil tarea de entender nuestro contexto cultural, la
necesidad de prepararnos para cumplir nuestros llamados misionales en el
mundo o educar a nuestros hijos, o las formas en que podemos
involucrarnos en las necesidades de nuestro vecindarios—, de inmediato se
volverá evidente que estas cosas pueden lograrse solo si desarrollamos más
formas de reunirnos en grupos pequeños como cristianos.

El desafío para estos grupos pequeños es convertirse en instrumentos
de la misión de Dios, orientados hacia el mundo.57 A menudo, los grupos
pequeños se vuelven reuniones cerradas donde los miembros disfrutan de
las bendiciones de la salvación de forma egoísta o concentrándose en una
actividad social desarraigada del evangelio. Hay dos prácticas que pueden



282

ayudar a estos grupos a cambiar su enfoque y orientarse en torno a su
llamado misional. La primera es mantener la presencia continua de cuatro
elementos: la oración, el estudio bíblico, la comunión y el compromiso con
el mundo o una mirada orientada hacia el mundo. Concentrarse solo en los
primeros tres elementos nos dejará expuestos al peligro del egocentrismo;
de haber un énfasis exclusivo en este último elemento, corremos el riesgo
de caer en el activismo. La segunda práctica es esforzarse por lograr una
unidad ecuménica que trascienda congregaciones diversas. Si estos grupos
pequeños se definen por estar compuestos de creyentes de una localidad en
particular y no solo por quienes pertenecen a una determinada congregación
local, se reduce el riesgo de que los grupos caigan en la comodidad de
encerrarse en sí mismos.

Hay varios tipos de grupos que pueden facilitar a la iglesia el
cumplimento fiel de su llamado misional. El primero es el grupo del
vecindario, que puede reunir a creyentes del mismo vecindario para estudiar
las Escrituras, orar juntos, tener un momento de comunión y buscar formas
de alcanzar a la comunidad juntos. Es esencial que el horizonte o la
orientación hacia el mundo empape el sistema de valores del grupo. Por
ejemplo, el grupo podría encuestar al vecindario para preguntarles a los
vecinos si tienen motivos de oración o necesidades en las que podamos
ayudarlos. Una medida más radical sería empezar a compartir muchas más
actividades de la vida de sus miembros juntos —comidas, compras,
entretenimiento, etc.— con el objetivo de invitar a los incrédulos del
vecindario a participar de esta vida comunal que comparten en Cristo.

Un segundo tipo de grupo pequeño es el grupo de acción, que se
organiza en torno a un ámbito de participación particular, ya sea
evangelístico o de caridad y justicia. Estos grupos están organizados de
forma mucho más intencional para realizar la misión, pero no deben pasar
por alto la oración y las Escrituras. El tercer tipo de grupo es uno al que ya
hemos aludido antes: el grupo de profesionales. Estos grupos reúnen a
personas de campos y profesiones diversos para estudiar las Escrituras, orar
juntos y dialogar sobre qué significa ser fieles en el llamado de cada uno a
vivir el evangelio en este aspecto de la vida. Un cuarto tipo de grupo es el
grupo de interés, formado en torno a un propósito específico. En este tipo
de grupo, los miembros pueden pasar un año juntos, con un enfoque
específico, concentrados en cómo ser mejores padres, cómo entender la
propia cultura, cómo orar, etc. Un último tipo de grupo es el grupo de



283

trabajo. Este grupo pequeño se compone de creyentes que trabajan en un
lugar en particular, por ejemplo, en un estudio jurídico, en una fábrica
determinada o en un banco en particular. Estos creyentes se reúnen en su
lugar de trabajo para orar por sus colegas y por el ambiente de trabajo, y
para conversar formas de ser luz en ese contexto. Deben tener el cuidado de
mostrarse como células que bendicen el lugar de trabajo y no como
reuniones sectarias que perturban el orden laboral.

 
Una iglesia que busca y expresa la unidad del cuerpo de Cristo

Pablo dice que Dios nos ha dado a conocer su voluntad, que se propuso
consumar en Cristo, «para que cuando llegara el tiempo señalado reuniera
todas las cosas en Cristo, tanto las que están en los cielos, como las que
están en la tierra» (Ef. 1:10). Si la iglesia ha de ser un anticipo del destino al
que Dios está conduciendo la historia, tiene que exponer ese tipo de
reconciliación y unidad. Este énfasis sobre la unidad armoniza con la
oración en que Jesús pide que sus seguidores sean uno explicitando el
propósito: «para que el mundo crea que tú me enviaste» (Jn. 17:21). Por
ende, la desunión es un escándalo, no porque es desafortunada sino porque
contradice el mismísimo evangelio que proclamamos. Una iglesia misional
no puede más que preocuparse por expresar la unidad de la iglesia. Ahora
bien, ¿por dónde comenzar en este punto de la historia, cuando hay cerca de
treinta mil denominaciones cristianas?

Nuestro mundo es de Dios: un testimonio contemporáneo expresa de
una forma hermosa cómo sería una respuesta fiel a nuestra falta de unidad.

Nos duele que la iglesia,
la cual comparte un Espíritu, una fe, una esperanza
y abarca todo tiempo, lugar, raza e idioma,
se haya vuelto una comunión dividida en un mundo fracturado.
Cuando luchamos por cumplir con la verdad del evangelio
y la justicia que Dios demanda,
oramos por sabiduría y valentía.
Cuando nuestro orgullo o ceguera
dificultan la unidad de la familia de Dios,
pedimos perdón.
Maravillados, contemplamos cómo el Señor agrupa
las piezas rotas para realizar su obra
y aún nos bendice



284

con gozo, con nuevos creyentes
y con una sorprendente evidencia de unidad.
Nos comprometemos a buscar y expresar
la unidad de todos los que siguen a Jesús [...].58

El extracto empieza con lamento por una iglesia quebrada a la par del
sobrio reconocimiento de que a veces la desunión proviene de la valentía de
defender la verdad del evangelio. Aun así, asume una actitud de
arrepentimiento por las numerosas divisiones que hay dentro de la iglesia y
que emanan del orgullo y la ceguera. Expresa asombro de que Dios use
piezas rotas para llevar adelante su misión y aun nos bendiga con el don de
la vida nueva y sorprendentes pruebas de unidad. Concluye con un
compromiso a buscar y expresar la unidad de la iglesia.

¿Por dónde podría una congregación local siquiera empezar tan grande
tarea? Páginas atrás describí la forma en que el ministerio de participación
en la comunidad de nuestra iglesia de Hamilton identificó dos áreas del
ministerio a pocos metros de la iglesia: la salud mental y los refugiados.
Esta participación en la comunidad del vecindario con el tiempo se
convirtió en una obra ecuménica que reunió a iglesias que compartían el
mismo interés en las necesidades de la ciudad. Seis iglesias de distintas
denominaciones fueron pioneras en los esfuerzos ecuménicos y la
participación de nuevas congregaciones ha ido en aumento.

Así es como se describe este movimiento en su sitio web: «TrueCity es
un movimiento de iglesias de la región de Hamilton comprometidas a
materializar las buenas nuevas de la paz, la justicia, la misericordia y la
reconciliación que tenemos en Jesús. Creemos que, en la medida en que lo
hagamos, veremos cómo nuestros vecindarios y nuestra ciudad serán
transformados». Este ministerio está comprometido con una visión
tripartita: congregaciones que abrazan su identidad misional;
congregaciones que se entienden a sí mismas en un vínculo integral y
esencial unas con otras como parte de la misión de Dios; y un número
creciente de congregaciones comprometidas con el bien común de la
ciudad. En su trabajo juntas, se han concentrado en seis áreas: la
participación en los vecindarios, los refugiados y recién llegados a la
comunidad, la salud mental, las artes, la plantación de iglesias y el cuidado
del medio ambiente. Esta iniciativa muestra una de las formas en que una
visión misional y ecuménica se ha fusionado mientras que el pueblo de



285

Dios de este lugar se compromete a buscar y expresar la unidad que buscan
en Cristo.59

 
Conclusión

Esta lista sugiere qué podría significar hoy en día ser un pueblo que
llama a las personas a acercarse y unirse a él y a todos los invita a unirse en
el camino y la materialización de la shalom de Dios en el clímax de la
historia. También apunta a lo que significaría ser un pueblo que vive y es
para un propósito: ser bendecido para a su vez ser una bendición para el
mundo. Sin embargo, avanzar siquiera de a pequeños pasos en esta
dirección implicará que nuestras vidas echen raíces más profundas en la
cruz y la resurrección y clamen por la obra del Espíritu, que nos da el poder
para cumplir esta tarea. En la medida en que lo hagamos así, tal vez
podamos recitar con humildad las palabras del antiguo himno: «medita de
nuevo en lo que el Todopoderoso puede hacer mientras con amor te ofrece
su amistad».60

 
Notas
1. Lesslie Newbigin, The Good Shepherd: Meditations on Christian Ministry in Today’s World
(Grand Rapids: Eerdmans, 1977), 37.
2. Paul H. Jones, «We Are How We Worship: Corporate Worship as a Matrix for Christian Identity
Formation», Worship 69, nro. 4 (julio de 1995): 346-360.
3. Ibíd., 353.
4. Rodney Clapp, «The Church as Worshiping Community: Welcome to the (Real) World», en A
Peculiar People: The Church as Culture in a Post-Christian Society (Downers Grove, IL:
InterVarsity, 1996), 95-96.
5. Johannes Nissen, New Testament and Mission: Historical and Hermeneutical Perspectives, 3ra ed.
(Frankfurt am Main: Peter Lang, 2004), 147.
6. Richard Bauckham, Bible and Mission: Christian Witness in a Postmodern World (Grand Rapids:
Baker Academic, 2003), 104.
7. Lesslie Newbigin, «Response to ‘Word of God?’ John Coventry, SJ», Gospel and Our Culture
Newsletter 10, nro. 3 (1991).
8. Lesslie Newbigin, «Missions», en Concise Encyclopedia of Preaching, ed. William Willimon y
Richard Lischer (Louisville: Westminster John Knox, 1995), 336.
9. N. T. Wright, The Last Word: Beyond Bible Wars to a New Understanding of the Authority of
Scripture (San Francisco: Harper Collins, 2005), 35-59.
10. Ibíd., 30.
11. Ibíd., 43 (énfasis mío).
12. Ibíd., 48.
13. Lesslie Newbigin, The Good Shepherd: Meditations on Christian Ministry in Today’s World
(Grand Rapids: Eerdmans, 1977), 24 (énfasis mío).
14. C. John Miller, Outgrowing the Ingrown Church (Grand Rapids: Zondervan, 1986), 127.
15. Norman Goodall, ed., Missions under the Cross: Addresses Delivered at the Enlarged Meeting of
the Committee of the International Missionary Council at Willingen, in Germany, 1952; with



286

Statements Issued by the Meeting (Londres: Edinburgh House Press, 1953), 190.
16. George Hunsberger, «Proposals for a Missional Hermeneutic: Mapping the Conversation»,
consultado en
<http://www.gocn.org/resources/articles/proposals-missional-hermeneutic-mapping-conversation> (4
de noviembre de 2009); Michael W. Goheen, «Continuing Steps toward a Missional Hermeneutic»,
Fideles 3 (2008): 49-99.
17. C. John Miller, Outgrowing the Ingrown Church (Grand Rapids: Zondervan, 1986), 100.
18. John Calvin, Institutes of the Christian Religion 20.3, ed. John T. McNeill, trad. Ford Lewis
Battles (Filadelfia: Westminster), 850-851.
19. Catecismo de Heidelberg, «El día del Señor» 45, pregunta y respuesta 116.
20. Andrew Murray, The Prayer Life: The Inner Chamber and the Deepest Secret of Pentecost
(Grand Rapids: Zondervan, n.d.), 27.
21. Ibíd., 17.
22. Steven Miles, Consumerism as a Way of Life (Thousand Oaks, CA: Sage, 1998), 1.
23. Nuestro mundo es de Dios (2008), párrafos 14 y 15, en
<https://www.crcna.org/welcome/beliefs/contemporary-testimony/our-world-belongs-god/nuestro-
mundo-es-de-dios>.
24. John Henry Newman, The Idea of a University (Londres: Longmans, Green, 1923), 50-51.
25. Friedrich Nietzsche, Thus Spoke Zarathustra: A Book for None and All, trad. Walter Kaufman
(Nueva York: Penguin Books, 1978), 92. En español: Friedrich Nietzsche, Así habló Zaratustra
(Madrid: Valdemar).
26. Johann H. Bavinck, The Impact of Christianity on the Non-Christian World (Grand Rapids:
Eerdmans, 1949), 57.
27. Harvie Conn, «Conversion and Culture: A Theological Perspective with Reference to Korea», en
Down to Earth: Studies in Christianity and Culture, ed. John Stott y Robert Coote (Grand Rapids:
Eerdmans, 1980), 149-150.
28. Hendrik Kraemer, The Communication of the Christian Faith (Filadelfia: Westminster, 1956), 36.
29. Lesslie Newbigin, «The Pastor’s Opportunities 6: Evangelism in the City», Expository Times 98
(septiembre de 1987), 4.
30. Michael W. Goheen y Craig G. Bartholomew, Living at the Crossroads: An Introduction to
Christian Worldview (Grand Rapids: Baker Academic, 2008).
31. Cuando se publicó Living at the Crossroads, di una conferencia pública en Regent College,
Vancouver, BC, y más adelante en Trinity College, Bristol, RU, titulada «Is Worldview Important for
the Local Congregation?» (¿Es importante la cosmovisión para la congregación local?). Las
diapositivas que acompañaron esa presentación están disponibles en inglés en
<http://www.biblicaltheology.ca/Regent_Talk.ppt>.
32. Hendrik Kraemer, The Communication of the Christian Faith (Filadelfia: Westminster, 1956), 36.
33. Lesslie Newbigin, «Our Task Today» (presentación del cuarto encuentro del concilio diocesano
en Tirumangalam, India, 18 al 20 de diciembre de 1951).
34. Lesslie Newbigin, «The Work of the Holy Spirit in the Life of the Asian Churches», en A
Decisive Hour for the Christian World Mission, ed. Norman Goodall et al. (Londres: SCM, 1960),
28.
35. Lesslie Newbigin, «Our Task Today» (presentación del cuarto encuentro del concilio diocesano
en Tirumangalam, India, 18 al 20 de diciembre de 1951).
36. Michael W. Goheen, “As the Father Has Sent Me, I Am Sending You”: J. E. Lesslie Newbigin’s
Missionary Ecclesiology (Zoetermeer, Holanda: Boekencentrum, 2000), 311-314.
37. Vea los siguientes sitios web (disponibles en inglés), que pertenecen a dos organizaciones de este
tipo, una de Canadá y la otra de Nueva Zelanda: <http://www.cardus.ca>;
<http://www.maxim.org.nz>.



287

38. Lesslie Newbigin, «Crosscurrents in Ecumenical and Evangelical Understandings of Mission»,
International Bulletin of Missionary Research 6, nro. 4 (1982): 148.
39. Hendrik Kraemer, The Christian Message in a Non-Christian World (Edinburgo: Edinburgh
House Press, 1938), 304.
40. Nota de la traductora: traducción de la canción «(I Can’t Get No) Satisfaction» de los Rolling
Stones.
41. Lesslie Newbigin, The Gospel in a Pluralist Society (Grand Rapids: Eerdmans, 1989), 229.
42. C. John Miller, Outgrowing the Ingrown Church (Grand Rapids: Zondervan, 1986), 151-152.
43. Ibíd., 152.
44. Dos lecturas excelentes para introducirse a este tema son: Timothy Keller, Resources for
Deacons: Love Expressed through Mercy Ministries (Decatur, GA: Presbyterian Church in America,
1985); Timothy Keller, Ministries of Mercy: The Call of the Jericho Road, 2nd ed. (Phillipsburg, NJ:
P&R, 1997).
45. Papa Benedicto XVI, Deus Caritas Est (primera encíclica, fechada el 25 de diciembre de 2005 y
publicada el 25 de enero de 2006), 25. En español, se encuentra disponible en el siguiente enlace:
<http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-
xvi_enc_20051225_deus-caritas-est.html>.
46. Ibíd., 25, a.
47. Bryant Myers, The New Context of World Mission (Monrovia, CA: Mission Advanced Research
and Communication Center, 1996), 48, 55.
48. Lesslie Newbigin, «How Should We Understand Sacraments and Ministry?» (artículo escrito para
la Comisión Internacional Anglicana Reformada, conformada en conjunto por Anglican Consultative
Council y World Alliance of Reformed Churches, reunidos en Woking, Londres, del 10 al 15 de
enero de 1983).
49. C. John Miller, Outgrowing the Ingrown Church (Grand Rapids: Zondervan, 1986), 109.
50. Anthony Tyrell Hanson, The Pioneer Ministry (Londres: SPCK, 1975).
51. Escribo sobre nuestra experiencia en más detalla en el siguiente artículo: «Hope for the Christian
Family: Family Worship», Clarion: The Canadian Reformed Magazine 49, nro. 6 (17 de marzo de
2000), 125-129.
52. Nuestro mundo es de Dios (2008), disponible en:
<https://www.crcna.org/welcome/beliefs/contemporary-testimony/our-world-belongs-god/nuestro-
mundo-es-de-dios>.
53. Patrick Johnstone y Jason Mandryk, con la colaboración de Robyn Johnstone, Operation World
(Minneapolis: Bethany House, 2001). En español bajo el título Operación mundo.
54. Jack Mechielsen, prefacio a No Icing on the Cake: Christian Foundations for Education, ed. Jack
Mechielsen (Melbourne: Brookes-Hall, 1980), vi.
55. Neal Postman, The End of Education: Redefining the Value of School (Nueva York: Vintage
Books, 1996).
56. No fue sino mucho más adelante cuando descubrimos que había un libro que llevaba ese título:
Robbie Castleman, Parenting in the Pew: Guiding Your Children into the Joy of Worship, ed. exp.
(Downers Grove, IL: InterVarsity, 2002).
57. Michael W. Goheen, “As the Father Has Sent Me, I Am Sending You”: J. E. Lesslie Newbigin’s
Missionary Ecclesiology (Zoetermeer, Holanda: Boekencentrum, 2000), 238-241.
58. Nuestro mundo es de Dios (2008), párrafo 40, disponible en:
<https://www.crcna.org/welcome/beliefs/contemporary-testimony/our-world-belongs-god/nuestro-
mundo-es-de-dios>.
59. Ver el siguiente enlace (disponible en inglés): <http://www.truecity.ca>.
60. Joachim Neander (1680), «Praise to the Lord, the Almighty». Traducido de la traducción inglesa
de Catherine Winkworth, 1863, Psalter Hymnal (Grand Rapids: CRC Publications, 1987), himno
#253, v. 3.



288

 
 



289

Lecturas Sugeridas
 
En español

 
Bosch, David J. Misión en transformación: Cambios de paradigma en la
teología de la misión. Grand Rapids: Libros Desafio, 2000.
 
Chester, Tim & Stephen Timmis. Iglesia radical: Evangelio y comunidad.
Barcelona: Publicaciones Andamio, 2015.
 
Driver, Juan. La Obra redentora de Cristo y la misión de la iglesia. Grand
Rapids: Eerdmans, 1994.
 
Küng, Hans. La Iglesia católica. Madrid: Debolsillo, 2014.
 
Newbigin, Lesslie. Confianza apropiada: La fe, la duda y la certeza en el
discipulado cristiano. Tampa: Editorial Doulos, 2017.
 
Van Engen, Carlos. El Pueblo misionero de Dios. Grand Rapids: Libros
Desafio, 2004.
 
Wright, Christopher. La Misión de Dios: Descubriendo el gran mensaje de
la Biblia. Buenos Aires: Ediciones Certeza, 2009.
 
En inglés

 
Bailey Wells, Jo. God’s Holy People: A Theme in Biblical Theology.
Sheffield, UK: Sheffield Academic Press, 2000.
 
Bartholomew, Craig G., and Michael W. Goheen. The Drama of Scripture:
Finding Our Place in the Story of the Bible. Grand Rapids: Baker
Academic, 2004.
Bauckham, Richard. Bible and Mission: Christian Witness in a Postmodern
World. Grand Rapids: Baker Academic, 2003.
 



290

Belcher, Jim. Deep Church: A Third Way beyond Emerging and Traditional.
Downers Grove, IL: InterVarsity, 2009.
 
Berkouwer, Gerrit C. The Church. Translated by James E. Davison. Studies
in Dogmatics. Grand Rapids: Eerdmans, 1976. Especially pp. 391–420.
 
Bosch, David. Transforming Mission: Paradigm Shifts in Theology of
Mission. Maryknoll, NY: Orbis Books, 1991. Especially pp. 15–178, 368–
93.
 
Chester, Tim, and Steve Timmis. Total Church: A Radical Reshaping
around the Gospel. Wheaton: Crossway, 2008.
 
Clapp, Rodney. A Peculiar People: The Church as Culture in a Post-
Christian Society. Downers Grove, IL: InterVarsity, 1996.
 
De Ridder, Richard R. Discipling the Nations. Grand Rapids: Baker
Academic, 1971.
 
Driver, John. Images of the Church in Mission. Scottdale, PA: Herald Press,
1997.
 
Goheen, Michael W. As the Father Has Sent Me, I Am Sending You: J. E.
Lesslie Newbigin’s Missionary Ecclesiology. Zoetermeer, Netherlands:
Boekencentrum, 2000.
 
Guder, Darrell, ed. Missional Church: A Vision for the Sending of the
Church in North America. Grand Rapids: Eerdmans, 1998.
 
Küng, Hans. The Church. Garden City, NY: Image Books, 1976.
 
Legrand, Lucien. Unity and Plurality: Mission in the Bible. Translated by
Robert R. Barr. Maryknoll, NY: Orbis Books, 1990.
 
Lohfink, Gerhard. Jesus and Community: The Social Dimension of the
Christian Faith. Translated by John P. Galvin. Philadelphia: Fortress Press,
1984.



291

 
Martin-Achard, Robert. A Light to the Nations: A Study of the Old
Testament Conception of Israel’s Mission to the World. Translated by John
Penney Smith. London:
Oliver and Boyd, 1962.
 
Miller, C. John. Outgrowing the Ingrown Church. Grand Rapids:
Zondervan, 1986.
 
Minear, Paul. Images of the Church in the New Testament. Philadelphia:
Westminster, 1960.
 
Nessan, Craig L. Beyond Maintenance to Mission: A Theology of the
Congregation. Minneapolis: Fortress Press, 1999.
 
Newbigin, Lesslie. Foolishness to the Greeks: The Gospel and Western
Culture. Grand Rapids: Eerdmans, 1986.
 
———. The Good Shepherd: Meditations on Christian Ministry in Today’s
World. Grand Rapids: Eerdmans, 1977.
 
———. The Gospel in a Pluralist Society. Grand Rapids: Eerdmans, 1989.
 
———. Household of God: Lectures on the Nature of the Church. New
York: Friendship Press, 1954.
 
Schnackenburg, Rudolf. The Church in the New Testament. Translated by
W. J. O’Hara. New York: Seabury Press, 1965.
 
Shenk, Wilbert R. Write the Vision: The Church Renewed. Valley Forge,
PA: TrinityPress International, 1995.
 
Van Engen, Charles. God’s Missionary People: Rethinking the Purpose of
the Local Church. Grand Rapids: Baker Academic, 1991.
 
Van Gelder, Craig. The Essence of the Church: A Community Created by
the Spirit. Grand Rapids: Baker Academic, 2000.



292

 
Wright, Christopher J. H. The Mission of God: Unlocking the Bible’s Grand
Narrative. Downers Grove, IL: InterVarsity, 2006.
 
———. Salvation Belongs to Our God: Celebrating the Bible’s Central
Story. Downers Grove, IL: InterVarsity, 2007.
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

 

 
 
  
 



293

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

 
Colección de Estudios de Ministerio y

Teología Misional
 

Volumen 1
Michael W. Goheen. Luz a las Naciones: La iglesia misional y el relato bíblico
 
 
 
 
 
 

Aquiéralos en su librería cristiana más cercana o a través de Editorial Doulos en
www.editorialdoulos.com

 

http://www.editorialdoulos.com/

